
 1 

Zeit und zeitliche Ordnung bei Aristoteles 

Gottfried Heinemann (Kassel) 

 

1. Vorbemerkung 

Bei philosophischen Themen ist es fast der Normalfall, dass sich eine Sache nicht direkt fas-

sen lässt. Man muss, wie Sokrates im Phaidon sagt,
1
 auf die logoi ausweichen. Unmittelbarer 

Gegenstand der philosophischen Erörterung ist dann nicht die Sache selbst (was immer das 

heißen mag), sondern Argumente und Unterscheidungen, die sie betreffen. Die Philosophie 

wird zur Tätigkeit zweiter Stufe: zur Reflexionswissenschaft. 

„Zeit“ ist ein solches Thema: Das vielzitierte, geradezu die Grundsituation der Philosophie 

anzeigende Paradoxon Augustins 

„Was also ist die Zeit? Wenn niemand mich danach fragt, weiß ich es; wenn ich es je-

mandem auf seine Frage hin erklären will, weiß ich es nicht“
2
  

muss nicht als Hinweis auf ein verborgenes Wesen ausgelegt werden. Nach Wittgenstein 

handelt es sich bei dem Erfragten vielmehr um „etwas, was schon offen zutage liegt und was 

durch Ordnen übersichtlich wird“.
3
 Tugendhat weist erläuternd darauf hin, dass es sich bei 

der somit erstrebten „Klärung des schon Verstandenen“ um die Bedeutung „apriori gegebe-

ner“, nicht „empirischer“ Begriffe handelt.
4
 Auch im Hinblick auf Wittgenstein ist das viel-

leicht zu einseitig; der Zusammenhang von „grammatischen“ Sätzen und „Weltbildsätzen“ im 

Spätwerk erlaubt keine strenge Scheidung transzendentalphilosophischer und kosmologischer 

Fragestellungen.
5
 Noch weniger klar ist, was die Unterscheidung zwischen „apriori gegebe-

nen“ und „empirischen“ Begriffen im Hinblick auf Aristoteles ausrichten soll: Sofern hier 

überhaupt von transzendentalphilosophischen Fragestellungen die Rede sein kann, sind sie 

ganz in die kosmologische und anthropologische Argumentation eingearbeitet. Das „schon 

Verstandene“ ist bei Aristoteles nicht „a priori gegeben“. Die aristotelische Prinzipienfor-

schung kann an jede Art des Vorwissens anknüpfen; dessen „Auseinanderlegung“, die ihre 

                                                 
1
 Platon, Phd. 99e5: eis tous logous kataphyganta ... (insgesamt 99c-e). – Übersetzungen hier und im Folgenden, 

wenn nicht anders angegeben, von mir. Transkription des Griechischen wie im Wörterbuch der antiken Philoso-

phie, hg. von C. Horn und C. Rapp, München 2002 (vgl. dort S. 5), aber mit tiefgestelltem Iota subscriptum. 

Ich zitiere Platon mit Stephanus-Paginierung und den Zeilenangaben der Burnetschen Ausgabe (Oxford 1900 

ff.) sowie folgenden Titelabkürzungen: Crat.: Kratylos, Euthd.: Euthydemos, Phd.: Phaidon, Soph.: Sophistes. 

2
 Augustinus, Conf. XI 14 (17). – Übers. nach Kurt Flasch, Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch 

der Confessiones. Historisch-philosophische Studie, Frankfurt/Main 1993, repr. 2004, S. 251. 

3
 Wittgenstein, PU §92; vgl. insgesamt §89-97 (das obige Augustin-Zitat ist in §89). 

4
 Ernst Tugendhat, Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philosophie, Frankfurt a.M. 1976, S. 

19; ders., „Überlegungen zur Methode der Philosophie aus analytischer Sicht“, in: ders., Philosophische Aufsät-

ze, Frankfurt a.M. 1992, S. 261-272, hier: S. 263. 

5
 Vgl. Stefan Majetschak, Ludwig Wittgensteins Denkweg, Freiburg/München 2000, S. 355 f. 



 2 

Methode ausmacht,
6
 lässt sich stets auch als Beitrag zu Wittgensteins „übersichtlicher Dar-

stellung“ verstehen.  

Zu dem für eine philosophische Erörterung des Zeitbegriffs einschlägigen Vorwissen gehört 

die Vertrautheit mit Unterscheidungen wie: 

(i) zwischen Gegenwärtigem, Vergangenem und Künftigem sowie 

(ii) zwischen Gleichzeitigem und nicht Gleichzeitigem.
7
  

Weitere einschlägige Unterscheidungen sind durch Alltags- und Fachwissen vertraut, z.B. 

(iii) zwischen Früherem und Späterem.  

(iv) zwischen gleichlanger und verschiedener Dauer, und  

(v) zwischen verschiedenen Positionen – bzw. verschiedenen Intervallen – auf einer Zeit-

skala (Kalender, Uhr, Zeitachse eines Koordinatensystems).
8
 

Zeit ist somit eine komplexe, durch die genannten (und ähnliche) Unterscheidungen erschlos-

sene Struktur von Welt und Erfahrung. Eine philosophische Erörterung des Zeitbegriffs hat 

diese Unterscheidungen auszuarbeiten – im Hinblick auf ihre jeweiligen, über das Thema 

‘Zeit’ hinausweisenden Kontexte und auf ihren Zusammenhang untereinander sowie im Hin-

blick auf eine weitere, ebenso zum Zeitbegriff gehörigen Unterscheidung, nämlich 

(vi) zwischen dem, für das die unter (i) - (v) angegebenen Unterscheidungen einschlägig 

sind, und dem, wofür sie nicht einschlägig sind. 

Aristoteles berücksichtigt vor allem zwei Kontexte: bei (i) und (ii) das Verhältnis von Zeit 

und Wahrheit, bei (iii), (iv) und (v) das Verhältnis von Zeit und Bewegung. Thema der sog. 

Zeitabhandlung der Physikvorlesung (IV 10-14) ist der letztere Zusammenhang, und zwar vor 

allem die Konstruktion von Zeitskalen und ihre kosmologische Vereinheitlichung. Der Zeit-

begriff wird hier nur soweit erörtert, wie es für die aristotelische Naturwissenschaft erforder-

                                                 
6
 „Auseinanderlegung“: Aristoteles, Phys. I 1, 184a23: diairousi tauta. Dazu Wolfgang Wieland, Die aristoteli-

sche Physik, 2. Aufl. Göttingen 1970, S. 85 ff.  

Ich zitiere Aristoteles mit Seiten-, Spalten- und Zeilenangaben der Bekkerschen Ausgabe sowie folgenden Ti-

telabkürzungen (dt. Titel nach Hellmut Flashar, „Aristoteles“, in: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die 

Philosophie der Antike, Bd. 3 Ältere Akademie, Aristoteles, Peripatos, Basel/Stuttgart 1983, S. 175-457, hier: S. 

236 ff.): Anim. = De anima („Über die Seele“); APo = Analytica posteriora („Zweite Analytiken“); APr = Ana-

lytica priora („Erste Analytiken“); Cael. = De caelo („Über den Himmel“); Int. = De Interpretatione („Herme-

neutik“); Mem. = De memoria et reminiscentia („Über Gedächtnis und Erinnerung“); Met. = Metaphysica („Me-

taphysik“); Phys. = Physica („Physikvorlesung“). 

7
 Die Ereignisse, Geschehnisse usf., auf die solche Unterscheidungen angewandt werden, lassen sich allgemein 

als das Bestehen von Sachverhalten beschreiben: Es handelt sich darum, ob etwas der Fall ist, war oder sein 

wird; ob dieses geschieht, während jenes der Fall ist; ob dieses früher als jenes geschieht oder umgekehrt, usf. 

Für das gegenwärtige Thema sind diese Formulierungsvarianten zunächst gleichgültig. Auf Details werde ich 

aber zurückkommen müssen. 

8
 Erst durch ein geeignetes Koordinatensystem ergibt sich ein systematischer Zusammenhang zwischen Raum 

und Zeit. Aristoteles deutet einen solchen Zusammenhang an, wenn er (Phys. IV 11, 219a10 ff.) die Isomorphie 

von Bewegungsbahn und Zeit postuliert (Phys. IV 11, 219a19-25, s.u. T2). Ansonsten sind Raum (oder viel-

mehr: „Ort“, dazu Phys. IV 1-5) und Zeit bei Aristoteles unverbundene Themen. 



 3 

lich ist.
9
 Die für den Zeitbegriff0 konstitutiven Unterscheidungen (i) und (ii) werden in der 

Physikvorlesung stillschweigend vorausgesetzt, aber an anderer Stelle erörtert. 

2. Zeit und Wahrheit 

a) Zeitwörter und grammatisches Tempus. Die Unterscheidung zwischen Gegenwärtigem, 

Vergangenem und Künftigem ist am besten an den sprachlichen Phänomenen zu fassen, die 

Aristoteles in De interpretatione analysiert. Sprache ist hier stimmliche Äußerung; die Schrift 

kommt nur soweit in Betracht, als das Geschriebene die stimmliche Äußerung als Zeichen 

vertritt. Stimmliche Äußerungen sind Zeichen für seelische Zustände, und diese sind Nach-

bildungen der Sachen.
10

 Aus diesem Zusammenhang muss keine strukturelle Entsprechung 

ableitbar sein. Aber er erlaubt es doch, von der Sprache her zu den Sachen zurückzufragen. 

Wörter sind kleinste bedeutungstragende stimmliche Äußerungen. Die hauptsächlichen 

Wortarten sind Nenn- und Aussagewörter (d.h. Nomina bzw. Verben). Aristoteles unter-

scheidet diese Wortarten nach dem Kriterium, dass die Wortbedeutung bei Aussagewörtern 

eine Zeitbestimmung enthält, bei Nennwörtern nicht.
11

 Dem entspricht auch der deutsche 

Sprachgebrauch, für den Verben dasselbe wie „Zeitwörter“ sind. 

Indem er sprachliche Phänomene an der stimmlichen Äußerung (phônê) festmacht, vermeidet 

Aristoteles eine Abstraktion von der jeweiligen Verwendungssituation sprachlicher Zeichen. 

Als Zeichentyp ist das Zeichen in allen Verwendungsfällen dasselbe; seine Bedeutung lässt 

sich durch eine für alle Verwendungsfälle geltende Regel angeben. Das gilt auch für die in 

der Bedeutung von Verben enthaltene, durch das grammatische Tempus angezeigte Zeitbe-

stimmung. Das grammatische Praesens verweist in allen Verwendungsfällen auf die gegen-

wärtige Zeit, das grammatische Futur auf eine künftige Zeit usf. Je nach Verwendungssituati-

on sind das aber andere Zeiten: Was gestern künftig war, ist jetzt vielleicht schon vergan-

gen.
12

 

Wir verstehen das ohne Überlegung, wie den Wechsel von Ich und Du im Gespräch. Dieser 

ist uns durch die Bedeutung der Personalpronomina geläufig: ‘ich’ bezeichnet die jeweilige 

Sprecherin, ‘du’ die jeweils Angesprochene. Ebenso ist uns mit der Bedeutung des jeweiligen 

grammatischen Tempus der Wechsel der Zeiten geläufig, der mit dem Wechsel der Verwen-

dungsfälle einhergeht. Dasselbe gilt bekanntlich für alle indexikalischen Ausdrücke wie 

                                                 
9
 Vgl. die programmatische Ankündigung Phys. III 1, 200b15-25. 

10
 Int. 1, 16a3-8. „Stimmliche Äußerungen“: ta en têi phônêi (a3); „Zeichen“: symbola (a4) = sêmeia (a6); 

„Nachbildungen“ homoiômata (a7) „Sachen“: pragmata.  

11
 Int. 3, 16b6: prossêmainon chronon; Int. 2, 16a20: aneu chronou. – „Nennwort“: onoma (a19), „Aussage-

wort“: rhêma (b6). 

12
 Die obige Unterscheidung zwischen Zeichentyp und Verwendungsfall (Peirce: type vs. token) ist in dieser 

Form nicht aristotelisch; sie hat in De interpretatione keine direkte Entsprechung. In der Zeitabhandlung der 

Physikvorlesung entspricht ihr die Unterscheidung zwischen ho pote on und to einai (Phys. IV 11, 219b10 u.ö.), 

worauf ich zurückkommen werde. 



 4 

‘jetzt’, ‘hier’, ‘dies’ usf.:
13

 Wer sie versteht, weiß sogleich auch, wie ihr Bezug von den Ge-

gebenheiten der jeweiligen Verwendungssituation abhängig ist. 

In dieser Verwendungssituation wird das stimmlich geäußerte Zeichen sogleich auch verstan-

den. Nur ausnahmsweise muss man zur Vergewisserung oder zur Behebung von Missver-

ständnissen auf sie zurückkommen. Man muss sie sich, wie es dann heißt, noch einmal „ver-

gegenwärtigen“. Diese Redeweise bekräftigt nur den Vorrang der Verwendungssituation für 

das Verstehen, der sich aus der Mündlichkeit der sprachlichen Äußerung ganz zwanglos 

ergibt. Die Mündlichkeit erlaubt somit eine Verständigung durch gemeinsame Bezugnahme 

auf die Gegebenheiten der jeweiligen Verwendungssituation.  

Wie eingangs zitiert, beschreibt Aristoteles stimmliche Äußerungen als Zeichen für seelische 

Zustände. Er fügt hinzu, diese seien „bei allen dieselben“; ebenso seien die Sachen dieselben, 

deren Nachbildungen die seelischen Zustände sind.
14

 Der gemeinsamen sprachlichen Bezug-

nahme geht also bei jedem Beteiligten eine individuelle mentale Bezugnahme auf die Sachen 

voraus. Die gemeinsame Bezugnahme wird ermöglicht durch die Gleichheit der mentalen 

Repräsentationen derselben Sache bei allen Beteiligten. Diese Gleichheit wird hier schlicht 

vorausgesetzt. Sie ergibt sich aus der in De anima ausgearbeiteten Theorie der Wahrnehmung 

und des begrifflichen Erfassens, auf die Aristoteles hier nur verweist.
15

 

Die gemeinsame Bezugnahme auf die Gegebenheiten der jeweiligen Verwendungssituation 

ist demnach auf deren übereinstimmende Wahrnehmung zurückführbar. Die Verwendungssi-

tuation ist zugleich auch Wahrnehmungssituation; die durch den Wechsel des grammatischen 

Tempus angezeigte Flüchtigkeit der Verwendungssituationen ist als eine Flüchtigkeit der 

Wahrnehmungen beschreibbar, die ihrerseits auf die unhintergehbare Flüchtigkeit der Sa-

chen, aber auch auf die Unbeständigkeit unserer Aufmerksamkeit zurückführbar ist. 

Dieselbe Flüchtigkeit eignet dem Wahrheitswert der Behauptungen, deren Zeitbezug durch 

das grammatische Tempus angegeben wird: Dass es (sc. jetzt) schneit, ist, weil es jetzt 

schneit, jetzt eine wahre Behauptung; die gleichlautende Behauptung wäre gestern, weil es 

gestern nicht geschneit hat, unwahr gewesen. In der jeweiligen Verwendungssituation ist das 

wieder ganz unproblematisch. Der Wahrheitsanspruch der Behauptung weist über die jewei-

lige, durch das grammatische Tempus angezeigte Gegenwart gar nicht hinaus. 

                                                 
13

 Indexikalische Ausdrücke (oder „Indikatoren“) sind verwendungsfall-reflexiv (engl.: token reflexive). Im 

Deutschen spricht man stattdessen auch von „zeichenreflexiven“ Ausdrücken. Das ist aber irreführend. Worauf 

es ankommt, die Unterscheidung zwischen Zeichentyp und Verwendungsfall (engl. type vs. token), wird durch 

diese Redeweise verdeckt. 

14
 Int. 1, 16a6-8. 

15
 Int. 1, 16a8-9; dazu Hermann Weidemann, Aristoteles. Peri Hermeneias, übers. und erl. (Aristoteles. Werke in 

deutscher Übersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 1, Teil II), Berlin 1994, S. 152 f. – Wei-

demann rechnet mit der Möglichkeit, dass der Verweis auf De anima „von einem späteren Bearbeiter stammt“. 

Zu beachten ist auch, dass De anima vermutlich zu den späten, De interpretatione aber zu den frühen Schriften 

des Aristoteles zu rechnen ist. Das schließt einen Hinweis auf eine frühe Fassung von De anima in De interpre-

tatione nicht aus. 



 5 

Diese Auffassung von Wahrheit ist erklärungsbedürftig. Sie wird verständlich, wenn man 

genau auf die Formulierungen achtet: Aristoteles spricht vom Behauptungssatz (apophantikos 

logos), von der Tätigkeit des Behauptens (apophainesthai) und von der Behauptung 

(apophansis). Es ist nicht ganz klar, ob er dabei terminologisch zwischen dem Behauptungs-

satz als komplexem Zeichen und der Behauptung als seiner Äußerung unterscheidet.
16

 Klar 

scheint mir aber zu sein, dass die Unterscheidung von Wahr und Falsch bei Aristoteles primär 

nicht den Behauptungssatz als solchen (d.h. als Zeichentyp) betrifft, sondern dessen Äuße-

rung: Bei dieser Unterscheidung handelt es sich eben darum, ob man in der jeweiligen Ver-

wendungssituation „wahr spricht“ oder „täuschend“ und in diesem Sinn „falsch“.
17

 Ein Be-

hauptungssatz ist ein Zeichen, auf dessen Äußerung die letztere Unterscheidung anwendbar 

ist.
18

 

Das heißt zunächst aber nur, dass die Äußerung einer Behauptung mit einem Wahrheitsan-

spruch verbunden sein muss. Die Einlösung dieses Anspruchs, d.h. ob die Behauptung gemäß 

diesem Anspruch wahr ist oder vielmehr falsch, hängt von den Tatsachen ab.
19

 Wenn diese in 

der Verwendungssituation noch nicht feststehen, wie es bei Behauptungen über Künftiges der 

Fall sein kann, hat die Behauptung bei ihrer Äußerung noch keinen Wahrheitswert.
20

 Sie er-

hält ihn erst nachträglich, wenn die Tatsachen feststehen, auf die sich die Behauptung be-

zieht. 

Als Zeichentyp, d.h. unabhängig von seiner Äußerung und somit auch unabhängig von der 

jeweiligen Verwendungssituation, hat der Behauptungssatz demnach gar keinen Wahrheits-

wert.
21

 Er hat ihn nur in Sonderfällen und abgeleiteterweise, wenn nämlich der Wahrheitswert 

der Behauptung nicht von den Gegebenheiten der Verwendungssituation abhängig ist. Es ist 

                                                 
16

 Weidemann (a.a.O. S. 297 f.) bestreitet dies unter Berufung auf Int. 9, 19a39-b2 (vgl. ebd. a33, wo ausdrück-

lich von einem Wahrheitswert der logoi die Rede ist). 

17
 Int. 4, 17a2-3 und öfter: alêtheuein vs. pseudesthai. Im selben Sinne auch Int. 9, 18a39 und öfter: alêthes 

eipein hoti ... („es ist wahr, zu sagen, dass ...“). 

18
 Int. 4, 17a2-3: en hôi to alêtheuein ê pseudesthai hyparchei.  – Hieraus erklärt sich auch die übliche Bezeich-

nung der Wahrheitswerte als „wahr“ und „falsch“: Die unwahre Behauptung ist mit einem Wahrheitsanspruch 

verbunden, der nicht eingelöst wird. Insofern ist sie täuschend (gr. pseudês); sie ist etwas, das „nicht so ist, wie 

es sein soll und wofür es sich ausgibt“, und somit „falsch“ (Grimm, Dt. Wörterbuch, Bd. III, Sp. 1291). 

19
 In diesem Sinne die Met. IV 7, 1011b26-28 angegebene, im Wesentlichen schon bei Platon (Crat. 385b7-8, 

vgl. Euthd. 284a5-6 und Soph. 263b4-9) unstrittige Definition: „Von dem, was der Fall ist, zu sagen, es sei nicht 

der Fall, oder von dem, was der nicht der Fall ist, es sei der Fall, ist falsch. Und von dem, was der Fall ist, zu 

sagen, es sei der Fall, und von dem, was der nicht der Fall ist, es sei nicht der Fall, ist wahr.“ – Vgl. auch die 

entsprechende Aufstellung Int. 6, 17b26-29.  

20
 Int. 9, 19b1-2 (Resumé der Diskussion zur morgigen Seeschlacht). 

21
 Soweit die Schrift eine solche Unabhängigkeit simuliert, gilt dies auch für die schriftlich festgehaltene Be-

hauptung. Hegel beschreibt dies als eine Eigenheit der sinnlichen Gewissheit (und anhand einer Was-ist-Frage, 

was im Hinblick auf den Allgemeinheitsgrad seiner Beobachtung irreführend sein kann): „Auf die Frage: was ist 

das Jetzt? antworten wir also zum Beispiel: das Jetzt ist die Nacht. Um die Wahrheit dieser sinnlichen Gewiß-

heit zu prüfen, ist ein einfacher Versuch hinreichend. Wir schreiben diese Wahrheit auf; eine Wahrheit kann 

durch Aufschreiben nicht verlieren; ebensowenig dadurch, daß wir sie aufbewahren. Sehen wir jetzt, diesen 

Mittag, die aufgeschriebene Wahrheit wieder an, so werden wir sagen müssen, daß sie schal geworden ist.“ 

(G.W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, in: ders., Werke, hg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel, Bd. 3, 

Ffm.: Suhrkamp 1970, S. 84) 



 6 

wichtig, diese Unabhängigkeit nicht vorschnell für gesichert zu halten. Sie erfordert, dass der 

durch das grammatische Tempus angegebene Zeitbezug der Behauptung entweder irrelevant 

ist (dazu sogleich unter b)) oder durch eine andere Art der Zeitangabe ersetzt werden kann.  

Standardform der Zeitangabe ist im zweiten, nach heutigem Verständnis näherliegenden Fall 

die Datierung mit Uhr und Kalender. Diese lässt sich als Positionsangabe auf einer von der 

jeweiligen Verwendungssituation unabhängigen Zeitskala verstehen. Durch das grammati-

sche Tempus wird nur die Relation angegeben, in der die Äußerung des Behauptungssatzes 

zu der behaupteten Tatsache auf der Zeitskala steht. Aristoteles bestreitet die Möglichkeit 

solcher Datierungen nicht. Warum und wie sie funktionieren und was sie eigentlich leisten, 

gehört zu den Fragestellungen, vor deren Hintergrund seine Erörterung der Zeit in der Phy-

sikvorlesung interpretiert werden sollte. Aber diese Fragen sind durchaus nicht trivial – weder 

für Aristoteles noch für die moderne Physik und Naturphilosophie. Ihrer Beantwortung vor-

zugreifen, verbietet sich am Ausgangspunkt der Betrachtung. 

b) Zeit und Unzeitlichkeit. Wofür die unter (i) – (v) angegebenen Unterscheidungen ein-

schlägig sind, ist irgendwann der Fall und irgendwann auch wieder vorbei. Unaufhörlicher 

Bestand ist nach Aristoteles bereits dadurch ausgeschlossen, dass etwas auch nicht der Fall 

sein kann. Durch die Einschlägigkeit der genannten Unterscheidungen wird eine Möglichkeit 

angezeigt, die nach Aristoteles gar keine wäre, bliebe sie stets unrealisiert.
22

  

Zeit ist „unaufhörliche Vernichtung“.
23

 Von ihr betroffen ist jedes einzelne Ding, und zwar 

hinsichtlich seiner Existenz und aller Eigenschaften und Bewandtnisse: Dass ich als der 

Mensch, der ich bin, lebe, ist bald (nach wenigen Jahren oder Jahrzehnten) vorbei; und eben-

so (spätestens dann) auch alles, was sonst auf mich zutreffen mag. Ausnahmen sind bei Aris-

toteles nicht die Seele, nicht einmal Gott,
24

 sondern allein die unveränderlichen, unentstande-

nen und unvergänglichen Gestirne und ihre unaufhörliche Kreisbewegung. 

Vom Wechsel der Zeiten unbetroffen sind (außer den Gestirnen) nur abstrakte Gegenstände 

sowie vor allem, im Unterschied zum Einzelnen, das Allgemeine. Die mit dem Wechsel der 

Zeiten einhergehende Flüchtigkeit zeichnet eben das Einzelne aus. Das Allgemeine gewinnt 

einen Vorrang vor dem Einzelnen, da es als das Beständige zum Gegenstand der Betrachtung 

(theôria) und der Wissenschaft (epistêmê) wird.  

                                                 
22

 In diesem Sinne Cael. I 12, 281a28 ff. – Zu dieser Version des Prinzips der Fülle Ludger Jansen, Tun und 

Können. Ein systematischer Kommentar zu Aristoteles' Theorie der Vermögen im neunten Buch der Metaphysik, 

Frankfurt a.M. 2002, S. 166 f. 

23
 A.N. Whitehead, Process and Reality, corr. ed. by D.R. Griffin and D.W. Sherburne, New York 1978, p. 29 u. 

ö. (in Anlehnung an J. Locke, An Essay Concerning Human Understanding, II xiv 1):. Der Gedanke ist alt: 

Nach Anaximander (DK 12 B 1) entstehen die Dinge durch Übertretung (adikia); und sie werden „nach Maßga-

be der Zeit“ durch Erstattung von Ausgleich und Buße vernichtet. Ebenso ist die Zeit nach Aristoteles  (Phys. IV 

12, 221b1-2) „als solche Ursache der Vernichtung“. 

24
 Unvergänglich wäre in beiden Fällen allenfalls der nous als Tätigkeit, aber er ist kein einzelnes Ding. Er ist 

von zeitlichen Unterscheidungen unbetroffen, weil er überhaupt aus der Unterscheidung von Einzelnen und 

Allgemeinem herausfällt. 



 7 

Einzelnes wird typischerweise als dieser Gegenstand einer bestimmten Art (tode ti) oder als 

dieses Ding mit einer bestimmten Bewandtnis anhand der Gegebenheiten der jeweiligen 

Verwendungssituation (evtl. unter Verweis auf eine andere Wahrnehmungssituation) identifi-

ziert. Einzelnes ist „dieser Stein“, „die Katze dort drüben“, „was auf deiner Stirn herumkrab-

belt“, „der Mann, mit dem du gestern gestritten hast“ usf. Einzelnes fällt zwar je schon unter 

einen bestimmten Begriff.
25

 Aber ohne Bezugnahme auf eine Wahrnehmungssituation gibt 

dieser keine hinreichende Auskunft darüber, von welchem Gegenstand die Rede ist.  

Singuläre Aussagen sind Aussagen über Einzelnes: Der Subjektausdruck des Satzes bezeich-

net Einzelnes, über das eine durch den Prädikatausdruck angegebene Behauptung aufgestellt 

wird. Im einfachsten Fall wird der im Subjektausdruck bezeichnete Gegenstand durch einen 

zweiten Begriff (oder dessen Gegenteil) charakterisiert: „Dieser Stein ist heiß“, „Die Katze 

dort drüben hat gestern einen Vogel gejagt“, „Was auf deiner Stirn herumkrabbelt, ist keine 

Wespe“, usf.;
26

 singulär sind überdies auch Identitätsaussagen wie „Der Mann, mit dem du 

gestern gestritten hast, ist mein Vater“, usf. Die singuläre Aussage ist aber keine bloße Ver-

knüpfung von Begriffen. Die Bezugnahme auf die Gegebenheiten der jeweiligen Verwen-

dungssituation (und überhaupt auf jeweils relevante Wahrnehmungssituationen) ist für ihren 

Gegenstandsbezug konstitutiv.  

Generelle Aussagen sind nach Aristoteles Aussagen über Allgemeines.
27

 Dieses wird direkt 

durch Begriffe gefasst. Die Bezugnahme auf eine Wahrnehmungssituation erübrigt sich, da 

sich die Aussage gleichermaßen auf die Gegebenheiten aller einschlägigen Wahrnehmungssi-

tuationen bezieht. Im Unterschied zu singulären Aussagen lassen sich generelle Aussagen 

daher so verstehen, als würde keine Behauptung über einzelne Dinge aufgestellt, sondern eine 

Behauptung über die Beziehung zwischen den in Subjekt und Prädikat gebrauchten Begrif-

fen. Aristoteles unterscheidet vier Arten dieser Beziehung, denen vier Formen der generellen 

Aussage entsprechen:
28

  

Inklusion:  A ist insgesamt B B kommt jedem A zu (alle A sind B) 

Kompatibilität: A ist teilweise B B kommt mindestens einem 

A zu 

(einige A sind B) 

Nicht-Kompatibilität: A ist insgesamt nicht B B kommt keinem A zu (alle A sind nicht B) 

                                                 
25

 Typischerweise fällt dieser Begriff in die Kategorie der Substanz (z.B. „Stein“, „Katze“), was akzidentielle 

Kennzeichnungen. wie im dritten Beispiel, aber nicht ausschließt. 

26
 Die prädizierten Begriffe fallen hier in die Kategorien der Qualität („heiß“), der Relation („Vögel jagen“) 

bzw. der Substanz („Wespe“).  

27
 Int. 7, 17b4 ff.: epi tou katholou. 

28
 Vgl. Int. 7, 18a4-6, APr. I 1, 24a16-19; mit Abgrenzung von singulären (18a2-3) und indefiniten (18a6-7, 

24a19-20) Prädikationen. Beachte, dass mê tini („irgendeinem nicht“, 24a19) = mê panti („nicht jedem“, ebd.). – 

Ich gebe in der 4. Spalte die traditionellen, durchaus irreführenden Formulierungen; insbesondere ist „einige“ 

sinngemäß durch „mindestens ein“ zu ersetzen. Die 3. Spalte entspricht den Formulierungen bei Aristoteles, vgl. 

Theodor Ebert und Ulrich Nortmann, Aristoteles. Analytica priora, Buch I, übers. und erl. (Aristoteles. Werke in 

deutscher Übersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 3, Teil I/1), Berlin 2007, S. 212. 



 8 

Nicht-Inklusion: A ist teilweise nicht B B kommt mindestens einem 

A nicht zu 

(einige A sind nicht B) 

Bei Aussagen über Allgemeines hängt der Wahrheitswert der Behauptung nicht mehr von den 

Umständen ihrer Äußerung ab, sondern nur von der Aussage selbst, d.h. als Zeichentyp.
29

 

Aussagen über Allgemeines sind daher umstandslos wahr oder falsch. Anders als bei Aussa-

gen über Einzelnes wird durch die Kopula des Satzes keine Zeit angezeigt.  

Die mit der Prädikation einhergehende Zeitbestimmung ist scheinbar durch die Grammatik 

erzwungen. Aber sie wird unterlaufen, wo sie nicht sachgemäß ist. Das grammatische Prae-

sens lässt sich auch in einem unzeitlichen Sinne verwenden. Es bedeutet dann ein schlichtes 

Zutreffen, ohne dass Zeit in Betracht käme. 13 ist eine Primzahl. Es wäre widersinnig, zu 

fragen: Wann? Und ebenso widersinnig wäre es, zu antworten, 13 sei immer schon eine 

Primzahl gewesen. Dasselbe gilt für generelle Sätze in den oben angegebenen Formen: Alle 

Menschen sind sterblich. Die Frage, wann die somit konstatierte Inklusionsbeziehung zwi-

schen ‘Mensch’ und ‘sterblich’ besteht, stellt sich gar nicht; das grammatische Praesens wird 

beide Male im unzeitlichen Sinne verwendet.
 30

 

Im nontemporalen Sinne sind schließlich auch die Grundfragen der aristotelischen Wissen-

schaft zu verstehen: das Was-ist-das?, von dem Aristoteles ausdrücklich sagt, es sei stets all-

gemein,
31

 und das Warum?, soweit es auf das Was-ist-das? zurückführbar ist.
32

 Indirekt an-

gezeigt wird dies auch durch die (das Was-ist-das? präzisierende) Formel to ti ên einai, d.h. 

„das Was-war-es-[...]-zu sein?“
33

 – z.B. „das Was-war-es-für-einen-Menschen-Mensch-zu-

sein?“, „das Was-war-es-für-eine-Katze-Katze-zu-sein?“ usf. Die Vergangenheitsform ên, ist 

hier als ein sog. „philosophisches Imperfekt“ zu verstehen:
 34

 Man kommt auf schon Gesagtes 

                                                 
29

 Diese Idealisierung unterstellt, dass die Bedeutung der beteiligten Begriffe ohne Bezugnahme auf die Gege-

benheiten einer jeweiligen Verwendungssituation festgelegt werden kann. Eben dies fordert die sog. Ideenlehre 

Platons; Aristoteles entspricht ihr mit der These, dass die menschliche Vernunft Formen aufnehmen kann, ohne 

dabei unter der Wirkung solcher Gegebenheiten zu stehen (vgl. Anim. III 4, 429a15-6: der nous ist apathes und 

zugleich dektikon tou eidous. 

30
 In diesem Sinne APr. I 15, 34b8: haplôs, im Unterschied zu kata chronon (ebd. b7). Dieselbe Unterscheidung 

vielleicht auch Int. 1, 16a18: haplôs ê kata chronon (dazu ablehnend Weidemann, a.a.O., S. 157). 

31
 APo  I 14, 79a28 und II 3, 90b4. 

32
 Vgl. APo II 3, 90n24: Die Prinzipien wissenschaftlicher Erklärungen (in diesem Sinne: tôn apodeixeôn) sind 

Definitionen. Dazu Wolfgang Detel, Aristoteles. Analytica Posteriora, übers. und erl. (Aristoteles. Werke in 

deutscher Übersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 3, Teil II), Berlin 1993, Hb. 1, S. 324 ff.,  

33
 Philosophische Begriffe sind bei Aristoteles oft substantivierte Fragewörter und -formeln: „das Warum?“ (to 

dia ti), „das Wieviel?“ (oder: „... Wie-groß?“: to poson), „das Was-ist-das?“ (to ti esti) usf., jeweils als Bezeich-

nungen dessen, was in dieser Form erfragt wird und sich demgemäß zur zutreffenden Beantwortung der jeweili-

gen Frage anführen lässt. – Zu der (nach demselben Schema gebildeten) Formel to ti ên einai vgl. Michael Frede 

und Günther Patzig, Aristoteles, Metaphysik Zeta, 2 Bde., München 1988, Bd. 2, S. 35; dazu aber kritisch Her-

mann Weidemann, „Zum Begriff des ti ên einai und zum Verständnis von Met. Ζ 4, 1029b22-1030a6“, in: Aris-

toteles, Metaphysik, Die Substanzbücher (Ζ, Η, Θ), hg. von Chr. Rapp, (Klassiker auslegen, Bd. 4), Berlin 1996, 

S. 75-103, hier S. 77 ff.; gut zusammenfassend M.-Th. L[iske] in: Wörterbuch der antiken Philosophie, a.a.O. S 

446 ff. 

34
 Vgl. Frede und Patzig, o.o.O. Bd. 2, S. 35; Weidemann 1996, a.a.O. S. 76. 



 9 

zurück; der Gebrauch der Vergangenheitsform setzt somit voraus, dass die einmalige Beant-

wortung einer solchen Frage, wenn sie zutreffend war, auch Bestand hat und somit genügt.
35

 

c) „Nicht zugleich“ – Anmerkung zum Widerspruchssatz. Die aristotelische Formulierung 

des Satzes vom ausgeschlossenen Widerspruch:  

„dass ... dasselbe demselben in derselben Beziehung ... unmöglich zugleich zukommen und 

nicht zukommen kann,“
36

 

setzt mit dem Wort „zugleich“ (hama) scheinbar Zeit schon voraus. Aber dieses „zugleich“ 

muss nicht im zeitlichen Sinn verstanden werden; wir sagen ja auch  

2 ist zugleich Primzahl und gerade 

und sogar 

2 ist eine Primzahl und gleichzeitig gerade 

ohne zeitliche Konnotation. Die obige Formulierung lässt sich daher so verstehen, dass das 

„zugleich“ nur das „und“ verstärkt und nicht schon indirekt auf eine Unterscheidung ver-

schiedener Zeiten verweist. Diese Unterscheidung wird demnach durch den Widerspruchssatz 

überhaupt erst gefordert und zunächst als eine Unterscheidung von Hinsichten (oder von 

„Beziehungen“ nach der zitierten Übersetzung von Bonitz) beschrieben. Man kann sich das 

an einem banalen Alltagsbeispiel klarmachen:  

Herr Meier berichtet über die von ihm besuchte Arztpraxis von Frau Dr. Schmidt, das War-

tezimmer sei sehr voll gewesen. Herr Müller berichtet über dieselbe, auch von ihm besuch-

te Arztpraxis, das Wartezimmer sei ganz leer gewesen. Der scheinbare Widerspruch ist 

durch eine Unterscheidung verschiedener Zeiten behebbar. Beide Berichte können zutref-

fen. Aber dann haben Herr Meier und Herr Müller die Arztpraxis nicht zur selben Zeit be-

sucht; das Wartezimmer war voll, als Herr Meier dort war, und es war leer, als Herr Müller 

dort war.  

Wir erhalten anhand des Widerspruchssatzes aber keinen Hinweis darauf, ob Herr Meier oder 

Herr Müller die Praxis als erster besucht hat, wieviel Zeit dazwischen lag usf. 

Insgesamt ergibt sich durch den Widerspruchssatz eine bloße Vielheit unzusammenhängen-

der Zeitangaben; ohne zusätzliche Voraussetzungen lässt sich keine Reihenfolge ausmachen. 

Wenn man – in einer abstrakteren Betrachtung – Zeitangaben als Bezeichnungen von Zeit-

stellen interpretiert, erhält man eine gänzlich ungeordnete Mannigfaltigkeit solcher Zeitstel-

len. Der Widerspruchssatz liefert keine Intervallstruktur, keine Richtung, daher auch keine 

Zeitskala und keinen Begriff von Bewegung.  

                                                 
35

 Mit Hegel (Phänomenologie des Geistes, a.a.O. S. 84) gesprochen: Diese Wahrheit wird nicht „schal“; Hegels 

Beobachtung, dass Was-ist-Fragen nicht anhand sinnlicher Gewissheit beantwortet werden sollten (siehe obige 

Anm.) ist insofern ganz treffend. 

36
 Met. IV 3, 1005b19-22, Übers. Bonitz (Aristoteles. Metaphysik, übers. von H. Bonitz (ed. Wellmann), auf der 

Grundl. der Bearb. von H. Carvallo und E. Grassi neu hg. von U. Wolf, Reinbek 1994). 



 10 

Die übliche Definition von Bewegung, dass sich ein Gegenstand zu verschiedenen Zeiten an 

verschiedenen Orten befindet, setzt stets schon eine Zeitskala voraus. Denn sonst würde jede 

Mannigfaltigkeit von Positionen desselben Gegenstandes als Bewegung gelten. Versteht man 

unter Bewegung aber keine bloße Mannigfaltigkeit von Positionen, sondern deren geordnetes 

Nacheinander, dann setzt die obige Definition ein ebenso geordnetes zeitliches Nacheinander 

voraus.
37

 

3. Zeit und Bewegung. 

a) Die aristotelische Definition von Bewegung. Nach Aristoteles ist Bewegung „das Akti-

viertsein des Möglichen als solchen“.
38

 Diese Formel ist erklärungsbedürftig. Wichtig ist hier 

zunächst, dass keinerlei Zeit, sondern nur die Modalkategorien vorausgesetzt sind. Die Unter-

scheidung, auf die es nach Aristoteles beim Bewegungsbegriff ankommt, ist zunächst dieje-

nige zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit, d.h. zwischen dem, was der Fall ist und dem, 

was der Fall sein kann. Ich kann hier oder dort oder irgendwo sein; tatsächlich bin ich aber 

hier und anderswo nicht. Anderswo zu sein, beispielsweise in Jena oder in Wien, ist für mich 

eine Möglichkeit, die ganz unabhängig davon, ob sie verwirklicht ist, einfach besteht.  

Schwerer zu fassen ist eine zweite Unterscheidung: Eine Möglichkeit kann nach Aristoteles 

einerseits verwirklicht und andererseits als Möglichkeit aktiviert sein. Dass meine Möglich-

keit, in Wien zu sein, verwirklicht ist, besagt: Ich bin in Wien. Dass dieselbe Möglichkeit als 

Möglichkeit aktiviert ist, besagt nach Aristoteles: Ich bin nach Wien unterwegs. Und ebenso 

in den anderen Kategorien: Ist meine Möglichkeit 70 kg. zu wiegen, verwirklicht, dann wiege 

ich 70 kg.; ist sie als Möglichkeit aktiviert, dann nehme ich ab, usf. Bei Aristoteles ist dies, 

wohlgemerkt, die Definition von Bewegung bzw. von Änderung.  

Was es heißt, dass eine Möglichkeit als Möglichkeit aktiviert ist, wird dabei stillschweigend 

vorausgesetzt. Ein Hinweis ergibt sich aus den anschließenden Erläuterungen: Das „Akti-

viertsein“ (entelecheia) einer Möglichkeit als Möglichkeit fällt mit dem „In-Funktion-Sein“ 

(oder: „Wirken“: energeia) einer inneren oder äußeren Ursache zusammen.
39

 Von dieser lässt 

sich annehmen, dass sie entweder zur eigenen Natur des Gegenstandes oder zur Natur eines 

(direkt oder indirekt) auf ihn einwirkenden Gegenstandes gehört. Dabei ist die „Natur“ (phy-

                                                 
37

 In diesem Sinne auch die prägnante Formulierung von Russell: „Motion consists merely in the fact that bodies 

are sometimes in one place and sometimes in another, and that there are intermediate places at intermediate 

times.“ („Recent Work on the Principles of Mathematics“, in: The Collected Papers of Bertrand Russell. Vol. 3. 

Toward the „Principles of Mathematics“: 1900-02, ed. by G.H. Moore, London 1993, S. 366-379, hier S. 372 

[nachgedruckt als „Mathematics and the Metaphysicians“, in Russells Mysticism and Logic, London 1918, S. 

74-94]). 

38
 Phys. III 1, 201a10-11: hê tou dynamei ontos entelecheia, hêi toiouton. Statt „Aktiviertsein“ kommt für entel-

echeia auch z.B. „vollständiges Ausgebildetsein“ oder weniger prägnant „Wirklichkeit“ in Betracht, keinesfalls 

aber „Verwirklichung“, da dies bereits eine Veränderung bezeichnet und dann „Bewegung“ durch „Verände-

rung“ definiert würde. Zur Interpretation der zitierten Formel vgl. Wieland a.a.O. S. 298 Anm. 25 sowie L.A. 

Kosman,“Aristotle's definition of motion“, Phronesis 14 (1969) 40-62 (grundlegend); jetzt bes. auch Andreas 

Anagnostopoulos, „Change in Aristotle's Physics 3“, OSAP 39 (2010) 33-79. 

39
 Phys. III 3, bes. 202a14-21, b6-10. 



 11 

sis) eines Gegenstandes nichts anderes als dessen Eigenheit, unter gegebenen Umständen in 

charakteristischer Weise in Funktion zu treten und demgemäß auch Wirkung auszuüben.
40

  

Diese Verflechtung der Dinge, daher einerseits die Beständigkeit ihrer Naturen und anderer-

seits die Unbeständigkeit der Umstände,
41

 sind in der Definition von Bewegung vorausge-

setzt. Die Definition beschreibt vor diesem Hintergrund eine bestimmte Struktur, die über-

haupt erst eine Unterscheidung von Früher und Später erlaubt. Diese Unterscheidung ergibt 

sich einfach daraus, dass es einen Unterschied macht, ob ich in Kassel bin und in Wien sein 

kann oder umgekehrt. Das „Aktiviertsein“ der entsprechenden Möglichkeit als Möglichkeit 

ist eine Reise von Kassel nach Wien im ersteren und eine Reise von Wien nach Kassel im 

letzteren Fall. Im ersteren Fall liegt der Ausgangspunkt der Reise in Kassel und Endpunkt der 

Reise in Wien; in letzteren Fall ist das umgekehrt. Der Weg, den ich zurücklege, hat somit 

jeweils eine Richtung, die als Richtung der Zeit ausgelegt werden kann. 

b) Zeit und Zahl. Zeit ist nach Aristoteles „nicht ohne Bewegung und Änderung“.
42

 Wenn 

alles stets gleich bliebe, wären alle zeitlichen Unterscheidungen gegenstandslos. Dass nicht 

alles gleich bleibt, besagt aber: Die Dinge – wenn nicht alle, dann einige
43

 – sind in Bewe-

gung. Zeitliche Unterscheidungen müssen also an Bewegungen ablesbar sein.  

Dass die Zeit nicht selber Bewegung ist, ergibt sich daraus, dass Bewegungen schneller oder 

langsamer sind und dies an der Zeit gemessen wird: Schnell ist, was in kurzer Zeit viel zu-

rücklegt; langsam ist, was in langer Zeit wenig zurücklegt. Auf die Zeit lässt sich das nicht 

anwenden, weil dann in soundsoviel Zeit mehr bzw. weniger Zeit verstreichen müsste; und 

das ist widersinnig.
44

  

                                                 
40

 Eben dies ist nach Sarah Waterlow (Nature, Change and Agency in Aristotle's Physics. A Philosophical Study, 

2nd ed. Oxford 1988, S. 33) eine Grundannahme der aristotelischen Naturwissenschaft: „... a natural substance 

manifests its nature through some single typifying pattern of change to which external circumstances contribute 

nothing but the opportunity of realization.“ 

41
 Beachte: Naturen sind Regularitäten. Der Naturbegriff bezeichnet eine Schnittstelle zwischen dem nontempo-

ralen Diskurs wissenschaftlicher Erklärungen und dem temporalen Diskurs der Erfahrung. – Vergleiche zum 

griechischen Naturbegriff Verf., „Die Entwicklung des Begriffs physis bis Aristoteles“, in: Physik-Mechanik, hg. 

von A. Schürmann (Geschichte der Mathematik und der Naturwissenschaften in der Antike, hg. von G. Wöhrle, 

Bd. 3), Stuttgart 2005, S. 16-60; Verf., „Natur und Regularität. Anmerkungen zum vor-aristotelischen Naturbe-

griff“, in: Naturgesetze. Historisch-systematische Analysen eines wissenschaftlichen Grundbegriffs, hg. von K. 

Hartbecke und Chr. Schütte, Paderborn 2006, S. 37-53. Laufende Arbeiten des Verfassers sind in Internet ein-

sehbar unter: 

www.uni-kassel.de/philosophie/Heinemann/Work in Progress/ . 

42
 Phys. IV 11, 218b33-219a1: ouk estin aneu kinêseôs kai metabolês chronos. – Aristoteles will hier ausdrück-

lich nicht zwischen Bewegung (kinêsis) und Änderung (metabolê) unterscheiden (Phys. IV 10, 218b19-20. Das 

ist nicht ganz unproblematisch, da somit jenem Wechsel schon die Struktur einer Bewegung angesonnen wird. 

Zu beachten ist aber wie bei der Definition von Bewegung, dass die aristotelische Naturwissenschaft keinen 

isolierten Wechsel, sondern immer schon die Verflechtung und Interaktion von Naturen, und somit die Regulari-

tät in allem Wechsel beschreibt. 

43
 Phys. I 2, 185a13: ê panta ê enia. 

44
 Phys. IV 10, 218b14-18. 



 12 

Die Zeit ist somit „etwas an der Bewegung“:
45

 Sie ist eine Gliederung der Bewegung, die sich 

aus einer Zählung von Abschnitten der Bewegung ergibt.
46

 – Um dies zu verstehen, sollte 

man sich wohl nochmals die Fragestellung klarmachen. Es geht hier nicht darum, überhaupt 

erst zeitliche Unterscheidungen einzuführen. Die Unterscheidung verschiedener Zeiten an-

hand (i) der Zeitmodi und (ii) zur Vermeidung von Widerspruch sowie (vi) der Unterschied 

zwischen Zeit und Unzeitlichkeit können hier vorausgesetzt werden. Thema der sog. Zeit-

abhandlung der Physikvorlesung ist die Konstruktion und Interpretation von Zeitskalen sowie 

die hiermit zusammenhängenden Ordnungs- und Intervallstruktur der Zeit. 

Die Analyse dieser Struktur beginnt mit einer vorbereitenden Bemerkung:
47

  

T1 (Phys. IV 11, 219a10-19): „Da sich das Bewegte aus einem Anfangszustand in einen 

Endzustand bewegt und jede [sc. somit zurückgelegte] Größe kontinuierlich ausgedehnt ist, 

folgt die Bewegung der Größe. Weil die Größe kontinuierlich ausgedehnt ist, ist auch die 

Bewegung kontinuierlich ausgedehnt, und wegen der Bewegung die Zeit. Denn wieviel 

Bewegung stattgefunden hat, soviel Zeit hält man stets für vergangen. Dabei ist das Früher-

Später zunächst im Ort. Dort handelt es sich um eine Lagerelation. Und da das Früher-

Später in der Größe [d.h. bei einer Ortsveränderung: im Ort] ist, muss das Früher-Später 

auch in der Bewegung sein, isomorph demjenigen in der Größe. Aber auch in der Zeit ist 

das Früher-Später, da immer das eine dem anderen folgt.“
48

 

Bewegungsbahn, Bewegung und Zeit sind nach Aristoteles isomorph. Dabei lässt sich die 

Bewegungsbahn im einfachsten Fall geometrisch beschreiben: Sie hat einen Anfangs- und 

einen Endpunkt; zwischen diesen liegt eine endliche Strecke, auf der sich kleinere und größe-

re Anfangsstücke bzw. frühere oder spätere Zwischenpositionen unterscheiden lassen.
49

 Wie 

diese Unterscheidung funktioniert und wie sie sich von der Bewegungsbahn auf Bewegung 

und Zeit überträgt, wird in den folgenden Abschnitten erklärt:  

T2 (Phys. IV 11, 219a19-25): „Das Frühere und Spätere in der Bewegung ist, was vo-

rübergehend seiend Bewegung ist. Aber das Sein ist für es ein anderes und nicht Bewe-

gung. Aber auch die Zeit erkennen wir, wenn wir die Bewegung abgrenzen, und zwar in-

                                                 
45

 Phys. IV 11, 219a9-10: tês kinêseôs ti. 

46
 In diesem Sinne die bekannte Formel, Zeit sei „die Zahl an der Bewegung hinsichtlich des Früheren und Spä-

teren“ (Phys. IV 11, 219b2: arithmos kinêseôs kata to proteron kai hysteron). 

47
 Vgl. zum Folgenden auch die Analyse von Phys. IV 11, 219a10-b1 in Verf., „Time as ‘measure’. Is Aristotle's 

account of time in Physics IV a theory of time-measurement?“, ersch. in: The Issue of Time in Aristotle (Arbeit-

stitel), ed. by L. Couloubaritsis et al., Paris: Vrin ca. 2014 (Vorveröffentlichung im Internet unter www.uni-

kassel.de/philosophie/Heinemann/preprint/). 

48
 Zur Übersetzung: „aus einem Anfangszustand in einen Endzustand“: ek tinos eis ti (a10-11); „handelt es sich 

um eine Lagerelation“: têi thesei (a16), ebenso Ursula Coope, Time for Aristotle: Physics IV.10-14, OUP 2005, 

S. 60: „in position“, vgl. bes. auch Hans Wagners Kommentar zu der Parallelstelle Phys. III 5, 205b33-4: Aristo-

teles. Physikvorlesung, übers. (Aristoteles, Werke in deutscher Übersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. 

Flashar, Bd. 11), 3. Aufl. Berlin 1979, S. 519; „isomorph“: analogon (a17-18). 

49
 Das „wieviel ... soviel“ (hosê ... tosoutos, a13-14) verweist auf Anfangsstücke, d.h. am Anfangspunkt begin-

nende Teilintervalle, das „Früher-Später“ (proteron kai hysteron, a15 etc.) auf Zwischenpositionen, d.h. End-

punkte von Anfangsstücken . 



 13 

dem wir sie mit dem Früheren und dem Späteren abgrenzen. Und wir behaupten eben dann, 

es sei Zeit vergangen, wenn wir des Früheren und des Späteren in der Bewegung gewahr 

werden.“
50

 

Wäre der Weg W dasselbe wie die Gesamtheit aller Punkte P, Q, ... auf W, dann wäre die 

Bewegung des Gegenstandes a längs W dasselbe wie die Gesamtheit der Ereignisse (d.h. in-

stantanen Zwischenzustände) a-in-P , a-in-Q , ... .
51

 Aristoteles hält diese Beschreibungsart 

zwar aus guten Gründen für inadäquat, denn Größe, Bewegung und Zeit sind nicht aus einfa-

chen Teilen (Punkten, Ereignissen, Zeitstellen) zusammengesetzt;
52

 diese sind zunächst nur 

potentielle Teilungen, denen keine wirkliche Gliederung entsprechen muss.
53

 Freilich ist die 

Beschreibung von Bewegung anhand instantaner Zwischenzustände nicht ganz irrelevant: 

Zur Bewegung gehört es, „vorübergehend“ das Frühere und das Spätere zu sein.
54

 Aber diese 

Zwischenzustände sind nicht schon gegeben. Wir müssen sie eigens als „Grenzen“ an der 

Bewegung markieren. Wie uns das gelingt, sagt Aristoteles erst in T3; in T2 muss der Hin-

weis genügen, dass dabei ein Zeitintervall abgegrenzt wird. 

T3 (Phys. IV 11, 219a25-30): „Wir grenzen [sc. die Bewegung] ab, indem wir sie [d.h. das 

Frühere und das Spätere] als untereinander verschieden auffassen sowie dazwischen etwas 

von beiden Verschiedenes. Denn wenn wir der Enden als von der Mitte verschieden ge-

wahr sind und die Seele sagt, die Jetzt seien zwei, ein früheres und ein späteres, dann be-

haupten wir auch, dies sei Zeit. Denn was durch das Jetzt begrenzt wird, scheint Zeit zu 

sein (was hiermit zugrundegelegt sei).“
55

 

Was abgegrenzt wird, ist jedenfalls ein Intervall:
56

 Dieses wird abgegrenzt, indem man die 

Enden markiert, zwischen denen es liegt. Die Enden müssen somit zwei sein, ein früheres 

                                                 
50

 Zu Text und Übersetzung: „Das Frühere und (das) das Spätere“: to proteron kai hysteron (a20, a23, a24), vgl. 

meine anschließenden Erläuterungen; „vorübergehend“: pote (a20), zur zeitlichen Konnotation von pote an 

dieser und den entsprechenden Stellen vgl. John Bowin, „Aristotle on Identity and Persistence“, Apeiron 41.1, S. 

63-88, hier bes. S. 69 f.; „... ist.“: estin (a21): codd., secl. Torstrik, Ross; „für es“: autôi (a21), dabei verweist der 

Dativ auf die oben erörterte Präzisierung der Was-ist-Frage: Was heißt es „für es“, das Frühere und das Spätere 

zu sein?; „... gewahr werden“: ... aisthêsin labômen (a25).  

51
 Ich verwende das Wort „Ereignis“ hier stets in diesem Sinne: der obige Zusatz, wonach die in einer Bewegung 

vorkommenden Ereignisse „instantane Zwischenzustände“ sind, muss hinzugedacht werden. 

52
 Phys. IV 11, 20a18-20; VI 1, 231a24 und öfter. Dazu Verf., „Time as Measure“, a.a.O., Abschnitt 3.5. 

53
 Vgl. Phys. VIII 8, 262a21-24: Ein Punkt im Innern eines Intervalls teilt dieses (in diesem Sinne: esti meson, 

a23) nur potentiell (dynamei), nicht wirklich (energeiai) – wenn an ihm keine wirkliche Unterbrechung der Be-

wegung stattfindet (ebd. a24 ff.).  

54
 In diesem Sinne der erste Satz von T2: „[Das Frühere und Spätere] vorübergehend seiend, ist Bewegung“ 

(a20-21: ho [sc. to proteron kai hysteron] pote on kinêsis estin). – Anders als in T1 verweist die Wendung to 

proteron kai hysteron hier nicht auf die Unterscheidung von Früher und Später, sondern auf dasjenige, was so 

unterschieden und als das Frühere und das Spätere charakterisiert wird. 

55
 Zur Übersetzung: „Enden“: akra (b27), wörtlich: Spitzen; „gewahr sein“: noein (a27), hier durchaus als Re-

sultat von „gewahr werden“ (aisthêsin lambanein, a25, s.o. Anm. zu T2). 

56
 Beachte: chronos („Zeit“) bedeutet hier und an den meisten Stellen in Phys. IV 10-14: „Zeitintervall“. 



 14 

und ein späteres.
57

 Sie werden nicht als Punkte auf dem Weg oder als Ereignisse (d.h. instan-

tane Zwischenzustände) in der Bewegung, sondern anhand zweier Jetzt unterschieden. Um zu 

verstehen, was Aristoteles hiermit meint, muss man das Wort „jetzt“ (nyn) anhand seiner ge-

wöhnlichen Verwendungsweise interpretieren: Jetzt ist der Gegenstand hier, jetzt ist er dort 

usf. Was so angezeigt wird, sind keine bloßen Ereignisse. Sondern es wird angezeigt, dass die 

beschriebenen Ereignisse jeweils gegenwärtig sind; das heißt, sie gehören jeweils zur gegen-

wärtigen Wahrnehmungssituation. Ausgangspunkt der in T3 beschriebenen Abgrenzung sind 

Kognitionen, die jeweils ein Ereignis vom Typ a-in-P als gegenwärtig auffassen. Durch jede 

solche Kognition – d.h. eine Kognition von Typ jetzt-(a-in-P) – wird einerseits eine bestimm-

te, als „jetzt“ ausgezeichnete Zeitstelle markiert; zugleich markiert werden andererseits  

 ein Ereignis in der Bewegung als der Inhalt dieser Kognition sowie  

 ein Punkt auf dem Weg als der bei diesem Ereignis berührte Ort.  

Kognitionen sind wirkliche (mentale) Ereignisse – im Unterschied zu den in T1 und T2 be-

trachteten Punkten und instantanen Zwischenzuständen, als lediglich potentiellen Teilungen 

von Weg und Bewegung. Nur abgeleiteterweise können auch diese als wirkliche Teilungen 

gelten: Der Punkt P ist ein Ort, und der instantane Zwischenzustand a-in-P ist ein wirkliches 

(physikalisches) Ereignis, weil beide durch die Kognition jetzt-(a-in-P) markiert sind. 

Die Intervallstruktur von Weg, Bewegung und Zeit müsste sich nach T1 so ergeben: Beim 

Vergleich der Kognitionen jetzt-(a-in-P) und jetzt-(a-in-Q) unterscheiden wir zunächst, wel-

cher der beiden Punkte P und Q auf dem Weg vor dem anderen liegt; hieraus ergibt sich, 

 welcher der beiden Zwischenzustände a-in-P und a-in-Q in der Bewegung vor den ande-

ren eintritt und 

 welche beiden, durch die Kognitionen jetzt-(a-in-P) bzw. jetzt-(a-in-Q) markierten Zeit-

stellen t1 und t2 die frühere ist. 

Das sieht nach einer unnötigen Verkomplizierung aus. Kann Aristoteles hier nicht einfach auf 

die Unterscheidung zwischen Vergangenheit und Gegenwart verweisen?  

Wenn wir gemäß T3 „der Enden als von der Mitte verschieden gewahr sind und die Seele 

sagt, die Jetzt seien zwei, ein früheres und ein späteres“, dann müssen wir zumindest das 

frühere Ereignis erinnern und somit die frühere Kognition im Gedächtnis vergegenwärtigen. 

Zu erinnern heißt aber nach Aristoteles: als zuvor erlebt zu erinnern.
58

 Wahrgenommen wird 

hingegen „nur das Gegenwärtige“.
59

 Aristoteles könnte daher auch so argumentieren: Wenn 

wir zugleich das Ereignis a-in-P erinnern und das Ereignis a-in-Q wahrnehmen, dann ist a-in-

P ein früheres Ereignis, und a-in-Q ist gegenwärtig. Im Hinblick auf die entsprechenden 

Kognitionen ergibt sich: Wird zugleich mit dem Vollzug der Kognition jetzt-(a-in-Q) die 

                                                 
57

 Wenig später erwähnt Aristoteles eine zweite Möglichkeit: dass wir das Jetzt „zwar als dasselbe, aber als zu 

etwas Früherem und zu etwas Späterem gehörig“ – und somit als Grenze zwischen zwei Intervallen –  wahr-

nehmen (Phys. IV 11, 219a32).  

58
 Mem. 1, 449b22-23 („zuvor“: proteron). Vgl. R.A.H. King, Aristoteles. De memoria et reminiscentia, übers. 

und erl. (Aristoteles, Werke in deutscher Übersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 14: Parva 

naturalia, Teil II), Berlin 2004, S. 50 und 85 f. 

59
 Mem. 1, 449b13: to paron monon. 



 15 

Kognition jetzt-(a-in-P) im Gedächtnis vergegenwärtigt, dann sind die beteiligten Jetzt als 

gegenwärtig bzw. vergangen unterschieden, und die durch jetzt-(a-in-P) markierte Zeitstelle 

muss die frühere sein.
60

 – Wenn sich diese Unterscheidung aber durch die bloße Interaktion 

von Gedächtnis und Wahrnehmung erklären lässt, dann wird die in T1-T3 beschriebene Kon-

struktion, und überhaupt der in Phys. IV 10-14 ausgearbeitete Zusammenhang von Zeit und 

Bewegung, gar nicht gebraucht. 

Für weitaus plausibler halte ich deshalb eine Interpretation, wonach die in T3 geforderte 

Thematisierung beider Jetzt retrospektiv erfolgt: Beide Ereignisse a-in-P und a-in-Q werden 

erinnert, beide Kognitionen jetzt-(a-in-P) und jetzt-(a-in-Q) werden im Gedächtnis verge-

genwärtigt, der Vergleich erfolgt dann in der oben angegebenen Weise gemäß T1. Es wird 

dann auch unschwer verständlich, wieso die Unterscheidung von Zeitstellen nach Aristoteles 

eine Zählung sein soll: Werden auf dem Weg mehrere Punkte P1, P2, ... ,Pn (in dieser Reihen-

folge) unterschieden, dann ergibt sich eine entsprechende Abfolge  

von Zwischenpositionen: a-in-P1 ,  a-in-P2 ,  ... , a-in-Pn  ,  

von Kognitionen:    jetzt-(a-in-P1) ,  jetzt-(a-in-P2) ,  ... ,  jetzt-(a-in-Pn)  und 

von Zeitstellen:     t1 ,  t2 , ... , tn  

wie in T1-T3.
61

 Und ebenso lässt sich anhand einer vorhersehbaren Bewegung wie des Kreis-

laufs der Gestirne eine Zählung künftiger Zeitstellen antizipieren;
62

 durch Ausdehnung der 

retrospektiven Betrachtung auf die Zukunft wird das grammatische Tempus scheinbar irrele-

vant.
63

 Durch feinere Unterteilung des Weges wird die zeitliche Trennschärfe erhöht. Gleich-

lange Zeiten lassen sich anhand einer gleichförmigen – d.h. einer durch physikalische, von 

einer Zeitmessung unabhängige Gründe als gleichförmig ausgezeichneten
64

 – Bewegung un-

terscheiden. Zur Datierung von Ereignissen sind (wie beim Ablesen einer Uhr) kombinierte 

Wahrnehmungen erfordert: Gegeben sei eine Bewegung, an der sich gemäß T1-T3 die Zeit 

ablesen lässt; der bewegte Gegenstand sei a; P sei ein Punkt auf der Bewegungsbahn. Dann 

findet jedes Ereignis e, das zugleich mit a-in-P wahrnehmbar ist, zu der Zeit t statt, zu der a-

                                                 
60

 Näher betrachtet, ist hierfür aber gefordert, dass wir nicht nur Gegenwärtiges wahrnehmen, sondern das 

Wahrgenommene als gegenwärtig wahrnehmen, wie wir ja auch das Vergangene als zuvor erlebt erinnern. Denn 

dass wir „die Zeit erkennen“ (T2), gelingt nach Aristoteles nur dadurch, dass „die Seele“ ausdrücklich „die 

Jetzt“ als „zwei, ein früheres und ein späteres“ (T3) thematisiert. – Ich komme auf die sich hieraus ergebenden 

Komplikationen in der folgenden Fußnote zurück. 

61
 Wird die Zählung hingegen, wie zuvor erwogen, auf eine Interaktion von Wahrnehmung und Gedächtnis zu-

rückgeführt, verdoppelt sich die Komplikation der mentalen Vollzüge mit jedem Schritt.  

62
 Eine Schwierigkeit ergibt sich freilich daraus, dass die unter 3a) erörterte Definition von Bewegung nicht 

ohne weiteres auf den Kreislauf der Gestirne, sondern nur auf Teilstücke wie den Aufgang eines Himmelskör-

pers vom Horizont bis zu einer gewissen Höhe, anwendbar ist. Tim Loughlin, „Souls and the Location of Time 

in Physics IV 14“, Apeiron 44 (2011) 307-325 weist richtig auf diese Anomalie hin, wobei seine Argumentation 

aber im Detail fragwürdig ist.  

63
 Ich betone: scheinbar, s.o. 2a). Eine Erörterung der mit einer Eliminierung des grammatischen Tempus ver-

bundenen Komplikationen (vgl. Int. 9, 18a32-19b4 zur morgigen Seeschlacht) geht über den gegenwärtigen 

Rahmen hinaus. 

64
 Dass dies auf die Himmelsbewegungen zutrifft, wird in Phys. IV 12, 220b32-221a4 und ebd. 14, 223b18-20 

schlicht vorausgesetzt (oder als Problem ignoriert), lässt sich aber aus Phys. VIII 6, 260b17-19 und passim so-

wie Cael. II 6 ergänzen. Vgl. Verf., „Time as Measure“, a.a.O. Abschnitte 1.1. und 3.4. 



 16 

in-P der Fall ist. Insgesamt wird somit der bekannte Gebrauch von Sonnenuhr und Kalender 

auf die in T1-T3 beschriebene Konstruktion zurückgeführt. 

Wegen der Zurückführbarkeit von zeitlicher Koinzidenz auf kombinierte Wahrnehmung ist 

die Zeit für alle Bewegungen dieselbe.
65

 In einem pluralistischen Universum, dessen Bewe-

gungen sich durch die jeweiligen Naturen der Dinge und deren äußere Einwirkung aufeinan-

der ergeben, ist die Zeit ein einheitsstiftendes Moment. Das ist bemerkenswert, da es nach 

Aristoteles Zeit, im Unterschied zu bloßer Bewegung, nur aufgrund einer intelligenten Leis-

tung unserer Seele gibt:
66

 Erst sie markiert die Zeitstellen, deren Abfolge als universelle, auf 

alle Bewegungen anwendbare Zeitskala fungiert. Aber das heißt nicht, dass die Zeit irgend-

wie zum Mentalen, im Unterschied zum Physischen gehört. Jede Form einer idealistischen 

Auffassung ist hier zu vermeiden. „Seele“ (psychê) ist in der Zeitabhandlung der Physikvor-

lesung, wie stets bei Aristoteles, die Lebendigkeit des Leibes; die beschriebene Leistung ge-

hört zur menschlichen Natur, wie die Bewegung, auf die zeitliche Unterscheidungen ange-

wandt werden, zur Natur des bewegten – oder des ihn bewegenden – Gegenstandes gehört. 

                                                 
65

 Phys. IV 14, 223b10-12; dazu Verf., „Time as Measure“, a.a.O. Abschnitt 3.3. 

66
 In diesem Sinne Phys. IV 14, 223a26: psychês nous. 


