Zeit und zeitliche Ordnung bei Aristoteles

Gottfried Heinemann (Kassel)

1. Vorbemerkung

Bei philosophischen Themen ist es fast der Normalfall, dass sich eine Sache nicht direkt fas-
sen lasst. Man muss, wie Sokrates im Phaidon sagt,' auf die logoi ausweichen. Unmittelbarer
Gegenstand der philosophischen Erorterung ist dann nicht die Sache selbst (was immer das
heilen mag), sondern Argumente und Unterscheidungen, die sie betreffen. Die Philosophie
wird zur Tatigkeit zweiter Stufe: zur Reflexionswissenschaft.

,Zeit” ist ein solches Thema: Das vielzitierte, geradezu die Grundsituation der Philosophie
anzeigende Paradoxon Augustins

»Was also ist die Zeit? Wenn niemand mich danach fragt, weil} ich es; wenn ich es je-

mandem auf seine Frage hin erkldren will, weiB ich es nicht*?

muss nicht als Hinweis auf ein verborgenes Wesen ausgelegt werden. Nach Wittgenstein
handelt es sich bei dem Erfragten vielmehr um ,,etwas, was schon offen zutage liegt und was
durch Ordnen iibersichtlich wird“.> Tugendhat weist erlduternd darauf hin, dass es sich bei
der somit erstrebten ,,Kldrung des schon Verstandenen“ um die Bedeutung ,,apriori gegebe-
ner*, nicht ,,empirischer* Begriffe handelt.* Auch im Hinblick auf Wittgenstein ist das viel-
leicht zu einseitig; der Zusammenhang von ,,grammatischen* Sdtzen und ,,Weltbildsdtzen* im
Spétwerk erlaubt keine strenge Scheidung transzendentalphilosophischer und kosmologischer
Fragestellungen.” Noch weniger klar ist, was die Unterscheidung zwischen ,,apriori gegebe-
nen* und ,,empirischen® Begriffen im Hinblick auf Aristoteles ausrichten soll: Sofern hier
iiberhaupt von transzendentalphilosophischen Fragestellungen die Rede sein kann, sind sie
ganz in die kosmologische und anthropologische Argumentation eingearbeitet. Das ,,schon
Verstandene* ist bei Aristoteles nicht ,,a priori gegeben®. Die aristotelische Prinzipienfor-
schung kann an jede Art des Vorwissens ankniipfen; dessen ,,Auseinanderlegung®, die ihre

! Platon, Phd. 99¢5: eis tous logous kataphyganta ... (insgesamt 99¢c-¢). — Ubersetzungen hier und im Folgenden,
wenn nicht anders angegeben, von mir. Transkription des Griechischen wie im Worterbuch der antiken Philoso-
phie, hg. von C. Horn und C. Rapp, Miinchen 2002 (vgl. dort S. 5), aber mit tiefgestelltem Iota subscriptum.

Ich zitiere Platon mit Stephanus-Paginierung und den Zeilenangaben der Burnetschen Ausgabe (Oxford 1900
ff.) sowie folgenden Titelabkiirzungen: Crat.: Kratylos, Euthd.: Euthydemos, Phd.: Phaidon, Soph.: Sophistes.

* Augustinus, Conf. XI 14 (17). — Ubers. nach Kurt Flasch, Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch
der Confessiones. Historisch-philosophische Studie, Frankfurt/Main 1993, repr. 2004, S. 251.

? Wittgenstein, PU §92; vgl. insgesamt §89-97 (das obige Augustin-Zitat ist in §89).

* Ernst Tugendhat, Vorlesungen zur Einfiihrung in die sprachanalytische Philosophie, Frankfurt a.M. 1976, S.
19; ders., ,,Uberlegungen zur Methode der Philosophie aus analytischer Sicht®, in: ders., Philosophische Aufsdt-
ze, Frankfurt a.M. 1992, S. 261-272, hier: S. 263.

> Vgl. Stefan Majetschak, Ludwig Wittgensteins Denkweg, Freiburg/Miinchen 2000, S. 355 f.



Methode ausmacht,® ldsst sich stets auch als Beitrag zu Wittgensteins ,,iibersichtlicher Dar-
stellung® verstehen.

Zu dem fiir eine philosophische Erorterung des Zeitbegriffs einschligigen Vorwissen gehort

die Vertrautheit mit Unterscheidungen wie:

(1) zwischen Gegenwirtigem, Vergangenem und Kiinftigem sowie

(i1) zwischen Gleichzeitigem und nicht Gleichzeitigem.’

Weitere einschldgige Unterscheidungen sind durch Alltags- und Fachwissen vertraut, z.B.

(ii1))  zwischen Fritherem und Spéterem.

(iv)  zwischen gleichlanger und verschiedener Dauer, und

(V) zwischen verschiedenen Positionen — bzw. verschiedenen Intervallen — auf einer Zeit-
skala (Kalender, Uhr, Zeitachse eines Koordinatensystems).®

Zeit ist somit eine komplexe, durch die genannten (und dhnliche) Unterscheidungen erschlos-

sene Struktur von Welt und Erfahrung. Eine philosophische Erorterung des Zeitbegriffs hat

diese Unterscheidungen auszuarbeiten — im Hinblick auf ihre jeweiligen, tiber das Thema

‘Zeit’ hinausweisenden Kontexte und auf ihren Zusammenhang untereinander sowie im Hin-

blick auf eine weitere, ebenso zum Zeitbegriff gehorigen Unterscheidung, namlich

(vi)  zwischen dem, fiir das die unter (i) - (v) angegebenen Unterscheidungen einschligig
sind, und dem, wofiir sie nicht einschligig sind.

Aristoteles beriicksichtigt vor allem zwei Kontexte: bei (i) und (ii) das Verhiltnis von Zeit
und Wahrheit, bei (ii1), (iv) und (v) das Verhiltnis von Zeit und Bewegung. Thema der sog.
Zeitabhandlung der Physikvorlesung (IV 10-14) ist der letztere Zusammenhang, und zwar vor
allem die Konstruktion von Zeitskalen und ihre kosmologische Vereinheitlichung. Der Zeit-
begriff wird hier nur soweit erortert, wie es flir die aristotelische Naturwissenschaft erforder-

6 »Auseinanderlegung®: Aristoteles, Phys. 1 1, 184a23: diairousi tauta. Dazu Wolfgang Wieland, Die aristoteli-
sche Physik, 2. Aufl. Goéttingen 1970, S. 85 ff.

Ich zitiere Aristoteles mit Seiten-, Spalten- und Zeilenangaben der Bekkerschen Ausgabe sowie folgenden Ti-
telabkiirzungen (dt. Titel nach Hellmut Flashar, ,,Aristoteles®, in: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die
Philosophie der Antike, Bd. 3 Altere Akademie, Aristoteles, Peripatos, Basel/Stuttgart 1983, S. 175-457, hier: S.
236 ff.): Anim. = De anima (,,Uber die Seele*); APo = Analytica posteriora (,,Zweite Analytiken®); APr = Ana-
Iytica priora (,,Erste Analytiken“); Cael. = De caelo (,,Uber den Himmel®); Int. = De Interpretatione (,,Herme-
neutik®); Mem. = De memoria et reminiscentia (,,Uber Gedichtnis und Erinnerung®); Met. = Metaphysica (,,Me-
taphysik®); Phys. = Physica (,,Physikvorlesung®).

" Die Ereignisse, Geschehnisse usf., auf die solche Unterscheidungen angewandt werden, lassen sich allgemein
als das Bestehen von Sachverhalten beschreiben: Es handelt sich darum, ob etwas der Fall ist, war oder sein
wird; ob dieses geschieht, wihrend jenes der Fall ist; ob dieses friiher als jenes geschieht oder umgekehrt, usf.
Fiir das gegenwirtige Thema sind diese Formulierungsvarianten zunéchst gleichgiiltig. Auf Details werde ich
aber zuriickkommen miissen.

¥ Erst durch ein geeignetes Koordinatensystem ergibt sich ein systematischer Zusammenhang zwischen Raum
und Zeit. Aristoteles deutet einen solchen Zusammenhang an, wenn er (Phys. IV 11, 219al10 ff.) die [somorphie
von Bewegungsbahn und Zeit postuliert (Phys. IV 11, 219a19-25, s.u. T2). Ansonsten sind Raum (oder viel-
mehr: ,,0rt“, dazu Phys. IV 1-5) und Zeit bei Aristoteles unverbundene Themen.



lich ist.” Die fiir den Zeitbegriff0 konstitutiven Unterscheidungen (i) und (ii) werden in der
Physikvorlesung stillschweigend vorausgesetzt, aber an anderer Stelle erdrtert.

2. Zeit und Wahrheit

a) Zeitworter und grammatisches Tempus. Die Unterscheidung zwischen Gegenwirtigem,
Vergangenem und Kiinftigem ist am besten an den sprachlichen Phinomenen zu fassen, die
Aristoteles in De interpretatione analysiert. Sprache ist hier stimmliche AuBerung; die Schrift
kommt nur soweit in Betracht, als das Geschriebene die stimmliche AuBerung als Zeichen
vertritt. Stimmliche AuBerungen sind Zeichen fiir seelische Zustinde, und diese sind Nach-
bildungen der Sachen.'” Aus diesem Zusammenhang muss keine strukturelle Entsprechung
ableitbar sein. Aber er erlaubt es doch, von der Sprache her zu den Sachen zuriickzufragen.

Worter sind kleinste bedeutungstragende stimmliche AuBerungen. Die hauptsichlichen
Wortarten sind Nenn- und Aussageworter (d.h. Nomina bzw. Verben). Aristoteles unter-
scheidet diese Wortarten nach dem Kriterium, dass die Wortbedeutung bei Aussagewdrtern
eine Zeitbestimmung enthilt, bei Nennwértern nicht.'' Dem entspricht auch der deutsche
Sprachgebrauch, fiir den Verben dasselbe wie ,,Zeitworter* sind.

Indem er sprachliche Phinomene an der stimmlichen AuBerung (phéné) festmacht, vermeidet
Aristoteles eine Abstraktion von der jeweiligen Verwendungssituation sprachlicher Zeichen.
Als Zeichentyp ist das Zeichen in allen Verwendungsfillen dasselbe; seine Bedeutung ldsst
sich durch eine fiir alle Verwendungsfille geltende Regel angeben. Das gilt auch fiir die in
der Bedeutung von Verben enthaltene, durch das grammatische Tempus angezeigte Zeitbe-
stimmung. Das grammatische Praesens verweist in allen Verwendungsféllen auf die gegen-
wirtige Zeit, das grammatische Futur auf eine kiinftige Zeit usf. Je nach Verwendungssituati-
on sind das aber andere Zeiten: Was gestern kiinftig war, ist jetzt vielleicht schon vergan-

12
gen.

Wir verstehen das ohne Uberlegung, wie den Wechsel von Ich und Du im Gespriich. Dieser
ist uns durch die Bedeutung der Personalpronomina geldufig: ‘ich’ bezeichnet die jeweilige
Sprecherin, ‘du’ die jeweils Angesprochene. Ebenso ist uns mit der Bedeutung des jeweiligen
grammatischen Tempus der Wechsel der Zeiten geldufig, der mit dem Wechsel der Verwen-
dungsfille einhergeht. Dasselbe gilt bekanntlich fiir alle indexikalischen Ausdriicke wie

’ Vgl. die programmatische Ankiindigung Phys. III 1, 200b15-25.

"9 Int. 1, 16a3-8. ,,Stimmliche AuBerungen*: ta en té; phoné: (a3); ,Zeichen*: symbola (a4) = sémeia (ab);
,,Nachbildungen* homoiomata (a7) ,,Sachen: pragmata.

" Int. 3, 16b6: prossémainon chronon; Int. 2, 16a20: aneu chronou. — ,,Nennwort“: onoma (al9), ,,Aussage-
wort*: rhéma (b6).

2 Die obige Unterscheidung zwischen Zeichentyp und Verwendungsfall (Peirce: type vs. token) ist in dieser
Form nicht aristotelisch; sie hat in De interpretatione keine direkte Entsprechung. In der Zeitabhandlung der
Physikvorlesung entspricht ihr die Unterscheidung zwischen ko pote on und to einai (Phys. IV 11, 219b10 u.6.),
worauf ich zuriickkommen werde.



‘jetzt’, ‘hier’, ‘dies’ usf.:!® Wer sie versteht, weill sogleich auch, wie ihr Bezug von den Ge-
gebenheiten der jeweiligen Verwendungssituation abhingig ist.

In dieser Verwendungssituation wird das stimmlich geduBerte Zeichen sogleich auch verstan-
den. Nur ausnahmsweise muss man zur Vergewisserung oder zur Behebung von Missver-
stdndnissen auf sie zuriickkommen. Man muss sie sich, wie es dann heifit, noch einmal ,,ver-
gegenwirtigen®. Diese Redeweise bekriftigt nur den Vorrang der Verwendungssituation fiir
das Verstehen, der sich aus der Miindlichkeit der sprachlichen AuBerung ganz zwanglos
ergibt. Die Miindlichkeit erlaubt somit eine Verstindigung durch gemeinsame Bezugnahme
auf die Gegebenheiten der jeweiligen Verwendungssituation.

Wie eingangs zitiert, beschreibt Aristoteles stimmliche AuBerungen als Zeichen fiir seelische
Zustinde. Er fiigt hinzu, diese seien ,,bei allen dieselben®; ebenso seien die Sachen dieselben,
deren Nachbildungen die seelischen Zustinde sind.'* Der gemeinsamen sprachlichen Bezug-
nahme geht also bei jedem Beteiligten eine individuelle mentale Bezugnahme auf die Sachen
voraus. Die gemeinsame Bezugnahme wird ermoglicht durch die Gleichheit der mentalen
Reprisentationen derselben Sache bei allen Beteiligten. Diese Gleichheit wird hier schlicht
vorausgesetzt. Sie ergibt sich aus der in De anima ausgearbeiteten Theorie der Wahrnehmung
und des begrifflichen Erfassens, auf die Aristoteles hier nur verweist."

Die gemeinsame Bezugnahme auf die Gegebenheiten der jeweiligen Verwendungssituation
ist demnach auf deren iibereinstimmende Wahrnehmung zurickfiihrbar. Die Verwendungssi-
tuation ist zugleich auch Wahrnehmungssituation; die durch den Wechsel des grammatischen
Tempus angezeigte Fliichtigkeit der Verwendungssituationen ist als eine Fliichtigkeit der
Wahrnehmungen beschreibbar, die ihrerseits auf die unhintergehbare Fliichtigkeit der Sa-
chen, aber auch auf die Unbestédndigkeit unserer Aufmerksamkeit zurtickfiihrbar ist.

Dieselbe Fliichtigkeit eignet dem Wahrheitswert der Behauptungen, deren Zeitbezug durch
das grammatische Tempus angegeben wird: Dass es (sc. jetzt) schneit, ist, weil es jetzt
schneit, jetzt eine wahre Behauptung; die gleichlautende Behauptung wére gestern, weil es
gestern nicht geschneit hat, unwahr gewesen. In der jeweiligen Verwendungssituation ist das
wieder ganz unproblematisch. Der Wahrheitsanspruch der Behauptung weist liber die jewei-
lige, durch das grammatische Tempus angezeigte Gegenwart gar nicht hinaus.

" Indexikalische Ausdriicke (oder ,,Indikatoren®) sind verwendungsfall-reflexiv (engl.: token reflexive). Im
Deutschen spricht man stattdessen auch von ,,zeichenreflexiven* Ausdriicken. Das ist aber irrefiihrend. Worauf
es ankommt, die Unterscheidung zwischen Zeichentyp und Verwendungsfall (engl. type vs. token), wird durch
diese Redeweise verdeckt.

14 Int. 1, 16a6-8.

15 Int. 1, 16a8-9; dazu Hermann Weidemann, Aristoteles. Peri Hermeneias, tibers. und erl. (Aristoteles. Werke in
deutscher Ubersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 1, Teil II), Berlin 1994, S. 152 f. — Wei-
demann rechnet mit der Mdglichkeit, dass der Verweis auf De anima ,,von einem spiteren Bearbeiter stammt*.
Zu beachten ist auch, dass De anima vermutlich zu den spéten, De interpretatione aber zu den frithen Schriften
des Aristoteles zu rechnen ist. Das schliet einen Hinweis auf eine friihe Fassung von De anima in De interpre-
tatione nicht aus.



Diese Auffassung von Wahrheit ist erklarungsbediirftig. Sie wird verstidndlich, wenn man
genau auf die Formulierungen achtet: Aristoteles spricht vom Behauptungssatz (apophantikos
logos), von der Tatigkeit des Behauptens (apophainesthai) und von der Behauptung
(apophansis). Es ist nicht ganz klar, ob er dabei terminologisch zwischen dem Behauptungs-
satz als komplexem Zeichen und der Behauptung als seiner AuBerung unterscheidet.'® Klar
scheint mir aber zu sein, dass die Unterscheidung von Wahr und Falsch bei Aristoteles primér
nicht den Behauptungssatz als solchen (d.h. als Zeichensyp) betrifft, sondern dessen AuBe-
rung: Bei dieser Unterscheidung handelt es sich eben darum, ob man in der jeweiligen Ver-
wendungssituation ,,wahr spricht” oder ,,tduschend* und in diesem Sinn ,falsch*.!” Ein Be-
hauptungssatz ist ein Zeichen, auf dessen AuBerung die letztere Unterscheidung anwendbar
ist.'®

Das heifit zundchst aber nur, dass die AuBerung einer Behauptung mit einem Wahrheitsan-
spruch verbunden sein muss. Die Einldsung dieses Anspruchs, d.h. ob die Behauptung geméaf
diesem Anspruch wahr ist oder vielmehr falsch, hingt von den Tatsachen ab.'” Wenn diese in
der Verwendungssituation noch nicht feststehen, wie es bei Behauptungen tiber Kiinftiges der
Fall sein kann, hat die Behauptung bei ihrer AuBerung noch keinen Wahrheitswert.” Sie er-
hilt ihn erst nachtriglich, wenn die Tatsachen feststehen, auf die sich die Behauptung be-
zieht.

Als Zeichentyp, d.h. unabhiingig von seiner AuBerung und somit auch unabhiingig von der
jeweiligen Verwendungssituation, hat der Behauptungssatz demnach gar keinen Wahrheits-
wert.”! Er hat ihn nur in Sonderfillen und abgeleiteterweise, wenn namlich der Wahrheitswert
der Behauptung nicht von den Gegebenheiten der Verwendungssituation abhéngig ist. Es ist

' Weidemann (a.a.O. S. 297 £.) bestreitet dies unter Berufung auf Int. 9, 19a39-b2 (vgl. ebd. a33, wo ausdriick-
lich von einem Wahrheitswert der logoi die Rede ist).

7 Int. 4, 17a2-3 und ofter: alétheuein vs. pseudesthai. Im selben Sinne auch /nt. 9, 18a39 und ofter: aléthes
eipein hoti ... (,,es ist wahr, zu sagen, dass ...“).

"8 Int. 4, 17a2-3: en hé; to alétheuein é pseudesthai hyparchei. — Hieraus erklirt sich auch die iibliche Bezeich-
nung der Wahrheitswerte als ,,wahr* und ,,falsch*: Die unwahre Behauptung ist mit einem Wahrheitsanspruch
verbunden, der nicht eingeldst wird. Insofern ist sie tduschend (gr. pseudés); sie ist etwas, das ,,nicht so ist, wie
es sein soll und wofiir es sich ausgibt®, und somit ,,falsch* (Grimm, Dt. Worterbuch, Bd. 111, Sp. 1291).

' In diesem Sinne die Mez. IV 7, 1011b26-28 angegebene, im Wesentlichen schon bei Platon (Crat. 385b7-8,
vgl. Euthd. 284a5-6 und Soph. 263b4-9) unstrittige Definition: ,,Von dem, was der Fall ist, zu sagen, es sei nicht
der Fall, oder von dem, was der nicht der Fall ist, es sei der Fall, ist falsch. Und von dem, was der Fall ist, zu
sagen, es sei der Fall, und von dem, was der nicht der Fall ist, es sei nicht der Fall, ist wahr.“ — Vgl. auch die
entsprechende Aufstellung /nt. 6, 17b26-29.

0 Int. 9, 19b1-2 (Resumé der Diskussion zur morgigen Seeschlacht).

I Soweit die Schrift eine solche Unabhingigkeit simuliert, gilt dies auch fiir die schriftlich festgehaltene Be-
hauptung. Hegel beschreibt dies als eine Eigenheit der sinnlichen Gewissheit (und anhand einer Was-ist-Frage,
was im Hinblick auf den Allgemeinheitsgrad seiner Beobachtung irrefiihrend sein kann): ,,Auf die Frage: was ist
das Jetzt? antworten wir also zum Beispiel: das Jetzt ist die Nacht. Um die Wahrheit dieser sinnlichen Gewil3-
heit zu priifen, ist ein einfacher Versuch hinreichend. Wir schreiben diese Wahrheit auf; eine Wahrheit kann
durch Aufschreiben nicht verlieren; ebensowenig dadurch, dal wir sie aufbewahren. Sehen wir jetzt, diesen
Mittag, die aufgeschriebene Wahrheit wieder an, so werden wir sagen miissen, daf3 sie schal geworden ist.”
(GW.F. Hegel, Phinomenologie des Geistes, in: ders., Werke, hg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel, Bd. 3,
Ffm.: Suhrkamp 1970, S. 84)



wichtig, diese Unabhdngigkeit nicht vorschnell fiir gesichert zu halten. Sie erfordert, dass der
durch das grammatische Tempus angegebene Zeitbezug der Behauptung entweder irrelevant
ist (dazu sogleich unter b)) oder durch eine andere Art der Zeitangabe ersetzt werden kann.

Standardform der Zeitangabe ist im zweiten, nach heutigem Verstdndnis néherliegenden Fall
die Datierung mit Uhr und Kalender. Diese ldsst sich als Positionsangabe auf einer von der
jeweiligen Verwendungssituation unabhéngigen Zeitskala verstehen. Durch das grammati-
sche Tempus wird nur die Relation angegeben, in der die AuBerung des Behauptungssatzes
zu der behaupteten Tatsache auf der Zeitskala steht. Aristoteles bestreitet die Moglichkeit
solcher Datierungen nicht. Warum und wie sie funktionieren und was sie eigentlich leisten,
gehort zu den Fragestellungen, vor deren Hintergrund seine Erdrterung der Zeit in der Phy-
sikvorlesung interpretiert werden sollte. Aber diese Fragen sind durchaus nicht trivial — weder
fiir Aristoteles noch fiir die moderne Physik und Naturphilosophie. Threr Beantwortung vor-
zugreifen, verbietet sich am Ausgangspunkt der Betrachtung.

b) Zeit und Unzeitlichkeit. Wofiir die unter (i) — (v) angegebenen Unterscheidungen ein-
schldgig sind, ist irgendwann der Fall und irgendwann auch wieder vorbei. Unauthorlicher
Bestand ist nach Aristoteles bereits dadurch ausgeschlossen, dass etwas auch nicht der Fall
sein kann. Durch die Einschlagigkeit der genannten Unterscheidungen wird eine Moglichkeit
angezeigt, die nach Aristoteles gar keine wire, blicbe sie stets unrealisiert.*

Zeit ist ,,unaufhérliche Vernichtung“.>® Von ihr betroffen ist jedes einzelne Ding, und zwar
hinsichtlich seiner Existenz und aller Eigenschaften und Bewandtnisse: Dass ich als der
Mensch, der ich bin, lebe, ist bald (nach wenigen Jahren oder Jahrzehnten) vorbei; und eben-
so (spatestens dann) auch alles, was sonst auf mich zutreffen mag. Ausnahmen sind bei Aris-
toteles nicht die Seele, nicht einmal Gott,24 sondern allein die unveradnderlichen, unentstande-
nen und unvergénglichen Gestirne und ihre unauthorliche Kreisbewegung.

Vom Wechsel der Zeiten unbetroffen sind (auler den Gestirnen) nur abstrakte Gegenstidnde
sowie vor allem, im Unterschied zum Einzelnen, das Allgemeine. Die mit dem Wechsel der
Zeiten einhergehende Fliichtigkeit zeichnet eben das Einzelne aus. Das Allgemeine gewinnt
einen Vorrang vor dem Einzelnen, da es als das Bestdndige zum Gegenstand der Betrachtung
(theoria) und der Wissenschaft (epistémé) wird.

** In diesem Sinne Cael. 1 12, 281a28 ff. — Zu dieser Version des Prinzips der Fiille Ludger Jansen, Tun und

Konnen. Ein systematischer Kommentar zu Aristoteles' Theorie der Vermogen im neunten Buch der Metaphysik,
Frankfurt a.M. 2002, S. 166 f.

2 AN. Whitehead, Process and Reality, corr. ed. by D.R. Griffin and D.W. Sherburne, New York 1978, p. 29 u.
0. (in Anlehnung an J. Locke, An Essay Concerning Human Understanding, 11 xiv 1):. Der Gedanke ist alt:
Nach Anaximander (DK 12 B 1) entstehen die Dinge durch Ubertretung (adikia); und sie werden ,,nach MaBga-
be der Zeit* durch Erstattung von Ausgleich und Buf3e vernichtet. Ebenso ist die Zeit nach Aristoteles (Phys. IV
12, 221b1-2) ,,als solche Ursache der Vernichtung®.

* Unverginglich wire in beiden Fillen allenfalls der nous als Titigkeit, aber er ist kein einzelnes Ding. Er ist
von zeitlichen Unterscheidungen unbetroffen, weil er iliberhaupt aus der Unterscheidung von Einzelnen und
Allgemeinem herausfillt.



Einzelnes wird typischerweise als dieser Gegenstand einer bestimmten Art (tode ti) oder als
dieses Ding mit einer bestimmten Bewandtnis anhand der Gegebenheiten der jeweiligen
Verwendungssituation (evtl. unter Verweis auf eine andere Wahrnehmungssituation) identifi-
ziert. Einzelnes ist ,,dieser Stein®, ,,die Katze dort driiben®, ,,was auf deiner Stirn herumkrab-
belt*, ,,der Mann, mit dem du gestern gestritten hast* usf. Einzelnes fillt zwar je schon unter
einen bestimmten Begriff.”> Aber ohne Bezugnahme auf eine Wahrnehmungssituation gibt
dieser keine hinreichende Auskunft dariiber, von welchem Gegenstand die Rede ist.

Singuldre Aussagen sind Aussagen iiber Einzelnes: Der Subjektausdruck des Satzes bezeich-
net Einzelnes, iiber das eine durch den Pridikatausdruck angegebene Behauptung aufgestellt
wird. Im einfachsten Fall wird der im Subjektausdruck bezeichnete Gegenstand durch einen
zweiten Begriff (oder dessen Gegenteil) charakterisiert: ,,Dieser Stein ist hei3, ,,Die Katze
dort driiben hat gestern einen Vogel gejagt™, ,,Was auf deiner Stirn herumkrabbelt, ist keine
Wespe®, usf;?° singuldr sind iiberdies auch Identitdtsaussagen wie ,,Der Mann, mit dem du
gestern gestritten hast, ist mein Vater®, usf. Die singulire Aussage ist aber keine bloBe Ver-
kniipfung von Begriffen. Die Bezugnahme auf die Gegebenheiten der jeweiligen Verwen-
dungssituation (und iiberhaupt auf jeweils relevante Wahrnehmungssituationen) ist fiir ihren
Gegenstandsbezug konstitutiv.

Generelle Aussagen sind nach Aristoteles Aussagen iiber Allgemeines.”” Dieses wird direkt
durch Begriffe gefasst. Die Bezugnahme auf eine Wahrnehmungssituation eriibrigt sich, da
sich die Aussage gleichermallen auf die Gegebenheiten aller einschldgigen Wahrnehmungssi-
tuationen bezieht. Im Unterschied zu singuldren Aussagen lassen sich generelle Aussagen
daher so verstehen, als wiirde keine Behauptung iiber einzelne Dinge aufgestellt, sondern eine
Behauptung iiber die Beziehung zwischen den in Subjekt und Pradikat gebrauchten Begrif-
fen. Aristoteles unterscheidet vier Arten dieser Beziehung, denen vier Formen der generellen
Aussage entsprechen:*®

Inklusion: A ist insgesamt B B kommt jedem A zu (alle A sind B)

Kompatibilitét: A ist teilweise B B kommt mindestens einem (einige A sind B)
Azu

Nicht-Kompatibilitét: A ist insgesamt nicht B B kommt keinem A zu (alle A sind nicht B)

3 Typischerweise fallt dieser Begriff in die Kategorie der Substanz (z.B. ,,Stein®, , Katze™), was akzidentielle
Kennzeichnungen. wie im dritten Beispiel, aber nicht ausschlief3t.

* Die pradizierten Begriffe fallen hier in die Kategorien der Qualitit (,,heiB*), der Relation (,,Vogel jagen®)
bzw. der Substanz (,,Wespe*).

T Int. 7, 17b4 ff.: epi tou katholou.

2 Vel. Int. 7, 18a4-6, APr. 1 1, 24a16-19; mit Abgrenzung von singuldren (18a2-3) und indefiniten (18a6-7,
242a19-20) Pradikationen. Beachte, dass mé tini (,,irgendeinem nicht*, 24a19) = mé panti (,,nicht jedem®, ebd.). —
Ich gebe in der 4. Spalte die traditionellen, durchaus irrefithrenden Formulierungen; insbesondere ist ,.einige*
sinngemil durch ,,mindestens ein® zu ersetzen. Die 3. Spalte entspricht den Formulierungen bei Aristoteles, vgl.
Theodor Ebert und Ulrich Nortmann, Aristoteles. Analytica priora, Buch I, Uibers. und erl. (Aristoteles. Werke in
deutscher Ubersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 3, Teil I/1), Berlin 2007, S. 212.



Nicht-Inklusion: A ist teilweise nicht B B kommt mindestens einem (einige A sind nicht B)
A nicht zu

Bei Aussagen iiber Allgemeines hingt der Wahrheitswert der Behauptung nicht mehr von den
Umstiinden ihrer AuBerung ab, sondern nur von der Aussage selbst, d.h. als Zeichentyp.”’
Aussagen iiber Allgemeines sind daher umstandslos wahr oder falsch. Anders als bei Aussa-
gen liber Einzelnes wird durch die Kopula des Satzes keine Zeit angezeigt.

Die mit der Pradikation einhergehende Zeitbestimmung ist scheinbar durch die Grammatik
erzwungen. Aber sie wird unterlaufen, wo sie nicht sachgemal ist. Das grammatische Prae-
sens ldsst sich auch in einem unzeitlichen Sinne verwenden. Es bedeutet dann ein schlichtes
Zutreffen, ohne dass Zeit in Betracht kédime. 13 ist eine Primzahl. Es wére widersinnig, zu
fragen: Wann? Und ebenso widersinnig wire es, zu antworten, 13 sei immer schon eine
Primzahl gewesen. Dasselbe gilt fiir generelle Sétze in den oben angegebenen Formen: Alle
Menschen sind sterblich. Die Frage, wann die somit konstatierte Inklusionsbeziehung zwi-
schen ‘Mensch’ und ‘sterblich’ besteht, stellt sich gar nicht; das grammatische Praesens wird
beide Male im unzeitlichen Sinne verwendet. *°

Im nontemporalen Sinne sind schlieflich auch die Grundfragen der aristotelischen Wissen-
schaft zu verstehen: das Was-ist-das?, von dem Aristoteles ausdriicklich sagt, es sei stets all-
gemein,’’ und das Warum?, soweit es auf das Was-ist-das? zuriickfiihrbar ist.** Indirekt an-
gezeigt wird dies auch durch die (das Was-ist-das? prizisierende) Formel fo ti én einai, d.h.

2433 _ 72 B. ,,das Was-war-es-fiir-einen-Menschen-Mensch-zu-

,das Was-war-es-[...]-zu sein
sein?*, ,,das Was-war-es-fiir-eine-Katze-Katze-zu-sein?* usf. Die Vergangenheitsform én, ist

hier als ein sog. ,,philosophisches Imperfekt* zu verstehen: ** Man kommt auf schon Gesagtes

¥ Diese Idealisierung unterstellt, dass die Bedeutung der beteiligten Begriffe ohne Bezugnahme auf die Gege-
benheiten einer jeweiligen Verwendungssituation festgelegt werden kann. Eben dies fordert die sog. Ideenlehre
Platons; Aristoteles entspricht ihr mit der These, dass die menschliche Vernunft Formen aufnehmen kann, ohne
dabei unter der Wirkung solcher Gegebenheiten zu stehen (vgl. Anim. 111 4, 429a15-6: der nous ist apathes und
zugleich dektikon tou eidous.

% In diesem Sinne APr. I 15, 34b8: haplés, im Unterschied zu kata chronon (ebd. b7). Dieselbe Unterscheidung
vielleicht auch /nt. 1, 16al8: haplés é kata chronon (dazu ablehnend Weidemann, a.a.O., S. 157).

31 4Po 114, 79a28 und 11 3, 90b4.

> Vgl. APo 11 3, 90n24: Die Prinzipien wissenschaftlicher Erklirungen (in diesem Sinne: t6n apodeixedén) sind
Definitionen. Dazu Wolfgang Detel, Aristoteles. Analytica Posteriora, iibers. und erl. (Aristoteles. Werke in
deutscher Ubersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 3, Teil II), Berlin 1993, Hb. 1, S. 324 ff.,

3 Philosophische Begriffe sind bei Aristoteles oft substantivierte Frageworter und -formeln: ,,das Warum?“ (fo
dia ti), ,,das Wieviel? (oder: ,,... Wie-grol3?: fo poson), ,,das Was-ist-das?* (o ti esti) usf., jeweils als Bezeich-
nungen dessen, was in dieser Form erfragt wird und sich demgeméf zur zutreffenden Beantwortung der jeweili-
gen Frage anfiihren lédsst. — Zu der (nach demselben Schema gebildeten) Formel fo i én einai vgl. Michael Frede
und Giinther Patzig, Aristoteles, Metaphysik Zeta, 2 Bde., Miinchen 1988, Bd. 2, S. 35; dazu aber kritisch Her-
mann Weidemann, ,,Zum Begriff des #i én einai und zum Verstindnis von Met. Z 4, 1029b22-1030a6*, in: Aris-
toteles, Metaphysik, Die Substanzbiicher (Z, H, ©), hg. von Chr. Rapp, (Klassiker auslegen, Bd. 4), Berlin 1996,
S. 75-103, hier S. 77 ff.; gut zusammenfassend M.-Th. L[iske] in: Wérterbuch der antiken Philosophie, a.a.0. S
446 ff.

*Vgl. Frede und Patzig, 0.0.0. Bd. 2, S. 35; Weidemann 1996, a.a.0. S. 76.



zuriick; der Gebrauch der Vergangenheitsform setzt somit voraus, dass die einmalige Beant-
wortung einer solchen Frage, wenn sie zutreffend war, auch Bestand hat und somit geniigt.”’

¢) ,Nicht zugleich® — Anmerkung zum Widerspruchssatz. Die aristotelische Formulierung
des Satzes vom ausgeschlossenen Widerspruch:

»dass ... dasselbe demselben in derselben Beziehung ... unmoglich zugleich zukommen und

nicht zukommen kann,“36

setzt mit dem Wort ,,zugleich® (hama) scheinbar Zeit schon voraus. Aber dieses ,,zugleich*
muss nicht im zeitlichen Sinn verstanden werden; wir sagen ja auch

2 ist zugleich Primzahl und gerade
und sogar

2 ist eine Primzahl und gleichzeitig gerade
ohne zeitliche Konnotation. Die obige Formulierung lisst sich daher so verstehen, dass das
,zugleich® nur das ,,und“ verstirkt und nicht schon indirekt auf eine Unterscheidung ver-
schiedener Zeiten verweist. Diese Unterscheidung wird demnach durch den Widerspruchssatz
iiberhaupt erst gefordert und zunéchst als eine Unterscheidung von Hinsichten (oder von
,Beziehungen* nach der zitierten Ubersetzung von Bonitz) beschrieben. Man kann sich das
an einem banalen Alltagsbeispiel klarmachen:

Herr Meier berichtet iiber die von ihm besuchte Arztpraxis von Frau Dr. Schmidt, das War-
tezimmer sei sehr voll gewesen. Herr Miiller berichtet tiber dieselbe, auch von ithm besuch-
te Arztpraxis, das Wartezimmer sei ganz leer gewesen. Der scheinbare Widerspruch ist
durch eine Unterscheidung verschiedener Zeiten behebbar. Beide Berichte konnen zutref-
fen. Aber dann haben Herr Meier und Herr Miiller die Arztpraxis nicht zur selben Zeit be-
sucht; das Wartezimmer war voll, als Herr Meier dort war, und es war leer, als Herr Miiller
dort war.

Wir erhalten anhand des Widerspruchssatzes aber keinen Hinweis darauf, ob Herr Meier oder
Herr Miiller die Praxis als erster besucht hat, wieviel Zeit dazwischen lag usf.

Insgesamt ergibt sich durch den Widerspruchssatz eine blo3e Vielheit unzusammenhidngen-
der Zeitangaben; ohne zusitzliche Voraussetzungen ldsst sich keine Reihenfolge ausmachen.
Wenn man — in einer abstrakteren Betrachtung — Zeitangaben als Bezeichnungen von Zeit-
stellen interpretiert, erhdlt man eine génzlich ungeordnete Mannigfaltigkeit solcher Zeitstel-
len. Der Widerspruchssatz liefert keine Intervallstruktur, keine Richtung, daher auch keine
Zeitskala und keinen Begriff von Bewegung.

33 Mit Hegel (Phinomenologie des Geistes, a.a.0. S. 84) gesprochen: Diese Wahrheit wird nicht ,,schal*; Hegels
Beobachtung, dass Was-ist-Fragen nicht anhand sinnlicher Gewissheit beantwortet werden sollten (sieche obige
Anm.) ist insofern ganz treffend.

3% Met. IV 3, 1005b19-22, Ubers. Bonitz (Aristoteles. Metaphysik, iibers. von H. Bonitz (ed. Wellmann), auf der
Grundl. der Bearb. von H. Carvallo und E. Grassi neu hg. von U. Wolf, Reinbek 1994).



Die iibliche Definition von Bewegung, dass sich ein Gegenstand zu verschiedenen Zeiten an
verschiedenen Orten befindet, setzt stets schon eine Zeitskala voraus. Denn sonst wiirde jede
Mannigfaltigkeit von Positionen desselben Gegenstandes als Bewegung gelten. Versteht man
unter Bewegung aber keine bloe Mannigfaltigkeit von Positionen, sondern deren geordnetes
Nacheinander, dann setzt die obige Definition ein ebenso geordnetes zeitliches Nacheinander

VOI'EllJ.S.37

3. Zeit und Bewegung.

a) Die aristotelische Definition von Bewegung. Nach Aristoteles ist Bewegung ,,das Akti-
viertsein des Moglichen als solchen.”® Diese Formel ist erkldrungsbediirftig. Wichtig ist hier
zundchst, dass keinerlei Zeit, sondern nur die Modalkategorien vorausgesetzt sind. Die Unter-
scheidung, auf die es nach Aristoteles beim Bewegungsbegriff ankommt, ist zunédchst dieje-
nige zwischen Moglichkeit und Wirklichkeit, d.h. zwischen dem, was der Fall ist und dem,
was der Fall sein kann. Ich kann hier oder dort oder irgendwo sein; tatsdchlich bin ich aber
hier und anderswo nicht. Anderswo zu sein, beispielsweise in Jena oder in Wien, ist fiir mich

eine Moglichkeit, die ganz unabhéngig davon, ob sie verwirklicht ist, einfach besteht.

Schwerer zu fassen ist eine zweite Unterscheidung: Eine Mdglichkeit kann nach Aristoteles
einerseits verwirklicht und andererseits als Mdoglichkeit aktiviert sein. Dass meine Mdglich-
keit, in Wien zu sein, verwirklicht ist, besagt: Ich bin in Wien. Dass dieselbe Moglichkeit als
Moglichkeit aktiviert ist, besagt nach Aristoteles: Ich bin nach Wien unterwegs. Und ebenso
in den anderen Kategorien: Ist meine Moglichkeit 70 kg. zu wiegen, verwirklicht, dann wiege
ich 70 kg.; ist sie als Mdglichkeit aktiviert, dann nehme ich ab, usf. Bei Aristoteles ist dies,
wohlgemerkt, die Definition von Bewegung bzw. von Anderung.

Was es heildt, dass eine Mdoglichkeit als Mdglichkeit aktiviert ist, wird dabei stillschweigend
vorausgesetzt. Ein Hinweis ergibt sich aus den anschlieBenden Erlduterungen: Das , ,Akti-
viertsein* (entelecheia) einer Moglichkeit als Moglichkeit fillt mit dem ,,In-Funktion-Sein*
(oder: ,,Wirken®: energeia) einer inneren oder duBeren Ursache zusammen.”” Von dieser lasst
sich annehmen, dass sie entweder zur eigenen Natur des Gegenstandes oder zur Natur eines
(direkt oder indirekt) auf ihn einwirkenden Gegenstandes gehort. Dabei ist die ,,Natur* (phy-

*7 In diesem Sinne auch die prignante Formulierung von Russell: ,,Motion consists merely in the fact that bodies
are sometimes in one place and sometimes in another, and that there are intermediate places at intermediate
times.* (,,Recent Work on the Principles of Mathematics®, in: The Collected Papers of Bertrand Russell. Vol. 3.
Toward the ,, Principles of Mathematics*: 1900-02, ed. by GH. Moore, London 1993, S. 366-379, hier S. 372
[nachgedruckt als ,,Mathematics and the Metaphysicians®, in Russells Mysticism and Logic, London 1918, S.
74-941]).

38 Phys. 111 1, 201a10-11: hé tou dynamei ontos entelecheia, hé; toiouton. Statt ,,Aktiviertsein“ kommt fiir entel-
echeia auch z.B. ,,vollstindiges Ausgebildetsein“ oder weniger priagnant ,,Wirklichkeit* in Betracht, keinesfalls
aber ,,Verwirklichung®, da dies bereits eine Verdnderung bezeichnet und dann ,.Bewegung® durch ,,Verdnde-
rung® definiert wiirde. Zur Interpretation der zitierten Formel vgl. Wieland a.a.O. S. 298 Anm. 25 sowie L.A.
Kosman,“Aristotle's definition of motion®, Phronesis 14 (1969) 40-62 (grundlegend); jetzt bes. auch Andreas
Anagnostopoulos, ,,Change in Aristotle's Physics 3%, OSAP 39 (2010) 33-79.

%% Phys. 111 3, bes. 202a14-21, b6-10.

10



sis) eines Gegenstandes nichts anderes als dessen Eigenheit, unter gegebenen Umstdnden in
charakteristischer Weise in Funktion zu treten und demgeméf auch Wirkung auszuiiben.*

Diese Verflechtung der Dinge, daher einerseits die Bestdndigkeit ihrer Naturen und anderer-
seits die Unbestindigkeit der Umsténde,” sind in der Definition von Bewegung vorausge-
setzt. Die Definition beschreibt vor diesem Hintergrund eine bestimmte Struktur, die {iber-
haupt erst eine Unterscheidung von Frither und Spiter erlaubt. Diese Unterscheidung ergibt
sich einfach daraus, dass es einen Unterschied macht, ob ich in Kassel bin und in Wien sein
kann oder umgekehrt. Das ,,Aktiviertsein® der entsprechenden Moglichkeit als Mdglichkeit
ist eine Reise von Kassel nach Wien im ersteren und eine Reise von Wien nach Kassel im
letzteren Fall. Im ersteren Fall liegt der Ausgangspunkt der Reise in Kassel und Endpunkt der
Reise in Wien; in letzteren Fall ist das umgekehrt. Der Weg, den ich zuriicklege, hat somit
jeweils eine Richtung, die als Richtung der Zeit ausgelegt werden kann.

b) Zeit und Zahl. Zeit ist nach Aristoteles ,,nicht ohne Bewegung und Anderung®.** Wenn
alles stets gleich bliebe, wiren alle zeitlichen Unterscheidungen gegenstandslos. Dass nicht
alles gleich bleibt, besagt aber: Die Dinge — wenn nicht alle, dann einige®’ — sind in Bewe-
gung. Zeitliche Unterscheidungen miissen also an Bewegungen ablesbar sein.

Dass die Zeit nicht selber Bewegung ist, ergibt sich daraus, dass Bewegungen schneller oder
langsamer sind und dies an der Zeit gemessen wird: Schnell ist, was in kurzer Zeit viel zu-
ricklegt; langsam ist, was in langer Zeit wenig zuriicklegt. Auf die Zeit lédsst sich das nicht
anwenden, weil dann in soundsoviel Zeit mehr bzw. weniger Zeit verstreichen miisste; und
das ist widersinnig.**

** Eben dies ist nach Sarah Waterlow (Nature, Change and Agency in Aristotle's Physics. A Philosophical Study,
2nd ed. Oxford 1988, S. 33) eine Grundannahme der aristotelischen Naturwissenschaft: ,.... a natural substance
manifests its nature through some single typifying pattern of change to which external circumstances contribute
nothing but the opportunity of realization.*

! Beachte: Naturen sind Regularititen. Der Naturbegriff bezeichnet eine Schnittstelle zwischen dem nontempo-
ralen Diskurs wissenschaftlicher Erkldrungen und dem temporalen Diskurs der Erfahrung. — Vergleiche zum
griechischen Naturbegriff Verf., ,,Die Entwicklung des Begriffs physis bis Aristoteles*, in: Physik-Mechanik, hg.
von A. Schiirmann (Geschichte der Mathematik und der Naturwissenschaften in der Antike, hg. von G. Woéhrle,
Bd. 3), Stuttgart 2005, S. 16-60; Verf., ,Natur und Regularitit. Anmerkungen zum vor-aristotelischen Naturbe-
griff*, in: Naturgesetze. Historisch-systematische Analysen eines wissenschaftlichen Grundbegriffs, hg. von K.
Hartbecke und Chr. Schiitte, Paderborn 2006, S. 37-53. Laufende Arbeiten des Verfassers sind in Internet ein-
sehbar unter:
www.uni-kassel.de/philosophie/Heinemann/Work in Progress/ .

* Phys. 1V 11, 218b33-219al: ouk estin aneu kinéseds kai metabolés chronos. — Aristoteles will hier ausdriick-
lich nicht zwischen Bewegung (kinésis) und Anderung (metabolé) unterscheiden (Phys. IV 10, 218b19-20. Das
ist nicht ganz unproblematisch, da somit jenem Wechsel schon die Struktur einer Bewegung angesonnen wird.
Zu beachten ist aber wie bei der Definition von Bewegung, dass die aristotelische Naturwissenschaft keinen
isolierten Wechsel, sondern immer schon die Verflechtung und Interaktion von Naturen, und somit die Regulari-
tat in allem Wechsel beschreibt.

® Phys. 12, 185al3: é panta é enia.
* Phys. IV 10, 218b14-18.

11



Die Zeit ist somit ,,ctwas an der Bewegung®:* Sie ist eine Gliederung der Bewegung, die sich
aus einer Zihlung von Abschnitten der Bewegung ergibt.*® — Um dies zu verstehen, sollte
man sich wohl nochmals die Fragestellung klarmachen. Es geht hier nicht darum, iiberhaupt
erst zeitliche Unterscheidungen einzufiihren. Die Unterscheidung verschiedener Zeiten an-
hand (i) der Zeitmodi und (ii) zur Vermeidung von Widerspruch sowie (vi) der Unterschied
zwischen Zeit und Unzeitlichkeit konnen hier vorausgesetzt werden. Thema der sog. Zeit-
abhandlung der Physikvorlesung ist die Konstruktion und Interpretation von Zeitskalen sowie
die hiermit zusammenhéngenden Ordnungs- und Intervallstruktur der Zeit.

Die Analyse dieser Struktur beginnt mit einer vorbereitenden Bemerkung:47

T1 (Phys. IV 11, 219a10-19): ,,Da sich das Bewegte aus einem Anfangszustand in einen
Endzustand bewegt und jede [sc. somit zurlickgelegte] GroBe kontinuierlich ausgedehnt ist,
folgt die Bewegung der Grofe. Weil die GroBe kontinuierlich ausgedehnt ist, ist auch die
Bewegung kontinuierlich ausgedehnt, und wegen der Bewegung die Zeit. Denn wieviel
Bewegung stattgefunden hat, soviel Zeit hilt man stets fiir vergangen. Dabei ist das Friiher-
Spéater zunédchst im Ort. Dort handelt es sich um eine Lagerelation. Und da das Friiher-
Spéter in der GroBe [d.h. bei einer Ortsverdnderung: im Ort] ist, muss das Friiher-Spéter
auch in der Bewegung sein, isomorph demjenigen in der Grofle. Aber auch in der Zeit ist

das Frither-Spiter, da immer das eine dem anderen folgt.«**

Bewegungsbahn, Bewegung und Zeit sind nach Aristoteles isomorph. Dabei ldsst sich die
Bewegungsbahn im einfachsten Fall geometrisch beschreiben: Sie hat einen Anfangs- und
einen Endpunkt; zwischen diesen liegt eine endliche Strecke, auf der sich kleinere und grof3e-
re Anfangsstiicke bzw. friihere oder spitere Zwischenpositionen unterscheiden lassen.” Wie
diese Unterscheidung funktioniert und wie sie sich von der Bewegungsbahn auf Bewegung
und Zeit iibertragt, wird in den folgenden Abschnitten erklért:

T2 (Phys. 1V 11, 219a19-25): ,,.Das Frithere und Spétere in der Bewegung ist, was vo-
riibergehend seiend Bewegung ist. Aber das Sein ist fiir es ein anderes und nicht Bewe-
gung. Aber auch die Zeit erkennen wir, wenn wir die Bewegung abgrenzen, und zwar in-

* Phys. IV 11, 219a9-10: tés kinéseds ti.

* In diesem Sinne die bekannte Formel, Zeit sei ,,die Zahl an der Bewegung hinsichtlich des Fritheren und Spi-
teren (Phys. IV 11, 219b2: arithmos kinéseds kata to proteron kai hysteron).

*"Vgl. zum Folgenden auch die Analyse von Phys. IV 11, 219a10-b1 in Verf,, ,,Time as ‘measure’. Is Aristotle's
account of time in Physics IV a theory of time-measurement?*, ersch. in: The Issue of Time in Aristotle (Arbeit-
stitel), ed. by L. Couloubaritsis et al., Paris: Vrin ca. 2014 (Vorverdffentlichung im Internet unter www.uni-
kassel.de/philosophie/Heinemann/preprint/).

8 zur Ubersetzung: ,,aus einem Anfangszustand in einen Endzustand*: ek finos eis ti (al0-11); ,handelt es sich
um eine Lagerelation®: #é; thesei (al6), ebenso Ursula Coope, Time for Aristotle: Physics IV.10-14, OUP 2005,
S. 60: ,,in position®, vgl. bes. auch Hans Wagners Kommentar zu der Parallelstelle Phys. 11 5, 205b33-4: Aristo-
teles. Physikvorlesung, iibers. (Aristoteles, Werke in deutscher Ubersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H.
Flashar, Bd. 11), 3. Aufl. Berlin 1979, S. 519; ,,isomorph*: analogon (al7-18).

¥ Das ,,wieviel ... soviel“ (hosé ... tosoutos, al3-14) verweist auf Anfangsstiicke, d.h. am Anfangspunkt begin-
nende Teilintervalle, das ,,Frither-Spater™ (proteron kai hysteron, al5 etc.) auf Zwischenpositionen, d.h. End-
punkte von Anfangsstiicken .

12



dem wir sie mit dem Friitheren und dem Spéteren abgrenzen. Und wir behaupten eben dann,
es sei Zeit vergangen, wenn wir des Fritheren und des Spéteren in der Bewegung gewahr

werden. "

Wire der Weg W dasselbe wie die Gesamtheit aller Punkte P, Q, ... auf W, dann wire die
Bewegung des Gegenstandes a ldngs W dasselbe wie die Gesamtheit der Ereignisse (d.h. in-
stantanen Zwischenzustinde) a-in-P , a-in-Q , ... .”' Aristoteles hilt diese Beschreibungsart
zwar aus guten Griinden fiir inaddquat, denn Grof3e, Bewegung und Zeit sind nicht aus einfa-
chen Teilen (Punkten, Ereignissen, Zeitstellen) zusammengesetzt;” diese sind zunichst nur
potentielle Teilungen, denen keine wirkliche Gliederung entsprechen muss.” Freilich ist die
Beschreibung von Bewegung anhand instantaner Zwischenzustinde nicht ganz irrelevant:
Zur Bewegung gehort es, ,,voriibergehend* das Friihere und das Spitere zu sein.”* Aber diese
Zwischenzustinde sind nicht schon gegeben. Wir miissen sie eigens als ,,Grenzen an der
Bewegung markieren. Wie uns das gelingt, sagt Aristoteles erst in T3; in T2 muss der Hin-
weis geniigen, dass dabei ein Zeitintervall abgegrenzt wird.

T3 (Phys. 1V 11, 2192a25-30): ,,Wir grenzen [sc. die Bewegung] ab, indem wir sie [d.h. das
Frithere und das Spitere] als untereinander verschieden auffassen sowie dazwischen etwas
von beiden Verschiedenes. Denn wenn wir der Enden als von der Mitte verschieden ge-
wahr sind und die Seele sagt, die Jetzt seien zwei, ein fritheres und ein spiteres, dann be-
haupten wir auch, dies sei Zeit. Denn was durch das Jetzt begrenzt wird, scheint Zeit zu

sein (was hiermit zugrundegelegt sei).«>

Was abgegrenzt wird, ist jedenfalls ein Intervall:*® Dieses wird abgegrenzt, indem man die
Enden markiert, zwischen denen es liegt. Die Enden miissen somit zwei sein, ein fritheres

%% Zu Text und Ubersetzung: ,,Das Friihere und (das) das Spitere®: to proteron kai hysteron (a20, a23, a24), vgl.
meine anschlieBenden Erlduterungen; ,,voriilbergehend®: pote (a20), zur zeitlichen Konnotation von pofe an
dieser und den entsprechenden Stellen vgl. John Bowin, ,,Aristotle on Identity and Persistence®, Apeiron 41.1, S.
63-88, hier bes. S. 69 f.; ,.... ist.“: estin (a21): codd., secl. Torstrik, Ross; ,,fiir es“: autd; (a21), dabei verweist der
Dativ auf die oben erorterte Prazisierung der Was-ist-Frage: Was heift es ,,fiir es“, das Frithere und das Spétere
zu sein?; ,,... gewahr werden®: ... aisthésin labomen (a25).

>! Ich verwende das Wort ,,Ereignis* hier stets in diesem Sinne: der obige Zusatz, wonach die in einer Bewegung
vorkommenden Ereignisse ,,instantane Zwischenzustinde® sind, muss hinzugedacht werden.

32 Phys. 1V 11, 20a18-20; VI 1, 231a24 und o6fter. Dazu Verf., ,,Time as Measure®, a.a.0., Abschnitt 3.5.

> Vgl. Phys. VIII 8, 262a21-24: Ein Punkt im Innern eines Intervalls teilt dieses (in diesem Sinne: esti meson,
a23) nur potentiell (dynamei), nicht wirklich (energeia;) — wenn an ihm keine wirkliche Unterbrechung der Be-
wegung stattfindet (ebd. a24 ff.).

> In diesem Sinne der erste Satz von T2: ,,[Das Frithere und Spitere] voriibergehend seiend, ist Bewegung*
(a20-21: ho [sc. to proteron kai hysteron] pote on kinésis estin). — Anders als in T1 verweist die Wendung 7o
proteron kai hysteron hier nicht auf die Unterscheidung von Frither und Spiter, sondern auf dasjenige, was so
unterschieden und als das Friithere und das Spétere charakterisiert wird.

> zur Ubersetzung: ,,Enden®: akra (b27), wortlich: Spitzen; ,,gewahr sein‘: noein (a27), hier durchaus als Re-
sultat von ,,gewahr werden* (aisthésin lambanein, a25, s.o. Anm. zu T2).

%6 Beachte: chronos (,,Zeit*) bedeutet hier und an den meisten Stellen in Phys. IV 10-14: | Zeitintervall®.

13



und ein spiteres.”’ Sie werden nicht als Punkte auf dem Weg oder als Ereignisse (d.h. instan-
tane Zwischenzustdnde) in der Bewegung, sondern anhand zweier Jetzt unterschieden. Um zu
verstehen, was Aristoteles hiermit meint, muss man das Wort ,,jetzt* (nyn) anhand seiner ge-
wohnlichen Verwendungsweise interpretieren: Jetzt ist der Gegenstand hier, jetzt ist er dort
usf. Was so angezeigt wird, sind keine bloBen Ereignisse. Sondern es wird angezeigt, dass die
beschriebenen Ereignisse jeweils gegenwiértig sind; das heil3t, sie gehdren jeweils zur gegen-
wirtigen Wahrnehmungssituation. Ausgangspunkt der in T3 beschriebenen Abgrenzung sind
Kognitionen, die jeweils ein Ereignis vom Typ a-in-P als gegenwirtig auffassen. Durch jede
solche Kognition — d.h. eine Kognition von Typ jetzt-(a-in-P) — wird einerseits eine bestimm-
te, als ,,jetzt* ausgezeichnete Zeitstelle markiert; zugleich markiert werden andererseits

e cin Ereignis in der Bewegung als der Inhalt dieser Kognition sowie

e cin Punkt auf dem Weg als der bei diesem Ereignis beriihrte Ort.

Kognitionen sind wirkliche (mentale) Ereignisse — im Unterschied zu den in T1 und T2 be-
trachteten Punkten und instantanen Zwischenzustdnden, als lediglich potentiellen Teilungen
von Weg und Bewegung. Nur abgeleiteterweise konnen auch diese als wirkliche Teilungen
gelten: Der Punkt P ist ein Ort, und der instantane Zwischenzustand a-in-P ist ein wirkliches
(physikalisches) Ereignis, weil beide durch die Kognition jetzt-(a-in-P) markiert sind.

Die Intervallstruktur von Weg, Bewegung und Zeit miisste sich nach T1 so ergeben: Beim

Vergleich der Kognitionen jetzt-(a-in-P) und jetzt-(a-in-Q) unterscheiden wir zunéchst, wel-

cher der beiden Punkte P und Q auf dem Weg vor dem anderen liegt; hieraus ergibt sich,

e welcher der beiden Zwischenzustinde a-in-P und a-in-Q in der Bewegung vor den ande-
ren eintritt und

e welche beiden, durch die Kognitionen jetzt-(a-in-P) bzw. jetzt-(a-in-Q) markierten Zeit-
stellen #; und ¢, die frihere ist.

Das sieht nach einer unnétigen Verkomplizierung aus. Kann Aristoteles hier nicht einfach auf

die Unterscheidung zwischen Vergangenheit und Gegenwart verweisen?

Wenn wir gemill T3 ,,der Enden als von der Mitte verschieden gewahr sind und die Seele
sagt, die Jetzt seien zweli, ein fritheres und ein spéteres®, dann miissen wir zumindest das
frithere Ereignis erinnern und somit die frithere Kognition im Gedéachtnis vergegenwirtigen.
Zu erinnern heiBt aber nach Aristoteles: als zuvor erlebt zu erinnern.”® Wahrgenommen wird
hingegen ,,nur das Gegenwirtige*.”” Aristoteles konnte daher auch so argumentieren: Wenn
wir zugleich das Ereignis a-in-P erinnern und das Ereignis a-in-Q wahrnehmen, dann ist a-in-
P ein fritheres Ereignis, und a-in-Q ist gegenwirtig. Im Hinblick auf die entsprechenden
Kognitionen ergibt sich: Wird zugleich mit dem Vollzug der Kognition jetzt-(a-in-Q) die

57 Wenig spiter erwihnt Aristoteles eine zweite Moglichkeit: dass wir das Jetzt ,,zwar als dasselbe, aber als zu
etwas Fritherem und zu etwas Spiterem gehorig® — und somit als Grenze zwischen zwei Intervallen — wahr-
nehmen (Phys. IV 11, 219a32).

¥ Mem. 1, 449b22-23 (,,zuvor*: proteron). Vgl. R.AH. King, Aristoteles. De memoria et reminiscentia, iibers.
und erl. (Aristoteles, Werke in deutscher Ubersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 14: Parva
naturalia, Teil 1I), Berlin 2004, S. 50 und 85 f.

% Mem. 1, 449b13: to paron monon.

14



Kognition jetzt-(a-in-P) im Gedéchtnis vergegenwirtigt, dann sind die beteiligten Jetzt als
gegenwirtig bzw. vergangen unterschieden, und die durch jetzt-(a-in-P) markierte Zeitstelle
muss die frithere sein.®” — Wenn sich diese Unterscheidung aber durch die bloBe Interaktion
von Gedéchtnis und Wahrnehmung erklaren 1isst, dann wird die in T1-T3 beschriebene Kon-
struktion, und liberhaupt der in Phys. IV 10-14 ausgearbeitete Zusammenhang von Zeit und
Bewegung, gar nicht gebraucht.

Fiir weitaus plausibler halte ich deshalb eine Interpretation, wonach die in T3 geforderte
Thematisierung beider Jetzt retrospektiv erfolgt: Beide Ereignisse a-in-P und a-in-Q werden
erinnert, beide Kognitionen jetzt-(a-in-P) und jetzt-(a-in-Q) werden im Gedichtnis verge-
genwirtigt, der Vergleich erfolgt dann in der oben angegebenen Weise gemdll T1. Es wird
dann auch unschwer verstindlich, wieso die Unterscheidung von Zeitstellen nach Aristoteles
eine Zahlung sein soll: Werden auf dem Weg mehrere Punkte P;, P, ... ,P, (in dieser Reihen-
folge) unterschieden, dann ergibt sich eine entsprechende Abfolge

von Zwischenpositionen: a-in-P;, a-in-P,, ..., a-in-P, ,
von Kognitionen: jetzt-(a-in-P;) , jetzt-(a-in-P), ..., jetzt-(a-in-P,) und
von Zeitstellen: tr, b, ..,

wie in T1-T3.®! Und ebenso lasst sich anhand einer vorhersehbaren Bewegung wie des Kreis-
laufs der Gestirne eine Zahlung kiinftiger Zeitstellen antizipieren;* durch Ausdehnung der
retrospektiven Betrachtung auf die Zukunft wird das grammatische Tempus scheinbar irrele-
vant.” Durch feinere Unterteilung des Weges wird die zeitliche Trennschirfe erhoht. Gleich-
lange Zeiten lassen sich anhand einer gleichférmigen — d.h. einer durch physikalische, von
einer Zeitmessung unabhingige Griinde als gleichformig ausgezeichneten® — Bewegung un-
terscheiden. Zur Datierung von Ereignissen sind (wie beim Ablesen einer Uhr) kombinierte
Wahrnehmungen erfordert: Gegeben sei eine Bewegung, an der sich gemél T1-T3 die Zeit
ablesen lasst; der bewegte Gegenstand sei a; P sei ein Punkt auf der Bewegungsbahn. Dann
findet jedes Ereignis e, das zugleich mit a-in-P wahrnehmbar ist, zu der Zeit ¢ statt, zu der a-

6 Nzher betrachtet, ist hierfiir aber gefordert, dass wir nicht nur Gegenwirtiges wahrnehmen, sondern das
Wahrgenommene als gegenwirtig wahrnehmen, wie wir ja auch das Vergangene als zuvor erlebt erinnern. Denn
dass wir ,,die Zeit erkennen” (T2), gelingt nach Aristoteles nur dadurch, dass ,,die Seele” ausdriicklich ,,die
Jetzt* als ,,zwei, ein fritheres und ein spéteres™ (T3) thematisiert. — Ich komme auf die sich hieraus ergebenden
Komplikationen in der folgenden Fuflnote zuriick.

%' Wird die Zdhlung hingegen, wie zuvor erwogen, auf eine Interaktion von Wahrnehmung und Gedéchtnis zu-
riickgefiihrt, verdoppelt sich die Komplikation der mentalen Vollziige mit jedem Schritt.

%2 Eine Schwierigkeit ergibt sich freilich daraus, dass die unter 3a) erdrterte Definition von Bewegung nicht
ohne weiteres auf den Kreislauf der Gestirne, sondern nur auf Teilstiicke wie den Aufgang eines Himmelskor-
pers vom Horizont bis zu einer gewissen Hohe, anwendbar ist. Tim Loughlin, ,,Souls and the Location of Time
in Physics IV 14, Apeiron 44 (2011) 307-325 weist richtig auf diese Anomalie hin, wobei seine Argumentation
aber im Detail fragwiirdig ist.

5 Tch betone: scheinbar, s.0. 2a). Eine Erorterung der mit einer Eliminierung des grammatischen Tempus ver-
bundenen Komplikationen (vgl. Int. 9, 18a32-19b4 zur morgigen Seeschlacht) geht iiber den gegenwértigen
Rahmen hinaus.

% Dass dies auf die Himmelsbewegungen zutrifft, wird in Phys. IV 12, 220b32-221a4 und ebd. 14, 223b18-20
schlicht vorausgesetzt (oder als Problem ignoriert), ldsst sich aber aus Phys. VIII 6, 260b17-19 und passim so-
wie Cael. 11 6 ergénzen. Vgl. Verf., ,, Time as Measure®, a.a.0. Abschnitte 1.1. und 3.4.

15



in-P der Fall ist. Insgesamt wird somit der bekannte Gebrauch von Sonnenuhr und Kalender
auf die in T1-T3 beschriebene Konstruktion zuriickgefiihrt.

Wegen der Zuriickfiihrbarkeit von zeitlicher Koinzidenz auf kombinierte Wahrnehmung ist
die Zeit fiir alle Bewegungen dieselbe.® In einem pluralistischen Universum, dessen Bewe-
gungen sich durch die jeweiligen Naturen der Dinge und deren duflere Einwirkung aufeinan-
der ergeben, ist die Zeit ein einheitsstiftendes Moment. Das ist bemerkenswert, da es nach
Aristoteles Zeit, im Unterschied zu bloer Bewegung, nur aufgrund einer intelligenten Leis-
tung unserer Seele gibt:*® Erst sie markiert die Zeitstellen, deren Abfolge als universelle, auf
alle Bewegungen anwendbare Zeitskala fungiert. Aber das heifit nicht, dass die Zeit irgend-
wie zum Mentalen, im Unterschied zum Physischen gehort. Jede Form einer idealistischen
Auffassung ist hier zu vermeiden. ,,Seele® (psyché) ist in der Zeitabhandlung der Physikvor-
lesung, wie stets bei Aristoteles, die Lebendigkeit des Leibes; die beschriebene Leistung ge-
hort zur menschlichen Natur, wie die Bewegung, auf die zeitliche Unterscheidungen ange-
wandt werden, zur Natur des bewegten — oder des ihn bewegenden — Gegenstandes gehort.

% Phys. IV 14, 223b10-12; dazu Verf., ,, Time as Measure*, a.a.0. Abschnitt 3.3.
% In diesem Sinne Phys. IV 14, 223a26: psychés nous.

16



