
Die Beiträger dieses Bandes sind Medienwissenschaftler, die das Fernsehen als wich-
tiges Medium von Literatur begreifen. Als solches nimmt das Fernsehen literarische
Funktionen auf den unterschiedlichen Handlungsebenen wahr. Es kritisiert und
wertet Literatur und verbreitet sie in vielen Formaten, so in Dokus, in Literaturver-
filmungen, in Theateradaptionen. Das Fernsehen bestätigt traditionelle Autortypen
und generiert neue; es popularisiert Literaturgeschichtsschreibung. Die Pub likation
basiert auf einer Tagung an der Universität Kassel, auf der nicht zuletzt die aktuel-
le Bedeutung des literarischen Fernsehens vor dem Hintergrund der medialen Um-
brüche in den letzten beiden Jahrzehnten diskutiert wurde.

ISBN 978-3-86219-438-4

H
er

au
sg

eg
eb

en
 v

on
 P

et
er

 S
ei

be
rt

In
te

rv
al

le
13

kassel
university

press

Intervalle13 Schriften zur Kulturforschung

Fernsehen als Medium der Literatur 

Herausgegeben von Peter Seibert
Unter Mitarbeit von Patrick Pfannkuche und Jana Piper

Fe
rn

se
he

n 
al

s 
M

ed
iu

m
 d

er
 L

ite
ra

tu
r

U_Intervalle13_druck  18.12.12  09:13  Seite 1



 
 
 
Intervalle 13 

 
Schriften zur Kulturforschung 
 
 

Begründet vom  
Wissenschaftlichen Zentrum für Kulturforschung der Universität Kassel 
Herausgegeben von 
Winfried Nöth (Kassel) 





 
 
 
Fernsehen als Medium der Literatur 

 
Herausgegeben von Peter Seibert 
 
Unter Mitarbeit von Patrick Pfannkuche und Jana Piper 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

kassel
university

press  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar 
 
 
Intervalle 13 
Schriften zur Kulturforschung 
Begründet vom  
Wissenschaftlichen Zentrum für Kulturforschung 
der Universität Kassel 
Herausgegeben von 
Winfried Nöth (Kassel) 
 
 
2013, kassel university press GmbH, Kassel 
www.upress.uni-kassel.de 
 
ISBN print:  978-3-86219-438-4 
ISBN online:  978-3-86219-439-1 
URN: http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0002-34395 
 
Umschlagbild: Alfonso Meoli 
Umschlaggestaltung: Bettina Brand Grafikdesign, München 
Redaktion, Satz und Umschlaggrafik: Marcel Pauluk 
Druck und Verarbeitung: PMLS, Kassel 
Printed in Germany 

http://dnb.ddb.de/


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

fã=^åÇÉåâÉå=~å=sçäâÉê=`~å~êáë=

ìåÇ=áå=bêáååÉêìåÖ=~å=ëÉáåÉ=_Éáíê®ÖÉ=~ìÑ=ÇÉê=q~ÖìåÖ=òìã=łiáíÉê~êáëÅÜÉå=cÉêåëÉÜÉå�=





 

 

fåÜ~äí=

sçêïçêí=

NN= cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=ÇÉê=iáíÉê~íìê=

mÉíÉê=pÉáÄÉêí=

 

OR= wìã=hçåòÉéí=ÇÉë=_~åÇÉë==

m~íêáÅâ=mÑ~ååâìÅÜÉLg~å~=máéÉê=

 

fK cÉêåëÉÜ~Ç~éíáçåÉå=

PN= táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇK=

wìê=qÜÉçêáÉÄáäÇìåÖ=ÇÉë=jÉÇáÉåïÉÅÜëÉäëW=^Ç~éíáçåI=fåíÉêãÉÇá~äáí®íI=

qê~åëãÉÇá~äáí®í=ìåÇ=`êçëëãÉÇá~äáí®í=

iáíÉê~íìê=áå=ÇÉê=jÉÇáÉåÖÉëÉääëÅÜ~Ñí=

håìí=eáÅâÉíÜáÉê=

 

SN= aáÉ=bêÑáåÇìåÖ=ÇÉê=iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖ=ÇìêÅÜ=Ç~ë=

cÉêåëÉÜÉå=

eÉäãìí=pÅÜ~åòÉ=

 

TV= wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=

^Ç~éíáÉêíÉ=aaoJiáíÉê~íìê=áã=cÉêåëÉÜÉå=îçê=ìåÇ=å~ÅÜ=NVUV=

qÜçã~ë=_ÉìíÉäëÅÜãáÇíLeÉååáåÖ=tê~ÖÉ=



 

 

=

ffK cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ=

NMR= cÉêåëÉÜÉå= ìåÇ= EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI= çÇÉêW= EiáíÉê~íìêJF=

dÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK==

§ÄÉêäÉÖìåÖÉå= òì= ÉáåÉã= ł~åÇÉêÉå9= sÉêëí®åÇåáë= îçå= iáíÉê~íìêÖÉJ

ëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=Ó=~äë=cÉêåëÉÜÖÉëÅÜáÅÜíÉ=ÇÉê=iáíÉê~íìê=

oÉáåÜçäÇ=sáÉÜçÑÑ=

 

NPR= iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ= áã=cÉêåëÉÜÉå=~ã=_ÉáëéáÉä=ÇÉë=cáäãë= píìêã=ìåÇ=

aê~åÖ=çÇÉê=aáÉ=cêÉáÜÉáí=łàìåÖ=ìåÇ=Çìãã=òì=ëÉáå9=

j~ííÜá~ë=iìëÉêâÉJg~èìá 

 

NRN= eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååëW=łbáåÉ=^êí=IcÉêåëÉÜJ_ìÇÇÉåÄêççâëÚ9=

páÖêáÇ=káÉÄÉêäÉ=

 

NTR= pÅÜáääÉêJcáäãÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=

dÉçêÖJjáÅÜ~Éä=pÅÜìäò 

 

NVN= häÉáëí=òìã=wïÉáÜìåÇÉêíëíÉåK==

a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=äáíÉê~êáëÅÜÉê=bêáååÉêìåÖ=

mÉíÉê=pÉáÄÉêí=

fffK cÉêåëÉÜäáíÉê~íìê=

ONP= _ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉåK==

_Éåà~ãáå=îçå=píìÅâê~ÇJ_~êêÉë=qsJcçêã~íÉ==

_ÉêåÇ=j~ìÄ~ÅÜ=



 

 

 

OQP= łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=

å~ÅÜ=h~ëëÉä=êÉáëÉåK9=mçéäáíÉê~íìê=~äë=cÉêåëÉÜâêáíáâ=áå=o~áå~äÇ=dçÉíòÛ=

hä~ÖÉ=

píÉÑ~å=dêÉáÑ   

 

OTR= qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

^åãÉêâìåÖÉå=òì=ÉáåÉã=pÉãáå~êéêçàÉâí=

_ÉêåÇ=j~ìÄ~ÅÜ=

łqÜÉ~íÉê9=áã=wacíÜÉ~íÉêâ~å~äK=

=

píìÇáÉêÉåÇÉ=~å~äóëáÉêÉå=mêçÇìâíáçåÉå=ÇÉë=g~ÜêÉë=OMMP=

fë~ÄÉä= ^äÉñ~åÇê~= _ÉêÖI= qÜçã~ë= `òáêåáÅÜI= ^åÇêÉ~= däçïáÖI= mÜáäáé=

eìåÖÉêI= q~åà~= hìåòI= h~íÜ~êáå~= j~ÅâI= bëê~= j~íó~êI= `Üêáëíá~å=

qêΩãéÉêI=`Üêáëíá~å=råîÉêò~Öí=

 

PNP= aÉê=^ìíçê=äÉÄí>=

§ÄÉê=ÇÉå=^ääí~Ö=ÇÉë=iáíÉê~íìêêÉÇ~âíÉìêë=ìåÇ=JêÉéçêíÉêë=

^äÉñ~åÇÉê=t~ëåÉê=





 

 

 

cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=ÇÉê=iáíÉê~íìêK=

Peter Seibert 



NO= pÉáÄÉêíW=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=ÇÉê=iáíÉê~íìê=

 

In seiner Fernsehgeschichte der Literatur (Schanze 1996), die auf 
den Ergebnissen des Siegener DFG-Sonderforschungsbereichs 
ıÄsthetik, Pragmatik und Geschichte der Bildschirmmedien„ 
basierte, stellte der Herausgeber Helmut Schanze fest, dass die 
Fragen ınach dem Stellenwert der Literatur für das Fernsehen und 
umgekehrt, nach dem Stellenwert des Fernsehens für die Literatur, 
(⁄) zu den meistbearbeiteten Fragestellungen im Rahmen einer 
qualitativ orientierten Medienwissenschaft„ (Schanze 1996: 7) 
gehörten. Deutlich erkennbar aber ist, dass die Phase intensiver 
Auseinandersetzungen der Forschung mit den reziproken 
Beziehungen von Fernsehen und Literatur seit Mitte der 1990er 
Jahre deutlich zurückgegangen ist. Theoretisch unterschiedlich 
begründete Dichotomiesetzungen von Fernsehen und Literatur, die 
bereits einen historisch obsoleten Status haben, entfalten noch 
einmal einen späten Einfluss und wirken sich hemmend auf eine 
verstärkte akademische Beschäftigung mit dem Fernsehen als 
Medium von Literatur aus. Zwar hat Metzlers Lexikon Literatur- 
und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe das Lemma 
ıFernsehen und Literatur„ (Voigts-Virchow 2004: 176-178) auf-
genommen, darüber hinaus verzeichnen einschlägige Publikationen 
jedoch ein massive Vernachlässigung des Fernsehens. So erschienen 
z. B. zu Beginn des letzten Jahres im Transcript-Verlag der Band 
Medien der Literatur. Vom Almanach zur Hyperfiction (Mecke 
2011), herausgegeben von dem Regensburger Romanisten Jochen 
Mecke. Dass in diesem Band das Fernsehen als Literaturmedium 
nicht gewürdigt ist, ist ein nur prima vista überraschender Befund. 
Auch an anderen prominenten literaturwissenschaftlichen Publikati-
onsorten wird das Fernsehen als Medium der Literatur nicht oder 
nur am Rande wahrgenommen. Selbst im Literatur Lexikon des 
Metzler-Verlags (2007), das auf einem weiten Literaturbegriff basiert 
und dementsprechend Mündlichkeit, Comic, Oper, das Theater in 



NP=

 

  

seinen verschiedenen Ausprägungen als Literaturmedien mit 
eigenem Lemma würdigt, fehlt das Schlagwort ıFernsehen„ – nur 
das ıFernsehspiel„ ist, offensichtlich wegen seiner Definition als 
Kunst, mit einem Lemma aufgelistet. Ähnlich das Resultat bei 
literaturwissenschaftlichen Handbüchern: In dem dreibändigen 
Standardwerk Handbuch Literaturwissenschaft, hg. von Thomas 
Anz (2007), erfährt Fernsehen weder im Kapitel ıMedialität„ noch 
unter ıInstitutionen der Literaturvermittlung„ eine besondere und 
systematische Abhandlung.  

Das Fernsehen, das in weiten Bereichen der Kommunikation 
trotz der rasanten Entwicklung der digitalen Medien seine domi-
nante Stellung bewahrt hat, scheint nach solchen Befunden ent-
weder ausgerechnet für die Literatur von ephemerer Bedeutung zu 
sein oder in seinen literarischen Funktionen und Leistungen zur Zeit 
literaturwissenschaftlich allenfalls am Rande wahrgenommen zu 
werden. Weder die frühen Bekunstungsstrategien des Fernsehens 
noch spätere Forschungsanstrengungen scheinen daran grundsätz-
lich etwas geändert zu haben. Hatte doch selbst Marcel Reich-
Ranicki, der das Fernsehen als Agent von Literaturkritik lange Zeit 
wesentlich mitprägte, behauptet: ıDas Fernsehen hat mit Literatur 
nichts, aber auch gar nichts zu tun.„  Andreas Ammer, Regisseur 
einer der wichtigsten aktuellen literaturkritischen Sendungen, 
druckfrisch, formulierte ebenso axiomatisch: ıLiteratur im Fern-
sehen gibt es nicht.„ Noch der Tagungsband eines DFG-Projekts, 
das sich mit dem Fernsehen der DDR befasste, glaubte seinen Titel 
Das literarische Fernsehen (Beutelschmidt/Hinz/Steinlein et al. 2007) 
gegen diesen Vorbehalt mit einem ıGibt es doch!„ rechtfertigen zu 
müssen, wobei der Hinweis auf die Literaturadaptionen im Fern-
sehen ein eher schwaches Gegenargument darstellte. 
Zumindest ein spätes, aber noch immer etwas diffuses Problem-
bewusstsein, was die Zusammenhänge vom (Noch-)Leitmedium 



NQ= pÉáÄÉêíW=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=ÇÉê=iáíÉê~íìê=

 

Fernsehen und Literatur betrifft, signalisierte die Deutsche Akade-
mie für Sprache und Dichtung, als sie 1995 die Preisfrage stellte: 
ıHilft das Fernsehen der Literatur?„ Nicht nur, dass mit dieser 
Fragestellung eine Retro-Diskussion aus den Frühzeiten des 
nachkriegsdeutschen Fernsehens wieder auf die Tagesordnung ge-
setzt wurde, die Frage implizierte zugleich eine substantielle Tren-
nung von Literatur und Fernsehen und affirmierte folglich einen 
Literaturbegriff, der Literatur einzig an Schrift- und Sprachmedien 
bindet. Als ein Jahr später drei ausgewählte Beiträge veröffentlicht 
wurden (Schmitz-Scholemann/Menz/Wagener 1997), mobilisierte 
bereits das Vorwort von Herbert Heckmann jahrzehntelange kultur-
pessimistische Vorurteile, wonach z. B. dem Fernsehzuschauer 
ıkeine Luft mehr für das Spiel der Phantasie (bliebe), die die 
Domäne der Literatur ist„ (Schmitz-Scholemann 1997: 12). Konse-
quenterweise formulierte einer der publizierten Beiträge die Pro-
blemstellung der Akademie um in die Frage: ıWer hilft der 
Literatur gegen das Fernsehen?„ (Schmitz-Scholemann 1997: 103) 
und behauptete damit nicht nur eine Verschiedenheit, sondern 
einen Antagonismus zwischen Literatur und Fernsehen. Dieser 
Position inhärent ist die Auffassung, dass ıdie Vorhut derer, die sich 
sekundär mit Literatur zu beschäftigen pflegen, (vor dem 
Dominanzmedium Fernsehen) kapituliert„ (Schmitz-Scholemann 
1997: 101): ıEingemischt in ein Medien-Konglomerat, verliert der 
Gegenstand der Germanistik, die deutsche Literatur, ihre Identität„ 
(Schmitz-Scholemann 1997: 102), wobei das ıEinmischen„ der 
Literatur nicht als medialer Prozess begriffen wird, sondern als 
willkürlicher Akt der Literaturwissenschaft, der als ıAusverkauf des 
Faches„ apostrophiert wird (Schmitz-Scholemann 1997: 102). Symp-
tomatisch für die von der Akademie für Sprache und Dichtung 
angestoßene Diskussion ist die Abwehr einer Transformation des 
Literaturbegriffs, wie diese in dem Maße notwendig wird, in dem 



NR=

 

  

man sich auf das Fernsehen als Medium von Literatur einlässt bzw. 
es als solches definiert. Entschieden grenzt sich infolgedessen der 
Beitrag von einem Literaturbegriff ab, wie er sich in den Studien 
von Hans-Werner Ludwig u. a. zur Literaturproduktion im 
britischen Fernsehen formuliert findet: ıWenn Literatur (⁄) alle 
Arten der Verarbeitung und Veröffentlichung von Fiktionen (⁄) 
umfasst, dann fallen darunter auch die Produkte des Systems 
Fernsehen, das – zumindest mit bestimmten Programmen – Teil des 
literarischen Systems ist.„ (Ludwig/Schenkel/Zimmermann 1992: 30) 

Ein solcher Literaturbegriff, der Literatur von der Medialität 
ihres Erscheinens her denkt, war eine Bedingung, eine fernseh-
genuine Literatur als Forschungsfeld zu konstituieren. Hickethier hat 
mit seinen frühen Forschungen zum Fernsehspiel diesem Begriff 
von ıFernsehliteratur„ wesentlich zugearbeitet. Eine systematische 
Erforschung einer ıFernsehliteratur„, die weder als Adaption zu 
definieren, noch auf eine printmediale Rückübersetzung angelegt 
ist, hat sich nicht ausgebildet. Nur vereinzelt in den Blick der 
Forschung geraten ist diese Literatur u. a. in Publikationen zu 
Alexander Kluges Fernseharbeiten (u. a. Uecker 2000, Schulte 
2002). Anders ist die Forschungssituation bei den fernsehmedialen 
Literaturadaptionen, die seit Beginn einer medienphilologischen 
Orientierung der Germanistik thematisiert wurden, wobei 
unterschiedliche Modellierungen der medialen Transformation zur 
Geltung kamen: Entwürfe einer Typologie (Kreuzer, Schanze u. a.) 
wurden abgelöst vom Intermedialitätsparadigma (in seinen 
unterschiedlichen Ansätzen: Rajewski, Roloff, Paech u. a.), wobei in 
allen Paradigmen auch die Übergänge von einer Adaptionspraxis 
zu einer genuinen Fernsehliteratur mitreflektiert werden. In der für 
die Fernsehforschung weiterhin grundlegenden Geschichte des 
Fernsehens in der Bundesrepublik Deutschland (Schanze/Zimmer-
mann 1994), wird dieses Forschungsfeld beispielhaft von Schanze/ 



NS= pÉáÄÉêíW=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=ÇÉê=iáíÉê~íìê=

 

Zimmermann bis 1990 historisch aufgearbeitet. Aus der DFG-
Forschergruppe ıProgrammgeschichte des DDR-Fernsehens„ liegen 
entsprechende Beiträge für das Fernsehen der DDR vor; der 
erwähnte Sammelband Das literarische Fernsehen (Beutelschmidt/ 
Hinz/Steinleit et al. 2007) richtet die Aufmerksamkeit auf den 
deutsch-deutschen Vergleich. Der Versuch einer historischen 
Darstellung der fiktionalen Fernsehsendungen nach literarischer 
Vorlage für die wichtigen Jahre des Einigungsprozesses, in denen 
das Fernsehen auch durch seine Adaptionen (einschließlich von 
Wiederholungen) an einem gesamtdeutschen literarischen ıErbe„ 
mitarbeitete, fehlt dagegen.  

In der frühen Typologie der Literaturverfilmung, wie sie von 
Helmut Kreuzer vorgeschlagen wurde, wurde der Typus der 
ıDokumentation„ mit dem Hinweis auf Theater in Film und 
Fernsehen erläutert. Dies erwies sich im Grunde von Anfang an als 
zu reduktionistisch, was das Verhältnis beider Medien betraf. Ein 
Teilprojekt ıTheater im Fernsehen„ im genannten Siegener 
Sonderforschungsbereich hat die Komplexität der intermedialen 
Beziehungen thematisiert und u. a. in der zitierten Fernseh-
geschichte (Schanze/Zimmermann 1994) und einem mit dem 
Deutschen Bühnenverein herausgegebenen Tagungsband (Theater 
und Fernsehen) dargelegt. Dieses Forschungsgebiet ist zusammen-
hängend nach dem Abschluss des SFB nicht weiter bearbeitet 
worden. Signifikant für die Forschungssituation ist, dass bei dem 
VIII. Internationalen Kongress der Gesellschaft für Theater-
wissenschaft zu ıTheater und Medien„ (Erlangen 2006) 
ausgerechnet die Interferenzen von Theater und Fernsehen nur in 
zwei Beiträgen zur Sprache kamen, die sich zudem auf 
Parallelentwicklungen auf dem Theater und im Fernsehen 
konzentrierten und damit wenig zu der hier zur Diskussion ste-
henden Forschungsproblematik beitrugen. Dieses Desiderat der 



NT=

 

  

Forschung ist umso auffälliger, als sich in den neunziger Jahren mit 
der Etablierung des zdf.theaterkanals die Bedingungen für Theater 
im Fernsehen entscheidend veränderten und eine neue Generation 
von Fernsehtheaterregisseuren die Transformation von Theater in 
Fernsehen so ausdifferenzierten, dass sich Fernsehen aufgrund 
seines neuen ästhetischen Anspruchs nicht mehr auf die Funktion 
eines Distributions- oder Gedächtnismediums des Theaters bzw. 
dramatischer Literatur verkürzen ließ.  

Mit einer Definition des Fernsehens als Literaturmedium, die 
sich nur auf die ıVeröffentlichung von Fiktionen„ (s. o.) bezieht, 
kann die Forschung allenfalls ein um zentrale literarische Funk-
tionen amputiertes Fernsehen in den Blick bekommen. Eine 
Neupositionierung des Fernsehens in einem sich im Umbruch 
befindlichen Medienensemble ist dann nicht zu erreichen; eine 
Forschung, die die literaturkritischen und -wertenden Funktionen 
nicht in Beziehung setzt zu den literarischen Fiktionen des Fern-
sehens, verzichtet letztlich darauf, nach den Literaturbegriffen, die 
dem literarischen Handeln dieses Mediums inhärent sind, zu fragen. 
Einzelne Publikationen, die im Kontext der Erforschung von 
Kulturmagazinen entstanden sind, haben sich mit dem Literarischen 
Quartett als der im Fernsehen der späten Bundesrepublik 
führenden literaturkritischen Sendung auseinandergesetzt. Ebenfalls 
zu nennen ist die Monographie von Susanne Pütz zur 
Theaterberichterstattung im bundesdeutschen Fernsehen von 1952 
bis 1995 (Pütz 2001), die sich auf die – inzwischen durch die 
Formate des ZDFtheaterkanal ebenfalls veränderte – Fernseh-
theaterkritik konzentriert. Während Pütz die Theaterkritik im 
Fernsehen als Spiegel der Theatergeschichte interessiert, gleicht die 
sowohl vom Material wie vom theoretischen Zuschnitt 
beachtenswerte Arbeit von Emily Mühlfeld Literaturkritik im 
Fernsehen (Mühlfeld 2006) die Fernsehkritik ab mit der 



NU= pÉáÄÉêíW=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=ÇÉê=iáíÉê~íìê=

 

Literaturkritik in anderen Medien, vor allem der Presse. Mühlfeld 
untersucht beispielhaft literaturkritische Sendungen des Jahres 2003, 
verzichtet aber notabene auf Längsschnitte und damit auf die 
Diskussion von Entwicklungen. Theoretisch situiert Mühlfeld ihre 
Arbeit zwischen der Diskurstheorie Foucaults, der Kultursoziologie 
Bourdieus und der Empirischen Literaturwissenschaft S.J. Schmidts.  

Dass das Fernsehen als Medium einer Geschichtsschreibung 
auftritt, durch die das Geschichtsbild eines breiten Publikums 
mitgeprägt wird, ist von der Forschung ausführlicher reflektiert 
worden. Sie schloss damit an Debatten an, wie sie, die Diskussion 
um die Narrativik in der Historiographie fortführend, bezogen auf 
den Film als historiographisches Medium geführt wurden. Zu 
verweisen ist hier z. B. auf den von Rainer Rother herausgegebenen 
Sammelband Bilder schreiben Geschichte: Der Historiker im Kino 
(Rother 1991). Dieser Band enthält (in deutscher Übersetzung) auch 
den für die weitere Diskussion fruchtbaren Beitrag von Robert A. 
Rosenstone: ıGeschichte in Bildern/Geschichte in Worten: Über die 
Möglichkeit, Geschichte wirklich zu verfilmen„, fruchtbar, weil 
Rosenstone entschieden für den Film als ernstzunehmendes 
historiographisches Medium plädiert. Bereits drei Jahre zuvor war in 
der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft ein Handbuch Geschichte 
im Fernsehen erschienen (Knopp/Quandt 1988), herausgegeben von 
Guido Knopp und Siegfried Quandt, das zwar eine breite 
Perspektive auf das Fernsehen als Medium von Geschichts-
schreibung eröffnete – breit sowohl bezüglich der Formate als auch 
der historischen Themenfelder –, die Darstellung von Literatur-
geschichte aber auch dort, wo es sich wie bei dem Beitrag zur 
ıGeschichtsdramatik„ anbot, nicht in den Blick bekam. Zu 
konstatieren bleibt also, dass es sich bei der Untersuchung der 
Literaturgeschichtsschreibung des Fernsehens um ein Desiderat der 
Forschung handelt. In dem zitierten Sammelband beschäftigt sich 



NV=

 

  

der Aufsatz von Wolfgang Hardtwig mit ıPersonalisierung als 
Darstellungsprinzip„ (Hardtwig 1988). Auch wenn es bei Hardtwig 
an keinem Punkt um die fernsehmediale Rekonstruktion von 
Literaturgeschichte geht, fokussiert er eine Problemstellung, die sich 
auch bei dieser aufdrängt: Literaturgeschichte erscheint im 
Fernsehen zum großen Teil als Autorengeschichte. Deren 
Darstellung erfolgt über unterschiedliche Formate, die sich von der 
(Fernseh-)Dokumentation bis zum (Fernseh-)Spielfilm auffächern 
lassen und einen spannungsreichen Bogen zwischen Fakt und 
Fiktion spannen. Den ıDichterfilm„ als historiographisches Genre 
zwischen ıDaten und Narration„ hat, soweit es sich um den (Kino-)-
Spielfilm handelt, Sigrid Nieberle in ihrer Monographie Literar-
historische Filmbiographien. Autorschaft und Literaturgeschichte im 
Kino (Nieberle 2008) erforscht, dabei aber die Fernsehproduktionen 
explizit ausgeschlossen und hier nachdrücklich auf eine offen 
bleibende Forschungslücke hingewiesen.  

Die fernsehmediale Autorenpräsenz zu untersuchen, in der sich 
ein vom TV-Medium formuliertes Autorenverständnis manifestiert, 
ist nicht nur ein Desiderat bezogen auf die Literaturgeschich-
tsschreibung, bei der historische Modelle von Autorschaft 
verhandelt werden. Mit Formaten, die Autoren des zeitgenössischen 
Literaturbetriebs vorstellen, interveniert das Fernsehen auch in 
aktuelle Autorenzuschreibungen, ohne dass die Literaturwissen-
schaft bzw. Medienphilologie dies zu einem Forschungsthema 
gemacht hätte. 

Da die Forschung bislang einzelne - keineswegs alle - Aspekte 
des Fernsehens als Literaturmedium erfasste und keinen Versuch 
unternahm, diese Aspekte in ihrer Gesamtheit und gegenseitigen 
Bedingtheit systematisch und historisch zu beschreiben, war sie 
auch nicht in der Lage, eine Theorie des Fernsehens als Medium 
von Literatur, das in Konstellation mit anderen Medien steht, 



OM= pÉáÄÉêíW=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=ÇÉê=iáíÉê~íìê=

 

vorzulegen. Weder eine systematische Darstellung noch den 
Entwurf einer Theorie intendierten zwei Publikationen, die in ihrem 
Titel bereits Literatur und Fernsehen zusammendenken und eine 
grundsätzlichere Erörterung der medialen Zusammenhänge ver-
sprechen: es handelt sich um den von Alexander Wasner herausge-
gebenen Sammelband Ich möchte lieber doch. Fernsehen als 
literarische Anstalt (Wasner 2008) und die an prominenter Stelle 
(suhrkamp taschenbuch) erschienene Abhandlung von Hubert 
Winkels: Leselust und Bildermacht. Über Literatur, Fernsehen und 
Neue Medien (Winkels 1999). Bei beiden Publikationen handelt es 
sich nicht um wissenschaftliche Abhandlungen im engeren, akade-
mischen Sinne, beide sind eher essayistisch bzw. feuilletonistisch 
angelegt. Obwohl Wasner als Herausgeber wie Winkels als 
Verfasser selbst Repräsentanten einer literarischen Fernsehkultur 
sind, verstellt in beiden Publikationen eine prinzipielle Skepsis 
gegenüber der Vereinbarkeit von Fernsehen und Literatur eher eine 
Würdigung des Mediums. Während Winkels von der Literatur Ein-
spruch gegen die neuen Medienwelten, ıBildstörung und 
Tonausfall„ (Winkels 1999: 22) erwartet, beschäftigt sich bei Wasner 
– ungeachtet des Buchtitels - nur der Aufsatz von Jochen Hörisch 
mit dem Fernsehen als Medium der Literatur. Programmatisch für 
den gesamten Band ist der Titel des Beitrags formuliert: ıLiteratur 
und Fernsehen können sich einfach nicht verstehen„ (Wasner 2008:  
150-153).  

In einer Situation, in der das literarische Fernsehen als Thema 
der Forschung und in der Opinio communis entgegen der 
tatsächlichen Bedeutung, die es weiterhin als Medium der Literatur 
hat, eher marginalisiert ist, schien es angebracht, Medienforscher, 
die sich zum Teil seit Jahrzehnten mit dem diesem Medium 
beschäftigen, in einer Tagung mit Literaturwissenschaftlern und 
Vertretern des literarischen Fernsehens selbst zusammenzubringen. 



ON=

 

  

Angestrebt war, dass das Fernsehen als Medium der Literatur in 
seinen verschiedenen literarischen Funktionen vor allem für den 
Zeitraum 1990-2010 konturiert werden sollte. Als zeitlicher 
Schwerpunkt genommen wurden jene Jahre, in denen der deutsche 
Einigungs-prozess von kulturellen Umbrüchen begleitet wurde, die 
auch die Literatur tangierten. Es ist gleichzeitig die Phase einer 
(digitalen) Medienrevolution, in der nicht nur das Fernsehen, 
sondern auch andere Literaturmedien einem Wandel unterworfen 
wurden. Diskutiert werden sollte das Fernsehen im Hinblick auf 
seine literarhistorischen Bezüge, seine Wertungs- und Deutungs-
muster ebenso wie auf seine Intervention in zeitgenössische 
Literaturentwicklungen. Dabei wurde das Fernsehen einerseits 
definiert als ıLiteraturfernsehen„, das durch Vermittlung, Selektion, 
Kritik von Literatur, aber auch Geschichtsschreibung literarisch 
agiert. Andererseits legte die Tagung einen Fokus auf die ıFernseh-
Literatur„, unter der sowohl die Literaturadaptionen (einschließlich 
theatral inszenierter/dramatischer Texte) wie die Produktion fernseh-
genuiner Literatur verstanden wurden.  

Dass eine zweitägige Konferenz Fragen aufwerfen, aber ihre Be-
antwortung anschließenden Forschungsprojekten vorbehalten blei-
ben muss, liegt in der Natur einer solchen Tagung. Von solchen 
Forschungen müssten neue Erkenntnisse über die Rolle und Bedeu-
tung des Fernsehens als komplexes Literaturmedium vor dem 
Hintergrund tiefgreifender politischer, kultureller und medialer Ver-
änderungen zu gewinnen sein. Ich danke allen Teilnehmern an 
dieser Tagung für die lebendigen Diskussionen im Anschluss an die 
Vorträge, von denen der vorliegende Band leider keinen Eindruck 
vermitteln kann. 

(Kassel 2012) 



OO= pÉáÄÉêíW=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=ÇÉê=iáíÉê~íìê=

 

iáíÉê~íìêîÉêòÉáÅÜåáë==

Beutelschmidt, Thomas & Hans-Martin Heinz et al. (Hg.). 2007 Das 
literarische Fernsehen. Beiträge zur deutsch-deutschen 
Medienkultur. Frankfurt am Main: Lang.  

Bolwin, Rolf & Peter Seibert (Hg.). 1996.Theater und Fernsehen. 
Bilanz einer Beziehung. Opladen: Westdeutscher Verlag. 

Hardtwig, Wolfgang. 1988. Personalisierung als Darstellungs-prinzip. 
In Guido Knopp & Siegfried Quandt (Hg.). Geschichte im 
Fernsehen. Ein Handbuch. Darmstadt: WBG, 234-241. 

Hörisch, Jochen. 2008.  Literatur und Fernsehen können sich 
einfach nicht verstehen. In: Alexander Wasner (Hg.). Ich möchte 
lieber doch. Fernsehen als literarische Anstalt. Göttingen: Wallstein, 
150-153.  

Knopp, Guido A. Siegfried Quandt (Hg.). 1988. Geschichte im 
Fernsehen. Ein Handbuch. Darmstadt: WBG.  

Kuhl, Miriam. 2003. Literaturkritik im deutschen Fernsehen. Am 
Beispiel der Sendung ıDas literarische Quartett„. Marburg: Tecum. 

Ludwig, Hans-Werner & Elmar Schnekel et al. 1992. Made in 
Britain. Studien zur Literaturproduktion im britischen Fernsehen. 
Tübingen: Narr.  

Mecke, Jochen (Hg.). 2011. Medien der Literatur. Vom Almanach 
zur Hyperfiction. Stationen einer Mediengeschichte der Literatur 
vom 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Bielefeld: Transcript.  

Mühlfeld, Emily. 2006. Literaturkritik im Fernsehen. [Innsbruck-er 
Studien zur Alltagsrezeption 4] Wien: Lit.  
 



OP=

 

  

Nieberle, Sigrid. 2008. Literarhistorische Filmbiographien. 
Autorschaft und Literaturgeschichte im Kino. Mit einer Filmo-
graphie 1909-2007 [Media and Cultural Memory/Medien und 
kulturelle Erinnerung 7] Berlin, New York: deGryter. 

Pütz, Susanne. 2001. Theaterereignis-Fernsehereignis. Die Thea-
terberichterstattung im bundesdeutschen Fernsehen von 1952 bis 
1995. Frankfurt am Main: Lang.  

Roloff, Volker. 2001. Probleme der Fernsehästhetik. Zur Intermedia-
lität und Theatralität des Fernsehens. In Peter Gendolla & Peter 
Ludes et al. (Hg.). Bildschirm·Medien·Theorien. München: Fink, 
43-60. 

Roloff, Volker. 2009. Theatralität und Intermedialität im Fernsehen. 
In Kathrin Ackermann & Christopher Laferl (Hg.). Trans-positionen 
des Televisiven. Fernsehen in Literatur und Film. Bielefeld: 
Transcript, 17-30. 

Rosenstone, Robert A. 1991. Geschichte in Bildern/Geschichte in 
Worten: Über die Möglichkeit, Geschichte zu verfilmen. In Rainer 
Rother (Hg.). Bilder schreiben Geschichte. Der Historiker im Kino. 
Berlin: Wagenbach, 65-83. 

Rother, Rainer (Hg.). 1991. Bilder schreiben Geschichte. Der 
Historiker im Kino. Berlin: Wagenbach.  

Schanze, Helmut (Hg.). 1996. Fernsehgeschichte der Literatur. 
Voraussetzungen - Fallstudien – Kanon. München: Fink.  

Schanze, Helmut & Bernhard Zimmermann (Hg.) 1994. Das 
Fernsehen und die Künste. [= Geschichte des Fernsehens in der 
Bundesrepublik Deutschland 2] München: Fink.  

Schmitz-Scholemann, Christoph & Egon Menz et al.(Hg.) 1997. Hilft 
das Fernsehen der Literatur? Antworten auf die Preisfrage der 



OQ= pÉáÄÉêíW=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=ÇÉê=iáíÉê~íìê=

 

Deutschen Akademie für Sprache und Dichtung vom Jahre 1996. 
Göttingen: Wallstein.  

Schulte, Christian (Hg.). 2002. Kluges Fernsehen. Alexander Kluges 
Kulturmagazine. Frankfurt am Main: Suhrkamp.  

Uecker, Matthias. 2000. Anti-Fernsehen? Alexander Kluges Fern-
sehproduktionen. Marburg: Schuren. 

Voigts-Virchow, Eckart. 2004. Fernsehen und Literatur. In Ansgar 
Nünning  (Hg.). Metzlers Lexikon Literatur- und Kultur-theorie. 
Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 3 Aufl. Stuttgart, Weimar. 
Metzler, 176-178. 

Wasner, Alexander (Hg.). 2008. Ich möchte lieber doch. Fernsehen 
als literarische Anstalt. Göttingen: Wallstein. 

Winkels, Hubert. 1999. Leselust und Bildermacht. Literatur, 
Fernsehen und Neue Medien. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 



hçåòÉéí=ÇÉë=_~åÇÉë==

cÉêåëÉÜÉå=~äë=äáíÉê~êáëÅÜÉë=jÉÇáìã=

g~å~=máéÉêLm~íêáÅâ=mÑ~ååâìÅÜÉ=

= =



OS= máéÉêLmÑ~ååâìÅÜÉW=hçåòÉéí=ÇÉë=_~åÇÉë 

Der vorliegende Band basiert auf einer Tagung vom 12.5.-13.5.2011 
an der Universität Kassel, welche das Ziel hatte, die Bedeutung des 
Fernsehens als Medium der Literatur seit den neunziger Jahren des 
letzten Jahrhunderts genauer zu bestimmen. Der Band ist entsprech-
end der Tagung gegliedert, wobei er sich wie die Tagung an liter-
arischen Funktionen des Fernsehens orientiert. Auf einen eher theo-
retisch ausgerichteten Aufsatz folgen dabei jeweils Analysen von 
Fallbeispielen.  

Der erste Abschnitt des Bandes thematisiert die fernsehmediale 
Literaturadaption, mit der sich das Fernsehen schon von seinem 
historischen Beginn an als Literaturmedium ausgezeichnet hat. Bis 
1990 sind die unterschiedlichen Typen dieser Adaptionen hinsicht-
lich ihrer Ästhetik, Typologie und Geschichte systematisch unter-
sucht worden. Der vorliegende Band versucht diese Perspektive 
historisch zu erweitern, indem Entwicklungen vor allem nach 1990 
einbezogen werden, Entwicklungen, die vor dem Hintergrund des 
Beitritts der DDR zur Bundesrepublik und der damit zusam-
menhängenden Restrukturierung der Rundfunkmedien, auch 
Fragen nach einer möglichen Revision von literarischer Kanonbil-
dung aufwerfen. So beschäftigen sich Thomas Beutelschmidt und 
Henning Wrage in ihrem Aufsatz mit Literaturverfilmungen im 
Fernsehen der DDR und mit Verfilmungen von DDR-Literatur 
nach 1990. In seinem medientheoretisch ausgerichteten Beitrag stellt 
Knut Hickethier Begriffe wie ıMedienkonvergenz„ und ı-differenz„ 
in den Mittelpunkt und thematisiert dabei noch einmal die unter-
schiedlichen Formen der  Medienbeziehungen. Helmut Schanze 
erörtert in einem grundlegenden Beitrag das Verhältnis von Litera-
turverfilmung und Fernsehgeschichte. 

Der zweite Teil des Bandes konzentriert sich auf das Fernsehen 
als Medium von Literaturgeschichtsschreibung. Hierbei werden ins-
besondere zwei Fernsehgenres in den Mittelpunkt gerückt: einmal 
die Darstellung literaturgeschichtlicher Epochen im Fernsehen, Sen-



OT=

dungen, die, je nachdem welches Publikum intendiert ist, sich in 
ihren Formaten sehr stark unterscheiden – nicht zuletzt, wenn sie 
didaktisch angelegt sind; und zweitens Autorenportraits, die von der 
Dokumentation zum Filmessay oder Spielfilm reichen und insbeson-
dere zu ıGedächtnisevents„ (Schiller 2005, Kleist 2011) produziert 
werden. Der vieldiskutierte ıTod des Autors„ scheint sich im Fern-
sehen nicht nachzuvollziehen, eher scheint das Fernsehen an einer 
Revalorisierung des Autors zu arbeiten. Die Beiträge dieses Bandes 
beziehen sich auf das Autorenportrait im Fernsehen, die narrativen 
Strukturen der Fernseh-Dichterfilme und auf Autorschaftsmodelle, 
die im Fernsehen entworfen werden. Zur Sprache kommen dabei 
mediale Interferenzen (Inszenierung von Schrift, traditionelle litera-
rische Erinnerungsmedien und Fernsehen). Peter Seibert wählt als 
Beispiel zwei Fernsehproduktionen aus Anlass von Kleists 200. 
Todestag und beschreibt, wie das Fernsehen im Verbund mit 
anderen Medien seine Funktion als literarisches Erinnerungs-
medium wahrnimmt. Mit sechs Fernsehfilmen, die sich mit Schiller 
beschäftigen, setzt sich Georg-Michael Schulz in seinem Beitrag 
auseinander, während Sigrid Nieberle Heinrich Breloers Biopic Die 
Manns analysiert. Der Aufsatz von Matthias Luserke-Jacqui the-
matisiert ebenfalls Literaturgeschichtsschreibung und bezieht sich 
dabei auf eine Fernsehproduktion von Dag Freyer über den Sturm 
und Drang. Reinhold Viehoff diskutiert in seinem Beitrag die Funk-
tion von Literaturgeschichtsschreibung im Fernsehen und betont da-
bei die institutionellen, archivarischen, ästhetischen, technischen 
Möglichkeiten dieses Mediums. 

In einem dritten Teil des Bandes wird ein Literaturbegriff zu-
grunde gelegt, der sich stärker von einer skriptural verfassten 
Literatur und ihrer fernsehmedialen Vermittlung abhebt und eine 
fernsehgenuine Literatur skizziert. Damit gewinnt auch das ıAutor-
enportrait„, wie es in Beiträgen des zweiten Teils definiert, wird, 
eine weitere Dimension. So präsentiert Bernd Maubach den ÙFern-



OU= máéÉêLmÑ~ååâìÅÜÉW=hçåòÉéí=ÇÉë=_~åÇÉë 

sehautor Benjamin von Stuckrad-Barre als multimedialen Autor, der 
das Fernsehen auf vielerlei Weisen für seine Autorselbstinsze-
nierung nutzt. Stefan Greif wählt Rainald GoetzÂ Klage als Aus-
gangspunkt, um in seinem Aufsatz Popliteraten in ihrer Beziehung 
zum Fernsehen zu diskutieren.  

Auf der Tagung kam immer wieder die (veränderte) Bedeutung 
des Fernsehens als literaturkritisches Medium zur Sprache. 
Verwiesen wurde auf die Ausdifferenzierung der entsprechenden 
Formate seit 1990 und das Spektrum von Literatursendungen mit 
literarischen Werturteilen bis zu Programmbeiträgen, welche eher 
dem Infotainment zuzurechnen sind. Einen Beitrag zu dieser Dis-
kussion stellen die Ausführungen von Alexander Wasner dar, mit 
dem als Redakteur auch die Fernsehpraxis zu Wort kam.  

Die Beiträge zu ıTheater im Fernsehen„, die sich mit 
Produktionen des ZDFtheaterkanals eines ausgewählten Sendejahres 
beschäftigen, wurden von Studierenden der Kasseler Germanistik 
erarbeitet und sollen – zu einem Zeitpunkt, als der ZDFtheaterkanal 
aufgelöst wurde – einen Eindruck über die ästhetische Vielfältigkeit 
und Lebendigkeit der erreichten Adaptionsmöglichkeiten von Thea-
ter im Fernsehen geben. 

Ein abschließender Dank geht an die Fritz Thyssen Stiftung für 
Wissenschaftsförderung, mit deren freundlicher Unterstützung die 
Tagung realisiert werden konnte.  
 



fK cÉêåëÉÜ~Ç~éíáçå=





táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇK=

wìê=qÜÉçêáÉÄáäÇìåÖ=ÇÉë=jÉÇáÉåïÉÅÜëÉäëW=

^Ç~éíáçåI=fåíÉêãÉÇá~äáí®íI=qê~åëãÉÇá~äáí®í=ìåÇ=

`êçëëãÉÇá~äáí®í==

iáíÉê~íìê=áå=ÇÉê=jÉÇáÉåÖÉëÉääëÅÜ~Ñí=

Knut Hickethier  



PO= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

Wenn wir zu Beginn des 21. Jahrhunderts vom Verhältnis von 
Fernsehen und Literatur sprechen, ist in der Regel von einer 
Transformation schriftsprachlicher Texte aus einem Buch-Medium 
in audiovisuelle Produkte des Fernsehens die Rede. Dabei erweist 
sich die Gegenüberstellung von Literatur und Fernsehen als 
problematisch, die Begriffe sind porös geworden.  

Jede Form von Literatur ist an ein Medium gebunden, jedoch 
heute nicht mehr unbedingt nur an eine schriftsprachliche Form 
und auch nicht mehr unbedingt an das Medium Buch. Es gibt ex-
plizit auch Ùmündliche Literatur (z. B. ÙPoetry Slam), Hypertext-
Literatur oder gar Ùgetanzte oder Ùgesungene Literatur. Der Litera-
turbegriff selbst ist vieldeutig, er wird allerdings oft auch meta-
phorisch verwendet. In den folgenden Überlegungen ist in der Dis-
kussion von Literaturadaptionen mit ÙLiteratur ein schriftsprach-
licher Text zumeist epischer Natur mit dem Anspruch auf Litera-
rizität gemeint. Bei der dramatischen Literatur im Fernsehen handelt 
es sich entweder um die Aufzeichnung und Wiedergabe von 
Theaterinszenierungen von dramatischen Texten oder spezifisch für 
eine Inszenierung erzeugten textuelle Vorlagen, oder um fernseh-
eigene Inszenierung eines dramatischen Textes mit elektronischen 
oder filmischen Mitteln. 

Das Fernsehen ist heute Teil eines größeren, vielfältig vernetzten 
Medienzusammenhangs, in dem die Kultur insgesamt eine weit-
reichende Medialisierung (Hickethier 2009) erfahren hat und sich 
die gesellschaftliche Selbstverständigung heute nicht mehr nur der 
lange Jahre üblichen Massenmedien wie Film, Radio, Presse und 
eben des Fernsehens bedient. Zahlreiche weitere Mediendienste, 
Netzwerke und andere digitale Formen im Zwischenfeld von indi-
vidueller und massenmedialer Kommunikation sind hinzuge-
kommen. Auch wurden zahlreiche andere Bereiche von der 
Wirtschaft über die Politik bis zur Verwaltung und den Institutionen 



PP=

der Wissensvermittlung grundlegenden medialen Veränderungen 
unterworfen. 

Basis dieser Medialisierung der Gesellschaft ist die Durchsetzung 
der digitalen Organisation von Informationsprozessen auf fast allen 
Ebenen der Gesellschaft. Von diesen Medialisierungen interessieren 
uns hier nicht alle, aber sie bilden den Hintergrund, vor dem die 
verschiedenen kulturellen Medienwechsel betrachtet werden müs-
sen. 

In Begleitung dieser Prozesse hat der Begriff der MedienMedienMedienMedien----
kokokokonvergenznvergenznvergenznvergenz an Bedeutung gewonnen: Dass durch die digitale Trans-
formation der traditionellen Massenmedien und der individuellen 
Informationsmedien die Medien dichter zusammenrücken, dass sie 
konvergieren, einheitlicher werden. Der Begriff der Konvergenz, 
der ursprünglich aus der Politikwissenschaft stammt und in den 
1970er Jahren eine gewünschte oder befürchtete Annäherung der 
politischen Systeme in Ost und West meinte, dann in den 1980er 
Jahren die gewünschte oder befürchtete Annäherung des öffentlich-
rechtlichen und des privatrechtlichen Fernsehens kennzeichnen 
sollte, steht seit den späten 1990er Jahren für die Vereinheitlichung 
der Medien auf digitaler Basis, die – so der Wunsch oder die Be-
fürchtung – viele Unterschiede beseitigen würde. Medienkonver-
genz meint also eine Verbindung der Medien auf einer technischen 
Ebene, dann auch auf einer ökonomischen und politischen Ebene. 
Wird damit auch eine ästhetische Veränderung verstanden, führt 
dies zu unterschiedlichen Annäherungen zwischen den Medien, die 
jedoch in der Regel mit anderen Begriffen, vor allem aus dem 
Umfeld der Medialität, also mit Begriffen der Intermedialität und 
Transmedialität. 

Zum Begriff der Medienkonvergenz gehört – nimmt man ihn als 
eine analytische Beschreibungskategorie – als Gegenbegriff der der 
MediendivergenzMediendivergenzMediendivergenzMediendivergenz. In den letzten zwanzig Jahren fand vor allem eine 
Vervielfachung der medialen Oberflächen, der Angebotssysteme, 



PQ= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

aber auch der Nutzungsweisen statt, der Kommunikationsmodi, wie 
die Rezeptionsanalytiker sagen (Hölig, Domeyer, Hasebrink 2011). 
Paradoxerweise hat gerade die Digitalisierung, also die 
Vereinheitlichung der technischen Rahmenbedingungen, dazu bei-
getragen, dass keine Reduktion der medialen Angebotsformen, 
sondern eine Vervielfachung der kulturellen Erscheinungsformen 
und damit auch der ästhetischen Kommunikation stattgefunden hat. 
Innerhalb der allgemeinen Prozesse des Zusammengehens und Aus-
einandertretens von medialen Präsentations- und Verbreitungs-
formen sind die Probleme des Medienwechsels und insbesondere 
das Verhältnis von Literatur und Fernsehen neu zu verorten. 

Kennzeichen der Medienveränderungen (vgl. Hickethier 2011a) 
– vor allem die auf elektrischer Basis – sind zum einen, dass die Ent-
wicklung neuer Medien darin besteht, die medialen Prozesse der 
Speicherung und Distribution von Information und damit der Kom-
munikation für den Nutzer zu vereinfachen (was in der Regel 
zumeist unsichtbar bleibende komplexe Technologien erfordert), 
zum anderen die Speichermöglichkeiten zu erweitern und 
individuell leichter zugänglich zu machen und die Verbreitung von 
Informationen zu beschleunigen, sowie die Präsentationsformen zu 
perfektionieren und damit in den audiovisuellen Medien den 
Realitätsanschein zu steigern und eine individuelle Beteiligung zu 
erhöhen. Durchgängig lassen sich deshalb bei den neuen Medien-
entwicklungen Akkumulationen von Potenzialen und Funktionen 
der Medien sowie vielfältige Kombinationsmöglichkeiten beo-
bachten. Sie spielen auch bei der medialen Transformation von 
Literatur eine zentrale Rolle. 



PR=

^ìëí~ìëÅÜ= òïáëÅÜÉå= ÇÉå= jÉÇáÉåW= fåíÉêãÉÇá~äáí®íI= qê~åëJ

ãÉÇá~äáí®íI=`êçëëãÉÇá~äáí®í=

Zwischen den Medien ist es im Laufe der Mediengeschichte immer 
wieder zu extensiven und intensiven Austauschprozessen gekom-
men (vgl. auch Hickethier 2011b). 

Die Verwendung bekannter Inhalte und Formen erhöhte und 
erhöht die Akzeptanz von neuen Medien bei ihrer gesellschaftlichen 
Implementierung. Gutenberg, der Erfinder des Drucks mit beweg-
lichen Metalllettern, z. B. goss am Anfang ca. 400 verschiedene 
Metalllettern, darunter vor allem zahlreiche Schriftligaturen, also 
Buchstabenverbindungen, um die Druckschrift der zuvor von den 
Kopisten benutzten und den Lesern vertrauten Schreibschrift anzu-
passen. Die Inhalte, etwa die der Bibel, waren ebenfalls vertraut, 
wodurch die Innovation schnell akzeptiert wurde. Der Zugewinn 
der neuen Technik lag jedoch vor allem in der Zahl neuer Bücher 
mit neuen Inhalten, die durch den Druck beträchtlich zunahm. 

Ähnlich ist es bei Hörfunk und Fernsehen zu beobachten, dass 
sie die vor ihnen vorhandenen Formen der Information und 
Unterhaltung den vorhandenen bestehenden Medien entlehnten: 
die Nachrichtensendung bediente sich bei den Formen und 
Inhalten der Zeitungsmeldung, die Ratgebersendung bei den 
gedruckten Ratgeberheftchen, der Radiovortrag beim Vortrag in 
Hörsälen, das Hörspiel bei der Theateraufführung und der liter-
arischen Lesung, das Fernsehspiel und der Fernsehfilm beim 
Roman, Drama, Hörspiel usf. 

Im neuen Medium erschien also Vertrautes und das erleichterte 
den Mediennutzern die Akzeptanz der neuen medialen Vermitt-
lungsform. Gleichzeitig wurden die übernommenen Inhalte den 
neuen medialen Bedingungen angepasst. Die Theateraufführung 
z.B., die ja den literarischen Text des Dramas auf der Bühne visuell 
und akustisch zur Anschauung brachte, wurde im Hörspiel auf das 



PS= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

rein Akustische reduziert, die Inhalte waren vertraut, wodurch das 
Fehlen des Visuellen weniger bedeutsam war. Solche Literatur-
adaptionen transformierten bekannte Inhalte, übertrugen vertraute 
dramaturgische, narrative und präsentative Formen in das neue 
Medium und schufen damit die Basis, genuine akustische Hörspiele 
zu schaffen. Im Fernsehspiel kamen zur audiophonen Darstellung 
des Hörspiels und dessen funkische Verbreitungsform 
kinematographische Mittel hinzu, wenn auch zunächst in der abge-
schwächten elektronischen Form.  

Zwischen den sich annähernden Medien lassen sich ver-
schiedene Formen der Beziehungen unterscheiden: 

1. Von Intermedialität Intermedialität Intermedialität Intermedialität sprechen wir dann, wenn es zu Bezie-
hungen zwischen den verschiedenen Medien in der Weise kommt, 
wobei Elemente, Formen, Inhalte des einen Mediums in ein 
anderes übernommen werden. Joachim Paech hat hier die These 
entwickelt, dass das alte Medium im neuen zur Form werde. Das ist 
nicht ganz genau, weil es zumeist um Inhalte geht, die auch in den 
neuen Medien Inhalte sind (Formwerdung eines Mediums gilt im 
Grunde nur bei der Theaterübertragung im Fernsehen). Die am 
meisten diskutierte intermediale Form ist die AdaptionAdaptionAdaptionAdaption. Inter-
mediale Bezüge können aber auch die Darstellungs- und Präsenta-
tionsformen betreffen. Intermedial sind weiterhin Zitate, Anspie-
lungen in einem Medium auf ein anderes Medium, also Verweise, 
bestätigender und distanzierender Art, parodistisch, satirisch oder 
ironisch. 

2. Von TransmedialitätTransmedialitätTransmedialitätTransmedialität in den zwischenmedialen Beziehungen 
sprechen wir, wenn Strukturen gemeint sind, die in gleicher Weise 
in verschiedenen Medien vorkommen. So gibt es z. B. erzählende 
Strukturen genuin in allen zeitbasierten Medien, nicht nur im so 
genannten Ortsmedium, dem Buch, und hier im Roman. Ebenso 
sind bestimmte dramaturgische Muster, personale Konfigurationen 
und anderes mehr in den verschiedenen Medien vergleichbar. In 



PT=

der amerikanischen Forschung (Jenkins 2006) wird unter Trans-
medialität auch verstanden, wenn eine Geschichte in einem Medi-
um begonnen wird und in einem anderen fortgesetzt wird. Damit 
sind vor allem Zusammenhänge zwischen Film, Fernsehen, auch 
Comic einerseits und dem Internet (Wepisodes, Computerspiele, 
interaktive Websites etc.) andererseits gemeint. Vor allem im Be-
reich der amerikanischen Fernsehserien gibt es zahlreiche Formen 
der Transmedialität, handelt es sich doch hier auch immer um 
große Erzählkomplexe. 

Transmediale und intermediale Aspekte gehen miteinander 
häufig Verbindungen ein. Bestimmte Erzählformen, die die 
Literatur, also z. B. die Novelle oder der Roman, ausgebildet haben, 
lassen sich in den narrativen Strukturen des Films deshalb leichter 
abbilden, weil sie bereits auf der Grundlage der filmischen Nar-
ration aufbauen können. Hier haben wir es mit Relationen zwischen 
den Medien zu tun, die die Ästhetik ihrer Produkte betreffen. 

Beziehungen zwischen den Medien können jedoch auch au-
ßerhalb dieser ästhetischen Relationen bestehen, wenn sie in der 
Regel in den Außenverhältnissen der Medien, also z. B. in deren 
Ökonomie oder auch in ihrer Politik, verankert sind. Crossmedia-
Beziehungen also, wenn durch einen Zeitungsartikelserie auf eine 
Fernsehsendung aufmerksam gemacht wird und für einzelne Vor-
gänge in der Fernsehserie Parteinahmen propagiert werden (z.B. 
durch Bild für einzelne Protagonisten in Casting Shows wie 
Deutschland sucht den Superstar), oder Musiktitel einer Fernseh-
serie auf einer CD vermarktet werden, im Internet eine Fan-Site er-
richtet oder ein Blog installiert wird. Hier wird üblicherweise von 
CrossmedialitätCrossmedialitätCrossmedialitätCrossmedialität gesprochen, weil es vor allem um Verwert-
ungsaspekte geht. 
Crossmedial sind letztlich auch die Kino-Fernseh-Koproduktionen, 
wie sie gerade auch im fiktionalen Film der 1970er Jahre institutio-
nell abgesichert entstanden zur Blüte des ÙNeuen deutschen Films 



PU= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

im Kino geführt haben und heute zwischen 70 und 80 Prozent der 
deutschen Kinofilmproduktion ausmachen. Dazu kamen Anfang 
der 1980er Jahre die so genannten Theaterfilme hinzu, die als 
Theater-, Film- und Fernseh-Koproduktionen von Stein (Sommer-
gäste), Bondy (Das weite Land), Neuenfels (Heinrich Penthesilea 
von Kleist, Die Familie oder Schroffenstein) und anderen hergestellt 
wurden. [Bei den nach 2000 von der ZDF-Theaterredaktion 
produzierten Theaterfilmen (Frühlings Erwachen, 2009; Kasimir und 
Karoline, 2011) handelt es sich dann nicht um derartige Drei-
Medien-Produktionen, sondern um Dramenadaptionen auf film-
ischer Basis für das Fernsehen.] Bei der Crossmedialität geht es 
nicht mehr primär um die Formen der Implementierung des einen 
Mediums in ein anderes, sondern um Formen der zwischen-
medialen Beziehung, die gegenüber den tradierten Adaptions-
formen einen avancierten Status erreicht haben und auf den 
medienkonvergenten Entwicklungsstufen der heutigen Medien-
gesellschaft in unterschiedlicher Ausgestaltung anzutreffen sind. 

aÉê=jÉÇáÉåïÉÅÜëÉä=ìåÇ=ëÉáåÉ=cìåâíáçåÉå=

Wesentlicher Grund für den Rückgriff audiovisueller Medien auf 
bewährte Inhalte und Formen der Literatur ist, dass diese in ihrer 
jahrhundertelangen Tradition einen großen Bestand an Stoffen 
angehäuft haben, der in der Form von Büchern leicht zugänglich 
und verfügbar ist. Diesen Bestand als mögliches Stoffrepertoire in 
Form von Verfilmungen, Hörspielfassungen und Fernsehfilm-
adaptionen umzusetzen, war und ist im Sinne der Produktions-
vereinfachung bei den audiovisuellen Medien offenbar nahe 
liegend. Denn diese Stoffe hatten sich in der Buch- und auch 
Theaterproduktion in der Regel als erfolgreich bewährt und sie 
versprachen und versprechen auch in den neuen medialen 
Fassungen Erfolg. Von Medienwechsel und Literaturadaption ist 



PV=

deshalb nur dann die Rede, wenn es sich bei den adaptierten 
Texten um bereits publizierte, in der literarischen Öffentlichkeit 
bereits bekannte und – in der Regel auch durch einen – im 
Literaturbetrieb – bekannten Autorennamen handelt. Die Verwen-
dung von narrativen Formen, Erzählmustern, Darstellungsformen, 
die in der Literatur vorkommen, haben oft im Film, im Fernsehen 
und in anderen visuellen und audiovisuellen transmediale 
Äquivalente. Damit sind in der Regel nicht Adaptionen gemeint. 

Verallgemeinernd gesagt: Die medialen Wechselbeziehungen 
zwischen den Medien haben, neben den allgemeinen Funktionen 
der Medieninnovation der Vereinfachung, Beschleunigung und 
Verbilligung, ihre Ursache vor allem im medialen Mangel an 
eigenständigen erfolgreichen Inhalten, an Stoffen, die von großen 
und größeren Publika geschätzt werden. Bei den sich explosions-
artig ausweitenden medialen Angebotsflächen in den letzten Jahr-
zehnten bestand und besteht deshalb weiter ein ständiger 
ıProgrammhunger„. 

Interessanterweise hat diese Produktionspraxis, die auf einem 
Mangel beruht, in den traditionellen Adaptionstheorien dazu 
geführt, dass im kulturellen Feld die Adaption als ein Mangel-
produkt verstanden wurde: als ein gegenüber dem komplexen, 
hoch stehenden literarischen Original galt die Adaption lange Zeit 
als ein mangelhaftes, mediales Derivat. Hinter solchen Auffassungen 
standen Konzepte kultureller Hierarchisierungen und Wertungen, 
die sich gegen die jeweils neuen Medien und deren Adapti-
onspraktiken wandten. Sie gingen in der Regel von den kulturellen 
Eliten aus, die mit solchen Distinktionen ihre Deutungshoheit über 
die Kultur schützen wollten. Sie hat es in den Kulturdebatten der 
Medien mehrfach gegeben. 

Das literarische Reservoir wird heute weiterhin, wenn auch oft 
verdeckt, genutzt, doch hat die Literatur als Stofflieferant    für die 



QM= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

audiovisuellen Medien an Bedeutung verloren. Das hat mehrere 
Ursachen.  

1. Von der großen Literatur der Vergangenheit sind die meisten 
auch heute noch erfolgreichen Stoffe bereits mehrfach adaptiert 
worden, für ihre Neuverfilmung (ıRemake„) bedarf es eines 
aktuellen Interesses. Vielfach sind die bereits einigermaßen erfolg-
reichen filmischen oder televisuellen Adaptionen selbst wiederum 
Ausgangspunkt für neue Produktionen geworden, sodass sich die 
einfachen Medienhierarchien, hier Literatur, dort die populären 
Medien wie Film und Fernsehen, auflösten. 

2. Die aktuelle Gegenwartsliteratur erweist sich für eine audio-
visuelle Adaption oft als sperrig, weil sie sich in ihrer Literarizität 
konträr zu den Erzählformen des Fernsehens verhält. Gerade die 
literarische Moderne verstand und versteht Literarizität als eine 
Texteigenschaft, die nicht in audiovisuelle Medien transponierbar 
sei. 

3. Eine Ausnahme bildet hier die Populärliteratur, die oft auch 
schon mit Blick auf eine mögliche mediale Verwertung hergestellt 
wird. Dabei ist auffällig, dass sich hier zwei Bewegungen feststellen 
lassen: Zum einen die Bewegung von den populären Romanen aus, 
deren mediale Adaption (häufig Verfilmungen) von den Verlagen 
betrieben wird, mit dem Gedanken, den Buchabsatz des Bestsellers 
durch die Bekanntheitssteigerung über eine Verfilmung weiter zu 
steigern. Zum anderen von den Medien, also dem Fernsehen vor-
rangig aus, die ihre neuen Stoffe, häufig Fernsehserien, gleich quer 
über verschiedene Medien hinweg konzipieren, also neben den 
Fernsehfolgen auch Hefte, Buchfassungen, Kinofilmfassungen, 
Internetfolgen (ıWepisodes„) von vornherein planen, um damit eine 
größere emotionale Einbeziehung des Publikums (involvement) zu 
erreichen und damit das Publikum stärker an die Kette solcher 
Medienprodukte zu binden. Vor allem in der amerikanischen Fern-



QN=

sehserienproduktion (Star Wars, Lost, 24) werden solche Konzepte 
unter dem Begriff des ıtransmedia storytelling„ verfolgt. 

Grundsätzlich wird deshalb die mediale Adaption von Literatur 
dadurch in Frage gestellt, dass 

4. sich in der Medienkonkurrenz der vielen Programme und 
Angebotsplattformen differenzierte Programmprofile herausgebildet 
haben, die mit ebenso differenzierten Nutzererwartungen korres-
pondieren. Dadurch müssen sich die erforderlichen Inhalte mehr 
und mehr passgenau in detaillierten Formatvorgaben und audio-
visuellen Angebotsformen einfügen. Gerade die Gegenwartsliteratur 
verweigert sich häufig solchen popularisierenden televisuellen 
Darstellungs- und Erzählweisen. 

5. Außerdem sind im Fernsehen andere Formen entstanden, die 
sich als medienübergreifend verstehen und den Medienwechsel in 
neue ÙFormate integriert haben: die so genannten ıhybriden 
Formen„ im Fernsehen, die sich aus Alltagsformen der zwischen-
menschlichen Kommunikation ableiten und bei Erfolg in einem 
Medium auch in anderen Medien präsentiert werden. Diese werden 
heute häufig von vornherein crossmedial geplant. 

6. Zunehmend wird bei den Produktionen der Medienkonzerne 
von ÙContent Management gesprochen und davon, Inhalte von 
vornherein so zu produzieren, dass sie in unterschiedlichen Medien-
formaten einsetzbar und verwertbar sind. Die Fortsetzungsstory in 
der illustrierten Gazette soll gleich so formuliert werden, dass sie als 
Exposé oder Treatment für eine Fernsehserie verwendbar ist, der 
Begleittext einer Sendung so, dass er als PR-Info an die Zeitungs-
redaktionen hinausgehen kann, als Kommentar im Fernsehmagazin 
und als Beipackzettel für die CD oder DVD genutzt werden kann. 
Eine solche Produktion erfolgt in der Regel außerhalb jeder litera-
rischen Produktion. Bisher funktioniert ein solches Content Manage-
ment jedoch nur begrenzt. 



QO= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

aáÉ=iáíÉê~íìê~Ç~éíáçå=áå=ÇÉå=~ìÇáçîáëìÉääÉå=jÉÇáÉå=

Die Adaptionspraxis im Fernsehen muss im Kontext mit der des 
Kinofilms und des Hörspiels gesehen werden, dort hat sie ihre 
Vorläufer. In der deutschen Filmproduktion wird der Anteil der 
offen ausgewiesenen und der verdeckten Literaturverfilmungen für 
die Zeit bis etwa 1960 im Schnitt auf etwa 50 bis 60% geschätzt, 
heute liegt er – nach Stichproben – bei ca. 30-40%. Im bundes-
deutschen Fernsehen lag der Anteil der Fernsehspiele bzw. Fernseh-
filme nach literarischen Vorlagen in den 1950er Jahren bei ca. 80%, 
in den 1960er Jahren bei etwa 60% und in den 1970er Jahren bei ca. 
40% (Hickethier 1980), wobei sich dieser Anteil dann in den 
folgenden Jahrzeiten weiterhin leicht absenkt, so dass er heute – hier 
kann ich mich nur auf Stichproben beziehen – bei ca. 20 bis 25% 
liegen dürfte (vgl. auch Schanze 1996). 

Die funktionalen Gründe für diesen hohen Anteil in den 
Anfangsjahrzehnten sind bereits genannt worden. Wenn wir uns die 
Situation in den 1950er Jahren bei dem damals jungen Medium 
Fernsehen anschauen, dann bestand in den Redaktionen, die für 
fiktionale Angebote, also Fernsehspiele, zuständig waren, eine Un-
sicherheit darüber, was denn nun als fiktionale Form dem Medium 
Fernsehen eigentlich adäquat sei und was man dem Publikum, das 
sich vor dem Fernseher versammelte, anbieten sollte. Eine Nutzung 
schon vorhandener Inhalte schien deshalb zwangsläufig. 

Da es gleichzeitig sowohl vom gesetzlichen Auftrag zur Pro-
grammveranstaltung als auch vom Selbstverständnis der Rundfunk-
intendanten und vom gesellschaftlichen Diskurs der Fernsehkritik 
über das Fernsehen her ein bildungsorientiertes Leitbild für das Me-
dium gab, griff man – wie selbstverständlich – zu dem schon vor-
handenen anerkannten und unumstrittenen kulturellen Repertoire 
an Inhalten, also denen der als bildungsrelevant und kulturell hoch-
stehend geltenden Literatur, sowohl im epischen als auch im drama-



QP=

tischen Bereich. Der Literaturverfilmung im Fernsehen wurde eine 
nobilitierende Wirkung zugesprochen, die nicht nur dem 
Fernsehspiel zugute kommen sollte, sondern dem Fernsehen 
insgesamt. Das gilt in gleicher Weise für den deutschen Kino-
spielfilm der Tonfilmzeit seit den frühen 1930er Jahren. 

Im Fernsehen wurden dementsprechend Literaturverfilmungen 
auch in den Programmankündigungen besonders ausgewiesen, ja 
sie galten als Highlights der Programmgestaltung. War das 
Fernsehspiel, so der damalige Fernsehtheoretiker Gerhard Eckert, 
die ıKrönung des Fernsehens„ (Eckert 1953), so galt die Fernseh-
adaption von großer Literatur als die Krönung der Krönung – auch 
wenn Fernsehtheoretiker wie Eckert sich genuin geschaffene Fern-
sehwerke, eben die so genannten Originalfernsehspiele, stärker 
wünschten. Umgekehrt wurden Fernsehkritik und Literaturwissen-
schaft nicht müde darin, Verfilmungen von großer Literatur kritisch 
zu sehen, sie an ihrem Bild von dem jeweiligen Werk zu messen 
und deshalb in der Literaturadaption generell vor allem eine 
Verhunzung der Literatur zu sehen. 

Man hätte auch anders verfahren können, z. B. wie es in der 
frühen Stummfilmzeit vor 1920 gewesen war, in der die Film-
produzenten bei der seriellen Produktion von kürzeren Kino-
spielfilmen auf die populäre Heftchen- und Kolportageliteratur 
zurückgegriffen haben, insbesondere bei der Produktion von 
Kriminal- und Abenteuerfilmen. In diesen Jahren ging es den Kino-
produzenten um den schnellen ökonomischen Erfolg. Die gesell-
schaftliche Anerkennung war anfangs weniger wichtig, sie gewann 
erst an Bedeutung, als es zu heftigen Kontroversen zwischen den 
Medienbranchen von Literatur und Theater auf der einen und dem 
Kino auf der anderen Seite kam. Die ıSchundfilmdebatte„ machte 
deshalb eine Nobilitierung des neuen Mediums notwendig und 
dazu verhalf die Verwendung von hochstehender Literatur als 
Grundlage von Filmdrehbüchern. Damit forderte die Literaturver-



QQ= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

filmung aber auch die Kultureliten heraus, die in dem populären 
Kino einen Ort der Trivialisierung des Geistigen sahen. 

Der Film und später auch das Fernsehen war populärer als die 
Literatur, die visuellen Medien banden sowohl in der Nutzung 
durch breite Publikumsschichten als auch in den gesellschaftlichen 
Debatten sehr viel Aufmerksamkeit an sich. Im Effekt einer langfris-
tigen Auswirkung auf die Kultur führte der Medienwechsel – von 
Literatur zum Film sowie zu den weiteren Medien, die sich daran 
anschlossen – zu einer Verwischung der Grenzen zwischen dem 
Populären und dem Elitären, zu einer Nivellierung der Differenzen 
zwischen der niederen und der hohen Kultur. Erhöht wurde die 
Durchlässigkeit zwischen den Kulturen und die Zugänglichkeit 
kultureller Manifestationen – in den neuen medialen Formen – für 
breitere Schichten erweitert. 

Der quantitative Rückgang der Literaturadaptionen und der 
Theatermitschnitte im Fernsehen seit den 1970er Jahren verlief 
unterschiedlich. Die Literaturadaptionen im Fernsehspiel nahmen 
seit Beginn der 1960er Jahre ab, wurden in den 1970er Jahren 
jedoch zu einem besonderen Ereignis der Fernsehfilmproduktion. 
Literatur wurde ıals Dokument seiner Zeit„ gelesen und die Adap-
tionen oft mehrteilig verfilmt. Egon Monks Bauern, Bomben, 
Bonzen (1973) nach dem Fallada-Roman und Geschwister Opper-
mann (1982) nach Feuchtwanger oder Die Bertinis (1988) nach Ralf 
Giordano gehören dazu, auch Dieter Meichsner/Rolf Hädrichs Der 
Stechlin (1975) nach Fontane und Hädrichs Fischkonzert nach 
Halldor Laxness (1973) gehören dazu, und viele andere.  

Basis war eine filmische Produktion, die viele Außenaufnahmen 
ermöglichte und sich damit deutlich vom Bühnenspiel der Innen-
räume des zuvor vor allem gepflegten elektronischen Fernsehspiels 
abhob. Theater im Fernsehen dagegen blieb deutlich dem 
theatralen Spiel im Studio, im Theaterraum und den Codes des 
Theaters verhaftet. Es erschien in einem Medium, das sich zu-



QR=

nehmend filmischer Mittel bediente, als etwas Anderes, Fremdes. 
Die Filmisierung betraf viele Bereiche der Fiktion im Fernsehen 
(Kinofilme, amerikanische Fernsehserien, Dokumentarfilme, Fern-
sehfilme) und prägte damit auch die Wahrnehmung der Zuschauer 
in starkem Maße. 

Die Gründe für den Bedeutungsrückgang der Literaturadap-
tionen im Fernsehen sind vielfältig. Seit den 1960er Jahren war es 
das Hervortreten von Autoren, die jetzt auch direkt für das Fernseh-
en schrieben, dann aber vor allem seit den Mitte der 1960er Jahre 
die Filmisierung des Fernsehspiels und damit die Öffnung der Fern-
sehfiktion für zahlreiche Regisseure, die nun auch unter dem 
Konzept des Autorenfilms (der ja letztlich ein ÙRegisseurfilm ist) 
verstärkt für das Fernsehen arbeiteten. Seit Mitte der 1980er Jahre 
war vor allem die neue Konkurrenz innerhalb des eigenen Medi-
ums entscheidend, dem sich das öffentlich-rechtliche Fernsehen als 
Hauptakteur in Sachen Literaturadaption ausgesetzt sah: Versuchte 
es in den ersten Jahrzehnten mit den etablierten Kulturinstanzen wie 
der Literatur und dem Theater zu konkurrieren und damit seine 
eigene kulturelle Bedeutung hervorzuheben, so stand es ab Mitte 
der 1980er Jahre vor allem in Konkurrenz zum privatrechtlichen 
Fernsehen, das Literaturverfilmungen als verstaubt und antiquiert 
ansah und stärker auf eine Genreorientierung mit sensational-
istischem Anspruch (Nathalie auf dem Babystrich) setzte. Die 
Adaption war für den fiktionalen Fernsehfilm in den 1990er Jahren 
kein Mittel mehr für die Aufmerksamkeitsgewinnung. 

Welche Merkmale lassen sich bei der Transformation der 
Literatur auf der Ebene der Produkte – unabhängig von allen 
inhaltlichen Neudeutungen, Interpretationen und Lesarten durch 
die Mitwirkenden – feststellen? Der schriftsprachliche Text wird als 
visuell-akustische Handlung von Figuren inszeniert, das Geschehen 
wird visuell und akustisch veranschaulicht. Die sprachliche Erzäh-
lung wird übersetzt in ein visuell Gezeigtes und audiofon Gehörtes. 



QS= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

Die allgemeinen Befunde sind bekannt: Die Handlungsführung wird 
im Film in der Regel vereinfacht, Reflexionen, Exkurse werden 
reduziert oder ganz gestrichen. Hier war allerdings der fiktionale 
Fernsehfilm gegenüber dem Kinospielfilm flexibler, weil das 
Fernsehen sehr viel leichter mehrteilige Adaptionen mit mehr 
Erzählzeit produzieren und dem Zuschauer präsentieren konnte als 
der Kinofilm, auch wenn der Fernsehfilm die damit verbundenen 
Möglichkeiten lange Zeit nicht sehr extensiv nutzte. Was in der 
sprachlichen Erzählung eher unbestimmt bleibt und in der Imagi-
nation des Lesers in dessen Kopf zur Vorstellung wird, wird in der 
Audiovision gezeigt und gehört. Diese visuellen und akustischen 
Informationen brauchen Platz, dafür müssen andere Informationen 
weichen. 

Medienwechsel bedeutet also eine grundlegende Veränderung 
der ästhetischen Gestaltung. Eine Transformation eines Inhalts von 
einem Medium in ein anderes ist ohne eine solche Veränderung 
prinzipiell nicht möglich, ein Wechsel des Mediums hat immer 
ästhetische Folgen. Schon dass neue Zeichensysteme von Bild und 
Ton hinzukommen, macht die Differenz unaufhebbar: macht die 
Adaption zu etwas Neuem, unabhängig davon, dass es einen gleich 
bleibenden Kern – eine Geschichte, eine Bedeutung, einen Sinn – 
gibt. 

Von daher erscheint auch der seit den 1930er Jahren anhaltende 
Streit um die Literaturverfilmung, wie sie vor allem von literatur-
wissenschaftlicher Seite geführt wurde, als müßig. Bei dieser 
Debatte handelt es sich zu weiten Teilen um eine ohnehin sehr eng 
geführte Diskussion, die sich fast nur auf den Kinofilm bezieht und 
den hohen Anteil an Adaptionen in Fernsehspiel und Fernsehfilm 
kaum zur Kenntnis genommen hat. Noch nicht einmal die Theorie-
beiträge zur Literaturadaption im Fernsehen (etwa exemplarisch 
Hickethier 1980, Schanze 1996) kamen den Adaptionstheoretikern 
in den Blick.    



QT=

Dabei war schon in der 1970er Jahren klar: Der Vergleich von 
Literatur als dem ursprünglichen Kunstwerk und der Verfilmung als 
minderwertige Fassung, diese Auffassung war im Kern unergiebig, 
weil sie den Medienwechsel nicht als legitime Form anerkannte, 
weil am verfilmten Text nur Defizite gegenüber der literarischen 
Vorlage gesehen wurden, und nicht das, was an anderen ästheti-
schen Möglichkeiten neu hinzukam (Knilli/Hickethier/Lützen 1976). 
Werkgetreue Verfilmung, Ùsinngemäße Transformation – auch 
dieses hilfsweise eingeführten Kategorien änderten wenig daran, 
dass die Debatte über die Literaturverfilmung vor allem als 
Verlustdebatte geführt wurde. 

Sie hatte allerdings auch prominente Fürsprecher, nicht nur aus 
literaturkonservativer Richtung. Walter Benjamins ÙKunstwerk-
Aufsatz, der vom Verlust der Aura in der Reproduktion des 
Kunstwerks, z. B. in einem Druck, sprach, betonte damit ja auch 
eine Reduktion. Im Grunde handelte es sich um einen Medien-
wechsel von einem Ölgemälde z. B. zu einem Holzschnitt oder 
einem Kupfertiefdruck. Das Theorem vom Verlust der Aura hat je-
doch zahlreiche Kritik hervorgerufen, nicht zuletzt hat der Kunst-
historiker Peter Burke darauf hingewiesen, dass die Existenz 
zahlreicher Druck-Reproduktionen die Aura des reproduzierten 
Werkes eher erhöht, weil es das Werk einer breiteren Öffentlichkeit 
erst bekannt gemacht habe (Burke 2003: 19). Ähnlich habe auch die 
Starfotografie zur Aura des Filmstars erst beigetragen, weil sie 
letztlich deren Ùcelibritiy medial vervielfältigt habe (Hickethier 
1999). 

Die Debatte um die Literaturadaption im Fernsehen hatte 
dagegen immer auch den Programm-Aspekt als Argument für die 
Adaption verwendet, hatte in der Adaption, sei es von epischer Lite-
ratur, sei es von der Präsentation von Theater, immer auch ein 
Moment der Demokratisierung von Kultur, von Erleichterung des 
Zugangs zur Ùhohen Kultur in einem Medium mit Zugang zu einem 



QU= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

breiten Publikum gesehen. Die Debatte um die Adaption interes-
sierte sich für den Aspekt des kulturellen Zugangs und der Populari-
sierung wenig, weil sie letztlich vor allem vom Einzelwerk und 
dessen Bewahrung und nicht von einer breiten Vermittlung des 
Werkes und seiner Inhalte ging.  

Eine alternative Perspektive bot Helmut Schanzes Buch 
Fernsehgeschichte der Literatur (Schanze 1996), das auf eine 
Datenbank von ca. 20.000 Titeln zurückgreifen konnte und dabei 
den Medienwechsel im Grunde aus einer literaturwissenschaftlichen 
Perspektive betrachtet. Hier blieb die Adaption selbst Teil der Lite-
ratur, was allerdings den Medienaspekt an ihr etwas vernachlässigte.  

a~ë= jçÇÉää= ÇÉê= ^ââìãìä~íáçå= ®ëíÜÉíáëÅÜÉê= tÉêíÉ= ÇìêÅÜ=

jÉÇáÉåïÉÅÜëÉä=

Literaturadaption also als neue mediale Fassung eines Stoffes stellt 
etwas grundsätzlich Anderes dar als ein ÙVerlustgeschäft von der 
Literatur zu den audiovisuellen Medien. Der Medienwechsel eines 
Stoffes – und hier gehören neben den Kinofilm-Fassungen auch die 
Hörspiel-Fassungen, Theateraufführungen (selbst von Stücken, die 
nach Romanen verfasst wurden), Comics, Computerspiele und 
noch andere mediale Fassungen eines schriftsprachlichen Textes da-
zu. Diese Adaptionen eines Textes bilden eine Art Kranz von 
Lesarten, Deutungen, Variationen um den Ursprungstext herum. 
Sie stellen Ableitungen und zugleich eigenständige Fassungen dar. 
Aus ihnen können wieder neue Versionen hervorgehen. 

Ein Beispiel dafür kann Fontanes Roman Effi Briest sein (hierzu 
schon früh: Schanze 1976). Als der Roman als Buch 1896 im 
Berliner Verlag F. Fontane & Co. erschien, hatte er bereits einen 
Medienwechsel hinter sich, denn der Roman war 1894 bis 1895 in 
sechs Teilen in der Deutschen Rundschau als Fortsetzungs-
geschichte erschienen (als ıVorabdruck„). Als Buch erlebte er nicht 



QV=

nur zahlreiche Auflagen, sondern erschien auch in zahlreichen 
unterschiedlichen Ausgaben. Seither wurde der Roman allein in 
Deutschland fünfmal verfilmt: 1939, in der NS-Zeit, unter dem Titel 
Der Schritt vom Wege, Regie Gustav Gründgens; 1955 in der 
Bundesrepublik unter dem Titel Rosen im Herbst, Regie Rudolf 
Jugert; 1968 in der DDR unter dem Titel Effi Briest, Regie: 
Wolfgang Luderer; 1974 in der Bundesrepublik unter dem Titel 
Fontane Effi Briest von Rainer Werner Fassbinder und 2009 unter 
dem Titel Effi Briest von Hermine Huntgeburth. Alle Versionen 
sind, wie anders auch, im Fernsehen mehrfach gezeigt worden und 
haben dort ein Millionenpublikum gefunden. 

Jede dieser Filmfassungen schildert eine andere Sicht auf Effi, 
erzählt letztlich eine Variation der Geschichte. Alle zusammen 
geben dem Roman unterschiedliche visuelle, sinnliche Anschau-
ungen, schon allein durch die Schauspielerinnen, die die Figur der 
Effi verkörpern: von Marianne Hoppe reicht das Spektrum über 
Ruth Leuwerik, Angelika Domröse und Hanna Schygulla bis zu 
Julia Jentsch. Jede verkörpert Effi anders, jede stellt die Figur als 
eine andere dar. Natürlich haben die Regisseure seit Jugert die 
jeweils vorangegangenen Filmfassungen gekannt, sie wollten die 
Geschichten in Abgrenzung von diesen jeweils neu und anders 
erzählen. 

Und wir sehen in den Filmen nicht nur die Geschichte von 1894, 
sondern die jeweiligen Zeiten mit, in denen die Verfilmungen 
entstanden: bei Marianne Hoppe die NS-Zeit, bei Ruth Leuwerik 
die Sentimentalität der 1950er Jahre und bei Fassbinder den 
Autorenfilmgestus der 1970er Jahre. Die Effi von Julia Jentsch 
erinnert immer auch an die Verkörperung der Sophie Scholl durch 
sie. Die Schauspielerin trägt über ihre Rollenbiografie zusätzliche 
Assoziationspotentiale in die Fontaneverfilmung mit hinein, so wie 
ihre Gestalt der Effi nicht nur das Bild dieser Figur erweitert, 



RM= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

sondern auch das Spektrum der Schauspielerin und in deren 
weiteren Rollen mit eingeht. 

Die Produktionszeit hat sich den Filmen und damit in die 
Geschichte der Effi Briest eingeschrieben. Dieses Verhaftetsein der 
Herstellungszeit und ihrer Probleme wird den Betrachtern weniger 
bei den aktuellen Adaptionen deutlich, sondern vor allem bei den 
älteren, bei denen ihre Verfilmung in Distanz gerät zum Hier und 
Heute und damit als Gestaltung in einer bestimmten Zeit besonders 
sichtbar wird. 

Doch es geht nicht nur um Literatur und Fernsehen, nicht nur 
um verfilmte Literatur. Effi Briest, bekanntlich zunächst ein Roman, 
hat seit 2008/09 auch als Theaterstück zahlreiche Inszenierungen 
erlebt: im Schweriner Staatstheater (Regie Nils Brück), in Essen und 
Duisburg (Regie Cilli Drexel), im Volkstheater Rostock, dessen 
Aufführung das Publikum wiederum im Livestream auf dem 
Bildschirm per Public Viewing erleben konnte. Es gibt die Ge-
schichte als Hörspiele in mehreren Fassungen und als Hörbuch, in 
zahlreichen Filmausschnitten, Trailern und Video-Kurzfassungen, z. 
B. Effi Briest in 5 Seconds, weiterhin in mehreren Parodien wie z. B. 
als Gute Zeiten, Effis Zeiten auf YouTube, wo auch Musikvideos 
(Effi Briest Music Video, Effi Briest Brooklyn Bowl NYC May 25 
2010) und vieles andere über Effi zu sehen sind. Im Internet 
existieren weitere Verweise, Bezugnahmen, Kommentare, Kritiken, 
Dokumentarfassungen über das angeblich wahre Leben der Effi 
Briest sowie Trailer, Interviews mit den Darstellern. Und natürlich 
gibt es inzwischen auch zahlreiche digitale Fassungen des Roman-
Textes (Online-Versionen) im Netz, auf Textdatenbanken wie z. B. 
www.gutenberg.org und auf anderen Plattformen. 

Es ist also ein umfangreicher Komplex ästhetischer Produkte um 
die Geschichte der Effi Briest entstanden. Dabei ist die Verfilmung 
nur eine, wenn auch nicht unwichtige Form des Medienwechsels. 
Denn der Wechsel von einem in ein anderes Medium    selbst übt 



RN=

bereits einen ästhetischen Reiz aus. Man kann dasselbe oder auch 
das gleiche Ereignis in verschiedenen medialen Darstellungen 
erleben und die dabei sichtbar werdende mediale Differenz als 
ästhetischen Gewinn genießen. Das hat eine lange kulturelle 
Tradition. Im frühen Film bot die Präsentation des Films innerhalb 
eines Varieté-Programm einen besonderen Reiz, weil man zuvor 
eine akrobatische Darbietung körperlich gegenwärtig und danach danach danach danach 
eine ähnliche Version in dem kurzen Filmprogramm am Ende der 
Varieté-Veranstaltung sehen konnte.  

Umgekehrt gab es bis zu Ende der Stummfilmzeit die so 
genannte Bühnenschau, bei der zu Beginn des Filmprogramms im 
Kino Schauspieler und anderen Entertainer live vor das Kinopub-
likum traten und sich in ihrer Körperlichkeit präsentierten. Der 
danach gezeigte Spielfilm präsentierte sie dann in der zweidimen-
sionalen Projektion in einem fiktionalen Raum. Die erlebte mediale 
Differenz, die mediale Brechung des einmal in dem einen, ein 
anderes Mal in dem anderen Medium Gezeigten war ein wichtiges 
ästhetisches Moment jenes kulturellen Erlebnisses. Dies gilt auch 
noch heute, wenn auch in übersetzter Form.  

Der Medienwechsel ist als kultureller Produktionsprozess sehr 
viel umfassender zu denken – und die Literaturverfilmung stellt nur 
eine Form dieses Medienwechsels dar. Ebenso gab und gibt es 
Comic-Fassungen (vgl. Fassung S. 9) von Filmen und Fernsehserien, 
Verfilmungen von Comics, Hörspielfassungen (vgl. S. 9) und Roma-
ne nach Hörspielen, Comics nach Hörspielen, Filmmusicals nach 
Theaterstücken, Theaterstücke nach Filmen usw. Medienwechsel 
sind also heute in alle Richtungen denkbar, sie sind vielgestaltig und 
mehrdimensional. Die Wiederaufnahme eines Stoffes im gleichen 
oder anderen Medium ist als eine zentrale Form der kulturellen 
Wiederaufnahme von tradierten Formen und Inhalten zu verstehen, 
ist wesentliches Element der kulturellen Selbstverständigung der 
Gesellschaft. Man kann auch die Bildung von komplexen medialen 



RO= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

Verbundsystemen um ein literarisches Werk herum als Sonderfall 
der allgemeinen intermedialen Verdichtung von literarischen 
Stoffkomplexen im Kontext der technischen und ökonomischen 
Medienkonvergenz verstehen. Denn in den Produktionsprozessen, 
in denen nicht ein (noch dazu historisch etabliertes) literarisches 
Werk im Mittelpunkt steht, sondern ein genuiner ÙMedienstoff,gibt 
es diesen ÙUrsprung in der Literatur nicht mehr, sind die meisten 
medialen Versionen gleichberechtigte Varianten eines oft auch 
zeitgleich nebeneinander produzierten Produktzusammenhangs. Da 
ist der Komplex mit einem literarischen Kern die Ausnahme, bildet 
den Sonderfall in der digitalen Medienproduktion. 

^ââìãìä~íáçåëíÉåÇÉåòÉå=ìåÇ=ãÉÇá~äÉ=j~êâÉåÄáäÇìåÖ=

In zwei Richtungen lässt sich deshalb die Akkumulation von 
Versionen und Lesarten, Kommentaren und Parodien verstehen:  

NK= ^ââìãìä~íáçå= ~äë= ëáååäáÅÜÉ= ^åêÉáÅÜÉêìåÖ= ìåÇ= ®ëíÜÉíáëÅÜÉ= ^ìëJ

ÇÉìíìåÖ\==

In der medialen Produktion haben sich Formen herausgebildet, die 
einen Ausgangstext sinnlich ergänzen, ihn in der Anschauung auch 
konkretisieren, ihn aus den bloß symbolischen Zeichensystemen der 
Schrift herausholen und ihn realitätsnäher machen, indem sie 
andere Zeichensysteme, z. B. ikonische Zeichen, verwenden. Der 
schriftliche Text wird Ùlebendig, die Figuren leben durch ihre 
Physiognomie, die Handlungsorte erhalten eine identifizierbare 
Gestalt – auch dann, wenn der Text selbst alle diesbezüglichen An-
gaben ausspart. 

Ein anderes Beispiel. Die berühmte Verfilmung der von Kleist 
1808 veröffentlichten Novelle Die Marquise von O.     die Eric 
Rohmer 1976 drehte, gibt der Marquise, über deren Aussehen 
Kleist kein Wort verliert, in der Besetzung durch Edith Clever ein 



RP=

spezifisches Aussehen, ebenso dem Grafen F. durch die Besetzung 
mit Bruno Ganz. Die Körperhaltungen, die Bewegungen der 
Figuren werden in neuer Weise bedeutungstragend, Edith Clever 
macht die Marquise sinnlich erlebbar. Das Geschehen, das Kleist 
durch eine Unter-Überschrift ıvom Norden in den Süden verlegt„ 
hat, verlegt Rohmer zurück in den Norden. Er macht aus den 
italienischen Orten preußische, und Edith Clever tritt in 
zeitgenössischen Empire-Kostümen auf: Man erinnert sich an 
Gottfried Johann Schadows Plastik von Königin Luise und ihrer 
Schwester. Rohmer versinnlicht, veranschaulicht die Geschichte, 
dabei viele Textstellen wortgetreu erhaltend, aber: Durch die 
Visualisierung entsteht dennoch eine ganz andere Geschichte (vgl. 
dazu Hickethier 2010). 

Rohmer historisiert den Text und aktualisiert ihn zugleich. Auch 
hier wiederum – der Film ist inzwischen 35 Jahre alt – sehen wir in 
ihm nicht nur die Inszenierung einer Geschichte der 1810er Jahre, 
sondern sehen in den Kleistschen Russen, die die Festung, in der 
die Marquise lebt, stürmen, nicht nur die französischen Truppen 
Napoleons, die eigentlich gemeint waren, sondern sehen auch die 
1970er Jahre, wenn die Schaubühnen-Darsteller Edith Clever, 
Bruno Ganz, Otto Sander, dann auch Fritz Lühr und Edda Seippel 
auftreten. Große Theaterdarsteller, die durch ihre Rollenbiografien 
die große Theaterzeit jener 1970er Jahre in den Film, in die 
Geschichte hineintragen. Auch hier liefern die Rollenbiografien 
weitere Assoziationen. Ich beschränke mich wieder auf den Aspekt 
der Schauspieler. Edda Seippel z. B. trägt durch ihre Sprechweise 
ihre Darstellung der Mutter in den Fechner-Verfilmungen von 
Walter Kempowskis Romanen (Tadellöser & Wolff) mit sich (ıIsses 
möchlich!„), etabliert also zusätzliche Verweissysteme. Bei Bruno 
Ganz als Grafen F. in Rohmers Marquise von O. sucht man in 
heutiger Sicht nach Bezügen zur Figur von Adolf Hitler, den Bruno 



RQ= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

Ganz im Untergang von Oliver Hirschbiegel und Bernd Eichinger 
2004 gab. 

Der Medienwechsel, und darauf kommt es hier an, ist also keine 
Verlustgeschichte, sondern stellt eine Geschichte der Anreicherung 
dar, eine der sinnlichen Ergänzung und Erweiterung, eine der 
Akkumulation von Lesarten und Deutungen, die aus einem Stoff 
einen ästhetisch angereicherten, vielfältig sich präsentierenden kultu-
rellen Komplex,    ein mehrfaches kulturelles Ereignis macht. 

OK=^ââìãìä~íáçå=~äë=âìäíìêÉääÉ=j~êâÉåÄáäÇìåÖ\=

Um einen Ursprungstext hat sich ein Agglomerat von verschie-
denen anderen Produkten gebildet, die in einem inhaltlichen – oder 
etwas weiter gefasst – einem inneren Zusammenhang mit diesem 
Text stehen. Solch eine Produktansammlung stellt eine kulturelle 
Marke    dar (das wird gern auch als ıbranded content„ bezeichnet), 
unter deren Dach sich verschiedene Ausformungen medienkulturell 
etablieren, die sich in ihrer Präsenz gegenseitig bestärken und 
stützen. Wer glaubt, dass dies nur ein Phänomen der amerika-
nischen Fernseh-/Internet-Produktion ist, irrt, auch in Europa gibt es 
länger bestehende mediale Traditionen einer solchen Hervorhe-
bung. 

Dabei ist dieser Zusammenhang längst nicht mehr nur eindimen-
sional, also z. B. zwischen Literatur und Film. Diese Beziehungen 
sind wechselseitig und vielfältig. Neben der Verfilmung von 
Literatur hat es spätestens seit den 1930er Jahren in Deutschland 
immer wieder auch einen Wechsel vom Film zum Buch gegeben. 
Karl Prümm hat dies einmal einen ıweitgespannten Prozess ästhe-
tischer Produktion„ (Prümm 1979) genannt und Werner Faulstich 
und Ricarda Strobel haben es kurz als ıVerbuchung„ 
(Faulstich/Strobel 1986) bezeichnet: Filme, Fernsehspiele, Fernseh-
serien selbst haben schriftsprachliche Fassungen herausfordert und 



RR=

haben sich auch auf dem kulturellen Markt behauptet. Viele andere 
mediale Adaptionen sind hinzugekommen.    

Viele Zuschauer wollten offenbar die Geschichte nach dem Film 
noch einmal nachlesen und – gegenüber dem flüchtigen Medium 
des Films – selbst besitzen. Videoausgaben und DVD-Fassungen 
haben solche Besitzbedürfnisse (und damit eine höhere Verfügbar-
keit über das Produkt) inzwischen in größerem Maße leicht ge-
macht. Aber es geht nicht nur um Besitzformen, um ein ver-
dinglichtes Erlebnis. Es geht auch um andere sinnliche Ansprachen 
und Deutungen. 

Sinnvoll wäre es deshalb, Adaptionen nicht nur mit dem litera-
rischen Text auf Differenzen und Verkürzungen abzugleichen, 
sondern daraufhin zu befragen, wie sie sich in ihren sinnlichen 
Anreicherungen ergänzen, aufeinander Bezug nehmen, wie aus der 
linearen Beziehung Literatur – Film eine netzwerkartige Struktur 
wechselseitiger Bezüge wird, wie in einer solchen Agglomeration 
unterschiedlicher Adaptionen sich diese zueinander verhalten, in 
einen Dialog miteinander treten, wie Effi beispielsweise Eigen-
schaften der Hoppe und der Schygulla, der Domröse und der 
Jentsch in sich aufnimmt und zu einer neuen Figur verschmilzt. 
Werke sind multimedial zu denken, vielgestaltig und damit kulturell 
lebendig, weil sie eine eigene Geschichte mit sich herumtragen. 

Überraschenderweise hat das öffentlich-rechtliche Fernsehen 
diese Möglichkeit der kulturellen Markenbildung über eine konse-
quente Distributionspolitik seiner Adaptionen nie richtig ausgenutzt. 
Es musste dies auch nicht, ökonomische Anreize gab es nicht, und 
die Fernsehfilm-Macher waren auf den audiovisuellen Märkten auch 
selten ellenbogenstark. Diese vertanen Chancen der kulturellen 
Markenbildung im Bereich der audiovisuellen Transformationen 
lassen sich an einem Beispiel verdeutlichen. 

Zwischen 1952 und 2001 hat es ca. 60 Fernsehadaptionen von 
Werken Friedrich Schillers im deutschen Fernsehen gegeben 



RS= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

(Hickethier 2001). Fast alle Dramen sind mehrfach zu sehen 
gewesen. Allein von Kabale und Liebe gibt es zehn verschiedene 
Fernsehfassungen in Ost und West seit 1955. Man kann an ihnen 
den Werdegang des bundesdeutschen Fernsehens beleuchten, wenn 
Sie an Franz Peter Wirths legendäre Wallenstein-Inszenierung von 
1962 denken, an Egon Monks Räuber-Inszenierung 1968, an 
Geissendörffers Don Carlos -Film oder an die Heyme-Inszenie-
rungen im Fernsehen. Doch merkwürdigerweise hat das Fernsehen 
diese Bestände seiner medialen Literaturfassungen nicht wirklich ge-
nutzt, so dass zumindest einige von ihnen dauerhaft im kulturellen 
Gedächtnis der Deutschen geblieben wären. Denkbar wären ja z. B. 
Editionsreihen auf DVD oder anderes.  

PK=jÉÇáÉåïÉÅÜëÉä=ìåÇ=âìäíìêÉääÉ=j~êâÉåÄáäÇìåÖ=

Medienwechsel sind ein Phänomen der entwickelten Mediengesell-
schaft mit ihren vielfältigen medialen Präsentationsorten und 
Kommunikationsangeboten. Sie dienen zunächst vor allem dazu, 
Stoffe, Inhalte einem breiten Publikum über die Nutzergemeinschaft 
eines einzelnen Mediums hinaus bekannt    zu machen. Das 
Fernsehen nahm hier bisher eine zentrale Funktion wahr. Der 
Wechsel eines Inhalts in ein anderes Medium dient der größeren, 
auch der längerfristigen Verbreitung, weil solche Medienwechsel 
häufig in einem gewissen zeitlichen Abstand zueinander erfolgen 
und damit die aktuelle Präsenz des Stoffes im kulturellen Umlauf 
der Medienprodukte erhöhen. Wenn wir uns heute auf weitgehend 
unproblematische Weise innerhalb eines umfangreichen Medienen-
sembles bewegen und dieses in unterschiedlicher Weise nutzen, ist 
es ebenso selbstverständlich, dass wichtige Inhalte an mehreren 
medialen Orten auftauchen, dort zumindest angesprochen und ver-
handelt werden. 

Natürlich kommt es nicht bei allen einzelnen Medienwechseln 
zu einer kulturellen Akkumulation. Nicht alle Adaptionen 



RT=

überdauern den zeitlichen Kontext ihrer Entstehung. Ganz 
offensichtlich sind es nur bestimmte Texte, die zu einer solchen 
Fülle von medial unterschiedlichen Neuschöpfungen geführt haben 
und führen. Es handelt sich dabei um Geschichten, die offenbar 
wesentliche Probleme des menschlichen Zusammenlebens 
darstellen. Grundkonflikte, letztlich Geschichten, die über den Plot 
selbst hinaus Bedeutung erlangen für den Zustand einer 
Gesellschaft, die letzten Endes Mythen liefern. 

Medienwechsel eines Stoffes können deshalb zum Indiz für 
dessen Bedeutung innerhalb eines kulturellen Kontextes werden. 
Gerade eine erhöhte Zahl solcher Transformationen signalisiert 
deshalb die Stellung eines solchen Inhalts innerhalb eines wie auch 
immer sich zu bestimmenden kulturellen Kanons. Medienwechsel 
haben deshalb auch eine kulturelle Index-Funktion.  

Nun ist dies – um es am Ende noch einmal zu betonen – kultur-
geschichtlich nicht wirklich neu. Umso erstaunlicher ist es, dass 
dieser Umstand in den Adaptionstheorien bislang kaum eine Rolle 
gespielt hat. Doch Kultur besteht letztlich aus der Weitergabe, 
Wiederholung, Neuformulierung von bestimmten kulturellen 
Inhalten, die für die Gesellschaft für wichtig gehalten werden. Diese 
Wiederholung und Neuformulierung bedeutete oft, aber nicht 
immer auch einen Medienwechsel. Allein – um nur ein Beispiel zu 
nennen – Daniel Defoes Geschichte des    Robinson Crusoe wurde in 
Buchform seit Beginn des 17. Jahrhunderts mehr als tausendmal 
neu verfasst, adaptiert und variiert (Hickethier 1976). Zusätzlich 
kommen Fassungen in fast allen anderen Medien hinzu. Die großen 
dramatischen Stoffe wie z. B. die Geschichte von Romeo und Julia 
wurden ebenfalls in immer wieder neuen Versionen dargestellt und 
inszeniert. Und jeweils auch in den Medien, die Sinn generieren, 
also in Film, Fernsehen und Radio. 

Mediale Wechsel und die damit verbundenen Produktakku-
mulationen sind also Momente der kulturellen Überlieferung, sie 



RU= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

sind Erscheinungen der kulturellen Traditionsbildung und der 
jeweils aktuellen kulturellen Praxis. Sie sind Elemente der Fort-
schreibung von Kultur und der kulturellen Erinnerung. 

Das Fernsehen steht als eine zentrale Schaltstelle und Transform-
ationsagentur immer noch im Zentrum der Entwicklung, weil es 
selbst bereits einen ungeheuren Fundus an Transformationen 
erzeugt hat und für den Medienwechsel Modelle und Muster auch 
für neue Medien und neue Transformationen liefert. Medientrans-
formationen, die einmal aus einer Situation eines Mangels heraus 
entstanden sind, sind heute Zeichen des kulturellen Überschusses.=

iáíÉê~íìêîÉêòÉáÅÜåáë=

Burke, Peter. 2003. Augenzeugenschaft. Bilder als historische 
Quellen. Berlin: Wagenbach. 

Eckert, Gerhard. 1953. Dramaturgie des Fernsehens. Emsdetten: 
Lechte. 

Faulstich, Werner & Ricarda Strobel. 1986. ıVerbuchung„ als 
medienästhetisches Problem. In Medien und Kommunikations-
wissenschaft 45, Siegen. 

Hickethier, Knut. 1976. Robinson und Robinsonaden in den 
literarischen Medien – Nachahmung, Adaption, literarische 
Verwertung. In Friedrich Knilli, Knut Hickethier & Wolf Dieter 
Lützen (Hg.).: Literatur in den Masenmedien. Demontage von 
Dichtung? München: Hanser, 61-88.  

Ders. 1980. Das Fernsehspiel der Bundesrepublik. Themen, Form, 
Struktur, Theorie und Geschichte, 1951-1977, Stuttgart: Metzler. 

Ders. 1989. Der Film nach der Literatur ist Film. Volker 
Schlöndorffs Ù„Die Blechtrommel„ (1979) nach dem Roman von 



RV=

Günter Grass. In Franz-Joseph Albersmeier & Volker Roloff (Hg.). 
Literaturverfilmungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 183-198. 

Ders. 1999. Der Schauspieler als Produzent. Überlegungen zur 
Theorie des medialen Schauspielens. In Heinz-B. Heller / Karl 
Prümm / Birgit Peulings (Hg.). Der Körper im Bild: Schauspielen - 
Darstellen - Erscheinen. 1999. Marburg: Schüren Verlag [Schriften 
der GFF 7], 9-29. 

Ders. 2001. Schiller und das Fernsehen. Vortrag im Rahmen der 
Veranstaltung ıSchiller und die Medien„. Marbach 14.11.2001 
(unveröffentlichter Text).  

Ders. 2009. Mediatisierung und Medialisierung der Kultur. In 
Maren Hartmann & Andreas Hepp (Hg.): Die Mediatisierung der 
Alltagswelt. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 81-92. 

Ders. 2010. ıHaha, die Marquise von O.„. In Hans-Peter Rodenberg 
(Hg.). Das überschätzte Kunstwerk. Berlin/Münster: LIT, 125-140. 

Ders. 2011a. Medienkultur im Wandel. In Werner Faulstich (Hg.). 
Die Kultur des 20. Jahrhunderts im Überblick. München: Wilhelm 
Fink, 221-239. 

Ders. 2011b. Kultur im Umbruch. In Hedy Graber et al. (Hg.). 
Kultur digital. Begriffe, Hintergründe, Beispiele. Basel: Merian, S. 
17-36. 

Hölig, Sascha, Hanna Domeyer & Uwe Hasebrink 2011. Souveräne 
Bindungen. Zeitliche Bezüge in Medienrepertoires und Kommu-
nikationsmodi. In M. Suckfüll; H. Schramm; C. Wünsch (Hg.). 
Rezeption und Wirkung in zeitlicher Perspektive. Baden-Baden: 
Nomos. 

Jenkins, Henry. 2006. Convergence Culture. Where Old and New 
Media Collide. New York: New York University Press. 



SM= eáÅâÉíÜáÉêW=táÉ=~ìë=iáíÉê~íìê=cÉêåëÉÜÉå=ïáêÇ=

Knilli, Friedrich, Knut Hickethier & Wolf Dieter Lützen (Hg.). 
Literatur in den Massenmedien. Demontage von Dichtung? 
München: Hanser. 

Prümm, Karl 1979. Vom Buch zum Fernsehfilm (und umgekehrt). 
Varianten der Literaturverfilmung. In Helmut Kreuzer & Karl 
Prümm (Hg.). Fernsehsendungen und ihre Formen. Stuttgart: 
Reclam, 94-114. 

Schanze, Helmut. 1976. Fontane Effi Briest. Bemerkungen zu einem 
Drehbuch von Rainer Werner Fassbinder. In Friedrich Knilli, Knut 
Hickethier & Wolf Dieter Lützen (Hg.) Literatur in den Massen-
medien. Demontage von Dichtung?. München: Hanser, 131-139. 

Schanze, Helmut (Hg.). 1996. Fernsehgeschichte der Literatur. 
Voraussetzungen  – Fallstudien – Kanon. München: Fink. 

Seibert, Peter (Hg.). 1990. ı⁄und heute ins Theater?„ 
Fernsehtheater in der Diskussion (1953-1989) [Arbeitshefte Bild-
schirmmedien 23]. Siegen.  



aáÉ=bêÑáåÇìåÖ=ÇÉê=iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖ=ÇìêÅÜ=Ç~ë=

cÉêåëÉÜÉå==

Helmut Schanze 
  



SO= pÅÜ~åòÉW=aáÉ=bêÑáåÇìåÖ=ÇÉê=iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖ=ÇìêÅÜ=Ç~ë=cÉêåëÉÜÉå=

  

fK sçêÑê~ÖÉå=

Die Themen ÙLiteraturverfilmung und ıTheater im Fernsehen„ sind 
die Themen der ersten Stunde der Fernsehgeschichte in 
Deutschland. Als ıVorspiel„ des Fernsehens wurde das Vorspiel auf 
dem Theater aus dem Faust, 1. Teil von Johann Wolfgang von 
Goethe gegeben. Eine Filmaufzeichnung in Resten ist erhalten.1 
Was aber trieb, vor allem in den 60er und 70er Jahren des 20. 
Jahrhunderts, das neue Fernsehen zu den Ùalten Medien: Buch und 
Theater? Das damals gar nicht mehr so neue Medium brauchte 
ÙInhalte. Der Inhalt des Fernsehens schlechthin ist ‒ Film. In einer 
großen Geste aber verweigerte Ùder Film dem ÙFernsehen zunächst 
jeden Meter. Als Königsweg erschien die ÙEigenproduktion, das 
anspruchsvolle ÙFernsehspiel für den Abend und, später, die 
unterhaltende, in den USA gekaufte ÙFernsehserie für den Ù Vor-
abend. Onkel Otto und die Mainzelmännchen agierten am 
Vorabend, unterstützt von den Helden und Heldinnen der Serien. 
Zwischen dem Vorabend mit Werbung und dem seriösen Haupt-
programm – später ÙPrime Time genannt gab es Nachrichten mit 
aktuellen Filmeinspielungen, die Tagesschau und wiederum später, 
die Heute. Privat-kommerzielle Konkurrenz war (noch) nicht in 
Sicht.  

Aber die Frage war und ist bis heute: Welche Bedeutung 
gewinnt dabei das Verfahren der ÙVerfilmung von ÙLiteratur, kurz: 
die Literaturverfilmung? Wie kommt es zum typisch Ùdeutschen 
Sonderweg einer ÙFernsehliteraturverfilmung, um nur einmal dieses 
Wortungetüm zu gebrauchen, wo doch die Verfilmung von 
Literatur international der ÙNormalfall ist, wie auch die Nutzung der 
Produkte der Filmindustrie durch die Television? In der Folge soll 
diesen Fragen in aller Kürze nachgegangen werden. 

                                                           
N
== sÖäK= ÇáÉ= ^ÄÄáäÇìåÖ= ~ìÑ= ÇÉã= `çîÉê= ÇÉë= _~åÇÉë= a~ë= cÉêåëÉÜÉå= ìåÇ= ÇáÉ= hΩåëíÉK=

EpÅÜ~åòÉ=C=wáããÉêã~åå=NVVQF=



SP=

ffK ̂ ÄÄ~ìéêçÇìâí=ŁiáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖÚ\=

Ende der 20er Jahre hatte Bertolt Brecht das Stichwort vom Film als 
Abbauproduktion der ÙLiteratur vorgegeben. Die ÙKritische 
Theorie, namentlich Theodor W. Adorno, hielt, wie man seinen 
frühen kritischen Studien zum Fernsehalltag in den Vereinigten 
Staaten entnahm, wenig von den ÙKleinen Fernsehspielen, sprich, 
dem anglo-amerikanischen Serials im Kommerzfernsehen.2 ÙFilm 
musste gekauft werden, mit den benannten Problemen der 
Medienkonkurrenz  zwischen ÙKino und ÙPantoffelkino. Die Hoff-
nung des seriösen Redaktionsfernsehens öffentlich rechtlicher Prä-
gung ruhte auf einem neuen ÙFernsehspiel. Es sollte in Einzelstücken 
und Mehrteilern den Kunstanspruch des neuen Mediums erfüllen, 
indem es eine Art Wiedergutmachung in Sachen Literatur verfolgte. 
Was Ùder Film so schamlos nutzte und ausnutzte, sollte nun nicht 
mehr im Inneren der Produktion verschwinden, sondern offen auf 
dem Titel stehen. Die neue ÙGattung des ÙFernsehspiels nach 
literarischer Vorlage war geboren – und programmatisch, aus dem 
wiedererlangten Prestige des Vorgängermediums, dem Ùguten Buch, 
auch begründet. 

Ich zitiere aus einem Rundfunkinterview mit dem Schriftsteller 
Siegfried Lenz, dessen Roman Deutschstunde in einer Fernseh-
adaption durch Peter Beauvais damals gerade über den Bildschirm 
gelaufen war. Es ist abgedruckt in einem Band, herausgegeben von 
Friedrich Knilli, Knut Hickethier und Wolf Dieter Lützen, mit dem 
bezeichnenden Titel Literatur in den Massenmedien. Demontage 
von Dichtung? Lenz stellt sich gegen die vereinfachte Abbauthese. 
Er sagt, richtig, kurz und knapp: ıVerfilmen heißt doch, auf andere 
Weise wiedererzählen„ (FNS. 171 bzw. 173). Und dazu: ı[⁄] das 
Prosaangebot, das Textangebot, ist demokratischer als das Bild.„ An 
                                                           
O
== båíëÅÜÉáÇÉåÇ=ÑΩê=ÇáÉ=òìâΩåÑíáÖÉ=cÉêåëÉÜéê~ñáëI=~ÄÉê=~ìÅÜ=ÇáÉ=cÉêåëÉÜÑçêëÅÜìåÖ=Äáë=

ÜÉìíÉ= áëíI= Ç~ëë= Éê= ÇÉå= dÉÖÉåëí~åÇ= ΩÄÉêÜ~ìéíI= ìåÇ= Éêëíã~äëI= áå= ÉáåÉê= ÉãéáêáëÅÜ=

ÑìåÇáÉêíÉå=píìÇáÉI=çÜåÉ=tÉêíìåÖë~ÄëíáåÉåòI=ëí~íìáÉêíÉK=E^ÇçêåçW=NVRP~I=NVRPÄI=NVRQF=



SQ= pÅÜ~åòÉW=aáÉ=bêÑáåÇìåÖ=ÇÉê=iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖ=ÇìêÅÜ=Ç~ë=cÉêåëÉÜÉå=

  

die Stelle einer ÙAbbauproduktion trat die Koevolution von 
Literatur und Fernsehen in einer ÙLiteraturgeschichte als Medien-
geschichte. Hier hieß es: ıWenn auch die Buch- und Theaterkultur 
nicht einfach totgesagt werden kann, so werden doch heute (1976) 
literarische Muster weithin über technische Medien distribuiert. Die 
aktuelle Diskussion um die Möglichkeiten der Literaturgeschichts-
schreibung müsste also, sofern sie Distribution und Rezeption von 
Literatur mit einbeziehen will, sich einer Fernsehgeschichte der 
Literatur und des Theaters zuwenden, um den Stellenwert litera-
rischer Muster gegenwärtig und zukünftig bestimmen zu können.„ 
(Knilli/Hickethier, Lützen 1976, 189)  

Als 1983 in Siegen ein DFG-Sonderforschungsbereich mit dem 
Titel ıÄsthetik, Geschichte und Pragmatik der Bildschirmmedien„ 
gegründet werden sollte, machte Helmut Kreuzer eine für ihn 
typische Vorgabe: Er schlug vor, die beiden Ùalten Medien, welche 
die ÙInhalte, aber auch die Formen für den Film, und ihm folgend, 
auch das Theater lieferten, in zwei unterschiedlichen Projekten zu 
bearbeiten: ıTheater im Fernsehen„ sollte die performativen Aspe-
kte, die ıFernsehgeschichte der Literatur„ dagegen das engere, auf 
das Buch bezogene Thema ÙLiteraturverfilmung behandeln.  

Nach der These der damals geltenden anti-hermeneutischen 
Wissenschaftstheorie aber führt nicht die Verifikation einer These, 
sondern deren Falsifikation zu wissenschaftlichen Erkenntnissen. 
Das Projekt ıFernsehgeschichte der Literatur„ versuchte demnach, 
die scheinbar paradoxe These: ÙEs gibt keine Literaturverfilmungen, 
in einem auf 6 Jahre angelegten Teilprojekt zu falsifizieren. Das 
Projekt lief in der Tat neun Jahre, und die Strategie war, immer 
mehr Fernsehsendungen zu finden, die auf Ùliterarischen Vorlagen 
beruhten. Zum Schluss waren es etwa 3000 Sendungen, die sich 
unter dem Rubrum ÙLiteraturverfilmung versammeln ließen. Es 
hätten durchaus noch mehr sein können. Als richtig hatte sich die 



SR=

These erwiesen: ÙAlle – oder fast alle – Filme, nicht nur diejenigen, 
die im Fernsehen gesendet werden, sind ÙLiteraturverfilmungen. 

Die Ergebnisse des Projekts fanden ihren Niederschlag in vier 
umfangreichen Bänden und einer größeren Zahl an begleitenden 
Aufsätzen, die hier nicht im Einzelnen referiert werden können. 
Zum ersten den Band Das Fernsehen und die Künste in der 
fünfbändigen Geschichte des Fernsehens in der Bundesrepublik 
Deutschland (Zimmermann & Schanze 1994), dann die Fernseh-
geschichte der Literatur (Schanze 1996), die Kinokunst im Zeitalter 
des Fernsehens (Roloff, Schanze & Scheuermann 1998) und schließ-
lich den Band Medienwertung (Bolik 2001). 

Damit, so kann man heute sagen, war die Ausgangsthese weder 
wissenschaftstheoretisch sauber falsifiziert noch verifiziert. Es ergab 
sich vielmehr eine neue paradoxe These: Ist kein Film ohne litera-
risches Muster, so gibt es trotzdem die Gattung der Literaturver-
filmung im Fernsehen, mephistophelisch formuliert: ein Teil des 
Teils, der anfangs alles war. Am Anfang des Films steht das 
literarische Muster. Das Produktionsverfahren der Verfilmung ist 
die umstrittene ÙAbbauproduktion, die Demontage von Dichtung. 
Daraus wird unter den Bedingungen des Fernsehens das Definiens 
einer Gattung. Die neue These also kann lauten: Die Literatur-
verfilmung als Gattung, so, wie wir sie heute sehen, ist eine 
Erfindung des Fernsehens. 

 Da inzwischen die Frage der reinen Lehre wissenschaftlichen 
Arbeitens längst zum alten Eisen der Methodenstreitigkeiten gehört, 
werde ich in der Folge weder eine systematische Widerlegung noch 
einen systematischen Beweis meiner These antreten, noch sie de-
konstruieren, sondern vielmehr die Konstruktivität des Begriffs einer 
Literaturverfilmung einer Erörterung unterziehen. Das topische 
Verfahren nennt Gründe und Gegengründe. Es analysiert Argu-
mente und zielt nicht auf endgültige ÙLösungen, sondern auf Fragen 
und Begründungen.  



SS= pÅÜ~åòÉW=aáÉ=bêÑáåÇìåÖ=ÇÉê=iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖ=ÇìêÅÜ=Ç~ë=cÉêåëÉÜÉå=

  

fffK d~ííìåÖ= iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖ= áã= cÉêåëÉÜÉåW= qÜÉëÉå= ìåÇ=

aÉÄ~ííÉå=

Was also waren, genauer, die ÙGründe für die Erfindung einer 
Gattung ÙLiteraturverfilmung durch das Fernsehen, die theoretisch 
und produktionspraktisch gesehen, ein Paradox darstellt? Folgende 
Punkte muss ich in diesem Zusammenhang angehen – wenn das in 
der Kürze überhaupt möglich ist:  
1. Die Epochen der Mediengeschichte des 20. Jahrhunderts sind 
zugleich Epochen der Literaturverfilmung. 
2. Die Mediengeschichte des 20. Jahrhunderts hat das Verhältnis 
von ÙLiteratur und Medien (Medien der Literatur) in 7 zentralen 
Debatten jeweils neu konfiguriert und Ùerörtert. 
3. Folgende 7 Debatten sind, nach Durchsicht des nicht nur von 
uns gesammelten Materials und seiner Ùkliometrischen Auswertung, 
anzusetzen:  
3. 1. Die ÙKinodebatte: ÙDas (der) Kino braucht die Literatur  
3. 2. Die Ù Rundfunkdebatte:  Der Rundfunk muss literarisch regu-
liert und limitiert werden 
3. 3. Die ÙFilmdebatte: ÙDer Film verbraucht die Literatur (Abbau-
produktion, B. Brecht) 
3. 4. Die ÙKunstwerkdebatte: ÙDer Film ist das Kunstwerk für die 
Massen (ÙTheater der kleinen Leute, ÙZeitalter der technischen 
Reproduzierbarkeit) 
3. 5. Die ÙFernsehspieldebatte (Vom Prolog zum Fernsehen zur 
Kinokunst im Zeitalter des Fernsehens): Der ÙFernsehrundfunk muss 
nicht nur unterhalten, sondern auch informieren und bilden.  
3. 6. Die ÙDeregulierungs- oder Kanaldebatte. ÙFernsehen darf Zu-
schauer an die Werbeindustrie verkaufen - ÙDuales System: ÙIm 
Seichten kann man nicht ertrinken. 



ST=

3. 7. Die ÙDigitalisierungs- und/oder ÙMediendebatte: Der ÙNutzer 
wird zum ÙProgrammdirektor. Aus Ùden Medien (ÙMedia) wird 
begrifflich Ùdas Medium. 

Die Erfindung der Literaturverfilmung als Kunstform des 
Fernsehens (ÙFernsehspiel) ist in der ÙFernsehdebatte der 50er bis 
70er Jahre zu verorten. Sie nimmt die Argumente der ÙKinodebatte, 
der ÙRundfunkdebatte, der ÙFilmdebatte und der ÙKunstwerkdebatte 
auf und konsolidiert sie im Rahmen des ÙBildungsauftrags des 
Öffentlich-Rechtlichen Rundfunks. Literaturverfilmungen sind 
legitimierende und stabilisierende ÙProgramme. In der folgenden 
Kanal- oder Deregulierungsdebatte wird aus dem informierenden, 
unterhaltenden und bildenden ÙAbendprogramm ein multi-
funktionales ÙSpartenprogramm. In der ÙDigitalisierungsdebatte wird 
die Literaturverfilmung endlich zum multimedialen Angebot auf der 
Digitalen Plattform. 

wì=NK=háåçÇÉÄ~ííÉW=

Theoretisch, und nach dem Satz: ÙWas in der Theorie richtig ist, 
taugt auch für die Praxis, ist eineÙGeschichte, ein Buch für jeden 
Film unverzichtbar, nicht nur alsÙDrehbuch. Kein Produzent wird 
auf ein Projekt einsteigen, von dem er kein Buch hat – es sei denn, 
er ist selbst dessen Autor und will es schreiben – mit der Kamera. 
Der unkalkulierbare Sonderfall des Kinos, genannt ÙCamera Stylo, 
die ÙKinokunst im Zeitalter des Fernsehens, ist der Horror der 
Produzenten und der Medienökonomen. Der Kunstanspruch des 
Films aber konfligiert von Anbeginn an mit der Notwendigkeit der 
Nutzung literarischer Muster, die als heteronomes kulturelles 
Kapital gewertet werden. Dies ist der Kern der sogenannten ıKino-
Debatte„ (Greve, Pehle & Westhoff 1986), die von Anbeginn eine 
Debatte über die Frage der Funktion des ÙBuchs, der ÙLiteratur und 
ihrer Urheber im Medium Film war. 



SU= pÅÜ~åòÉW=aáÉ=bêÑáåÇìåÖ=ÇÉê=iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖ=ÇìêÅÜ=Ç~ë=cÉêåëÉÜÉå=

  

Über die technischen Abläufe, die ÙVerfahren, bei einer klassischen 
Filmproduktion muss hier nicht eigens gehandelt werden. Natürlich 
kann man sich auch an die Bahnsteigkante stellen und die Einfahrt 
eines Zugs in den Bahnhof  filmen. Dann hat man eine Szene, also 
1.30 oder ein paar Meter Film, eine Rolle, soviel, wie es das 
Material an einem Streifen hergibt, aber noch keinen Film. Man 
kann auch Teile eines ÙGanzen rückwärts, vorwärts, langsamer oder 
schneller laufen lassen usw., also Lumière gegen Meliès ausspielen.  

Die ersten Film-Streifen hatten, gattungstheoretisch gesehen, 
keine Ganzheit, und man musste schon eine Neo-Romantik, also 
eine externe Bedeutungszuweisung betreiben, um daraus einen Film 
zu machen – kurz, man mutete dem Zuschauer eine produktive 
Imagination zu. Das Kino beginnt in der Tat subjektiv, im Kopf. 
Was wird im bewegten Bild gezeigt? Wie wird aus einem arbiträren 
Bildzeichen ein relativ motiviertes, aus dem Bildzeichen eine 
Bildsprache? Fährt da bereits eine geliebte Person ab, oder ist dies 
ein Abschied auf ewig? Oder ist es ein Schrecken, wenn da die 
ungeheure Maschine auf den Zuschauer zufährt und in letzter 
Sekunde an uns vorbei? Die Tricksereien und die Zaubereien bei 
Méliès sind ebenfalls Ùnur Literatur – in der Worten Nietzsches. 

Als die Kinematographen daran gingen, seriös zu werden, 
bedienten sie sich Ùhemmungslos (Hugo von Hofmannsthal) Ùder 
Literatur, ihrer Muster und ihres ältesten rhetorischen Mittels, der 
Evidenz. Ich zitiere aus Quintilians Institutionen: 

Wenn du dagegen das entfaltest, was alles das eine Wort enthielt, 
dann wird das Flammenmeer erscheinen, das sich über die Häuser 
und Tempel ergossen hat, das Krachen der einstürzenden Dächer 
und das aus den so verschiedenen Lärmen entstehende eine Getöse, 
das ungewisse Fliehen der einen, die letzte Umarmung, in der 
andere an den Ihren hängen, das Weinen der Kinder und Frauen 
und die unseligerweise bis zu diesem Tag vom Schicksal bewahrten 



SV=

Greise; (69) dann die Plünderung der geweihten und ungeweihten 
Stätten, die Beute, die die Eroberer wegschleppen, deren 
Umhereilen, um sie einzutreiben, die Gefangenen, die jeder Sieger 
in Ketten vor sich hertreibt, die Mutter, die versucht, wenigstens ein 
Kind festzuhalten [⁄]. 

So das ÙDrehbuch des antiken Redelehrers zu einem der ersten 
Großfilme der Filmgeschichte. Der Film macht die Form zu seinem 
Stoff. Die hypotyposis als Grundfigur der Erzählung wird zur 
Vorschrift, zur ÙVorlage des Films, zu einem generischen Verfahren. 

Die neue audiovisuelle Rhetorik steht unter der Prämisse einer 
radikalen Transformation der Rede- und Schreibkünste im Kontext 
der neuen Medien, des am Gedanken mitarbeitenden mecha-
nischen Schreibzeugs (Nietzsche). Der Kanon der Schriftlichkeit der 
Rhetorik um 1900 wird durch die Ùdirekte, aber technisch ver-
mittelte Aufzeichnung, Verbreitung und Wiedergabe durch neu-
artige Apparate – den Phonographen und den Kinematographen, 
im Wortsinn erschüttert. Das alte Duopol von Mündlichkeit und 
Schriftlichkeit, von Rhetorik und Literatur, die sich wechselseitig 
bedingen und künstlerisch voranbringen – Literatur ist Wieder-
gebrauchsrede, ohne schriftlichen Aufsatz sollte man keine Rede 
halten –, war von der Gutenberg-Erfindung bestätigt und befestigt 
worden. Der Ùveste Buchstab sicherte  die Rede auf alle Zeiten der 
Haltbarkeit des Papiers und der Bücher durch schiere Masse und 
Materialität. Auf dem Papier waren die beweglichen Lettern dauer-
haft befestigt, gebunden zu Büchern wurden sie verbreitet, beim 
Lesen wurde die Mündlichkeit im Wortsinn still gestellt, im 
Vorlesen oder Vortragen wieder ereignishaft hergestellt. 

Dieses Duopol von literarischer Sicherung und lesender oder 
spielender Repräsentation wird um 1900 gebrochen in einer neuen 
Medienkonstellation, an deren Spitze die technische Audiovision 
steht. Im Film erhält das Buch, das Lesen und das Theater eine un-
absehbare Konkurrenz: Die technische Speicherung und die 



TM= pÅÜ~åòÉW=aáÉ=bêÑáåÇìåÖ=ÇÉê=iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖ=ÇìêÅÜ=Ç~ë=cÉêåëÉÜÉå=

  

Wiedergabe der bewegten und bewegenden Bilder und Töne, in 
einer neuen technischen Form des Schreibens, Hörens und Sehens 
– des Phono-Graphen und des Kinemato-Graphen. Phonograph 
und Film sind Medien des Übergangs, von der Schrift zu den 
Audiovisionen, mit den Folgen eines nicht plötzlichen, aber als 
plötzlich erfahrenen Medien-Umbruchs. 

Die ÙKinodebatte folglich handelt vom ÙSchriftsteller und vom 
ÙStummfilm, von der Auseinandersetzung der ersten mit der letzten 
und avanciertesten der ÙNeuen Graphien, der Buchstabenschrift mit 
der Bewegtbildschrift. Die Phonographendebatte hatte bereits eine 
literarische Epoche begründet, den sog. Naturalismus und seine 
phonographische Methode – Kunst gleich Natur - X.  

Die Schriftsteller erkennen, dass sie einerseits die notwendige 
Voraussetzung für Film Ùschaffen, zugleich aber, dass sie, 
andererseits, im Apparat verschwinden. Das ging ihnen schon so im 
alten Gesamtkunstwerk, im Theater, und dort vor allem in der 
Oper. Dort wurden sie zu armen, gleichwohl gut alimentierten 
Librettisten. Noch konnten sie sich mit dem Satz ÙDem Mimen flicht 
die Nachwelt keine Kränze trösten. Mit dem Kinemato-
graphenapparat wandert der schreibende Dichter vollends in den 
Innenraum der Produktion, wird zum Zulieferer deklassiert. Die 
Schauspielerin dagegen wird aufgehöht zur entfernten Göttin. Der 
Regisseur wird zum eigentlichen ÙFilmautor. Der Finanzier und 
Organisator lässt sich als ÙProduzent feiern. 

wì=OK=oìåÇÑìåâÇÉÄ~ííÉ=

Die zweite der großen Mediendebatten des 20. Jahrhunderts, die 
Rundfunkdebatte, setzt in den 20er Jahren, mit der Verbreitung des 
Tonrundfunks ein. Sie gibt, in überraschender Weise, den ÙLiteraten 
neue Spielräume. Sie gewinnen die hörbare Sprache zurück. Sie 
schreiben ÙHörspiele und – dies ist entscheidend – sie werden als 
zivilisierende Instanz im ÙÄtherkrieg, im ÙDschungel der vielen 



TN=

Radioamateure angesehen. Im ÙHörspiel sehen sie ihren eigenen, 
kritischen Auftrag für das ÙNeue Medium, indem sie gleichzeitig 
aber auch das Potential des Rückbruchs des Mediums in den reinen 
ÙLautsprecher diagnostizieren. 

wì=PK=cáäãÇÉÄ~ííÉ=

In den 30er Jahren kommen Bild- und Tontechnik im neuen 
Kompositmedium Tonfilm zusammen. Der Kunst(werk)charakter 
des Films jedoch wird weiter in der Reproduktionstechnik des 
bewegten Bildes vermutet. Die filmische Reproduktion löst sich von 
der ÙLiteratur; deren Demontage wird als Montage produktiv 
begriffen. Beleg für die Kunstfähigkeit des Films ist für Walter 
Benjamin die Praxis des avanciert-politischen, sowjetischen 
Revolutionsfilms, der als Revolution des Films und seiner Verfahren 
begriffen wird. Die Abbauproduktion wird zur kunstfähigen 
technischen Reproduktion. 

Als Kunst der Revolution wird der Film als Kunst für die Massen 
in Stellung gebracht. Als ÙKunstwerk im Zeitalter der technischen 
Reproduzierbarkeit wird  er zur eigenständigen Kunstform, die 
neben, ja über den Anspruch einer abgehobenen, mit den 
Mächtigen kollaborierenden Literatur zu stellen ist. Gleichwohl: der 
Film wird nun, vom Verfahren her, im Wortsinn Ùliterarischer als je 
zuvor. Das Verfahren der Verfilmung wird, wie dies die franzö-
sische Filmtheorie der 40er Jahre herausarbeitet, zu einem Ver-
fahren des Schreibens mit der Kamera, das sich grundsätzlich vom 
Verfahren der kulturindustriellen Verwertung von Literatur löst.  

wì=QK=cÉêåëÉÜEëéáÉäFÇÉÄ~ííÉ=

Mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs, mit der Etablierung des 
Fernsehens, kommt es zu einer vierten, für unser Thema zentralen 
Debatte, welche die Elemente der Kinodebatte, die neue 
Machtverteilung der Rundfunkdebatte und den kritischen Anspruch 



TO= pÅÜ~åòÉW=aáÉ=bêÑáåÇìåÖ=ÇÉê=iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖ=ÇìêÅÜ=Ç~ë=cÉêåëÉÜÉå=

  

der Filmdebatte aufnimmt: Wie kann, so lautete die Frage, das neue 
Medium Fernsehen seiner Dienstbarmachung durch die Kultur-
industrie entraten? Theodor W. Adorno legte seinen Prolog zum 
Fernsehen als empirische Analyse der von ihm so genannten 
Kleinen Fernsehspiele – wir sagen heute ÙSerien – an, die ihm nur 
verkommener Ausfluss eines universellen, kulturindustriellen 
Verwertungszusammenhangs sind. Liest man jedoch genauer, so 
erkennt man das Remedium, den Ansatz der ÙKritischen Theorie 
der ÙRettung, den Adorno in allen seinen Werken ausgearbeitet hat. 
Rettung meint, unter der Oberfläche die vergessene Substanz zu 
erkennen. Und diese Substanz ist ÙLiteratur, was man Adorno hin-
reichend, und stets unter Hinweis auf Benjamins These vom Film 
als Kunstwerk vorgeworfen hat.  

Was aber konnte der zentrale kulturelle ÙInhalt eines neuen, 
demokratisch verfassten, unabhängigen Mediums sein? Es bot sich 
an, das Fernsehen im demokratisch legitimierten Raum von Grund 
auf neu aufzubauen, nicht als ÙKulturindustrie, sondern als Agentur 
der Öffentlichkeit. Diese Agentur konnte auf die alten Medien-
aufgaben verweisen: auf seine informative Nützlichkeit, auf seine 
unterhaltende Funktion und auf seine die Dinge vorwärts 
bewegende Funktion, auf das Ùprodesse, Ùdelectare und Ùmovere der 
Rhetorik, auf ÙInformation, ÙUnterhaltung und ÙBildung der Rund-
funkgesetze. Und dieser ÙGrund konnte nur ÙLiteratur sein, die sich 
dem Apparat verweigert hatte. 

Im neuen Rundfunk gewannen die Literaten wieder Leitungs-
macht, nach dem ÙNullpunkt des Ù Deutschen Lautsprechers, als un-
bestechliche Journalisten, aber auch, als Dichter und Schriftsteller, 
mit der Gattung ÙHörspiel, dann mit der GattungÙFernsehspiel. 
Konzipierte man das Fernsehen als ÙFernsehrundfunk und als 
Agentur der Öffentlichkeit, so galten die neuen Rundfunkstrukturen 
und die legitimierende Funktion der ÙLiteratur auch für das neue 
Medium der Audiovision. Jeder Ùim Hause aber wusste auch, dass 



TP=

das neue ÙFernsehspiel produktionstheoretisch Film war. Um aber 
eine Abgrenzung vom Ù Film zu erreichen und das neue 
Fernsehspiel im Rahmen der Medienaufgaben zu legitimieren, bot 
sich das ÙFernsehspiel nach literarischer Vorlage, kurz, die 
Literaturverfilmung als Fernsehgattung an. Die neue Gattung spielt 
mit offenen Karten. Sie benennt die Urheber, sie ist ein Akt der 
Aufklärung des Filmgeheimnisses und seiner kapitalistischen 
Struktur. Der Aufruf der ÙVorlage und ihres kulturellen Kapitals 
dient zugleich der Stabilisierung des ÙNeuen Mediums. Sie gewinnt 
eine das Medium legitimierende Funktion. 

fsK iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖ=~äë=d~ííìåÖ=ÇÉë=cÉêåëÉÜêìåÇÑìåâë=

Die ÙLiteraturverfilmung als gesonderte Gattung im Fernsehen stellt 
das Ùalte Medium im Ùneuen aus, sie nutzt – neo-romantisch – 
dessen Prestige als ÙBildungsmedium, um sich gegen den 
Totalitarismus der Bilder und Töne abzusetzen. Die Differenz 
zwischen Film und Literatur, das im Produktionsprozess abgebaute 
Buch, erscheint als Merkmal und Ausweis der neuen Fernseh-
qualität. Fernsehen sollte nicht bloße Abspielstation für Film sein, 
die Abbauproduktion und damit die gesellschaftliche Entfremdung 
ratifizierend, sondern eigene Produktion zeigen. Eigenproduktion 
steht gegen Fremdproduktion, Verfremdung gegen Entfremdung. 
Das Hörspiel mutiert zum Fernsehspiel. 

Literaturverfilmung im Fernsehen meint also nichts anderes als 
den Versuch einer Wiedergutmachung – ich nutze wiederum 
bewusst diesen Begriff – dessen, was der Film der Literatur seit der 
Erfindung des Kinematographen mit seiner industriellen Abbau-
produktion angetan hatte. War schon die frühe Frage nach dem 
Autorenfilm um 1910 eine Frage des Niveaus der Filmproduktion, 
so wird sie nun um die Frage der Vergewaltigung der Literatur 
durch die Bilder und deren immanentem Totalitarismus auf eine 



TQ= pÅÜ~åòÉW=aáÉ=bêÑáåÇìåÖ=ÇÉê=iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖ=ÇìêÅÜ=Ç~ë=cÉêåëÉÜÉå=

  

neue Ebene des Diskurses gebracht. Texte sind, mit Lenz, 
demokratischer als Bilder und Töne. Will sich das Fernsehen vor 
dem universellen Ideologieverdacht retten, so muss es die aufge-
klärt-literarische Herkunft seiner Bilder und Töne ausweisen. Mehr 
noch, will es nicht bloß Ùunterhalten, sondern auch informieren und 
bilden, so ist die Herkunft der Bilder nicht beliebig. Sie ist anzu-
knüpfen an den Kanon der literarischen, aufklärenden Welt des 
Buchs. 

Die Programmatik der Literaturverfilmung ist also keineswegs 
ein beliebiger Einfall der ÙMacher des Programms, welche (wie der 
Film) nur die Sicherheit im Buch suchen – als Motiv für die 
Konjunktur der Literaturverfilmung im Zeitalter der Wiedergut-
machung nicht auszuschließen – oder bloße Camouflage, sondern 
der unüberhörbare bzw. unübersehbare Anspruch, in und mit dem 
Fernsehen etwas ÙAnderes zu machen als das Massenmedium Film, 
auch ein Ùanderes Fernsehen. Unterstützt wird diese Tendenz durch 
die Intendanten, die sich als gebildete Literaten, ja als ÙDichter (wie 
Friedrich Bischoff und andere) verstanden und in ihrer Arbeit 
legitimierten. 

Das ÙGroße Fernsehspiel bedient sich, unabsehbar voller Stolz, 
legitimiert durch die gesetzlich gesicherten ÙAufgaben des 
Rundfunks der literarischen Geschichten. Da vorderhand die von 
Adorno so heftig kritisierten ÙKleinen Fernsehspiele, die ÙSoap 
Operas wegen des noch ausdrücklich ausgeschlossenen Werbe-
fernsehens ohnehin für das Programm nicht in Frage kamen, und 
trotzdem unterhaltende Inhalte, als Filme und als Show-Sendungen 
ein Angebot an ÙBildung nötig machten, wurde Literaturverfilmung 
der Königsweg des neuen Fernsehens. 
Die von uns untersuchten Argumente für Fernsehqualität (im Band 
Medienwertung3 gehen mit einer überraschenden Selbstver-
                                                           
P
== sÖäK= áå= ÇáÉëÉã= _~åÇ= ÇÉå= _Éáíê~Ö= îçå= ^åÇêÉ~= pÅÜÉäçëâÉW= aáÉ= _ÉïÉêíìåÖ= îçå=

iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖÉåK=pK=QRQJQURK 



TR=

ständlichkeit von der Notwendigkeit der Fernsehsendung mit litera-
rischer Vorlage aus. Die Prominenz des Diskurses um die Litera-
turverfilmung in den 50er und noch bis in die 80er Jahre ist weniger 
von der Einsicht geprägt, dass jeder Film eine literarische Vorlage 
hat, eine ÙGeschichte filmisch erzählen muss, sondern durch den 
Mehrwert, den die Nennung der Vorlage für das Publikum erzeugt 
(bzw. programmatisch erzeugen soll). Die wissenschaftliche Einsicht 
in die Produktionsverhältnisse des Films im Fernsehen (der nie 
etwas anderes sein konnte und wollte als gut gemachter ÙFilm) wird 
überlagert durch die Ambivalenzen des Begriffs der ÙVerfilmung – 
der Abbauproduktion einerseits, des Mehrwerts an Bildung ander-
seits. 

Ende der 60er und in den 70er Jahren kam es zu einer 
scheinbaren Gegenbewegung. Das Fernsehen setzte nicht mehr nur 
auf die Literaturverfilmung, also auf den Kanon der Literatur und 
dessen filmischer Adaption, sondern auf die Einsicht, dass Filmen 
selber eine neue Form des Schreibens sei. Was als ÙNouvelle 
Vague, als ÙNew British Cinema, als ÙNeuer Deutscher Film, als 
Gegenprogramm zum industriell gefertigten Hollywood-Kino, ÙOpas 
Kino begann, wurde, als programmatisches ÙSchreiben mit der 
Kamera zum Konzept eines ÙAnderen Fernsehens, das neue 
Geschichten mit der Kamera erzählt und diese nicht mehr den 
literarischen Kanon quasi entlehnt. 

Im eingangs zitierten Sammelband von 1976 erscheinen die 
Überblendungen zwischen beiden Konzepten: Große Literaturver-
filmung ist, wie der Kronzeuge Rainer Werner Fassbinder gezeigt 
hat, zugleich paradigmatisches Schreiben mit der Kamera. Das 
Konzept der Literaturverfilmung kommt im neuen Autorenfilm zu 
sich selber. Dass das Fernsehen hierfür nur eine Nische im ÙKleinen 
Fernsehspiel eröffnet, und ansonsten, im Großen, den Filmeinkauf 
begründet mit den Zuschauerwünschen betreibt, ist eine in Fernseh-
kreisen, in denen die ehemaligen Produzenten zu Distributoren 



TS= pÅÜ~åòÉW=aáÉ=bêÑáåÇìåÖ=ÇÉê=iáíÉê~íìêîÉêÑáäãìåÖ=ÇìêÅÜ=Ç~ë=cÉêåëÉÜÉå=

  

mutierten, nicht gern gehörte Wahrheit. Sie kann aber als Vorspiel 
für jenen Kompromiss gewertet werden, der den Namen ÙDuales 
System trägt, und der letztlich doch die Annäherung der Systeme in 
einem ÙZuschauerfernsehen unterhaltenden Zuschnitts brachte. 

Die Erfindung der Literaturverfilmung durch das Fernsehen 
nimmt die zentralen Argumente der ÙKinodebatte, der Rundfunk-
debatte, der ÙFilmdebatte und der Ù Kunstwerkdebatte auf und kon-
solidiert sie im Rahmen des ÙBildungsauftrags des Öffentlich-Recht-
lichen Rundfunks. Literaturverfilmungen sind stabilisierende und 
legitimierende ÙProgramme. Sie werden als Gattungen institutio-
nalisiert. 
 

sK cçäÖÉÇÉÄ~ííÉå=

Zum Abschluss gebe ich nur einige Stichworte zur Geschichte der 
Gattung in den 80er und 90er Jahren, bis in die jüngste 
Vergangenheit eines ÙZweiten Medienumbruchs. 

In der ÙKanal- oder Deregulierungsdebatte der 80er Jahre wird 
aus dem informierenden, unterhaltenden und bildenden Abendpro-
gramm ein Spartenprogramm. In der ÙDigitalisierungsdebatte der 
90er Jahre bis heute wird die Literaturverfilmung zum multimedi-
alen Angebot auf der ÙDigitalen Plattform. 

Auch in den multimedialen Debatten nach dem ÙEnde des Fern-
sehens hat die Frage nach der Literaturverfilmung nichts an theo-
retischer, systematischer und medienhistorischer Brisanz verloren. 
Sie hat maßgeblich zur Konstruktion einer inhaltlich gefüllten 
Medienforschung als Mediengeschichte beigetragen. 
Die Konjunktur der Arbeiten über Literaturverfilmungen könnte 
dabei als Nachhutgefecht in der Geschichte ihrer Erfindung durch 
das Fernsehen gesehen werden. Der kritische Impetus scheint ver-
loren, das kulturwissenschaftliche Paradigma der Populärkultur löst 



TT=

das Paradigma der kritischen Fernsehtheorie ab und ebnet die 
Differenz zwischen Geschichte und Geschichten ein. 

Die Ideologiegeschichte der Fernsehgeschichte selber, mit ihren 
Polen der Verfilmung als Abbauproduktion einerseits und als er-
wünschtes Bildungsfernsehen andererseits, wäre aber danach noch 
zu schreiben. 

iáíÉê~íìêîÉêòÉáÅÜåáë=

Bolik, Sybille & Helmut Schanze (Hg.). 2001. Medienwertung. 
München: Fink. 

Greve, Ludwig, Margot Pehle, Heidi Westhoff. 1976. Hätte ich das 
Kino! Die Schriftsteller und der Stummfilm. Ausstellung und 
Katalog: Marbach. 

Kaes, Anton (Hg.). 1984. Kino-Debatte. Texte zum Verhältnis von 
Literatur und Film 1909 - 1929. Tübingen: Niemeyer. 

Knilli, Friedrich, Knut Hickethier & Wolf Dieter  Lützen (Hg.). 
1976. Literatur in den Massenmedien. Demontage von Dichtung? 
München: Hanser. 

Schanze, Helmut & Bernhard Zimmermann (Hg.). 1994. Das 
Fernsehen und die Künste. [= Geschichte des Fernsehens in der 
Bundesrepublik Deutschland, hrsg. v. H. Kreuzer und Chr. 
Thomsen 2]. München: Fink.  

Schanze, Helmut (Hg.). 1996. Fernsehgeschichte der Literatur. Vor-
aussetzungen – Fallstudien – Kanon. München: Fink. 

Roloff, Volker, Helmut Schanze & Dietrich Scheunemann (Hg.). 
1998. Europäische Kinokunst im Zeitalter des Fernsehens. 
München.: Fink 





 

 

wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=
^Ç~éíáÉêíÉ=aaoJiáíÉê~íìê=áã=cÉêåëÉÜÉå=îçê=ìåÇ=
å~ÅÜ=NVUV=

Thomas Beutelschmidt/Henning Wrage 



UM= _ÉìíÉäëÅÜãáÇíLtê~ÖÉW=wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=

 

 

Dieser Text entwickelt zwei Themen: die Literaturverfilmungen im 
Fernsehen der DDR im ersten Teil, die Verfilmungen von DDR-
Literatur nach dem Ende der DDR im zweiten. Beide Teile disku-
tieren produktionsrelevante (politische, kulturelle und rezeptions-
spezifische) Kontexte. Der erste thematisiert zudem Aspekte, die 
einen histori sch abgeschlossenen Forschungsgegenstand voraus-
setzen (Gesamtgröße des Korpus, Aussagen über die Kanonisierung 
usw.). Der zweite Teil beschreibt für den – in die Gegenwart of-
fenen – neueren Zeitraum im Wesentlichen zwei Thesen: Erstens, 
dass das bundesdeutsche Fernsehen eher als Medium der damals 
missliebigen Autoren gelten muss, denn als Medium der DDR-Lite-
ratur selbst; zweitens, dass, bei genauerer Betrachtung, der Versuch 
die DDR hauptsendezeittauglich zu machen, zu Produktionen führt, 
die die DDR systematisch delegitimieren – und zwar mit dramatur-
gischen Mitteln, die denen des DDR-Fernsehens durchaus ähnlich 
sind. 

iáíÉê~íìê=áã=cÉêåëÉÜÉå=ÇÉê=aao=

Die Programmgeschichte des DDR-Fernsehens war mit dem Schlüs-
selmedium Literatur untrennbar verbunden (vgl. ausführlich 
Beutelschmidt & Wrage 2004). Von Beginn an wurde auf existente 
Textvorlagen zurückgegriffen, deren Adaptionen nicht nur aus Sicht 
der Beteiligten ızu einem international anerkannten Gütemerkmal 
des Senders„ (Selbmann 1998: 40) werden sollten. In der Aufbau- 
und Etablierungsphase des DDR-Fernsehens, die bis zum Ende der 
1950er Jahre reicht, stützte sich die Fernsehdramatik sogar fast aus-
schließlich auf literarische Vorlagen. Das hatte vor allem zwei 
Gründe: Einerseits fehlte es anfangs vielfach an geeigneten und 
willigen Kräften, die für die spezifischen Bedingungen des damals 
live gesendeten Fernsehspiels adäquate Originalszenarien hätten 



UN=

 

beisteuern können. Andererseits leistete der Rückgriff auf die 
Literatur als etabliertes hochkulturelles Medium und ihre Autoren 
hier wie in der Bundesrepublik und den meisten europäischen 
Industrieländern einen wesentlichen Beitrag für die Etablierung und 
Kultivierung des Fernsehens.  

Die Möglichkeit, auf einen bereits in publizierter Form 
vorliegenden Erzählstoff zurückgreifen zu können, bot für die 
Dramaturgen und Redakteure im DDR-Fernsehen einen weiteren 
großen Vorteil. Dadurch war bereits die Verträglichkeit des Stoffes 
mit den Anforderungen der geltenden Kulturpolitik in der Regel 
geklärt. Denn ein gedruckt vorliegender Text hatte das obliga-
torische Druckgenehmigungsverfahren durchlaufen; er war mithin 
abgeschliffen, d. h. kulturpolitisch kompatibel. Zudem konnten die 
Entscheidungsträger im Partei- und Staatsapparat selbst auf ihnen 
genehme Buchtitel verweisen oder deren Umsetzung sogar ein-
fordern.  

Schon der Start des öffentlichen Versuchsprogramms am 
21.12.1952 verwies mit Goethe auf das literarische ıErbe„. Seitdem 
bestimmten zunächst Einakter mit kammerspielartigem Gestus und 
in Form illustrierter Rezitationen und Spielszenen die kulturelle 
Facette des Programms. Ebenso von Beginn an vorhanden waren 
Buchbesprechungen und Lesungen. Mit der Erweiterung der tech-
nischen Basis folgten bald anspruchsvollere Umsetzungen von 
dramatischen und epischen Vorlagen – gestaltet als Eigeninszenie-
rungen, Studiogastspiele oder Theaterübertragungen aus renom-
mierten DDR-Häusern. Seit Beginn der 1960er Jahre konnten dank 
der Kooperation mit der DEFA auch aufwändigere Literaturver-
filmungen an Originalschauplätzen und mit historischer Ausstattung 
realisiert werden. So ließ sich mit Hilfe des kinematographischen 
Repertoires die Angebotspalette nicht qualitativ, sondern im Hin-
blick auf filmischere Erzählweisen mit mehr visueller Opulenz und 



UO= _ÉìíÉäëÅÜãáÇíLtê~ÖÉW=wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=

 

 

atmosphärischer Dichte auch qualitativ erweitern. Diese – vielfach 
mehrteiligen – Fernsehfilme mit hohem Production Value und 
Prestigefaktor beförderten die Reputation des Mediums. Sie 
erwiesen sich zudem für den Export über die Systemgrenzen 
hinweg als sehr nutzbringend. Auch die bundesdeutschen Anstalten 
griffen gerne auf die mit großem handwerklichen Aufwand umge-
setzten Literaturverfilmungen zurück. Die Übernahmen begannen 
schon 1968 (und damit vor der politischen Entspannung durch die 
späteren Ostverträge) mit dem Fernsehepos Wolf unter Wölfen 
nach Hans Fallada (Regie: Hans-Joachim Kasprzik 1965), dessen 
Herkunft das ZDF damals jedoch bezeichnenderweise noch ver-
schwiegen hatte. Ihm folgte im gleichen Jahr auf Initiative des 
damaligen SWF-Programmdirektors Günter Gaus die scharf disku-
tierte Ausstrahlung von Irrlicht und Feuer nach dem Ruhrgebiets-
roman von Max von der Grün in der ARD (Regie: Heinz Thiel, 
Horst E. Brandt 1966). 

Auf diese Weise konnte das Ostfernsehen allmählich seine 
frühere Abhängigkeit von Studio und Bühne – will heißen: seine 
Fixierung auf das intime, handlungsarme und dialoglastige Fernseh-
spiel – abbauen und seinen Kunstanspruch bekräftigen. Selbst wenn 
bei den Adaptionen von DDR-eigener Gegenwartsliteratur im 
Einzelfall die hier verhandelten gesellschaftlichen Freund- und 
Feindbilder weiterhin zu pathetisch aufscheinen und plakative Bot-
schaften manch wirklichkeitsnahe Alltagsgeschichte überlagern, 
trugen die Auftragsproduktionen doch zu einem sichtbaren Quali-
tätsschub des Gesamtprogramms bei. Dem Film stand nun ein 
gleichwertiger Partner gegenüber, der zum Leidwesen des Kinos 
immer breitere Zielgruppen binden konnte.  

Die Adaption der Romane, Erzählungen und Bühnenstücke galt 
offiziell als ıPflege des historischen Kulturerbes„. Ihre Wirkabsicht 
bestand laut Parteijargon darin, die ıSchätze der Literatur aller 



UP=

 

Völker mittels der neuen Massenkunst Fernsehen allen Werktätigen 
vermitteln„ (Anonymus [Fernsehzentrum Berlin] 1955: 30) und ızur 
gebildeten Nation„ führen zu können – getreu dem Motto: ıDie 
Höhen der Kultur erstürmen heißt, von ihr Besitz ergreifen„ (so der 
damalige Leiter der HA Dramatische Kunst, hier zitiert nach Heil 
1967: 124).  

Der häufige Rekurs auf das literarische Erbe verfolgte jedoch 
keineswegs nur künstlerische Ambitionen oder hehre Aufklärungs-
ziele. Die kulturelle Tradition wurde stets auch politisch instrumen-
talisiert und diente der historischen Selbstlegitimation: Unter 
Berufung auf die – wie es hieß – humanistischen, fortschrittlichen 
und friedliebenden Kräfte von der Reformation über die Auf-
klärung bis zum bürgerlichen Realismus wollte sich die DDR nach 
innen als eigenständiger Staat deutscher Nation beweisen, der als 
ıSieger der Geschichte„ auf der richtigen Seite neben der 
Sowjetunion steht. Nach außen, in Richtung der Referenz- und 
Konkurrenzgesellschaft Bundesrepublik, sollte zugleich Überzeug-
ungsarbeit geleistet werden: kommuniziert wurden die moralisch-
ethischen Werte eines neuen geläuterten Deutschlands, das angeb-
lich die richtigen Lehren aus der kapitalistischen und faschistischen 
Geschichte gezogen hatte. Als ıeine staatliche politische Institution„ 
durfte sich das folgerichtig nur bedingt an ideellen Bildungs- und 
Belehrungswerten oder an gehobener Unterhaltung ausrichten:  

Mit den neuen propagandistischen und agitatorischen Möglichkeiten 
[⁄] hat [das Programm] die Werktätigen von der Richtigkeit der 
Politik von Partei und Regierung zu überzeugen und sie für die Lö-
sung der Aufgaben auf dem Gebiete des neuen Kurses zu be-
geistern und zu mobilisieren. (Nehmzow/ Fernsehzentrum 1954: 1).  

Deshalb konnte sich die Auswahl der Autoren nicht nur am 
europäischen und deutschen Literaturkanon von Hans Fallada bis 



UQ= _ÉìíÉäëÅÜãáÇíLtê~ÖÉW=wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=

 

 

Arnold Zweig oder Lion Feuchtwanger orientieren. Um die 
politisch-operativen Aufgaben bei der Durchsetzung des 
sozialistischen Gesellschaftsmodells erfüllen zu können, erwiesen 
sich auch die sogenannten ısozialistischen Klassiker„ nur bedingt 
hilfreich – was die antifaschistische Exilliteratur oder den vorbild-
lichen Bund proletarisch-revolutionärer Schriftsteller um Hans 
Marchwitza, Willi Bredel, Karl Grünberg oder Eduard Claudius mit 
einschloss. International anerkannten Größen wie Bertolt Brecht 
(mit 24 Inszenierungen), Friedrich Wolf (mit 14) oder Anna Seghers 
(mit 10) waren zwar ganze Werkreihen gewidmet. Aber auch ihnen 
wurde mit Skepsis begegnet, wenn sie vor 1945 mit dem Westen in 
Verbindung gebracht werden konnten oder sich später den 
obligatorischen Unterwerfungsgesten verweigerten: So etwa Brecht, 
der sich von Seiten der Partei bereits 1951 mit Das Verhör des 
Lukullus heftigen Kampagnen wegen angeblich formalistischer, 
kosmopolitischer und pazifistischer Tendenzen ausgesetzt sah. 

Die Suche galt also einer eigenen Ankunfts- und Aufbauliteratur 
als ÙPropaganda nach Plan. Sie setzte sich neben dem traditionellen 
ıErbe„ jedoch erst allmählich in Folge der forcierten staats-
sozialistischen Entwicklung nach dem IV. SED-Parteitag und damit 
zum Ende des Versuchsprogramms Mitte der 1950er Jahre durch. 
Die repräsentative DDR-Literatur reichte von der ÙFlakhelfer-
Generation bis zu den ganz in der DDR sozialisierten Autoren (zur 
Typologie der Generationen in der DDR siehe Ahbe & Gries 2006). 
Sie wurde mit Mitteln des ısozialistischen Realismus‰ program-
matisch umgesetzt – jene ıstaatlich sanktionierte ÙVormoderne‰ 
(unter Berufung auf Wolfgang Emmerich Seibert 1997: 52), die 
wenig formale wie inhaltliche Gestaltungsspielräume bot und 
stattdessen auf die parteiliche Darstellung des ıneuen Helden„ 
verpflichtete und die Identitätsstiftung in das Zentrum rückte. 
Gleichzeitig bildeten sich inhaltliche Schwerpunkte und Diskurs-



UR=

 

felder heraus, die als moralisch gesättigte ıGeneralthemen„ das 
fernsehdramatische Angebot fortan bestimmten. Sie sollten mit 
ihrem didaktischen Anspruch zu einer ideologischen Selbstver-
sicherung der Gesellschaft ebenso beitragen wie zur systemstabi-
lisierenden Bewusstseinsbildung aller Zuschauerkreise. 

Das betraf vor allem 
- die spezifische Arbeits- und Lebenswelt der ısozialistischen 

Menschengemeinschaft„,  
- die Kollektivierung der Landwirtschaft,  
- die Vergesellschaftung des Industriesektors,  
- die Identifikation mit der ıHeimat DDR„,  
- die Auseinandersetzung mit der imperialistisch interpretierten 

BRD als eine Frage von Krieg und Frieden,  
- der als Gründungsmythos wirksame und überstrapazierte 

Antifaschismus und letztlich 
- die gesuchte Ostintegration, verbunden mit der unantastbaren 

ıFreundschaft zur Sowjetunion„ und der ısozialistischen 
Völkergemeinschaft„ als Ausdruck des ıproletarischen 
Internationalismus„. 

Blieben die oft wenig differenzierten Gegenwartsstücke und 
Geschichtsbilder auf die DDR-Verbreitung beschränkt, so fanden 
Verfilmungen für Kinder und Jugendliche auch über die Grenzen 
hinweg ein Publikum, in denen unterschiedliche Werdegänge der 
jüngeren Generation immer wieder recht einfühlsam vorgeführt 
werden: sogenannte ısich entwickelnde Persönlichkeiten„, die sich 
in einem sozialistischen Umfeld zwischen Selbstfindung und 
Rollenerwartung bewähren müssen. Diese Sozialisationskonflikte 
erzählen auf kulturgeschichtlicher Ebene etwas von dem gesell-
schaftlichen Wertesystem in der DDR und lassen immer wieder 



US= _ÉìíÉäëÅÜãáÇíLtê~ÖÉW=wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=

 

 

einen Widerspruch zwischen Alltag und Ordnungsdiskurs spürbar 
werden. 

Die Palette der adaptierten Autoren reicht von Dramatikern aus 
der zweiten Reihe wie Hans Lucke und den vielgespielten Helmut 
Baierl, Claus Hammel, Rainer Kerndl und Rudi Strahl über Partei-
gänger wie Otto Gotsche, Günter Görlich, Hedda Zinner oder 
Harald Hauser bis zu populären Erfolgsschreibern wie Erik 
Neutsch, Joachim Wohlgemuth, Kurt David, Herbert Nachbar und 
Eberhard Panitz oder Krimiautoren wie Harry Thürk und Wolfgang 
Schreyer. 

Prominente Namen, die für eine literarisch ambitionierte 
Handschrift und universelle Themen stehen, findet man im 
Fernsehen kaum. Zwar haben sich beispielsweise Günter Kunert, 
Peter Hacks oder Heiner Müller zu Beginn ihrer Karriere aufgrund 
finanzieller Anreize und einiger Experimentierfreude kurzzeitig auf 
das neue Medium eingelassen. Ihre und andere Veröffentlichungen 
waren allerdings später trotz hohem Bekanntheitsgrad immer dann 
unerwünscht, wenn sie bürgerliche Rechte und Freiheit in der 
Kunst einforderten oder gar über die Willkür der Einheitspartei 
nachdachten. Viele Intellektuelle wie Christa Wolf waren darüber 
hinaus von sich aus lange nicht bereit, einer Verwertung ihrer Texte 
im Fernsehen zuzustimmen. Spät erst erlebte im Dezember 1989 
auch Volker Braun mit dem Theaterstück Großer Frieden seine 
Bildschirmpremiere, nachdem sich die Fernsehdramatik schon 
einmal Mitte der 1970er Jahre erfolglos um eine Zusammenarbeit 
bemüht hatte. Deshalb stoßen wir bis zur Wendezeit – abgesehen 
vom privilegierten Akademie-Mitglied Stephan Hermlin – nur 
vereinzelt auf ausgewiesene Autoren wie Stephan Heym, Erwin 
Strittmatter, Günther de Bruyn, Fritz Rudolf Fries, Christoph Hein, 
Jurek Becker oder Brigitte Reimann und Irmtraud Morgner. 



UT=

 

Nach Recherchen unseres Forschungsprojektes ıProgrammge-
schichte des DDR-Fernsehens„  griff der ostdeutsche Sender in 
seinen knapp 40 Jahren insgesamt auf über 550 Texte aller 
Gattungen und damit auf fast 300 Autoren zurück, die der DDR 
zuzuordnen sind. Das entspricht rund einem Drittel aller 1.600 
Vorlagen und 891 Autoren aus 45 Nationen (Beutelschmidt 2007). 

In den 1960er und 70er Jahren lässt sich partiell noch das 
Engagement erkennen, eine breite Buchlandschaft abzubilden. Die 
letzte Dekade hingegen war eher von Pragmatismus und ökono-
mischem Kalkül, von ideologischer Verunsicherung und Stagnation 
bestimmt. Das sozialistische Modell ließ sich nach den Worten von 
Heiner Müller längst nicht mehr als Hoffnung auf das Andere 
erfahren, sondern als deformierte Realität:  

Nicht das Drama des zweiten Weltkriegs, sondern die Farce der 
Stellvertreterkriege [...]. Nicht die wirklichen Klassenkämpfe, 
sondern ihr Pathos [...]. Nicht die große Literatur des Sozialismus, 
sondern die Grimasse seiner Kulturpolitik: den verzweifelten 
Rückgriff unqualifizierter Funktionäre auf das 19. Jahrhundert [...]. 
Die Wunde der offenen Grenze. Das Weiterbluten unter dem 
Notverband. Prag nicht als Trauma, sondern als das Ende des 
Traumas. [...] Den Utopismus der Opposition. (Müller [1977] 1990: 
297f) 

Im Kontext der ıkünstlich stillgestellten Gesellschaft„ (Emmerich 
1996: 304) dienten die Literaturverfilmungen kaum noch der 
Selbstverständigung über den gesellschaftlichen Ist-Zustand, der sich 
nun immer öfter unabhängig vom parteipolitischen Diskurs 
entwickelte. Ihnen war der produktive Veränderungswille früherer 
Tage abhanden gekommen, der einstige revolutionäre Elan war zu 
einem romantischen Leitbild verkommen. Insgesamt lässt das Genre 
gegen Ende eine Art Entpolitisierung erkennen, während es in den 



UU= _ÉìíÉäëÅÜãáÇíLtê~ÖÉW=wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=

 

 

Jahren zuvor eher von einer Überpolitisierung gekennzeichnet war. 
Die gedankliche wie künstlerische Interessenverlagerung auf 
geschichtliche Sujets lässt sich als defensive Ausweichstrategie 
interpretieren – eine ıArt Flucht aus der Gegenwart„ (Selbmann 
1998: 253), mit der aktuelle Bezüge im – so Hans Bentzien – 
ıhistorischen Gewand„ verhandelt wurden. Die bereits emanzipierte 
DDR-Literatur bildete das Fernsehen somit kaum mehr ab. Diese 
hatte nicht nur Tabus wie Misswirtschaft, Militarisierung und 
Umweltzerstörung aufgegriffen; sie hatte sich auch den existentiellen 
Grundsatzfragen nach Selbstbestimmung, Gleichberechtigung oder 
Toleranz zugewandt und in der Entfremdung, der Vereinsamung 
oder im persönlichen Scheitern die Grenzen der bürokratisch 
durchrationalisierten und ergebnisorientierten Gesellschaft aufge-
zeigt. 

Nur vereinzelt – und meist erst nach harten Auseinanderset-
zungen – können noch kritische, auf Partizipation angelegte Gegen-
wartsstoffe durchgesetzt werden: So u. a. im Neubaumilieu die 
Reihe Einzug ins Paradies nach Hans Weber (Regie: Achim und 
Wolfgang Hübner 1982/87) oder der umstrittene Schulstoff Zwei 
leere Stühle nach Erik Neutsch (Regie: Georg Schiemann 1982/87). 
Neben mehr oder weniger routinierten Fernsehfilmen mit dem 
Fokus auf verschiedene Lebensmodelle, die Erziehung und den 
Generationswandel hatten Literaturverfilmungen jetzt vor allem mit 
Schriftstellern ersten Ranges und beliebten Schauspielern für ein 
besonderes Renommee und eine zufriedenstellende Zuschauer-
resonanz zu sorgen: eine letzte Bastion tradierter Hochkultur im 
trivialen Programmumfeld. Das zeigt sich letztmalig in der großen, 
für DDR II ab Mai 1989 geplanten Wiederholungsreihe Verfilmte 
Literatur, die sich zwar auf bekannte DDR-Autoren stützt, aber 
gleichzeitig bewährte Inszenierungen von Fontane, Storm, Heinrich 
Mann, Fallada, Arnold Zweig und Feuchtwanger berücksichtigt. 



UV=

 

Die Erstausstrahlungen dieser sorgfältig durchkomponierten und 
großzügig ausgestatteten Produktionen erfolgten bevorzugt zu 
besonderen Anlässen wie Gedenk- und Feiertagen oder im 
Jahresendprogramm. Die Nobilitierung der Klassiker erwies sich 
somit auch für die DDR als stark konsensfähig und zeitstabil, so 
dass unabhängig von kulturpolitischen Paradigmenwechseln gerne 
auf sie zurückgegriffen wurde. So konnten viele der literatur-
basierten ıProgrammhöhepunkte„ trotz gelegentlich artifizieller Atti-
tüde mit stilsicherer Ausstattung und inszenatorischen Stärken 
durchaus überzeugen: Zu nennen wäre hier etwa die Synthese 
theatraler und filmischer Inszenierung in der innovativen Adaption 
von Goethes Stella (Regie: Thomas Langhoff 1982), die in ihrer 
Entschleunigung und durch das konzentrierte Schauspiel besticht; 
oder die visuell vielschichtige Interpretation von Schillers Fragment 
Der Geisterseher (Regie: Rainer Bär 1988), die in eine verwirrende 
Spiegelwelt entführt. Und in Bezug auf die DDR-Literatur gelingt 
mit dem einprägsamen Porträt eines jungen Heimkehrers in Der 
Mann und sein Name nach Anna Seghers (Regie: Vera Loebner 
1983) zudem ein überzeugendes Stimmungsbild der unmittelbaren 
Nachkriegszeit mit allen ihren Verwerfungen. 

Erst die gesellschaftliche Reformbewegung Ende 1989 bewirkte 
eine Neuorientierung im Medium. Gesendet wurden nicht nur in 
rascher Folge erhalten gebliebene ıKellerfilme„, die früher wegen 
ihrer Thematik oder Vorwürfen gegen beteiligte Personen von 
Restriktionen und Aufführungsverboten betroffen waren wie das 
gesellschaftskritische Ehedrama Geschlossene Gesellschaft (Regie: 
Frank Beyer 1979). Auch die bestehenden Produktionspläne 
erfuhren schnell eine Revision, weil man sich von parteinahen 
Altlasten trennen wollte oder einige der schon früher in Auftrag 
gegebene Szenarien überholt schienen. Offen war man nun auch 
für die lange verhinderten Kommentare auf die Endzeit des DDR-



VM= _ÉìíÉäëÅÜãáÇíLtê~ÖÉW=wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=

 

 

Sozialismus wie in dem programmatischen Drama Die Übergangs-
gesellschaft von Volker Braun oder der anspruchsvolle Abgesang 
auf die alte Utopie in Ritter der Tafelrunde von Christoph Hein. 

Aufgegriffen und zum Abschluss gebracht wurden ferner 
Projekte, um die seit langem gekämpft worden war. Beispielsweise 
hatte sich Frank Beyer schon 1975 nach seinem international 
erfolgreichen Film Jakob der Lügner für die von Alfred Wellm 1968 
geschilderte Lehrerfigur in Pause für Wanzka interessiert. Jetzt erst 
konnte die umstrittene Vorlage – allerdings mit anderer Besetzung – 
vom Fernsehen adäquat verfilmt werden. Vor derlei Zensur und 
Willkür nicht verschont geblieben war mit Helmut Sakowski selbst 
einer der loyalen Parteigänger: Sein Roman Wie ein Vogel im 
Schwarm über die sozialen Hierarchien und Standesdünkel in einer 
Provinzstadt musste sieben Jahre auf seine Verfilmung warten, weil 
unerwünschte Parallelen mit dem Ort Neubrandenburg nicht 
zufällig erschienen. 

Mit dieser Art Wiedergutmachung leistete die Fernsehdramatik 
nicht nur einen Beitrag zur Aufarbeitung der eigenen 
Programmgeschichte. Sie grenzte sich damit unmittelbar nach der 
politischen Öffnung von alten Prinzipien der zentralistischen 
Medienlenkung ab und versuchte, wieder Vertrauen und Glaub-
würdigkeit zu erlangen. In der erweiterten Medienlandschaft galt es 
dann nach der Vereinigung, sich als eigenständiger und unver-
wechselbarer Anbieter zu profilieren – und zwar sowohl in direkter 
Konkurrenz zu den privaten Sendern einerseits als auch mit der 
selbst auferlegten Verpflichtung auf den öffentlich-rechtlichen 
Kulturauftrag andererseits. 

Insgesamt zeigen die letzten Literaturpräferenzen, dass 
ungeachtet von Gegenwartsbezügen der Blick zunächst eher zurück 
als nach vorne gerichtet war. Die unerwarteten, aber zwangsläufigen 
Veränderungen wurden also im Programm der Fernsehdramatik 



VN=

 

eher retrospektiv aufgegriffen und verarbeitet. Zu groß schien die 
Verunsicherung über die gesellschaftliche und persönliche Zukunft 
nach dem offensichtlichen Scheitern des von nicht wenigen anfangs 
favorisierten ıDritten Weges„ einer selbständigen DDR zwischen 
Staatssozialismus und kapitalistischer Marktwirtschaft. 

cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=ÇÉê=aaoJiáíÉê~íìê=å~ÅÜ=NVVM=

Das Thema ıFernsehen als Medium der DDR-Literatur nach 1990„ 
gliedert sich offenbar in zwei Abschnitte. Zuerst ist über die 
Überläufer und das Recycling von DDR-eigenen Produktionen nach 
1990 zu sprechen, zweitens über die – vielleicht noch interessantere 
– Frage nach dem Fernsehen als Medium der DDR-Literatur in den 
20 Jahren seit der Wiedervereinigung: über Zielgruppen, 
Entstehens- und Glückensbedingungen für die Verfilmungen von 
DDR-Literatur, die im bundesdeutschen Fernsehsystem entstanden 
sind. Bei dieser zweiten Fragestellung stößt man bald auf das 
Problem, dass in einer engen Definition solche Verfilmungen 
schlicht nicht existieren. Eine solche enge Definition könnte etwa 
lauten: Adaptionen von fiktionalen Vorlagen von DDR-Autoren in 
der Zeit zwischen 1949 und der Wende. Aber gibt es nicht 
Abgehauen (Regie: Frank Beyer 1998), die Jahrestage (Regie: 
Margarethe von Trotta 2000), die Frau des Architekten (Regie: 
Diethard Klante 2003), oder Hunger auf Leben (Regie: Markus 
Imboden 2004)?  

Unter die engere Definition fallen diese Produktionen allesamt 
nicht: Loests Nikolaikirche und Heyms Architekten werden erst 
nach der Wende veröffentlicht, ebenso wie der letzte Band von 
Strittmatters Laden (der einzige, in dem die DDR eine Rolle spielt), 
Johnsons Jahrestage entsteht lange nach dessen Ausreise aus dem 
östlichen Deutschland und kann nur bedingt als DDR-Literatur 



VO= _ÉìíÉäëÅÜãáÇíLtê~ÖÉW=wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=

 

 

gelten, die Adaptionen der Tagebücher Brigitte Reimanns und 
Manfred Krugs schließlich können ebenfalls nicht als Literaturver-
filmungen im engeren Sinn gewertet werden, da es keine litera-
rischen Fiktionen sind. All das ist wohl kein Zufall, und eine erste 
These, die hier zu formulieren wäre, ist, dass das bundesdeutsche 
Fernsehen eher zum Medien der missliebigen DDR-Autoren 
geworden ist, als eigentlich zum Medium der DDR-Literatur.  

In der bewegten Zeit bis zum endgültigen Ende des Deutschen 
Fernsehfunks zum Jahreswechsel 1991/1992 griff das Medium noch 
einmal auf etwa 50 literarische Vorlagen zurück. Der Anteil der 
DDR-Autoren lag dabei bei etwa der Hälfte, wobei die meisten 
Adaptionen schon vorher geplant worden waren. Zu diesen Über-
läufern gehört – vielleicht am prominentesten – die Adaption von 
Christa Wolfs Erzählung Selbstversuch (Regie: Peter Vogel 1990), 
mit der eine der bedeutendsten zeitgenössischen DDR-Autorinnen 
erstmals Fernsehgeschichte schrieb.  

Die Dramenadaptionen stellen dabei, anders als in anderen 
Phasen der DDR-Fernsehgeschichte, einen deutlich geringeren 
Anteil – das ist zumindest ein Indiz dafür, dass der in der DDR stets 
hochgehaltene Bildungsanspruch offenbar ein Stück weit zurückge-
nommen wird. Überhaupt geht in der Übergangsphase die Zeit der 
oft aufwendigen und mehrteiligen Literaturverfilmungen im reform-
ierten Deutschen Fernsehfunk zu Ende. Bestehen blieb die Zusam-
menarbeit mit der DEFA als Auftragnehmer; darüber hinaus 
wurden mit den Anstalten der ARD neue Kooperationspartner er-
schlossen, mit denen gemeinsame Filme verabredet wurden.1 Auch 

                                                           
N
== _ÉáëéáÉäïÉáëÉ= ïìêÇÉ= áå= ÇÉê= ^oa= ìåãáííÉäÄ~ê= å~ÅÜ= ÇÉã= ^ÄëÅÜ~äíÉå= ÇÉë= acc= ~ã=

RKNKNVVO=ÇáÉ=aaoJp~íáêÉ=_ÉëìÅÜ=ÉáåÉê=dê®Ñáå=~äë=hçéêçÇìâíáçå=ãáí=ÇÉã=pΩÇïÉëíÑìåâ=

ìåÇ=ÇÉã=kçêÇÇÉìíëÅÜÉå=oìåÇÑìåâ=~ìëÖÉëíê~Üäí=E_ìÅÜW=tçäÑÖ~åÖ=hçÜäÜ~~ëÉX=oÉÖáÉW=

eÉáåÉê=`~êçïFK=



VP=

 

wurden DFF-Produktionen im Ersten Gemeinschaftsprogramm 
ausgestrahlt.2  

In der Zeit nach dem Ende des Deutschen Fernsehfunks ist, 
selbst in einer weniger restriktiven Definition als der oben 
genannten, nur ein kleines Korpus von Produktionen entstanden. In 
den Hauptprogrammen von ARD und ZDF spielt das ostdeutsche 
Fernseherbe im Allgemeinen und seine Literaturverfilmungen im 
Besonderen kaum eine Rolle. Zu nennen sind lediglich die 
obligatorischen Sonderprogramme anlässlich von Jubiläen und die 
Ausschnitte, die im Rahmen der kurzzeitig populären Ostalgieshows 
liefen. Das Kernprinzip bei der Auswahl solcher Episoden liegt in 
zielgruppenspezifischer Unterhaltung durch Affektproduktion. Sie 
zielen – oft bewusst politisch inkorrekt – auf ein Nostalgiebedürfnis, 
auf Gefühle und Mentalitäten, nicht aber – und das wäre immerhin 
ein Potential anspruchsvollerer literarischer Adaptionen – auf die 
Rekonstruktion einer spezifischen Lebenswelt und die komplexeren 
Arten, in denen hier Identität generiert wurde, eben das, was – mit 
Wolfgang Gersch gesprochen – hinausgeht über Rotkäppchensekt, 
Stasi und Spreewaldgurken.  

Dass dafür tatsächlich ein Markt bestünde, belegt die 
kontinuierliche Wiederausstrahlung von Produktionen des DDR-
Fernsehens in den öffentlich-rechtlichen Länderanstalten, die den 
Sendebereich des früheren DDR-Gebiets abdecken: MDR, ORB 
und SFB (seit Mai 2003 gemeinsam als rbb) sowie dem NDR in 
Mecklenburg-Vorpommern. Gerade der Mitteldeutsche Rundfunk 
bestritt ganze Programmstrecken mit Gernsehabenden aus Versatz-
stücken des DDR-Fernsehens. Und das mit Erfolg: Er erreichte 
damit den höchsten Spitzenwert bei der Zuschauerbindung, den ein 

                                                           
O
== aáÉëÉë= mêçÖê~ãã=ïìêÇÉ= ëÉáí= aÉòÉãÄÉê= NVVM= ~ìÑ= ÇÉê= cêÉèìÉåò= ÇÉë= acc= N= Ñä®ÅÜÉåJ

ÇÉÅâÉåÇ=ÖÉëÉåÇÉíI=ÇáÉ=kÉìÉ=i®åÇÉêâÉííÉ=Ü~ííÉ=~äë=k~ÅÜÑçäÖÉêáå=ÇÉë=aaoJcÉêåëÉÜÉåë=

NVVN=ÉáåÉå=^åíÉáä=îçå=Éíï~=~ÅÜí=mêçòÉåíK 



VQ= _ÉìíÉäëÅÜãáÇíLtê~ÖÉW=wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=

 

 

Drittes Programm in Deutschland vorzuweisen hat. Auch Fernseh-
spiele und Literaturverfilmungen hatten hier ihren Platz. Im ORB 
etwa lief bis 1997 die Sendereihe Rückblick, die mit rahmenden 
Einführungen und Studiogesprächen die gezeigten Produktionen 
kontextualisierte. In dieser Reihe wurden u. a. Ursula nach 
Gottfried Keller (Regie: Egon Günther, Erstausstrahlung (fortan EA) 
1978) Die Brüder Lautensack nach Lion Feuchtwanger (Regie: 
Hans-Joachim Kasprzik, EA: 1973), Irrlicht und Feuer nach Max 
von der Grün (Regie: Horst E. Brandt, EA: 1966) und Gewissen in 
Aufruhr (Regie: Günter Reisch & Hans-Joachim Kasprzik, 1961) 
nach Rudolf Petershagens Autobiographie gezeigt. Darüber hinaus 
waren und sind vereinzelte DDR-Produktionen auch im Privat-
fernsehen auf VOX oder auf 3sat zu sehen, hier meist in Reihen zu 
zeitgeschichtlichen Themen oder zur Ehrung besonderer Künstler. 
Für ein fortbestehendes Interesse an den DDR-eigenen Produk-
tionen spricht schließlich, dass die Distributoren Icestorm und 
Studio Hamburg in rascher Folge zahlreiche DDR-TV-Filme, 
Mehrteiler und Serien vermarkten, unter denen auch Literatur-
verfilmungen zu finden sind.  

Zum tatsächlichen Stellenwert der DDR-Literatur im gesamt-
deutschen Fernsehen gelangt man jedoch erst, wenn man die 
späteren Produktionen betrachtet. Denn während die Anstalten in 
den neuen Bundesländern die Zweitverwertung finanziell und 
organisatorisch selbst bewältigen konnten, waren sie bei der Reali-
sierung neuer Literaturverfilmungen auf die Unterstützung der 
Partner im Senderverbund angewiesen. Das betraf auch die Adap-
tion von DDR-Literatur, deren Relevanz in den westlich 
dominierten Entscheidungsgremien nur schwer vermittelt werden 
konnte.  

Wenn man die Entstehungsbedingungen literarischer Adapti-
onen im DDR-Fernsehen, wie oben beschrieben, in ein Koordina-



VR=

 

tensystem von Stoffbereitstellung, kultureller Nobilitierung und, 
wenn man so will, kulturpolitischer Tauglichkeits-Vorprüfung 
einordnen kann, bleibt davon nach der Wende offenbar nicht viel 
übrig: Politische Implikationen gibt es freilich immer noch, aber mit 
gänzlich anderen Bezugsgrößen. Auch kulturelle Nobilitierung 
scheint als mediengeschichtliche Großkategorie heute obsolet – 
gerade, wenn man die massive Ausdifferenzierung der 
Fernsehsysteme bedenkt. Damit soll nicht behauptet werden, dass 
nicht viele Sender und Formate nach wie vor auf den kultur-
distinktionellen Wert literarischer Vorlagen bauen – das jedoch 
betrifft heute keineswegs mehr das Fernsehen im Ganzen. Übrig 
bleibt: die Literatur als Stofflieferant gerade für DDR-sozialisierte 
Zielgruppen – und das spielt, aus unserer Sicht, weiterhin eine ganz 
erhebliche Rolle, da man nun, anders als bei den wiedergesendeten 
Produktionen, auf ein gesamtdeutsches Publikum zielt. Hier entsteht 
auf der Produktionsseite das Dilemma, die Erwartungshorizonte 
zweier unterschiedlich sozialisierter Zielgruppen bedienen zu 
müssen.  

Das wiederum führt dazu, dass manche Versuche, die DDR 
hauptsendezeittauglich zu machen, darin münden, dass sie 
entweder in ihrer historischen und gesellschaftlichen Dimension 
unterbeleuchtet bleibt oder zum dramaturgischen Pappkameraden 
wird: In Margarethe von Trottas vierteiliger Adaption der Jahrestage 
von 2000 etwa, für die die ARD stolz darauf verweist, dass es in der 
Sehbeteiligung zwischen Ost und West keinen Unterschied gab, 
wimmelt es so sehr von ıwodkaseligen Sowjetoffizieren, schneidigen 
FDJ-Funktionären und mephistophelischen Staatssicherheitsbeam-
ten„, dass, wie selbst bundesdeutsche Rezensenten zu Recht vermer-
ken, die letzten, die DDR verhandelnden Teile zum ıpolitischen 
Kabarett„ geraten (Radisch 2000). 



VS= _ÉìíÉäëÅÜãáÇíLtê~ÖÉW=wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=

 

 

Die Anpassung an bundesdeutsche Sehgewohnheiten prägte bereits 
Abgehauen (1998), die Adaption des gleichnamigen auto-
biographischen Texts von Manfred Krug. In der Vorlage beschrieb 
der populäre Schauspieler einen Schlüsselmoment und Umbruch in 
der Geschichte der DDR: die Zeitspanne von der Ausbürgerung 
Wolf Biermanns bis zur Ausreise Krugs in die Bundesrepublik. 
Manfred Krug erscheint hier gleich dreifach: innerhalb der Binnen-
fiktion dargestellt durch den Schauspieler Peter Lohmeyer (Abb. 1), 
als Erzählerfigur, die – angelehnt an den Text des Buchs – die 
Geschehnisse damals plausibel macht (Abb. 2) und schließlich als 
Interviewpartner im Gespräch mit Dirk Sager unmittelbar nach 
Krugs Ausreise nach Westberlin (Abb. 3).  

 

Abb. 1: Peter Lohmeyer als   Abb. 2: Manfred Krug als übergeordneter 

  Manfred Krug in Abgehauen     Erzähler 



VT=

 

    Abb. 3: Manfred Krug im zeit- 

genössischen Nachrichtenfeature  

   
Obwohl die Ereignisse der Biermann-Ausbürgerung sicher für den 
DDR-sozialisierten Teil des nun gesamtdeutschen Publikums von 
offenbar größerem gedächtnispolitischem Gewicht erscheinen, 
konzentriert sich diese Produktion auf den westdeutschen Teil als 
Adressaten, was durch die Besetzung von Schauspielern mit unver-
kennbar bundesdeutsch konnotiertem Rollen-Imago (unter anderem 
Peter Lohmeyer, Hermann Lause und Jürgen Hentsch) und eine 
Ausstattung, die jenseits der obligatorischen SED-Büros gerade nicht 
die DDR signalisiert, deutlich wird. Gestaltet wird die so ins 
Allgemein-Menschliche transformierte und mit einem Quäntchen 
Melodram gewürzte Auseinandersetzung des Einzelnen mit dem 
System; die ıSehnsucht nach der DDR„, die Krug unmittelbar nach 
seiner Ausreise im Interview mit Dirk Sager formuliert hat (und die 
der Film am Ende vorführt), bleibt durch den Plot weitgehend 
unmotiviert. Die Reihe ließe sich noch fortsetzen: Der Laden von Jo 
Baier nach dem mehrbändigen Roman Erwin Strittmatters (Regie: 
Jo Baier 1998) erstreckt sich zwar über mehrere Generationen, 
endet aber mit dem Anfang der DDR. Umgekehrt schildert die 
Verfilmung von Erich Loests Nikolaikirche (Regie: Frank Beyer 
1995) zwar die DDR – aber lediglich in der Auflösung.  



VU= _ÉìíÉäëÅÜãáÇíLtê~ÖÉW=wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=

 

 

All das sind, wohlgemerkt, handwerklich solide Produktionen, sie 
werden jedoch ihren komplexen Vorlagen ebenso wenig gerecht 
werden wie dem Zuschauer, der sich wiederholt mit den gleichen 
Klischees und Konfliktlagen zwischen Widerstand und Anpassung 
vor der Kulisse einer zum Scheitern verurteilten DDR-Diktatur 
konfrontiert sieht. 

Auch dramaturgisch sind viele der hier genannten Produktionen 
eher konventionell – und wenn oben von ästhetischer Vormoderne 
und vom Rückgriff auf Erzählprinzipien des 19. Jahrhunderts in den 
Dramaturgien des DDR-Fernsehens die Rede war – so unterschied-
lich findet man vieles in den heutigen Verfilmungen nicht: chrono-
logische Narrationen von der Störung und Wiederherstellung des 
Status quo, wie man sie von Gustav Freytag bis Stephen Heath 
beschrieben findet; formale Experimente nur dort, wo sie durch den 
Plot gerechtfertigt sind; eine ambivalenzfreie moralische Zuordnung 
von Gut und Böse im Gegeneinander der Oppositionellen und des 
Systems – mit einem Körnchen Salz ist wohl tatsächlich von der 
Delegitimierung der DDR mit den dramaturgischen Mitteln der 
DDR sprechen.  

Dies erklärt auch, dass das bundesdeutsche Fernsehen 
mehrheitlich nicht ein Medium der DDR-Literatur, sondern dass 
ihrer missliebigen Autoren darstellt – denn in Produktionen wie 
Abgehauen oder Hunger auf Leben – der Adaption der 
Tagebücher Brigitte Reimanns – lässt sich das moralisch saubere 
Gegeneinander von Held und System nun einmal einfacher 
verwirklichen. Dass die DDR eben auch Heimat, ein Raum der 
Identifikation und ihr Ende für viele – und nicht zuletzt für Manfred 
Krug selbst – ein Verlust war, bleibt in der übergroßen Mehrzahl 
der öffentlich-rechtlichen Produktionen ein blinder Fleck. Am 
dramatischen Potential der Vorlagen, das östliche Deutschland 
sowohl in seiner faszinatorischen Spannkraft als auch in seiner 



VV=

 

unbezweifelbaren Ungerechtigkeit und Illegitimität zu zeigen, 
bedient sich von den hier genannten Produktionen keine einzige. 
Das Zweite Programm hat sich mit dem DDR-Thema insgesamt 
noch weniger beschäftigt – auch wenn Ausnahmen die Regel 
bestätigen und neben einzelnen ıStücken deutsch-deutscher 
Zeitgeschichte„3 mit Liebesau – Die andere Heimat gleich vier 
Folgen über die sozialistische Provinz in Angriff genommen 
wurden4. 

Das Fehlen der DDR-Literatur im öffentlich-rechtlichen 
Programm heute ist nach 20 Jahren Wiedervereinigung jedoch nicht 
nur dem nachlassenden Interesse an ostdeutschen Befindlichkeiten 
geschuldet. Es scheint, dass vor dem Hintergrund einer immer 
deutlicheren Quotenorientierung Literaturverfilmungen an Bedeu-
tung verlieren, da sie kostenintensiv sind und nur im Ausnahmefall 
hohe Zuschauerbeteiligungen erreichen. Wenn – bei aller ıAffinität„ 
einiger ıMilieus„ und ıMedienNutzerTypen„ zu kulturellen The-
men5 – eine stetige Einschränkung des traditionellen Kulturauftrages 
zu beobachten ist, dann gilt das ob ihrer politischen Ambivalenz 
umso mehr für Produktionen, die auf DDR-Texten basieren. Der 
Anspruch der Kritiker auf innovatives und differenziertes Qualitäts-
fernsehen wird, glaubt man Jens Jessen, nur noch eingelöst, um 
ıvon dem Opportunismus des Hauptprogramms abzulenken„ 
(Jessen 1998).  

                                                           
P
== pç= ÇÉê= mêÉëëÉíÉñí= òìã= cÉêåëÉÜÑáäã= oçãÉçI= ÇÉê= łï~ÜêÉå= dÉëÅÜáÅÜíÉ?= ÉáåÉê=

ïÉëíÇÉìíëÅÜÉå=ł^ÖÉåíáå=~ìë=iáÉÄÉ?I=ÇáÉ=ÑΩê=ÇáÉ=pí~~íëëáÅÜÉêÜÉáí=ëéáçåáÉêí=Ü~í=EoÉÖáÉW=

eÉêãáåÉ=eìåíÖÉÄìêí=OMMNFK=
Q
== a~ë=mêçàÉâí=iáÉÄÉëaì=Ó=aáÉ=aåÇÉêÉ=eÉáãaí==EoÉÖáÉW=mÉíÉê=píÉáåÄ~ÅÜLtçäÑÖ~åÖ=m~åòÉê=

OMMNF=ïáää= ~ã=_ÉáëéáÉä= ÉáåÉë= ÑáâíáîÉå=açêÑÉë= áå= p~ÅÜëÉåJ^åÜ~äí= ÇÉå=aaoJ^ääí~Ö= îçå=

NVRP=Äáë=NVUV=å~ÅÜòÉáÅÜåÉåK=
R
== sÖäK= häáåÖÉê= C= kÉìï∏ÜåÉê= OMMPI= ÇáÉ= Ç~ë= ìåíÉêëÅÜáÉÇäáÅÜÉ= hìäíìêáåíÉêÉëëÉ= áå=

ÄÉëíáããíÉå=_Éî∏äâÉêìåÖëÖêìééÉå=å~ÅÜïÉáëÉåI=Ç~ë=áåëÖÉë~ãí=łÇÉìíäáÅÜ=åáÅÜí=áå=ÇÉê=

péáíòÉåÖêìééÉ= ÇÉê= ÑΩê= ÇáÉ= _ìåÇÉëÇÉìíëÅÜÉå=ïáÅÜíáÖëíÉå= qÜÉãÉå?= äáÉÖí= EPNMF= ÄòïK=

Ç~ë=pÅÜïÉêÖÉïáÅÜí=ÇÉë=ãÉÇá~äÉå=^åÖÉÄçíë=ł~ìÑ=báåòÉäéêçÖê~ããÉÄÉåÉ=ÇÉìíäáÅÜ=ÄÉá=

ÇÉå=~ÅÜí=aêáííÉå=mêçÖê~ããÉå=ìåÇ=ÄÉá=Pë~í?=~åÖÉëáÉÇÉäí=áëí=EPNRFK 



NMM= _ÉìíÉäëÅÜãáÇíLtê~ÖÉW=wïáëÅÜÉå=hìåëí=ìåÇ=mêçé~Ö~åÇ~K=

 

 

Und damit schließlich vollzieht das bundesdeutsche Fernsehen 
dann doch noch eine Tendenz des DDR-Fernsehens aus den 80er 
Jahren nach.  

iáíÉê~íìêîÉêòÉáÅÜåáë=

Ahbe, Thomas & Rainer Gries. 2006. Die Generationenzusammen-
hänge der DDR und Ostdeutschlands. In Berliner Initial 4, 90-109. 

Anonymus (Fernsehzentrum Berlin). 1955. Über die Programm-
tätigkeit des Fernsehens der DDR. Berlin (DDR) (BArch DR 8/ 3). 

Beutelschmidt, Thomas & Henning Wrage. 2004. Das Buch zum 
Film – der Film zum Buch. Annäherungen an den literarischen 
Kanon im DDR-Fernsehen [= MAZ 9]. Leipzig: Universitätsverlag. 

Beutelschmidt, Thomas. 2007. ÙAudiovisuelle Literatur. Datenbank 
der Adaptionen epischer und dramatischer Vorlagen im DDR-Fern-
sehen (mit Datenbank CD-ROM) [= MAZ 30]. Leipzig: Universitäts-
verlag. 

Emmerich, Wolfgang. 1996. Kleine Literaturgeschichte der DDR. 
Leipzig: Aufbau. 

Fehlig, Werner. Ohne Titel. In Berliner Zeitung vom 23.11.1960, 
zitiert nach Karolus H. Heil. 1967. Das Fernsehen in der Sowje-
tischen Besatzungszone Deutschlands 1953-1963. Bonn & Berlin: 
Bundesministerium für die Gesamtdeutsche Frage, 124. 

Jessen, Jens. 1998. 50 Jahre Fernsehen. Mit dem Erfolg kam der 
Opportunismus. In Die Zeit vom 23.4.1998, 33. 

Klinger, Walter & Ulrich Neuwöhner. 2003. Kultur in Fernsehen 
und Hörfunk. In Media Perspektiven 7/2003, 310-319. 



NMN=

 

Müller, Heiner. [1977] 1990. Wie es bleibt, ist es nicht. In 
Kopfbahnhof. Die Lust am Text. Reclam-Almanach 1. Leipzig: 
Reclam, 294-298 [zuerst in Der Spiegel 12.9.1977]. 

Nehmzow, Arthur /Fernsehzentrum. Die Aufgaben der Chefredak-
tion und der Sendeleitung des Fernsehzentrums Berlin. Berlin 
(DDR) 11.3.1954 (BArch DR 8/2). 

Radisch, Iris. 2000. Parabel von der Unverfilmbarkeit. Wie 
Margarethe von Trotta Uwe Johnsons Jahrestage ins Hauptpro-
grammatische übersetzt. In Die Zeit 46/2000. Hier zitiert nach 
http://www.zeit.de/2000/46/Parabel_von_der_Unverfilmbarkeit/komp
lettansicht?print=true (Zugriff am 9.05.2012) 

Seibert, Peter. 1997. ıFernsehdramatik„ versus ıBühnendramatik„? 
Zu einer Reputationsverschiebung zwischen zwei Medien in der 
DDR. In Helmut Schanze & Helmut Kreuzer (Hg.). Bausteine IV. 
Beiträge zur Ästhetik, Pragmatik und Geschichte der Bildschirm-
medien. Siegen, 49-60. 

Selbmann, Erich. 1998. DFF Adlershof: Wege übers Fernsehland. 
Berlin: edition ost. 

 





ffK=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ=





 

cÉêåëÉÜÉå= ìåÇ= EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=
çÇÉêW=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK==

§ÄÉêäÉÖìåÖÉå= òì= ÉáåÉã= ł~åÇÉêÉå�= sÉêëí®åÇåáë=
îçå= iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ= áã= cÉêåëÉÜÉå= Ó= ~äë=
cÉêåëÉÜJÖÉëÅÜáÅÜíÉ=ÇÉê=iáíÉê~íìêN=

Reinhold Viehoff 
  

                                                                 
N
= aÉê=_Éáíê~Ö=ÖÉÜí= òìêΩÅâ=~ìÑ=ÉáåÉå=sçêíê~Ö=~ìÑ=ÇÉê=q~ÖìåÖ=łcÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=

ÇÉê=iáíÉê~íìê=ëÉáí=NVVM I=råáîÉêëáí®í=h~ëëÉäI=NOK=Ó=NPK=j~á=OMNNK=



NMS=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

Es ist zu fragen, was unter Literaturgeschichte im Fernsehen 
eigentlich verstanden werden kann und/oder sogar verstanden 
werden soll. Das ist ja nicht so ohne weiteres klar. Weder ist 
vorauszusetzen, dass es ein einheitliches Verständnis von dem gibt, 
was denn Literatur ist, noch, was Geschichte ist, und selbst beim 
Fernsehen ist das – wahrscheinlich – nicht viel einfacher. Deshalb 
lohnt der Versuch, diese Konzepte noch einmal zu bedenken. Dies 
zumal, weil sich zentrale funktionale Zusammenhänge unter 
medialen Bedingungen zunehmend verändern – öffentlich und 
privat, fiktional und real, früher und jetzt sind Kategorien in Ver-
änderung. 

sÉê®åÇÉêìåÖÉåW=iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉI=iáíÉê~íìêI=cÉêåëÉÜÉå=

Wenn wir bei Literaturgeschichte an die kodifizierten, meist um-
fangreichen ıepochalen‰ Darstellungen in Büchern denken, dann ist 
völlig klar, dass es weder zu erwarten ist noch dass es sich so 
ereignet, dass solche literaturgeschichtlichen Buchwerke, Nach-
schlagewerke, Lexika irgendwie im Fernsehen vorgelesen oder 
bebildert werden. Das kann also nicht gemeint sein und das würde 
auch wenig Sinn machen. Es gibt auch keine Fernsehsendungen, 
die tatsächlich explizit als ıLiteraturgeschichte„ firmieren oder unter 
diesem Gattungsnamen angeboten und beworben würden. Litera-
turgeschichte im klassischen Sinne, dass Autoren, Werke, 
Gattungen oder sonst (von literaturwissenschaftlichen Experten) für 
würdig befundene Konstellationen in einer mehr oder weniger 
kohärenten Darstellung, meist eines – als Geistesgeschichte konstru-
ierten – ıepochalen„ Zusammenhangs, interpretativ miteinander 
verbunden werden, immer auch mit dem Anspruch der Kanoni-
sierung, so etwas findet im bundesdeutschen Fernsehen – von RTL2 
bis ARTE – nicht statt. Dazu ist im Übrigen der Informations- und 
Nachrichtenwert über die Bewertung ıhoher„ Literatur, die in 



NMT=

=

solchen Buchwerken zur klassischen Literaturgeschichte in der 
Regel zusammengebunden wird mit der Auswahl entsprechender 
Autoren und Werke, auch gesellschaftlich viel zu marginalisiert, als 
dass sie im Massenmedium Fernsehen als Programm mit stabilen 
Quoten in der ırelevanten Zuschauergruppe„ der 19 – 49-Jährigen 
zu platzieren wäre. Einschlägige, literaturgeschichtlich orientierte 
Themenabende bei ARTE bestätigen höchstens diese Beobachtung. 

Andererseits: natürlich kamen und kommen als literarisch 
bewertete Autoren, Epochen und Gattungen und sonstige Konstel-
lationen des literarischen Lebens, die in solchen klassischen Buch-
literaturgeschichten behandelt und zusammengestellt werden, schon 
im Fernsehprogramm vor. Die Entwicklung des Fernsehspiels oder 
die Geschichte der Literaturverfilmungen im Fernsehen sind dafür 
gut erforschte Beispiele. Diese Präsenz des literarischen Lebens im 
Fernsehen war von Beginn an ein Programmbaustein, vor allem als 
das Fernsehen in der BRD noch ein Kulturmedium war. Das ist nun 
auch schon länger her, und in Zeiten des Unterhaltungsfernsehens 
werden auch solche Einträge im Programmangebot immer seltener, 
jedenfalls wenn sie sich direkt als literaturgeschichtlich ambitionierte 
oder auf den literaturwissenschaftlichen Diskurs zur Literatur-
geschichte direkt bezogene Beiträge zu erkennen geben. 

Es scheint deshalb, dass man dem Thema der Literatur-
geschichte im Fernsehen weniger durch die Diskussion von 
Einzelbeispielen, so man sie denn findet, beikommen kann, sondern 
eher durch einen Versuch, die Funktion von Literaturgeschichts-
schreibung, wie wir sie aus der Literaturwissenschaft kennen, in 
einigen zentralen Punkten zu bestimmen und dann darüber zu räso-
nieren, was und wie das Fernsehen denn zu solchen Funktionen 
beitragen kann. 

Die klassische Literaturgeschichte resp. die Literaturgeschichts-
schreibung hat als zentrale Funktionen chronologische Reihung und 
Gliederung, Selektion von literarisch für wichtig Gehaltenem, 



NMU=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

kulturelle resp. dezidiert literarische Bewertung, Methodenreflexion 
oder zumindest –rechtfertigung, und vor allem: die mit Geltungs-
anspruch auftretende Stiftung eines kanonisierten, geschlossenen 
historischen Sinnzusammenhangs. Als Beispiel für eine solche Art 
der Literaturgeschichtsschreibung kann man an die jetzt fast 50 
Jahre alte Deutsche Literatur des bürgerlichen Realismus. 1848–
1898 von Fritz Martini denken (Martini 1962). Literaturgeschichts-
schreibung in diesem Modus der Präsentation hat heute ihren Sitz 
im Leben und einen gewissen Bedarf nur noch in der Verwertung 
von Literatur im Kanon der Schullektüren, zur Vorbereitung auf 
Prüfungen an Universitäten, und in einigen wenigen fachwissen-
schaftlichen Kontexten. So wie Fritz Martini damals geschrieben 
hat, schreibt heute auch niemand mehr Literaturgeschichte, weil – 
neben anderem – inzwischen bekanntlich die Methodenreflexion 
und Theoriedebatte zu der Überzeugung geführt hat, dass sich die 
Vergangenheit weder sinnvoll und plausibel linear erzählen lässt, 
noch dass die interesse- und wertgeleitete Konstruktion eines 
jedweden rhizomartigen Zusammenhangs von vergangenen Ereig-
nissen mit hohem oder gar absolutem Geltungsanspruch begründ-
bar erscheint, noch auch, dass die ıSubjektivität„ oder die 
ıInteressen„ des Literaturgeschichte Schreibenden aus all dem 
irgendwie auszublenden sind. Seitdem Hans Ulrich Gumbrecht 
seine ıEine Geschichte der spanischen Literatur„ (Gumbrecht 1990) 
mit feinem Gespür für einen Aufmerksamkeit bindenden modernen 
Titel vorgelegt hat, ist das nach meinem Eindruck mehr oder 
weniger common sense, jedenfalls in der Wissenschaft. Wer eine 
Literaturgeschichte schreibt, schreibt e i n e Literaturgeschichte. 

Wenn Literaturgeschichte sich aber heute selbst in der dafür 
zuständigen Wissenschaft darstellt als ein relativ vielstimmiges 
Bemühen, vergangenen Ereignissen – mit angenommen literarischer 
Bedeutung – einen spezifischen Sinn und Kontext zu verleihen, 
oder eben einen anderen, dann ist – abgesehen von einer (bildungs-



NMV=

=

bürgerlich erweiterbaren) europäischen historischen Verkettung a la 
Schwanitz (Schwanitz 2002) oder einer deutschen kanonischen 
Aufzählung – z. B. Lessing, Goethe, Schiller, Kleist, Heine, Haupt-
mann, Thomas Mann, Kafka, bis zu Frisch und Grass – eigentlich 
alles offen.  

Literaturgeschichte könnte sich, pragmatisch gedacht, als genau 
so etwas wie diese einzig populäre (und als Lernvorlage beliebte) 
Minimalvariante der Verkettung großer Namen verstehen lassen. 
Das hätte auch den Vorteil, dass ein umfangreiches, durch den 
schulischen Literaturkanon vorgebildetes Publikum, vermutlich 
relativ rasch erkennen (können) würde, dass es sich um Literatur 
resp. ihre Geschichte handelt, wenn es eine entsprechende Sendung 
vor sich sieht. Literaturgeschichte im Fernsehen, das wären dann 
alle die Sendungen, in denen solche kanonisierten großen Namen 
resp. Personen thematisiert werden. Das würde auch ımedial„ 
passen, weil doch das Fernsehen Geschichte allemal, seit Guido 
Knopps Sendungen in den achtziger Jahren zunehmend, vor allem 
als personalisierte Zeitzeugenschaft präsentiert (Viehoff & Lersch 
2007). Was ist aber, wenn eine Sendung über Max Frisch ihn als 
Architekten des Letzigrund-Schwimmbades thematisiert? Was ist, 
wenn die Personen und Ereignisse aus solchen kanonisierten Litera-
turgeschichten im Fernsehen vorkommen, aber nicht in ihrer litera-
rischen Rolle und Bedeutung? Da ist dann kaum rasch zu entschei-
den, ob es direkt ein Beitrag zur Literaturgeschichte ist, oder eher 
indirekt einer zum aktuellen literarischen Leben (das dann auch 
Geschichte wird), oder am Ende vielleicht gar nichts mit Literatur 
als Text zu tun hat, sondern nur mit anerkannten literarischen 
Rollen, deren jeweilige Aktualisierung allerdings auch wieder litera-
turgeschichtlich von Bedeutung sein kann.  
An solchen Beispielen sieht man, dass es kaum möglich erscheint, 
positiv zu definieren, was literaturgeschichtlicher Inhalt und was ein 
literaturgeschichtlich relevantes Thema von Fernsehsendungen ist 



NNM=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

und wieweit sich solche Inhalte und Themen, die meist von 
Experten als Meinung vorgetragen werden, in Sendungen des 
Fernsehens als Ereignis niederschlagen. Das Fernsehen – als 
kollektiver Akteur und als kollektives Programm – präsentiert und 
benutzt offensichtlich alle Elemente des literarischen Handlungs-
feldes, es stiftet aber nicht selbst explizit in seinen irgendwie 
ıliteraturgeschichtlichen Sendungen‰ einen literaturgeschichtlichen 
Zusammenhang dieser Elemente. 

Das ist mit Blick auf die vielen verstreuten Einzelsendungen im 
Fernsehen gesagt, die sich mit Literaturgeschichte im weitesten 
Sinne befassen. Man könnte nun aber sagen, dass nicht die 
Einzelsendungen hier in den Blick zu nehmen sind, sondern das 
gesamte Fernsehprogramm. Wenn man also das Fernsehen und 
seine Programme (und damit natürlich die zahlreichen gebildeten 
Akteure, die diese Programme machen und verantworten) selbst als 
den kollektiven Geschichtsschreiber versteht, der den Sinn-Zusam-
menhang in seinem Gesamtprogramm erst herstellt, der in 
klassischen und modernen Literaturgeschichten kompakt schon 
immer hergestellt ist, dann gibt es mindestens zwei zentrale 
Probleme.  

Zum einen das Problem, dass es nicht nur sehr unterschiedliche 
Meinungen über die Literaturgeschichte gibt, sondern auch mindes-
tens so viele unterschiedliche Meinungen darüber, was denn Litera-
tur sei und was dazu gehöre. Wir könnten auch hier in pragma-
tischer Absicht die alte soziologische Definition von Ithiel de Sola 
Pool heranziehen, die diese Frage offen lässt, indem sie Literatur 
über ihre soziale Geltung und Anerkennung bestimmt. Literatur ist 
dann alles, was zu einer bestimmten Zeit von bestimmten Leuten 
unter bestimmten Gesichtspunkten als Literatur verstanden wird 
und entsprechend genutzt wird. Das führt aber auch nicht direkt 
dazu, näher bestimmen zu können, was denn Literaturgeschichte im 
Fernsehen ist; denn dazu ist das Fernsehen, schon wenn man nur 



NNN=

=

den deutschen Fernsehmarkt in Betracht zieht, über seine 
zahlreichen Programme viel zu differenziert und divergent, als dass 
sich ein literaturgeschichtlicher Sinnzusammenhang daraus ableiten 
ließe. Es scheint dann eher möglich, dass man bestimmte Medien-
nutzergemeinschaften mit unterschiedlichen Literaturbegriffen 
herausfindet. Das ist übrigens schon eine interessante Frage in 
diesem Zusammenhang und weiterer Forschung würdig. Im 
Ergebnis würde dann eine Vielzahl von Literaturgeschichten zu 
erwarten sein, die ihre Geltung immer nur für ihre jeweilige 
Nutzergemeinschaft hätten. Und da diese Nutzergemeinschaften 
ihre Milieus durch ihr Medienverhalten profilieren und nicht durch 
ihre literarischen Wertorientierungen, würden diese Literaturge-
schichten zu einer Funktion dieses Medienverhaltens. Das war 
vielleicht schon immer so, wird aber durch die Prominenz und 
Diversität der Fernsehprogramme und ihrer zugleich unbestimmten 
Funktion für eine Literaturgeschichtsschreibung im klassischen 
Sinne von größerer Relevanz. 

Zum anderen gibt es dann das Problem, dass es das ideale 
Gesamtprogramm des Fernsehens natürlich faktisch nicht gibt. 
Selbst eine Fernsehsendung, in der die ıliterarischen„ Bausteine alle 
irgendwie vorkommen, die vom Publikum zu einer ıLiteratur„-
Geschichte im Fernsehen zusammengefügt werden könnten, wird 
eben in der Regel nicht als Elemente eines literaturgeschichtlichen 
Zusammenhangs präsentiert, sondern als Elemente des Fernseh-
programms. Alle diese Sendungen stehen deshalb zuerst einmal 
unter dem ıZwang des Mediums„, wie Gerhard Maletzke einen 
komplizierten Sachverhalt, der heute eher Dispositiv genannt wird 
(vgl. dazu Hartling & Wilke 2003), einmal vereinfachend, aber 
treffend genannt hat (Maletzke 1963). Diesen ıZwang des Mediums„ 
hat es kultürlich auch immer schon gegeben, auch bei allen 
Literaturgeschichten als Buch und bei allen literarischen Hand-
lungen, die zu schriftsprachlichen Texten geführt haben. Aber das 



NNO=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

Dispositiv Buch ist in den vergangenen zweihundert Jahren so eng 
mit allen Konzepten von Literatur verbunden gewesen, dass die mit 
dem Buch gegebene ımediale Bedingung„ weitgehend unter die 
kulturelle Wahrnehmungsschwelle gefallen ist. Erst in den letzten 
zwei oder drei Jahrzehnten ist dieser Gesichtspunkt wieder – z. B. 
als Materialität der Literatur – stärker ins Bewusstsein gerückt. 

Wenn also ıLiteraturgeschichte„ und auch ıLiteratur„ nur in 
einem sehr gewalttätigen und jedenfalls auch dann nicht 
eindeutigen Sinn dafür heranzuziehen sind, genauer zu bestimmen, 
was denn Literaturgeschichte im Fernsehen selbst im weitesten 
Sinne ist oder sein könnte, lässt sich vielleicht für eine weiter-
führende Diskussion dadurch ein interessanter Gesichtspunkt 
gewinnen, dass man Literaturgeschichte im Fernsehen als einen 
Spezialfall von Geschichte im Fernsehen betrachtet und überlegt, 
unter welchen medienlogischen Bedingungen denn das Fernsehen 
zur Geschichte kommt. Es geht dann also nicht um Literatur-
geschichte im Fernsehen, sondern um Fernsehgeschichte der Litera-
tur als Literaturgeschichte. 

 
 

sÉê®åÇÉêìåÖÉåW=dÉëÅÜáÅÜíÉI=^êÅÜáîÉI=jÉÇáÉå=

Am Sonntag, dem 24.10.2010 hatte die FAZ am Sonntag ein 
wirklich gutes Beiblatt im Feuilleton, das von einem Findling 
handelte, wie der ehemalige Außenminister Fischer das bezeich-
nete, ıein Findling, der in der Gegend herumliegt, nicht weg zu 
bekommen ist und gewaltig stören wird„. Die Rede ist hier von dem 
900 Seiten starken (FAS, 24.10.2010, Nr. 42, S. 39) Historikerbericht 
über eine ıverbrecherische Organisation„2 (Zitat nach Hermann 

                                                                 
O
== sÖäK=c^pKI=OQKNMKOMNMI=pK=PVX=bÅâ~êí=`çåòÉ=Éí=~äK=OMNMK=X=kçêÄÉêí=cêÉáX=e~óÉë=mÉíÉê=ìåÇ=

jçëÜÉ= wáããÉêã~ååW= a~ë= ^ãí= ìåÇ= ÇáÉ= sÉêÖ~åÖÉåÜÉáíK= aÉìíëÅÜÉ= aáéäçã~íÉå= áã=
aêáííÉå= oÉáÅÜ= ìåÇ= áå= ÇÉê= _ìåÇÉëêÉéìÄäáâK= jΩåÅÜÉåW= _äÉëëáåÖK= rêëéêΩåÖäáÅÜ= áëí= ÇÉê=

_ÉÖêáÑÑ=ÇÉê=łîÉêÄêÉÅÜÉêáëÅÜÉå=lêÖ~åáë~íáçå =ÄÉá=ÇÉå=kΩêåÄÉêÖÉê=mêçòÉëëÉå=îçå=ÇÉå=



NNP=

=

Conze aus der Historikerkommission), gemeint ist das Auswärtige 
Amt, der Bericht heißt denn auch Das Amt und die Vergangenheit. 
Deutsche Diplomaten im Dritten Reich und in der Bundesrepublik. 
Es geht um die aktive Beteiligung des Auswärtigen Amtes an der 
Judenvernichtung während der nationalsozialistischen Herrschaft 
und um die Karrieren der beteiligten Diplomaten nach 1945. Hier 
werden nun nicht die Details dieses Feuilletons und auch nicht die 
des Buches aufgenommen und es geht auch nicht um den nach 
dieser Veröffentlichung in der FAZ am Sonntag eigentlich erst 
losgetretenen kleinen Historikerstreit. 

Frank Schirrmacher schreibt in seinem Artikel Die Täter vom 
Amt – ıIn ungewöhnlich scharfer Form kritisieren die Historiker das 
Archiv des Auswärtigen Amtes, und sie halten es für möglich, dass 
wichtige Dokumente zurückgehalten wurden„. Und im selben 
Feuilleton, im Gespräch mit dem ehemaligen Außenminister 
Joschka Fischer, heißt es dann: ıAuch die Rolle des Archivs des 
AA in der Vergangenheit ist überaus dubios, um es mal milde zu 
formulieren. Das wusste ich auch nicht, dass das Archiv ein 
Instrument war, um sozusagen ⁄ (Schirrmacher) ⁄ eine Geschichts-
tendenz festzuschreiben. (Fischer) ja, oder respektive zu verhindern, 
dass etwas widerlegt wird. (Schirrmacher) Das ist ziemlich 
dramatisch„. 

So ist es. Archive sind in Gesellschaften mit Medienkulturen 
unglaublich, beinahe dramatisch wichtig, und wenn Archive, 
besonders historische Archive, Geschichtstendenzen festschreiben 
wollen, können sie das, je exklusiver ihr Archivbestand ist und der 
Zugang zu ihm. Insofern täten öffentlich-rechtliche Anstalten, etwa 

                                                                                                                                                                                            

^åâä®ÖÉêå=òìã=ÉêëíÉå=j~ä=ÄÉåìíòí=ïçêÇÉåI=ìã=ÇáÉ=ÖÉë~ãíÉ=kpJeÉêêëÅÜ~Ñí=ìåÇ=Ç~ë=

ÉåíëéêÉÅÜÉåÇÉ= éçäáíáëÅÜJïáêíëÅÜ~ÑíäáÅÜÉ= j~ÅÜíÖÉÑäÉÅÜíI= Ç~ë= ÇáÉëÉ= eÉêêëÅÜ~Ñí=

ìåíÉêëíΩíòí= Ü~íI= òì= ÄÉòÉáÅÜåÉåK= wáí~í= å~ÅÜ= bÅâ~êí= `çåòÉ= ~ìë= ÇÉê= eáëíçêáâÉêJ

âçããáëëáçåI=~K~KlK=



NNQ=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

die Rundfunkanstalten und andere Organisationen, die von allen 
finanziert werden und die einen öffentlichen Auftrag haben, natür-
lich gut daran, ihre historischen Archive nicht zu schließen, sondern 
– im Gegenteil – für die historische Forschung weit zu öffnen. Das 
gilt für alle anderen Medienarchive. Da kann man sich auch nicht 
hinter Argumenten verschanzen, die ihre Logik einzig auf eine 
kasuistische Interpretation des Urheberrechts des vorigen Jahrhun-
derts stützen.  

Das gesellschaftliche ıFestschreiben„ oder ıVerhindern von 
Geschichtsbildern„, von ıgeschichtlichen Mythen„ und ıGeschichts-
tendenzen„ in einer Kultur (alles Begriffe aus dem erwähnten 
Feuilleton) wird, so führt dieses Gespräch lebhaft vor Augen, also 
wesentlich durch die Archive der Medien gesteuert, geregelt, 
gewährleistet; denn wir wissen eigentlich nur das über vergangene 
Ereignisse, was in Archiven präsent ist. Was nicht archiviert ist, 
spielt – jedenfalls auf Dauer – keine Rolle mehr, weil das kulturelle 
Gedächtnis davon dann nichts weiß.3  

Mit den Archiven arbeiten – in diesem Beispiel – Historiker und 
auch andere, die damit beschäftigt sind, unser jeweils gesellschaftl-
ich und kulturell dominierendes Geschichtsbild zu formulieren, und 
da sind alle die, die sich mit der historiographischen Kodifizierung 
und Kanonisierung von Literatur befassen, inkludiert. Alles, was 
auch Literaturhistoriker und andere, z. B. Redakteure in Literatur-
sendungen des Fernsehens, nach ihrer Archivarbeit über diese von 
ihnen untersuchte und fokussierte Geschichte sagen können, 
können sie nur auf der Grundlage der Materialien sagen, die sie im 
– jetzt als generalisiertem Medienarchiv zu verstehenden – kultur-
ellen Medienarchiv gefunden und nach kulturell geformten wissen-

                                                                 
P
== páÉÜÉ= Ç~òìW= ^ëëã~ååI= ^äÉáÇ~K= OMMSK= aÉê= ä~åÖÉ= pÅÜ~ííÉå= ÇÉê= sÉêÖ~åÖÉåÜÉáíK=

bêáååÉêìåÖëâìäíìê= ìåÇ= dÉëÅÜáÅÜíëéçäáíáâK= jΩåÅÜÉåW= _ÉÅâK= ^ìÅÜW= ^ëëã~ååI= ^äÉáÇ~K=

OMMTK=dÉëÅÜáÅÜíÉ= áã= dÉÇ®ÅÜíåáëK= sçå= ÇÉê= áåÇáîáÇìÉääÉå= bêÑ~ÜêìåÖ= òìê= ∏ÑÑÉåíäáÅÜÉå=
fåëòÉåáÉêìåÖK=jΩåÅÜÉåW=_ÉÅâK 



NNR=

=

schaftlichen oder journalistischen oder literaturkritischen Standards 
für glaubwürdig oder ıecht„ oder als authentisch oder originell oder 
auch nur als interessant befunden haben. Das hört sich trivial an, ist 
es aber nicht; denn die Materialien in den Archiven unserer 
heutigen Medienkultur sind, so oder so, ebenfalls immer Medien: 
Papierdokumente, Handschriften, Urkunden, Briefe, Beschrei-
bungen von Bibliotheksfunden mit Foto- und Filmdokumentation, 
alte Drucke, Sendelaufpläne der Hörspielabteilung, dokumen-
tarische Filmschnipsel aus alten Nachrichtensendungen zur Gruppe 
47, Programmmitschnitte das Hörfunks, Werbebroschüren der 
Verlage, heute auch das alles dann noch mal womöglich in Internet-
portalen, deren mediale Archivierungsleistung für Literatur auch 
voranschreitet und immer wichtiger wird.  

Wenn man diesen Gedanken etwas radikalisiert, dann kann man 
sagen, dass alle (Literatur-)Geschichte, die es gegenwärtig in Medien 
wie dem Fernsehen zu erzählen gibt, Geschichte ist, die sich auf 
Medien als Archiv für ihre Erzählungen stützt (die wieder in 
Archiven verwahrt worden sein müssen und werden). Diese Archiv-
bestände schlagen sich in Anschlusskommunikationen dann erneut 
nieder (die natürlich die Chance haben, auch wieder in Archiven 
verwahrt zu werden). Der Bericht der Historikerkommission über 
die verbrecherische Organisation ıAuswärtiges Amt„ ist eben jetzt 
ein Buch, ein ziemlich beständiges Medium, mit dem – 
symbolischen – Gewicht eines Findlings, der in der Gegend herum 
liegt.  

An dem Bild, das Joschka Fischer benutzt hat, kann man nach-
drücklich spüren, dass Medien immer eine materiale Seite haben, 
eben wie ein ıFindling„. Wenn die materialen Bedingungen gut 
sind, wie in den Höhlen von Lascaux, können Medien bekanntlich 
40.000 Jahre oder mehr überdauern und ihre ıBotschaft„ durch ein 
interessiertes und Sinn suchendes Publikum freisetzen lassen. Eine 
solche Zeitspanne wird das neue Buch wohl nicht schaffen, schon 



NNS=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

allein deshalb nicht, weil das Papier nicht so lange zu konservieren 
ist. Das zeigt aber nur umso deutlicher, wie groß die Bedeutung der 
materialen Seite der Medien ist. Sie ist nicht zu unterschätzen.4 

Aus diesen Überlegungen ist der (nicht sehr aufregende und 
auch nicht ganz neue) Schluss zu ziehen, Geschichte und also auch 
Literaturgeschichte als eine prinzipiell und unhintergehbar medial 
bedingte gesellschaftliche Sinnkonstruktion anzusehen. Um zu 
provozieren kann man diesen Schluss noch verschärfen und sagen: 
die Wissenschaft von den Medien ist die Epistemologie jeder 
literarischen Geschichtskonstruktion, auch jeder literaturgeschicht-
lichen Konstruktion, oder: die Wissenschaft von den Medien liefert 
die Bedingung der Möglichkeit geschichtlicher Sinnkonstruktionen, 
ob nun für die politische Zeitgeschichte oder für die der Literatur. 
Das gilt dann jedenfalls, wenn die Medienwissenschaft diese 
konstituierenden, selegierenden und platzierenden Funktionen der 
Medien vom Entstehungszusammenhang eines medialen Ereignisses 
bis zu seiner Archivierung begrifflich fasst und kritisiert. Dazu 
braucht sie eine medienanthropologische Fundierung.5 Dazu muss 
sie die Logik des Mediums, hier des Fernsehens, so rekonstruieren, 
dass deutlich wird, was Ernst Cassirer meinte, als er davon sprach, 
dass in der Moderne jedwede kulturelle Sinnproduktion an 

                                                                 
Q
== páÉÜÉ=Ç~òìW=òÑãK=wÉáíëÅÜêáÑí= ÑΩê=jÉÇáÉåïáëëÉåëÅÜ~Ñí=OK=gÖK=eK=NKI=OMNMI=Ç~ë=ëáÅÜ=ÇÉã=

qÜÉã~= łj~íÉêá~äáí®íLfãã~íÉêá~äáí®í = ïáÇãÉíX= ëçïáÉW= eçääI= ríÉK= OMMOK= háåçI= qê~åÅÉ=
ìåÇ=hóÄÉêåÉíáâK=_ÉêäáåW=_êáåâã~åå=ìåÇ=_çëÉK=pÅÜçå=ÑêΩÜÉêW=dìãÄêÉÅÜíI=e~åë=räêáÅÜ=

ìåÇ=h~êä=iìÇïáÖ=mÑÉáÑÑÉê= EeÖKFK=NVUUK=j~íÉêá~äáí®í=ÇÉê=hçããìåáâ~íáçåK=cê~åâÑìêí=~ã=

j~áåW=pìÜêâ~ãéK=
R
== aáÉ= ãÉÇá~ä= îÉêãáííÉäíÉ= hìäíìêÉåíïáÅâäìåÖ= áå= ÇÉê= jçÇÉêåÉ= ãáí= áÜêÉå= áããÉê=

~Äëíê~âíÉêÉå= sÉêÜ®äíåáëëÉå= ÄáäÇÉí= ëáÅÜ= áåíÉêÉëë~åíÉêïÉáëÉ= áå= qÜÉçêáÉå= ~ÄI= ÇáÉ= Ó=

éçëíãçÇÉêå= Ó= ÇáÉ= fãã~íÉêá~äáí®í= ÄòïK= båíã~íÉêá~äáëáÉêìåÖI= båíëáååäáÅÜìåÖ= ìåÇ=

páãìä~íáçå= Eòìã= _ÉáëéáÉä= ÄÉá= gK= _~ìÇêáää~êÇF= ÄÉíçåÉåK= aáÉ= qÜÉëÉ= ÇÉê=

fãã~íÉêá~äáëáÉêìåÖ= â~åå= ~åÜ~åÇ= ÉáåÉê= éÜáäçëçéÜáëÅÜJ~åíÜêçéçäçÖáëÅÜ= çêáÉåíáÉêíÉå=

^å~äóëÉ= ÇÉê= sáëì~äáëáÉêìåÖëíÉåÇÉåòÉå= EpíáÅÜïçêíÉ= ëáåÇ= mêáã~í= ÇÉë= pÉÜëáååëI=

m~åçê~ã~ÄäáÅâI=sçóÉìêáëãìëI=^ìÑãÉêâë~ãâÉáíëäÉåâìåÖ=ÉíÅKF=å~ÅÜîçääòçÖÉå=ïÉêÇÉåI=

ïçÄÉá=ÇáÉ=Ç~òì=áã=dÉÖÉåë~íò=ëíÉÜÉåÇÉI=ÑìåÇáÉêÉåÇÉ=j~íÉêá~äáí®í=ÇÉê=jÉÇáÉå=ëáÅÜ=~å=

jK=jÅiìÜ~åë=jÉÇáÉåéê~Öã~íáâ= òì= çêáÉåíáÉêÉå= Ü~íK= páÉÜÉ= Ç~òì= ~ìëÑΩÜêäáÅÜÉêW= _~ìJ
ëíÉáåÉ= òìê= jÉÇáÉå~åíÜêçéçäçÖáÉI= eÖK= îçå= _êΩÅâI= fåÖêáÇ= ìK~K= Epmfbi= OLOMNNF= Eáå=
sçêÄÉêÉáíìåÖF=



NNT=

=

technische Medien der Kommunikation gebunden ist und diese 
ıinstrumentellen„ Medien jeweils eine spezifische mediale Prägnanz 
haben, d. h. unterschiedliche Medien bedingen unterschiedliche 
Konzeptionen von Wahrheit und Methode, Erkennbarkeit und 
Wirklichkeit, Vergangenheit und Geschichte. 

Jede Form von Geschichte in unserer Medienkultur ist immer 
eine Medien-Geschichte, weil sie anders nicht vorkommt. Wenn 
man so will gilt das, was ıMedialität„ genannt wird, deshalb genau 
für alles, was Historiographie heißt. Es gilt also, die mediale 
Prägnanz jeder literaturbezogenen Historiographie, die mediale 
Logik der Literaturgeschichte im Fernsehen zu verstehen. 

 

sÉê®åÇÉêìåÖÉåW=dÉÇ®ÅÜíåáëI=dÉëÅÜáÅÜíÉI=hçããìåáâ~íáçåI=

jÉÇáÉå=

Um zu einem besseren Verständnis von (Literatur-)Geschichte, von 
Fernsehgeschichte unter diesen Voraussetzungen zu kommen, ist es 
nützlich, noch einmal auf das oben schon angesprochene Feuilleton 
einzugehen. 

In diesem Feuilleton ist auch ein Gespräch von Frank 
Schirrmacher mit Eckart Conze und Thomas Karlauf abgedruckt, 
die in der Historikerkommission mitgearbeitet haben. Conze 
antwortet da auf die Frage – ıHalten Sie es für möglich, dass im 
Archiv noch Akten liegen, die bezeugen, dass alles viel schlimmer 
war, als wir annehmen, oder die ihren Befund vielleicht 
widerlegen?„ – wie folgt: ıNoch schlimmer? ist das denkbar? neue 
Akten mögen in der Tat noch mehr Licht auf die Geschichte 
werfen, um die es in dem Buch geht. Und vielleicht entdecken wir 
ja in Zukunft noch weitere Dokumente. Aber gegen das Verdikt der 
Zeitgenossen, die alles selbst miterlebt haben, ihr Archiv sei primär 
ihr Gedächtnis, wie es Richard von Weizsäcker einmal formuliert 



NNU=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

hat, werden auch die aussagekräftigsten Akten nur wenig ausrichten 
können„. Das mag so sein, ist es aber auch vernünftig? Stimmt es, 
dass man die medialen Archive durch die persönlichen, indivi-
duellen Gedächtnisleistungen von Akteuren aushebeln kann, 
widerlegen kann, dass das überhaupt ein ernsthaftes Argument ist? 
Kann es sein, dass Akteure, die sich später – eben immer ex post – 
als Zeitgenossen und daher Zeitzeugen verstehen, bessere, 
vertrauenswürdigere, authentischere ıMedien„ sind als die in den 
Archiven? 

Die Frage zu stellen, heißt sie auch zugleich zu beantworten, weil 
diese Frage eben den Sachverhalt verkürzt, der hier gemeint ist. 
Daraus ist kein ernsthaftes Argument abzuleiten. Man kann 
individuelle Gedächtnisleistungen (von deren Fragilität die Psycho-
logie viel weiß)6 nicht als Grundlage historischer Kritik gegen die 
Materialität der Medien in den Archiven ausspielen, und zwar aus 
zweierlei Gründen, die hier von Interesse sind. Gedächtnis-
leistungen, persönliche Erinnerungen, der authentische Zugang zu 
einem früheren Ereignis, das heute Geschichte ist, das ist alles sehr 
wohl geeignet, ein persönliches Bild vergangener Ereignisse oder 
Konstellationen zu bewirken, eine Art individuelles Geschichts-
bewusstsein, oder – auf unser Thema bezogen – ein individuelles 
Literaturbewusstsein. Dem kann hohe Dignität zukommen. Gleich-
wohl: das ist aber dann auch nur gerade dieses eine 
Geschichtsbewusstsein, dieses eine Literaturverständnis. Es endet 
mit dem Tod seines Trägers. Aber in Zeiten, in denen Individua-
lismus Blüten treibt und die Personifizierung von Geschichte medial 
wie der ınatürliche„ Ursprung allen Geschichtsverständnisses ins-
zeniert wird, wird das gerne übersehen. 

Es sei denn, so muss man dieses Argument fortsetzen, dieser 
ıTräger„ literarischer Handlungen hat – als enfant terrible, als 

                                                                 
S
== báå=eáåïÉáë=îçå=îáÉäÉåW=pÅÜ~ÅíÉêI=a~åáÉä=iK=NVVSK=pÉ~êÅÜáåÖ=Ñçê=jÉãçêóW=qÜÉ=_ê~áåI=

íÜÉ=jáåÇI=~åÇ=íÜÉ=m~ëíK=kÉï=vçêâW=_~ëáÅ=_ççâëK=



NNV=

=

Avantgarde, als Boheme – mediale ıSpuren„ hinterlassen. Passiv, 
weil er ohne Absicht in den Fokus der Medien geraten ist, oder 
aktiv, weil er sich als Zeitzeuge medial inszeniert hat, z. B. durch 
eine Autobiographie als Buch oder audiovisuell vor dem neutralen 
Hintergrund bei Guido Knopp. Wenn der Träger eines bestimmten 
literarischen Geschichtsbewusstseins also mediale ıSpuren„ hinter-
lassen hat, etwa indem er sich wie Richard von Weizsäcker dazu hat 
interviewen lassen – in den Medien. Dann sind diese Spuren aber 
schlechterdings keine persönlichen Erinnerungs- und Gedächtnis-
leistungen mehr, sondern ihre andauernde öffentliche Präsenz, eben 
auch noch nach dem Tod des Trägers, ist eine kollektive, soziale 
Kommunikationsleistung der Medien und ihrer Archive. Wenn 
einmal eine solche Spur von der Mikroebene des einzelnen Akteurs 
auf die Mesoebene medialer Vermittlungen in den (Massen)Medien 
gelangt ist, und wenn diese Spur damit die Möglichkeit hat, 
archiviert zu werden, hat sie die Möglichkeit, selbst ıGeschichte„ zu 
werden. Sie – diese mediale Spur – kann dann nämlich wieder und 
wieder für Anschlusskommunikationen genutzt werden; damit wird 
sie quasi vor jedem kulturellen ıTod„ bewahrt. Sie kann zwar 
wieder vergessen, aber jederzeit auch wiederentdeckt werden und 
ıauferstehen„.  

Indem sich diese ıSpur„ also in Medien materialisiert, wird sie 
von der individuellen Gedächtnisleistung abgekoppelt und zu 
einem möglichen Baustein des kollektiven Geschichtsverständnisses 
in einer Kultur. An so einer Stelle der Argumentation wird übrigens 
dann auf einmal relativ leicht verstehbar, was sich ansonsten oft so 
kompliziert anhört: dass nämlich (individuelle) Kognition und 
(gesellschaftliche) Kommunikation durch Medien strukturell 
gekoppelt sind. Man kann das aber auch mit weniger Theorie-
bedacht so formulieren: Gedächtnis ist kein Ersatz für Archive; erst 
Archive – abhängig kultürlich von den ihnen zugrundeliegenden 
Regeln des Auswählens und Bewahrens – ermöglichen Kommuni-



NOM=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

kation und Anschlusskommunikation, also die Verkettung von 
Kommunikationen. Ohne diese Voraussetzung können wir bekannt-
lich als Kulturgemeinschaft nichts über den Erinnerungshorizont der 
aktuellen drei, maximal vier lebenden zeitgenössischen Generatio-
nen hinaus erinnern, hätten also auch keinen Anlass für (lite-
rarische) Geschichtskonstruktionen über diese Horizonte hinaus.7 
Die Fernsehgeschichte der Literatur im Programm ist insofern 
immer eine Funktion der kommunikativ genutzten kulturellen 
Archive, die das Fernsehen als Institution selbst vorhält, bereitstellt 
und benutzt. 

sÉê®åÇÉêìåÖÉåW=aáÖáí~äÉ=jÉÇáÉåI=hìäíìêI=dÉëÅÜáÅÜíÉ=

Dieser letzte Weg, bei dem es um die hinreichende Bewertung und 
Gewichtung von medialen ıQuellen„ ging, scheint nun wirklich nur 
ins Parterre zu führen, da wo sich die Historiker im ersten Semester 
treffen, zum kleinen ıEinmaleins„ der Beschäftigung mit Historio-
graphie, dem Umgang mit Quellen und dem Erzählen von 
Geschichte8. Gleichwohl ist es sinnvoll, diesen Zusammenhang hier 
ausdrücklich noch einmal herzustellen, weil sich die geschilderte 
historiographische ıSachlage„ medial verändert hat. Es gibt neue 
Umstände, die eine neue Diskussion und Bewertung der alten 
Argumente sinnvoll machen. Die neuesten Umstände ergeben sich 
aus der medientechnischen Evolution bei den digitalen Medien, 
beim interaktiven Web 2.0, bei den digitalen sozialen Netzwerken, 
bei Blogs, bei youtube, bei twitter usw. 

                                                                 
T
== pÉÜê= ~ìëÑΩÜêäáÅÜ= Ü~í= ÇáÉëÉå= wìë~ããÉåÜ~åÖ= Ó= ~ìë= ÇÉê= qÜÉçêáÉëÅÜìäÉ= iìÜã~ååë=

âçããÉåÇ= Ó= ~ìÑÖÉ~êÄÉáíÉíW= bëéçëáíçI= bäÉå~K= OMMOK= pçòá~äÉë= sÉêÖÉëëÉåK= cçêãÉå= ìåÇ=
jÉÇáÉå=ÇÉë=dÉÇ®ÅÜíåáëëÉë=ÇÉê=dÉëÉääëÅÜ~ÑíK=cê~åâÑìêíLj~áåW=pìÜêâ~ãéK 

U
== sÖäK= Ç~òì= ÇáÉ= aáëâìëëáçå= ÇÉê= ÉåíëéêÉÅÜÉåÇÉå= k~êê~íáîáâJqÜÉçêáÉå= ìåÇ= áÜêÉê=

hçåëÉèìÉåòÉå= ÑΩê= ÇáÉ= eáëíçêáçÖê~éÜáÉW= iáééÉêíI= gìäá~K= OMMVK= dÉçêÖ= fffK= Ó= oÉòÉéíáçå=
ìåÇ=hçåëíêìâíáçå=áå=ÇÉå=ÄêáíáëÅÜÉå=jÉÇáÉå=ENVVM=Ó=OMMSFK=báå=âçÖåáíáîÉë=iÉëÉãçÇÉää=
ÜáëíçêáçEÄáçFÖê~éÜáëÅÜÉê=qÉñíÉK=mÜáäK=aáëëK=e~ääÉJtáííÉåÄÉêÖK 



NON=

=

Das Internet und das Web 2.0 werden ausdrücklich hier deshalb 
genannt, weil nach der mechanischen Druckpresse, der optischen 
Apparatur des Kinos und der Elektronisierung der Massenkom-
munikation an der jetzt sich entfaltenden Digitalisierung das 
Argument attraktiver zu entwickeln ist als am vordigitalen Fern-
sehen selbst. Die spezifische Medialität eines Mediums, die 
spezifische Logik eines Mediums, auch des Fernsehens, das uns hier 
interessiert, bestimmt also ganz wesentlich darüber, was und vor 
allem, w i e so etwas wie historische Spuren überhaupt entstehen, 
medial präsentiert, wahrgenommen und schließlich öffentlich 
zugänglich werden und bleiben (Käuser 2006). 

Bei den klassischen Massenmedien (Zeitung, Radio, Fernsehen) 
sowie bei den zahlreichen distributiven Angeboten der ersten 
Internetgeneration waren die Nutzer in erster Linie passive 
Rezipienten, sie waren letzten Endes Beobachter der Kom-
munikation, die mehr oder weniger ohne sie von statten ging. Jetzt 
erlauben es die neuen Technologien – den technischen Zugang und 
das Equipment und die persönliche Motivation vorausgesetzt – 
jedem, sich aktiv an der massenhaft wahrnehmbaren medialen 
Kommunikation zu beteiligen. Das heißt, in die so wirklich neu zu 
sehende mediale Ö f f e n t l i c h k e i t  kann jeder eigene Inhalte, 
individuelle Vorstellungen, Meinungen, Bewertungen, sich selbst als 
Ereignis einbringen. Jeder kann heute ıSpuren„ hinterlassen in den 
Medien. Zu beobachten ist, dass viele Nutzer sich selbst immer öfter 
als Ereignis in die Medien einschreiben resp. in den Medien 
(audio)visualisieren. Es geht in den sogenannten sozialen Netz-
werken immer öfter und intensiver darum, sich selbst – die eigene 
Person – medial zu inszenieren (Viehoff 2010). Ob online-Tage-
bücher, poetry-communities, literarische Kontaktnetzwerke oder lite-
rarische Blogs, sie alle leben von und in einem nicht abreißenden 
Strom sehr privater Gedanken, Meinungen und Sichtweisen, die 
immer bereitwilliger preisgegeben werden und offenbar auch 



NOO=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

immer bereitwilliger wahrgenommen und genutzt werden. Ihr 
Konsum stellt aber keine Öffentlichkeit mehr her. Diese digitalen 
(Anschluss-)Kommunikationen knüpfen einen Teppich von 
ıEreignissen„ im ıMedium„ Internet, hinterlassen digitale Spuren, 
die nur noch (oder: ihrer eigentlichen alteuropäischen Idee nach) 
ıprivat„ sind, nur noch partikularistisch aufs Ich bezogen 
(Neumann-Braun & Autenrieth 2010).  

Übrigens und nicht zufällig sind nicht wenige solcher Internet-
aktivitäten literarisch, oder besser: literarisiert. Manche ıpersonal 
homepage„ hat zwar den poetischen Charme einer öffentlichen 
Pissoirewand, auf anderen persönlichen Webseiten aber – und das 
sind nicht wenige – bemühen sich die Akteure, ihre Gedanken und 
Gefühle ästhetisch auszudrucken, schreiben Gedichte, Kurzge-
schichten, nutzen die literarischen Stilmittel, die sie kennen, auch 
visuelle. Das gilt übrigens auch für solche, die öffentlich als litera-
rische Akteure – Schriftsteller, Kritiker, Verleger usw. – bekannt 
sind (vgl. Hartling & Suter 2010). 

Wir können jedenfalls beobachten, dass sich das Konzept von 
Privatheit – in seiner bisherigen sozialpsychologischen, sozial-
politischen Funktion und ästhetisch-literarischen Stilistik – mit dem 
Gebrauch des Web 2.0 kommunikativ wandelt und dass dabei das 
Web 2.0 eine immer bedeutendere Rolle spielt. Damit ist nun unter 
publizistischen Aspekten auch verbunden, dass sich Öffentlichkeit 
umstrukturiert, vielleicht sogar destruiert. An die Stelle einer 
Öffentlichkeit als Kommunikationsforum gemeinsamer Interessen 
der Bürger oder an die Stelle von Öffentlichkeit als Arena des 
Wettstreits um die Autorität des besten Arguments usw. wird nun 
Öffentlichkeit – jedenfalls im Web 2.0 – der mediale Raum, in dem 
sich individuelle Interessen nur noch individualisieren. Dabei 
können dann durchaus hunderte von sogenannten Freunden zeit-
gleich zuschauen. Facebook macht das möglich. Wer seine 
Ereignishaftigkeit in youtube präsentiert, kann mit Tausenden Pas-



NOP=

=

santen rechnen. Aber Facebook und youtube stellen keinen öffent-
lichen Raum mehr her, allenfalls – nach den alten Kategorien – ver-
öffentlichter Privatheit. 

Die seit der Renaissance und ihrer Ich-Blütezeit in die westliche 
Zivilisation eingebaute Balance zwischen Ich- und Wir-Identität 
gerät ins Ungleichgewicht und schlägt wieder um in Ich-Zentrie-
rung. Stand am Anfang des abendländischen Individualismus der 
Moderne Descartes cogito ergo sum, so steht an ihrer digitalen 
Wiedergeburt ein neues Credo: I tube ergo sum. Vom Denken und 
seiner Logik weg hat sich die Identitätskonstruktion der Individuen 
hin zu einer Logik der Medien verlagert. Wer in ihnen präsent ist, 
das wusste schon Günther Anders9, hat heute Identität, aber diese 
präsente Identität hat sich danach auch zu richten: sie ist eine der 
Medien, sie gehört sozusagen nicht mehr (nur) den Subjekten, 
sondern (zugleich auch) den Medien. 

Norbert Elias hat nun zu Recht – in anderem Zusammenhang – 
daraufhin gewiesen, dass die Kontinuität des Gedächtnisses, die 
individuelle Archivierung von Erfahrungen durch das Lebensalter 
hindurch, ein zentraler Bestandteil der kulturellen Ich-Identität ist. 
Sie spielt eine konstitutive Rolle für Individualisierungschancen. 
Diese Individualisierungschance nimmt im Zuge der Gesellschafts-
entwicklung zu, je größer der Spielraum für die Verschiedenheit der 
Lebenserfahrungen ist, die im Gedächtnis des einzelnen eingraviert 
sind, wie Elias sagt. (Elias 1976) Dieser Spielraum, mit deutlicher 
Betonung auf Spielraum, und literarische Assoziationen sind dazu 
gewollt, potenziert sich m e d i a l in der Web 2.0-Kultur und der 
Generation, die darin lebt. 

                                                                 
V
== dΩåíÜÉê=^åÇÉêë= Ü~í= áå= ëÉáåÉå=bëë~óë= òìê= ł^åíáèìáÉêíÜÉáí= ÇÉë=jÉåëÅÜÉå = ëÅÜçå= áå=

ÇÉå= RMÉê= g~ÜêÉå= ëÅÜ~êÑëáååáÖ= ÄÉçÄ~ÅÜíÉíI= Ç~ëë= ÇÉê= ãçÇÉêåÉ= jÉåëÅÜ= ÇÉë=

ã~ëëÉåãÉÇá~äÉå= wÉáí~äíÉêë= ëÉáåÉ= fÇÉåíáí®í= Ç~ÇìêÅÜ= Éêä~åÖÉI= Éáåã~ä= áã= cÉêåëÉÜÉå=

ÖÉòÉáÖí=ìåÇ=ÄÉãÉêâí=òì=ïÉêÇÉåK=sÖäK=^åÇÉêëI=dΩåíÜÉêK=NVRVK=aáÉ=^åíáèìáÉêíÜÉáí=ÇÉë=
jÉåëÅÜÉåK=_~åÇ=fW=§ÄÉê=ÇáÉ=pÉÉäÉ= áã=wÉáí~äíÉê=ÇÉê=òïÉáíÉå= áåÇìëíêáÉääÉå=oÉîçäìíáçåK=
jΩåÅÜÉåW=_ÉÅâK=



NOQ=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

Seit der Literatur der Neuzeit, von Descartes über Berkeley und 
Kant bis zur Gegenwart, wird der Mensch als vereinzeltes, isoliertes 
Wesen gedacht, das sich alleinstehend erlebt und ständig darüber in 
Zweifel sein muss, ob die Welt, ob Gegenstände und andere 
Menschen außerhalb seiner selbst wirklich existieren, – und wenn 
ja, wie, und wenn wie, ob der Mensch davon sichere Kenntnis 
haben kann. Das liegt auch an einer anthropologischen Konstante, 
nämlich daran, dass wir als Menschen eben immer entscheiden 
müssen, ob wir unserer Wahrnehmung glauben (können) oder 
nicht10. Als kulturelles Programm sind dafür in den vergangenen 
250 Jahren in Europa soziale und mediale Institutionen und 
Konventionen errichtet worden, generalisierte Medien und litera-
rische Diskurse, die dazu geführt haben, dass man z. B. gewöhnlich 
wissenschaftlichen Aussagen mehr Zuverlässigkeit unterstellt als 
Meinungen, die in Alltagsgesprächen geäußert werden, oder eine 
Nachricht anders behandelt als ein Liebesgedicht. Solche Konven-
tionen und Institutionalisierungen haben dazu geführt, dass heute 
mehr als 90 Prozent der Zuschauer das für wahr und für objektiv 
gegeben halten, was die Tagesschau abends berichtet. Aber auch 
dazu, dass Die verlorene Ehre der Katharina Blum nur, aber dafür 
nachhaltig, literarisch und crossmedial wiederhergestellt werden 
konnte, auch wenn es weder sie selbst noch ihre Ehre im 
Tagesschau-Modus je gegeben hat.  

Die traditionell generalisierende Funktion von sozialen Instituti-
onen, von ıMassen„-Medien und konventionalisierten literarischen 
Diskursen bricht möglicherweise gegenwärtig ab, damit würde auch 
der kulturelle Konnex über Themen und ihre soziale Relevanz in 
solchen sozialen Netzwerken des Web 2.0 auf, oder vielleicht sogar 
auf Dauer ganz abbrechen. Insofern ist, was Thomas S. Kuhn 

                                                                 
NM
== sÖäK=Ç~òì=åÉìÉêÇáåÖë=~ìë=ãÉÇáÉåïáëëÉåëÅÜ~ÑíäáÅÜÉê=páÅÜíW=pÅÜãáÇíK=páÉÖÑêáÉÇ=gK=OMNMK=

aáÉ= båÇÖΩäíáÖâÉáí= ÇÉê= sçêä®ìÑáÖâÉáíK= mêçòÉëëì~äáí®í= ~äë= ^êÖìãÉåí~íáçåëëíê~íÉÖáÉK=
tÉáäÉêëïáëíW=sÉäÄêΩÅâK=



NOR=

=

wissenschaftshistorisch bei der Ablösung eines alten ıParadigmas„ 
durch ein neues zu beobachten glaubte, dass man nämlich in und 
mit einem neuen Paradigma dann buchstäblich in einer anderen, 
neuen Welt lebe, einer Welt, die den Anhängern des alten Paradig-
mas nicht mehr zugänglich sei, heutzutage womöglich alltäglich 
geworden. Das ist ein Ergebnis der medialen Kommunikation und 
ihrer Veränderungen im Web 2.0. Und das hat dann auch Auswir-
kungen auf das, was Literaturgeschichte im Fernsehen sein kann. 

Übrigens – und eben nach alledem nicht nur beiläufig – ist dabei 
zu bedenken: Millionen von Webseiten und Millionen von 
literarisierten Blogging-Einträgen werden und können wohl auch 
nicht mehr archiviert werden. Das ist dann auf der materialen Seite 
der Medien das Pendant zu ihrem Verlust an Generalisier-
ungsleistungen: das medial erzeugte Ende von Archivierung, also 
auch das Ende von Wiedereintrittsmöglichkeit in mediale Diskurse. 
Mit anderen Worten: die neue Kommunikationskultur des Web 2.0 
tangiert grundsätzlich die Möglichkeit, in diesem Medium ein über-
individuelles Geschichtsverständnis, Geschichtsbewusstsein oder 
einen Geschichtsmythos – wie auch immer man ein entsprechendes 
Sinnkonstrukt ıGeschichte„ nennen mag – zu etablieren, vielleicht 
auch, überhaupt den Begriff der Entwicklung (als Voraussetzung für 
Geschichte) zu denken; denn die immer wiederholte Wahrnehmung 
von sich selbst – auch in tausenderlei individualisierten, medial 
vorprogrammierten, sprachlich konventionalisierten Facetten – 
reicht dazu wahrscheinlich nicht aus. Diese medientechnische und 
medienkommunikative Entwicklung hinterlässt, wenn sie auf Dauer 
die sozialisierende und enkulturierende Funktion der Medien 
auslöscht, dort eine Leerstelle, wo aus individuellem Geschichts-
bewusstsein eine gemeinsame Geschichte gemacht werden könnte. 
Es sind entweder zu viele Spuren oder gar keine, die medial auf 
Dauer greifbar sind. Das Internet verwirklicht damit eine mediale 



NOS=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

Logik, die allerdings das Fernsehen mit seinem Programm schon 
etabliert hat. 

Neue Medientechnologien und damit verbundene neue Kom-
munikationsformen verändern die Lebensbedingungen und Hand-
lungsmöglichkeiten des Menschen in der digitalen Moderne also 
derart, dass die kulturellen und auch die spezifisch literarischen 
Formen von Verständigung und Selbstverständigung sich ebenfalls 
– sehr stark – ändern. Entsprechend ändern sich auch die Bedin-
gungen von Geschichte; denn – wie oben argumentiert – jede Ge-
schichte ist an die Bedingungen der Medialität von Kommunika-
tion(en) gebunden und an deren Strategien und technischen Mög-
lichkeiten einer Archivierung.11 

sÉê®åÇÉêìåÖÉåW= dÉëÅÜáÅÜíÉI= cÉêåëÉÜÉåI= cÉêåëÉÜÖÉëÅÜáÅÜíÉI=

iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ=

Die Bedeutung des Internets und des Web 2.0 sollte in ihrem 
exemplarischen Stellenwert für das Verhältnis von Medien und 
Geschichte, von Fernsehen und Literaturgeschichte hier noch 
verständlicher werden, wenn man sich an graue Vorzeiten erinnert. 
Damit ist nicht nur die Zeit gemeint, in der noch nicht jeder ein 
ıHandy„ hatte und in der sich junge Leute noch nicht alleine 
gefühlt haben, wenn sie in einer lauen Mainacht zu zweit auf einer 
Parkbank sitzen, die keinen Internetanschluss für ihren studi-vz-
account hat. Ich meine wirklich die lange Zeit, in der die Menschen 
sich kulturell selbst zu dem modelliert haben, was sie heute sind. 
Wenn man so will, meine ich also mit grauer Vorzeit die 
anthropologische Dimension der Medien12. 

                                                                 
NN
== sÖäK= Ç~òì= ~ìëÑΩÜêäáÅÜÉêW= iÉêëÅÜI= bÇÖ~ê= C= oÉáåÜçäÇ= sáÉÜÜçÑ= OMMTK= dÉëÅÜáÅÜíÉ= áã=

cÉêåëÉÜÉåK=aΩëëÉäÇçêÑW=sáëí~ëK 
NO
== mÑÉáÑÑÉêI= h~êä= iìÇïáÖK= OMMVK= sçå= ÇÉê= j~íÉêá~äáí®í= ÇÉê= hçããìåáâ~íáçå= òìê=

jÉÇáÉå~åíÜêçéçäçÖáÉK= ^ìÑë®íòÉ= òìê= jÉíÜçÇçäçÖáÉ= ÇÉê= iáíÉê~íìêJ= ìåÇ=
hìäíìêïáëëÉåëÅÜ~ÑíÉå= NVTTJOMMVK= eÉáÇÉäÄÉêÖW= råáîÉêëáí®íëîÉêä~Ö= táåíÉêK= ^åêÉÖÉåÇ=



NOT=

=

Nun gibt es neben den direkt medialen Dimensionen, die hier 
interessieren, gewiss sehr wichtige und hier nicht weiter zu 
diskutierende Bereiche einer Anthropologie des Menschen, 
Bereiche, die allerdings – wie etwa das Spiel, die Arbeit, der Sex, 
die Institutionalisierung von Interessen usw. – alle ohne Kom-
munikation und entsprechende soziale und technische Medien nicht 
recht zu denken und schon gar nicht praktisch tätig zu entfalten 
(gewesen) sind. Sprache als Medium der Koordination und Koop-
eration und damit als Voraussetzung jeder dieser menschlichen 
Interaktionen ist von Sprachwissenschaftlern schon oft und 
überzeugend dargestellt worden. 

Die wichtigsten direkt kulturellen kommunikativ-medialen 
Möglichkeiten und Praxen des Menschen sind also aus medien-
anthropologischer Sicht vor allem die Sprache und ihre Funktion, 
Nichtsprachliches verfügbar und damit sprachlich verhandelbar zu 
machen. Christopher Caudwell hat aus anthropologischer Sicht 
argumentiert, dass alle Formen von Tanz und Musik und die 
Konventionen, ihren Ausdruck zu gestalten, wichtige und sehr frühe 
Medien der menschlichen Kommunikation gewesen sind. Sprache, 
Musik, Bilder – sozusagen als die Archetypen jeder medialen 
Kommunikation – sind nun in der Mediengeschichte eben nicht 
einfach nur Mittel gewesen, auf unterschiedliche Art und Weise zu 
kommunizieren, mit ästhetischem Vergnügen oder ohne. Sie sind 
nicht einfach nur vorgefundene mediale Werkzeuge kommunika-
tiven (literarischen) Handelns, sondern sie sind dieses kommunika-
tive Handeln jeweils unter vergänglichen Bedingungen selbst. Die 
alte Debatte um Inhalt und Form von Kommunikation kann hier 
daran erinnern, dass das eine nie ohne das andere in Gebrauch 

                                                                                                                                                                                            

Ç~òìI= ïÉåå= ~ìÅÜ= çÑí= áå= bñâìêëÉå= ëáÅÜ= îÉêäáÉêÉåÇW= oáÉÖÉêI= píÉÑ~åK= OMMNK= aáÉ=
fåÇáîáÇì~äáí®í= ÇÉê= jÉÇáÉåK= báåÉ= dÉëÅÜáÅÜíÉ= ÇÉê= táëëÉåëÅÜ~ÑíÉå= îçã= jÉåëÅÜÉåK=
cê~åâÑìêíLj~áåW=pìÜêâ~ãéK=



NOU=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

genommen werden kann. So ist es auch mit den Medien und der 
Kommunikation. In der europäischen Kulturgeschichte hat sich das 
so ausgewirkt, dass jeder kommunikative Gebrauch von Sprache, 
Musik und Bild (in allen ihren Facetten und Funktionen) diesen 
Gebrauch und die gebrauchten Medien ko-evolutiv geformt hat, 
verändert, modifiziert, gegenseitig überlagert hat. Die Sprache, die 
wir heute haben, ist der Gebrauch, den wir bisher von ihr gemacht 
haben und jetzt wieder machen. Das gilt auch für die anderen 
Dimensionen, für Musik und für das Bild, für literarische Texte, die 
alle ebenso einen unaufhörlichen und unabgeschlossenen Gestalt-
wandel vollziehen, mit jedem Gebrauch erneut. Alle diese medial 
gebundenen Kommunikationsformen machen durch ihre alltägliche 
wie kunstvolle Nutzung beständig, unaufhörlich, kontinuierlich, 
immer, jederzeit erneut einen – empirisch zugänglichen, beobacht-
baren und reflektierbaren – Wandel durch. In der Regel hat diese 
Koevolution nun nicht eine derartige Dynamik, dass der Wandel 
jeden Gebrauch unmöglich machen würde, es braucht auch eine 
gewisse Konstanz, sonst wäre Handlung nicht möglich. Von der 
ıgrauen Vorzeit„ bis heute ist aber schon einiges passiert, was es 
berechtigt erscheinen lässt, diese Beziehung von Konstanz und 
Wandel der Kommunikationsmedien und ihres Gebrauchs als 
wirklich wichtige anthropologische Annahme gelten zu lassen.  

Die Techniken der Kommunikation und die modernen Kom-
munikationstechniken werden also von Menschen nicht nur in 
Anspruch genommen und verändern sich dabei, sie nehmen auch 
den Menschen in Anspruch und verändern ihn dabei. Wenn wir so, 
mit diesem anthropologischen Blick, auf den geschichtlichen 
Zusammenhang von Medien und Mensch sehen, dann ist vor allem 
die Dimension der menschlichen Wahrnehmung von diesem 
Gestaltwandel betroffen. Sicher hat sich in den letzten 150.000 
Jahren auch der Körper des Menschen weiter so modelliert, dass 
wir den Gegebenheiten unserer heutigen sozialen und natürlichen 



NOV=

=

Umwelten besser entsprechen als es beispielsweise der Neandertaler 
tun würde. Seine Finger waren kürzer und dicker und unbeweg-
licher, SMS könnte er wahrscheinlich nicht schreiben, jedenfalls 
nicht so schnell wie heutige Studierende das unter der Schreibplatte 
ihres Seminarstuhls können, ohne hinzuschauen. Die Wahr-
nehmung unserer sozialen und natürlichen Umwelt hat sich aber in 
den letzten 100.000 Jahren radikal gewandelt, mehr als nur die 
Finger, die gewachsen sind, die länger und beweglicher wurden.  

Unter diesen Umständen ist es kultur- und wahrnehmungs-
geschichtlich von besonderer Bedeutung, dass Bilder und Bild-
medien – wie das Fernsehen – immer stärker die bevorzugten Medi-
en der (literarischen) Kommunikation werden; denn damit ändern 
sich auch die Bedingungen von (Literatur-) Geschichte.  

Nun ist es natürlich so, dass die gesellschaftliche Konstruktion 
von Geschichte sich immer schon der visuellen Medien bedient hat, 
vom Teppich von Bayeaux, über die Panoramen des 19. Jahr-
hunderts bis Guido Knopps Hitlersendungen ist das eine mehr oder 
weniger kontinuierliche Entwicklung. Das gilt auch dann, wenn 
Historiker mehrheitlich bis heute nur das Medium des Buches für 
sich als Dispositiv der Darstellung ihres Blicks auf die Geschichte 
akzeptieren13. Nur: unter den hier skizzierten Rahmenbedingungen 
– neue Medientechnologie, individuelle Partikularisierung, Abbruch 
von Archivierungsmöglichkeiten, Überhandnehmen visueller Kom-
munikationsformen usw., ist eben vieles etwas anders als früher, 
auch im Parterre. 
  

                                                                 
NP
== få=ÇÉå=äÉíòíÉå=g~ÜêÉå=ÖáÄí=Éë=~ÄÉê=îÉêëí®êâí=~ìÅÜ=âêáíáëÅÜJâçåëíêìâíáîÉ=^ìëÉáå~åÇÉêJ

ëÉíòìåÖÉå=îçå=eáëíçêáâÉêå=ãáí=ÇÉê=_áäÇJdÉëÅÜáÅÜíÉ=ìåÇ=łîáëì~ä=Üáëíçêó I= ëáÉÜÉ=òK=_K=

_ìêâÉI=mÉíÉêKOMMOK=^ìÖÉåòÉìÖÉåëÅÜ~ÑíK=_ÉêäáåW=hä~ìë=t~ÖÉåÄ~ÅÜK=



NPM=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

sÉê®åÇÉêìåÖÉåW=táÉ=ëáÅÜ=iáíÉê~íìê=EäáíÉê~êáëÅÜÉë=e~åÇÉäåF=

ÖÉëÅÜáÅÜíäáÅÜ=áã=cÉêåëÉÜÉå=ÑçêãìäáÉêÉåI=ÖÉëí~äíÉåI=âçåëíêìáÉêÉå=

ìåÇ=~ìÅÜ=ÉêäÉÄÉå=ä®ëëí=

=

Vor kurzer Zeit ist im öffentlich-rechtlichen Fernsehprogramm ein 
Mehrteiler gelaufen mit dem Titel Weissensee.14 Es geht da um eine 
komplizierte Beziehungsgeschichte resp. mehrere solcher Geschich-
ten, die alle in der DDR spielen, als es sie noch gab. Die 
Regisseure, Dramaturgen, Ausstatter, Schauspieler usw., die an dem 
Mehrteiler mitgewirkt haben, haben nur ziemlich genau, bis auf 
Details genau, versucht, die Wirklichkeit der vergangenen DDR ins 
Bild zu setzen. Diese Genauigkeit bezog sich dabei sowohl auf die 
materielle Ausstattung der Szenerie wie auf die psychische ihrer 
Charaktere. Das ist ihnen technisch und auch dramaturgisch sehr 
gut gelungen. In den Feuilletons gab es deshalb – kaum über-
raschend – schon bald wieder eine ernsthafte Diskussion darüber, 
(schon wieder, könnte man angesichts einer nicht mehr abreiß-
enden Diskussion seit dem Untergang sagen), ob denn die 
Zuschauer dieses fiktionale Werk nicht als die historische Wirk-
lichkeit annehmen und verstehen würden – und darauf dann ihr 
geschichtliches Bild der DDR bauen würden; dabei sei es doch 
bloß ein fiktionaler Spielfilm, oder – wie es an anderer Stelle hieß – 
bloß Literatur. 

Das ist die – inzwischen – falsche Einschätzung an dieser Stelle. 
Das Medium Fernsehen in der uns heute bekannten Form ist ein 
Medium, das eine Wahrnehmungssituation für sein Publikum 
schafft, die sich immer deutlicher von der alteuropäischen Tren-
nung von ıfiction„ und ıfact„ löst. Diese Unterscheidung wird (nicht 
theoretisch, aber) praktisch obsolet, sie wird überflüssig, letzten 
Endes inhaltsleer. Immer mehr von dem, was das Fernsehen zeigt, 
ist rezipierbar und wird rezipiert, ohne dass man sich diese Frage 

                                                                 
NQ
== tÉáëëÉåëÉÉX=^oaJpÉÅÜëíÉáäÉêI=àÉïÉáäë=ÇáÉåëí~Öë=ìã=OM=rÜê=NRI=_ÉÖáåå=NQKMVKOMNMK 



NPN=

=

 

nach der Differenz von ıfact„ und ıfiction„ überhaupt noch stellt 
oder stellen muss.15 Darüber kann man streiten, ob es gut oder 
schlecht ist, und natürlich auch, welche Konsequenzen das hat. Hier 
interessieren nur die Konsequenzen für die Bedingungen von Lite-
raturgeschichte und geschichtlichen Konstruktionen von litera-
rischem Handeln im Fernsehen. 

Wir müssen also anfangen radikaler zu akzeptieren und zu 
verstehen, dass dieses im Wesentlichen visuelle Medium, nach 
anderen medialen Logiken seine Rezipienten befriedigt als es ein 
linearer schwarz-weißer Schriftsatz in einem Buch tut und tuen 
kann. Das ist schon auch gesagt worden, aber man muss es bitter 
ernst nehmen. Die Logik des Mediums Fernsehen (resp. seines 
kulturellen Gebrauchs) ermöglicht neue verständnisreiche Annäh-
erungen an Literaturgeschichte, an Verknüpfung von Geschichten 
literarischen Handelns und an Geschichtsvergegenwärtigungen, die 
eben nur hier möglich sind, als Fernsehliteraturgeschichte. 

Literaturgeschichte im Fernsehen ist und soll nach meinem 
Verständnis also die Geschichte der Literatur (der literarischen 
Handlungen) sein, die das Fernsehen mit all seinen institutionellen, 
archivarischen, ästhetischen, technischen Möglichkeiten der Audio-
Visualität und Visualisierung, in seinem spezifischen Medien-Modus 
entwickeln und nutzen kann. Literaturgeschichte im Fernsehen ist 
dann nicht die Geschichte der Literatur im Fernsehen, sondern wie 
sich Literatur (literarisches Handeln) geschichtlich im Fernsehen 
formulieren, gestalten, konstruieren und auch erleben lässt. 

                                                                 
NR
== bñÉãéä~êáëÅÜ= Ç~òì= ÇáÉ= aáëëÉêí~íáçå= îçå= hçÅÜ~åçïëâáI= h~íà~K= OMNOK=UåíÉêëÅÜáÅÜíÉåJ

ÑÉêåëÉÜÉå=Efå=sçêÄÉêÉáíìåÖFK=mÜáäK=aáëëK=e~ääÉLp~~äÉK 



NPO=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

iáíÉê~íìêîÉêòÉáÅÜåáë=

Assmann, Aleida. 2006. Der lange Schatten der Vergangenheit. 
Erinnerungskultur und Geschichtspolitik. München: Beck. 

Assmann, Aleida. 2007. Geschichte im Gedächtnis. Von der 
individuellen Erfahrung zur öffentlichen Inszenierung. München: 
Beck. 

Conze Eckart et al. 2010. Das Amt und die Vergangenheit. 
Deutsche Diplomaten im Dritten Reich und in der Bundesrepublik. 
München: Blessing. 

Elias, Norbert. [1939] 1976. Über den Prozeß der Zivilisation. 
Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen. Band 1: 
Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen Oberschichten des 
Abendlandes. Band 2: Wandlungen der Gesellschaft: Entwurf zu 
einer Theorie der Zivilisation. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Esposito, Elena. 2002. Soziales Vergessen. Formen und Medien des 
Gedächtnisses der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Gumbrecht, Hans Ulrich. 1990. Eine Geschichte der spanischen 
Literatur. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Hartling, Florian & Thomas Wilke. 2003. Das Dispositiv als Modell 
der Medienkulturanalyse: Überlegungen zu den Dispositiven 
Diskothek und Internet. In SPIEL Siegener Periodicum zur 
Internationalen Empirischen Literaturwissenschaft. 22. 1-37. 

Gumbrecht, Hans Ulrich & Karl Ludwig Pfeiffer (Hg.). 1988. 
Materialität der Kommunikation. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Hartling, Florian & Suter Beat (Hg.). 2010. Archivierung von 
digitaler Literatur: Probleme – Tendenzen – Perspektiven. Frankfurt 
am Main. [= Sonderheft SPIEL: Siegener Periodicum zur 
Internationalen Empirischen Literaturwissenschaft. 29 1+2]. 



NPP=

=

Holl, Ute. Kino, Trance und Kybernetik. Berlin: Verlag: Brinkmann 
und Boise. 

Käuser, Andreas. 2006. Historizität und Medialität. Zur 
Geschichtstheorie und Geschichtsschreibung von Medienum-
brüchen. In Ralf Schnell (Hg.). MedienRevolutionen. Beiträge zur 
Mediengeschichte der Wahrnehmung. Bielefeld: transcript, 147-166. 

Martini, Fritz. [1962] 1981. Deutsche Literatur des bürgerlichen 
Realismus. 1848-1898. Stuttgart: Metzler. 

Lersch, Edgar & Reinhold Viehoff. 2007. Geschichte im Fernsehen. 
Düsseldorf: Vistas. 

Lippert, Julia. 2009. Georg III. – Rezeption und Konstruktion in den 
britischen Medien (1990–2006). Ein kognitives Lesemodell 
historio(bio)graphischer Texte. Phil. Diss. Halle-Wittenberg. 

Maletzke, Gerhard. 1963. Psychologie der Massenkommunikation. 
Hamburg: Hans Bredow-Institut. 

Neumann-Braun, Klaus & Ulla Patricia Autenrieth (Hg.). 2010. 
Freundschaft und Gemeinschaft im Social Web. Baden-Baden: 
Nomos. 

Pfeiffer, Karl Ludwig. 2009. Von der Materialität der 
Kommunikation zur Medienanthropologie. Aufsätze zur 
Methodologie der Literatur- und Kulturwissenschaften 1977-2009. 
Heidelberg: Universitätsverlag Winter. 

Rieger, Stefan. 2001. Die Individualität der Medien. Eine 
Geschichte der Wissenschaften vom Menschen. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.  

Schacter, Daniel L. 1996. Searching for Memory: The Brain, the 
Mind, and the Past. New York: Basic Books. 



NPQ=sáÉÜçÑÑW=cÉêåëÉÜÉå=ìåÇ=EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíëëÅÜêÉáÄìåÖI=çÇÉêW==
EiáíÉê~íìêJFdÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

Schmidt, Siegfried J. 2010. Die Endgültigkeit der Vorläufigkeit. 
Prozessualität als Argumentationsstrategie. Weilerswist: Velbrück. 

Schwanitz, Dietrich. 2002. Bildung. Alles was man wissen muss. 
München: Goldmann. 

Viehoff, Reinhold. 2010. Sinn und Form ıpersonality„ ⁄ ıprivate 
homepage„ ⁄ ıunder construction„. Überlegungen zu kommunika-
tiven Selbstdarstellungen im Internet. In Buck, Matthias, Florian 
Hartling & Sebstian Pfau (Hg.). Randgänge der Mediengeschichte. 
Wiesbaden: Verlag für Sozialgeschichte. 

Viehoff, Reinhold & Edgar Lersch. 2007. Historische Ereignisse im 
Fernsehen. Eine Analyse des Genres der Geschichtssendungen 
1995, 1999 und 2003. In Arbeitsgemeinschaft der Landesmedien-
anstalten in der Bundesrepublik Deutschland (ALM) (Hg.). ALM 
Programmbericht: Fernsehen in Deutschland 2006. Programm-
forschung und Programmdiskurs. Berlin: Vistas, 120-144. 

 



 

 

iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=~ã=_ÉáëéáÉä=ÇÉë=

cáäãë=píìêã=ìåÇ=aê~åÖ=çÇÉê=

aáÉ=cêÉáÜÉáí=łàìåÖ=ìåÇ=Çìãã=òì=ëÉáå�=

Matthias Luserke-Jaqui 



NPS=iìëÉêâÉJg~èìáW=iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=~ã=_ÉáëéáÉä=ÇÉë=cáäãë=píìêã=ìåÇ=aê~åÖ=

 

Am 7. November 2009 strahlte das ZDF spät abends eine Sendung 
aus, die bereits in der Ankündigung kompromisslose Aufmerk-
samkeit forderte: ıGenial [Ausrufezeichen] Freiheit [Ausrufezeichen] 
Leidenschaft [Ausrufezeichen]„.1 Es ging dabei um nichts Ge-
ringeres als den Versuch, Literaturgeschichte im Fernsehen zu kom-
munizieren. ÙKommunizieren sage ich mit Bedacht, denn Kom-
munikation und Kommunion sind weit über ihre sprachliche 
Gemeinsamkeit hinaus Signifikanten ein und desselben Referenz-
bereichs: Kommunizieren heißt in der katholischen Kirche so viel 
wie Ùdie Kommunion empfangen. Und dabei bin ich bereits bei 
einem Problempunkt. Profan gewendet in die Macht des Faktischen 
unserer medialen Bilderwelt heißt dies, eine Fernsehsendung 
medialisiert/stellt den Anspruch einer literaturgeschichtlichen 
Periode dar, wird damit zum Medium des historischen Selbstan-
spruchs des literaturgeschichtlichen Sturm und Drang. 

Die filmischen Mittel sind begrenzt und wiederholen sich (Farbe, 
Kameraperspektive, Schnitttechnik, Musik, Hintergrundfarben etc.), 
sie werden ergänzt durch die Auswahl der Gesprächspartner, die 
zur Verfügung stehen, allerdings ist diese Wahl wohl eher am 
feuilletonistischen Mehrwert orientiert denn an literaturhistorischer 
Expertise. Es kommen zu Wort: Hans Ottomeyer (Generaldirektor 
Deutsches Historisches Museum Berlin), Inge Stephan (Literatur-
wissenschaftlerin Berlin), Rüdiger Safranski (Schriftsteller), Sigrid 
Damm (Lenz-Biografin), Jochen Klauß (stellvertretender Vor-
sitzender des Goethe-Nationalmuseums), Matthias Schweighöfer 
(Schauspieler), Claus Peymann (Regisseur) und viele andere. 

Die Ankündigung der Sendung liefert also bereits einen An-
spruch, der aus dem Anspruch des Sendungsinhalts abgeleitet wird. 

                                            

1

  sÖäK=òìã=hçåíÉñíW=iìëÉêâÉJg~èìáI=j~ííÜá~ëK=NVVTK=píìêã=ìåÇ=aê~åÖK=^ìíçêÉå=Ó=qÉñíÉ=

Ó=qÜÉãÉåK=_áÄäáçÖê~éÜáëÅÜ=ÉêÖ®åòíÉ=^ìëÖ~ÄÉ=OMNMK=píìííÖ~êíW=oÉÅä~ãK==



NPT=

 

Und die Eingangssequenz des Films illustriert dies mit bunten 
Bildern: Eine Schar junger Menschen klettert nächtens über eine 
Mauer, stürmt heiter und gelassen ein Freibad, hat einen 
Campinggrill ebenso bei sich wie sie sich amüsiert im Wasser 
tummelt – die Stereotype werden wie an einer Perlenkette aufge-
fädelt, nur zur letzten Konsequenz hat der Mut des Regisseurs und 
Produzenten Dag Freyer nicht gereicht. Im Gegensatz zu ihren 
historischen Vorbildern baden diese Menschen nicht nackt. 

An dieser Stelle hätte die Stimme aus dem Off auf die 
diätetische Bedeutung des nächtlichen Nacktbadens hinweisen 
können – der Schweizer und als Genieapostel titulierte Christoph 
Kaufmann etwa vertrat sehr konsequent diese Haltung – uns allen 
aus jener Szene bekannt, wo der historische Lenz den Dorfbrunnen 
in Oberlins Waldersbach zum Bad nutzt, bei Büchner dann als 
Zeichen seiner geistigen Verwirrtheit gedeutet. 

Die für den Literaturhistoriker entscheidende Frage lautet: 
Welche Perspektive im Sinne eines Deutungsblicks nimmt der Film 
ein und wie setzt er dies um? 

Der Filmanfang beantwortet diese Frage mit einer auktorialen 
Erzählhaltung: ıWir schreiben das Jahr 1770„ (0:12), die jungen 
Autoren des Sturm und Drang (im Folgenden mit der Sigle SuD 
abgekürzt) ıentfliehen dem Pudergewölk des Rokoko und der 
trockenen Vernünftigkeit der Aufklärung„ (0:18). 

NK _ÉáëéáÉäW=

Der Film orientiert sich an einem Erzählstrang: Goethe sitzt in 
einem Zimmer im Haus am Frauenplan und wird interviewt, die 
Stichwortfragen von Dag Freyer beantwortet der Ùgegoethete 
Schauspieler Manfred Andrae mit einer Zitatmontage aus Dichtung 
und Wahrheit. Und damit zeigt sich bereits, welche Perspektive der 



NPU=iìëÉêâÉJg~èìáW=iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=~ã=_ÉáëéáÉä=ÇÉë=cáäãë=píìêã=ìåÇ=aê~åÖ=

 

Film einnimmt, es ist die Sicht aus Dichtung und Wahrheit auf den 
SuD. Wie problematisch diese Sicht ist, sei hier nur noch einmal in 
Erinnerung gerufen, ich muss dies nicht im Detail ausführen. 
Entscheidend ist, dass der Film damit alle anderen möglichen und 
historisch gesehen ebenso relevanten Perspektiven auf den SuD 
dem Blick des Olympiers unterordnet. Ist das dann noch eine 
literaturgeschichtliche Perspektive oder schon eine Art filmischer 
Goethe-Essay? Der Untertitel ıEine Dokumentation zum Sturm und 
Drang„ zumindest ist Etikettenschwindel. 

Eine klare Festlegung in der Periodisierungsfrage erfolgt eben-
falls in dieser Eingangssequenz, ınur ein paar Jahre„ (0:57), etwa 
von 1770 bis 1785, dauere diese Zeit. Dann leitet der Eröffnungssatz 
des Interviewers die folgende Szene ein: ıIch würde gern mit Ihnen 
über Ihre Jugendzeit sprechen„ (1:59). 

OK=_ÉáëéáÉäW=píê~≈ÄìêÖ=

Die ıGrenz- und Selbsterfahrung [ist] typisch für die Stürmer und 
Dränger„ (4:14). Dann folgt die Aneinanderreihung von Namen, 
Zahlen, Schlagworten: 

Kurznennung der SuD-Autoren Goethe, Herder, Klinger, 
Wagner, Lenz (ıdie tragische Gestalt des SuD„). Der SuD wird 
bezeichnet als ıjugendlicher Freundeskreis mit eigener Sprache und 
eigenen Ritualen„ (6:02). Es folgt eine Serie von Standbildern, deren 
Zusammenhang mit dem Filmtitel unklar bleibt. Geht es hier um 
eine schlecht ins Bild gesetzte vulgär-sozialgeschichtliche Kontextu-
alisierung der 1760er und 1770er Jahre? Diese zwei Jahrzehnte 
werden als Referenzrahmen der nachfolgenden Bilder ausdrücklich 
benannt. Das sind im Einzelnen: 



NPV=

 

- Casanovas Konterfei wird gezeigt. Worin der Zusammenhang mit 
dem SuD besteht, bleibt unklar. Die berühmten Memoiren wurden 
erst ab 1821 in deutscher Sprache veröffentlicht. 

- Spinnmaschine, die Ùspinning Jenny, die acht Spinner ersetzte, wurde 
1764 erfunden. 

- Dampfmaschine: Die erste verwendbare Dampfmaschine wurde 
1712 von Thomas Newcomen konstruiert und diente zum 
Abpumpen des Wassers in einem Bergwerk. Diese so genannte 
atmosphärische Dampfmaschine erzeugte durch Einspritzen von 
Wasser in einen mit Dampf gefüllten Zylinder einen Unterdruck 
gegenüber der Atmosphäre. (Wikipedia, 4.5.2011)  

- Linné: Seine zoologische-botanische Taxonomie Systema Naturae 
erschien in der entscheidenden 10. Auflage 1758.  

- Die Einführung des flächendeckenden Kartoffelanbaus: begann in 
England 1684, in Sachsen 1716, 1728 folgte Schottland, 1738 
Preußen und erst 1783 Frankreich. 

- Das Erdbeben von Lissabon: 1. November 1755. 
- Die Brüder Montgolfiere: Der erste Heißluftballon startete am 4. Juni 

1783. 
- Das erste Fahrrad: Karl Drais 1817 in Mannheim; gezeigt wird aber 

das Bild eines Hochrads, das freilich erst 1870 erfunden wurde. 
- Der Höhepunkt des amerikanischen Sklavenhandels: Das gesamte 

18. Jahrhundert kann als ein Höhepunkt des Sklavenhandels betrach-
tet werden. 

- ıDer Unabhängigkeitskrieg bricht aus„: mutmaßlich der amerika-
nische Unabhängigkeitskrieg 1775 – 1783. 

- Die Verkündung der Menschenrechte: Die Erklärung der Menschen- 
und Bürgerrechte erfolgte am 26. August 1789 in der französischen 
Nationalversammlung. 

- Und der Beginn der Französischen Revolution: 1789. 



NQM=iìëÉêâÉJg~èìáW=iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=~ã=_ÉáëéáÉä=ÇÉë=cáäãë=píìêã=ìåÇ=aê~åÖ=

 

Resümiert wird diese Parade von Schulbuchdaten mit den Worten: 
ıIn dieser Zeit begründen die jungen Dichter [sc. des SuD] die erste 
Jugendbewegung in Deutschland„ (6:51). Unterlegt wird dieser 
Kommentar mit Laufbildern trinkender Jugendlicher, historischen 
Aufnahmen der Wandervogelbewegung, Aufnahmen von 1968er 
Straßenschlachten, unterlegt mit der Stimme aus dem Off, es gehe 
um neu erprobte Formen der Selbsterfahrung und um Protest gegen 
das Establishment. ıDas eigene Ich ist das Lieblings-
experimentiergebiet der Stürmer und Dränger„ (7:09). Und: ıZum 
ersten Mal wird Individualismus zum Programm. Das wirkt nach, 
bis heute„ (7:17), illustriert wird diese Aussage mit Bildern eines 
Konzertmitschnitts einer Punkband. 

PK=_ÉáëéáÉäW=

Hans Ottomeyer erklärt in seinem Statement die ıFreiheit des 
Volkes„ (7:22) zu einer der Grundforderungen des SuD. Diese 
(falsche) Aussage wird nicht weiter hinterfragt, weder vom Inter-
viewten noch vom Kommentator. Zwangsläufig stellt sich also der 
Eindruck ein, SuD habe einen politischen Handlungsanspruch 
verfolgt. Dazu müssen wir aus literaturgeschichtlicher Sicht bemer-
ken, dass genau dies die Interpretation der ehemaligen DDR-
Germanistik war, wonach der SuD als prärevolutionäre Bewegung 
in Deutschland verstanden wurde. Die Wissenschaftsgeschichte der 
SuD-Forschung hat das längst aufgearbeitet. Historisch gesehen 
bleibt dies freilich falsch, wenn man die deutsche Literatur der 
1770er Jahre eschatologisch auf das Jahr 1789 hin interpretiert. 
Bedauerlich bleibt in diesem Zusammenhang auch, dass die einzige 
tatsächlich politische Schrift des SuD, verfasst von den Schweizern 
Lavater, Füssli und Hess Der ungerechte Landvogt oder Klagen 
eines Patrioten (1762), unerwähnt bleibt. 



NQN=

 

Stellungnahme Inge Stephan: ıDa beginnt die Moderne in 
Deutschland in der Literatur„ (7:50), namentlich eine Moderne im 
Denken, meint Stephan. Wie diese makrogeschichtliche Geste mit 
dem mikrogeschichtlichen Handlungsanspruch des SuD zusammen-
passen soll, bleibt unkommentiert. 

Künstler dürfen sich zu Wort melden: Der Regisseur Leander 
Haußmann, der Schauspieler André Eisermann, bis endlich das 
Goethe-Interview in der folgenden Szene fortgesetzt wird (ab 8:44). 

QK=_ÉáëéáÉäW=jçÇÉêåáí®íëòï~åÖ==

Der Regisseur scheint dem Phantasma zwanghaft zu folgen, SuD 
habe eine moderne Entsprechung.    Der Kommentator resümiert: 
ıDiese Art des Zusammenlebens und Zusammenarbeitens ist 
damals völlig neu„ (9:13), die Stürmer und Dränger seien 
ıVorläufer heutiger junger Künstler„ (9:21). Der Zusammenhang 
mit dem Filmthema erschließt sich nicht, zumal sich nun Labuhn 
und Robotti von der Electronic-Popband Robosonic zu Wort 
melden dürfen und erklären, dass sie mit dem Genieverständnis 
und überhaupt mit dem SuD nichts anfangen können. Dennoch 
heißt ihre einem Reclamheftchen stylisch nachempfundene CD 
genau so, Sturm & Drang, und mutmaßlich wurden sie deshalb zu 
einer Stellungnahme auserkoren. Daran schließen sich Kurzstate-
ments von so betitelten ıClubgängern„ an. Der Erzählerkommentar 
schließt diese Szene mit den Worten: ıDie Energie, die diese 
Epoche ausstrahlt, beeindruckt Popkünstler noch heute„ (10:50). 
Kritisch anzumerken bleibt hier, weshalb beispielsweise nicht die 
finnische Heavy-Metal-Band Sturm und Drang, die den 
Hardrocksound der 1970er wieder aufleben lässt, in den Blick 
genommen wird, und weshalb die Bedeutung des Stil- und 
Epochenlabels SuD in der klassischen Musik unerwähnt bleibt. Als 



NQO=iìëÉêâÉJg~èìáW=iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=~ã=_ÉáëéáÉä=ÇÉë=cáäãë=píìêã=ìåÇ=aê~åÖ=

 

Interimsantwort bietet sich an, dass diese Einseitigkeiten und 
Verkehrtheiten des Films seiner auktorialen Erzählhaltung 
geschuldet sind, die eine Festlegung von Beginn an verfolgte: SuD 
heißt jung sein, kreativ sein, pop sein. Die eingesetzten Bilder kom-
munizieren diese Botschaft. 
 
RK=_ÉáëéáÉäW=

Sequenz aus einem Musikvideo oder entsprechendes Imitat, von 
Rufus Wainwright, ıPopstar„. Er darf ein 47 Sekunden (bis 11:47) 
dauerndes Statement abgeben, in dem er u. a. den SuD und die 
1960er Jahre in Paris in Zusammenhang bringt. Eisermanns 
Parallele zwischen SuD und heutiger Popkultur schließt sich an. 

Es folgt ein Wechsel nach Straßburg mit der Fokussierung auf 
Goethe als dem bekanntesten SuD-Idol. Subkutan wird hier die 
Botschaft vermittelt, dass Goethe ein Popidol seiner Zeit war. Es 
folgen Aufnahmen vom Hotel zum Geist, Mittagstisch. Historische 
Aufnahme von 1880, Kommentar: ıDas ist sie also, die berühmteste 
Treppe der deutschen Literaturgeschichte„ (13:08), auf der sich 
Goethe und Herder 1770 erstmals begegnet sind. 

SK=_ÉáëéáÉäW=

14:06: Endlich erfolgt der erste Hinweis auf die Bedeutung 
Shakespeares. ıDa es noch keine gute Übersetzung gibt„ (14:19), 
würden die SuD-Autoren selbst übersetzen. Der Literaturhistoriker 
staunt – was ist eine gute Übersetzung in historischer Hinsicht? Darf 
man nicht unbescheiden an die WielandÊsche Übertragung 
(1762/66) denken? 



NQP=

 

TK=_ÉáëéáÉäW=iÉåò=

Lenz-Porträt ab 15:07: Die ıLenz-Biografin„ Sigrid Damm kommt zu 
Wort, der Kommentar spricht vom ısensible[n] Lenz„ (16:13). Die 
Regisseurin Konstanze Lauterbach gibt ein Statement ab. Off: ıLenz 
überfordert mit seiner Radikalität die Zeitgenossen„ (16:45). Dann 
folgt nach mehr als 15 Minuten [!] das erste Originalzitat aus der 
SuD-Literatur, nämlich die Schlussverse aus dem Lenz-Gedicht Lied 
zum teutschen Tanz: ıFrei wie der Wind / Götter wir sind„. Der 
Titel bleibt unerwähnt. Danach bekommen mehrere Gesprächs-
partner die Aufgabe, diese Zeilen zu kommentieren. Der Kommen-
tar zu diesen Kommentaren sei erspart, zumindest von der 
Berlinerin Stephan hätte man mehr als eine interjektive 
Orientierungslosigkeit gewünscht. Anschließend Fortsetzung 
Goethe-Interview. Dag Freyer behauptet allen Ernstes, Liebes-
gedichte seien die ersten Zeugnisse der Literatur des SuD (vgl. 
17:40). Was soll man da noch sagen? 

UK=_ÉáëéáÉäW=

Thema Sesenheim (ab 18:50): Das vorherige Interview lenkte über 
zu des Pfarrers Tochter von Sesenheim – wenn ich mit dem 
ähnlichen Titel von Bürgers Kindsmordballade spielen darf. 19:00 
bis 20:31 folgt eine Zitatmontage aus Willkomm und Abschied. Auf-
nahmen von Sesenheim, der Scheune, der Kirche schließen sich 
daran an. Der Organist intoniert das Heideröslein. Übergang zum 
nächsten ıFeuerkopf„, der an der Tür Friederike Brions anklopfe, 
Lenz. 21:52: Büchners Lenz-Novelle wird ins Spiel gebracht. 
Von 22:54 bis 24:31:? Ausschnitt aus einer Fernsehinszenierung der 
Soldaten von 1977. Mischung zwischen Mitschnitt, Filmessay und 
Erzählerinhaltsangabe. 



NQQ=iìëÉêâÉJg~èìáW=iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=~ã=_ÉáëéáÉä=ÇÉë=cáäãë=píìêã=ìåÇ=aê~åÖ=

 

Lauterbach nennt Lenz, ıein zerstörter poetischer Wildwuchs„ 
(24:33). 

25:58: Abschluss des Lenz-Porträts. Insgesamt also etwas mehr 
als zehn Minuten. 

VK=_ÉáëéáÉäW=

26:42: Beginn der Werther-Passage. Stadtansicht Wetzlars. Interview-
Fortsetzung Goethes. Eisermann-Lesung aus dem Werther. Lange 
Zitat-Passagen. Charlotte Buffs Wohnung wird gezeigt. ıDas Leben 
wird aus Literatur gemacht„ (31:46), heißt es aus dem Off. Eine 
Parallele wird hergestellt zwischen den kontemporären Warnungen 
vor Romanlektüre und den Warnungen heutiger Suchtpsychologen 
vor dem Suchtpotenzial von Videospielen, unterstützt durch 
Safranskis Kommentar. 

Die Werther-Mode wird als ıMarkenzeichen der freidenk-
erischen Jugend„ (33:00) identifiziert. Die Selbstmorde Werthers 
und Cobains werden von Leander Haußmann in ihrer 
gesellschaftlichen Bedeutung gleichgestellt, beide Selbstmorde 
würden mannigfach kopiert. Das seien die ıersten Erscheinungs-
formen der Popkultur„ (34:23). 

Der Werther steuere auf einen ıGewaltexzess„ zu. ıParallelen 
heute?„ Der Erzähler stellt die Frage, ob eine Traditionslinie von 
Werther zu den Schulamokläufern heute führe, die ihre Gewalt-
phantasien aus dem Netz, den Medien speisten. Die soziale 
Funktion von Netz und Literatur im Sinne von: beides sind Medien, 
wird hier kritiklos gleichgesetzt. 



NQR=

 

NMK=_ÉáëéáÉäW=tÉáã~ê=

38:00: ıDer Werther macht Goethe berühmt, auch bei den Fürsten„. 
Am 3.9.1775 übernimmt Karl August die Regentschaft, er ist 18-
jährig, nach Ansicht des Erzählers ein ıTeenager„ (38:44), ıdas 
bedeutet Party, Party, Party„ (38:46). Lustig und übermütig nennt 
Sigrid Damm diese Zeit, die Felder der Bauern werden anlässlich 
einer herzoglichen Jagd verwüstet, Damm bilanziert: ıalso eine sehr 
ausgelassene Stimmung„ (39:31). 

NNK=_ÉáëéáÉäW=píìííÖ~êíI=pÅÜáääÉê=ìåÇ=pÅÜìÄ~êí=

Das württembergische Duodezfürstentum wird als ıDiktatur„ (41:00) 
bezeichnet, das in diesem Zusammenhang unverzichtbare Stichwort 
des aufgeklärten Absolutismus fällt nicht. Ausschnitte aus einer 
Fernsehinszenierung von Kabale und Liebe (2005, R: Haußmann) 
und einem filmischen Schiller-Essay werden gezeigt, die Praxis der 
Zwangsrekrutierung wird am Beispiel von GoetheÊschen 
Federzeichnungen illustriert, das ıBonmot„ bleibt nicht aus: 
ıFrankreich hat die Revolution, Deutschland den SuD„ (43:13). 

Bilder des Gefängnisses Hohenasperg leiten zu Schubart über. 
Das Gedicht An Ihro Gnaden wird zitiert und als Beleg für 
Schubarts Kritik am württembergischen ÙDiktator Karl Eugen 
verstanden. Richtig wäre, diesen Text als generelle Adelskritik, 
nicht spezifisch adressiert, zu lesen. Es folgen wiederum Filmaus-
schnitte verschiedener Provenienz, die Räuber, Inszenierung 2008 
(R: Stemann). Der Erzähler fasst die Handlung zusammen, die 
SchillerÊsche Räuberbande wird als ıTerrorbande„ (47:24) 
klassifiziert, der Erzähler lobt, wie Schiller ıdie Abgründe der 
Freiheit und das große Gewaltpotenzial, das in ihr steckt, aus-
leuchtet„ (48:09) und so mündet diese Sequenz zwangsläufig in 



NQS=iìëÉêâÉJg~èìáW=iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=~ã=_ÉáëéáÉä=ÇÉë=cáäãë=píìêã=ìåÇ=aê~åÖ=

 

Claus Peymanns Feststellung, was Schiller darstelle, entspräche der 
modernen RAF. 

Die Bilder gehen nahtlos über in Filmsplitter aus dem zweiten 
Irakkrieg, mit und ohne Nachtsichtgerät, um als Beispiel zu dienen, 
was nicht alles im Namen der Freiheit geschehe. ıDer 22-jährige 
Schiller hat die gefährlichen Wege der Freiheit bereits konsequent 
weitergedacht„ (48:44). Erzähler: ıDie Räuber werden zum 
Kultstück einer Generation, die die Fesseln der Unfreiheit 
abschütteln will„ (49:35). Wohlgemerkt, wir sprechen von Schillers 
Räubern, die 1781 erschienen sind, zu einem Zeitpunkt also, als der 
SuD sich selbst längst historisch geworden war und kein originäres 
SuD-Stück mehr erschienen ist. Das Problem der zweiten 
Generation von SuD-Autoren – für den Film gibt es das nicht. In 
diesem Zusammenhang fällt der Schlüsselsatz, SuD bedeute für ihre 
Autoren ıdie Freiheit, jung und dumm zu sein„ (50:12). 

NOK=_ÉáëéáÉäW=_~ÇÉëòÉåÉ=

Die Freundschaften zerbrechen, der SuD hört auf eine ıBewegung„ 
(51:07) zu sein, als Beispiel wird die ıPartyfront„ Weimar angeführt. 
Zur Erinnerung, das geschieht historisch exakt weit vor 1781, vor 
dem Erscheinen des ÙKultbuchs Die Räuber. Sigrid Damm 
bezeichnet das Jahr 1775 (völlig zu Recht!) als das Krisenjahr der 
SuD-Autoren, in dem eine kritische Selbstbesinnung einsetze, ıdiese 
SuD-Phase ist zu Ende„ (51:45). Inge Stephan nimmt davon Lenz 
aus, er habe dieses Projekt SuD – im Gegensatz zu Goethe – 
weiterverfolgt. 



NQT=

 

NPK=_ÉáëéáÉäW=aáÅÜíìåÖ=ìåÇ=t~ÜêÜÉáíI=iÉåò=ìåÇ=tÉáã~ê=

52:10: Die bekannte Charakterisierung aus Dichtung und Wahrheit 
wird angeführt, Lenz sei ein intriganter Charakter gewesen, habe 
niemandem geschadet, aber auch keinem genutzt. Forschungs-
geschichtlich gesehen hat diese Passage aus Dichtung und Wahrheit 
nachhaltig auf die Beurteilung des LenzÊschen Werks gewirkt – bis 
zur Wiederentdeckung und Aufwertung Lenzens durch Ludwig 
Tieck. 

Dag Freyer fragt nach dem Grund für die Ausweisung von Lenz 
aus Weimar. Das wäre eine der vielen Chancen des Films gewesen, 
literaturmythischen Überwucherungen zu begegnen und auf den 
aktuellen Forschungsstand einzugehen – vergebens. 

NQK=_ÉáëéáÉäW=píΩêãÉåÇÉ=gìÖÉåÇÄ~åÇÉ=

Erzähler: ıLenz ist das vergessene Genie dieser Epoche„ (54:46:) – 
welch ein Quatsch! Dass dann zum Abschluss auch noch das 
Sterbejahr um zehn Jahre vordatiert (statt 1792) und Klingers 
Todesjahr gar nicht erwähnt wird, überrascht nicht mehr wirklich. 

Bleibt zum Schluss die knappe Auflistung von SuD-Stichworten, 
die gar nicht oder nur mehr oder weniger kurz genannt werden und 
die durchaus einer genaueren inhaltlichen Erklärung bedürftig 
wären: 

- Volkspoesie 
- Entdeckung des Deutschen als Literatursprache 
- Shakespeare 
- Bedeutung von Natur und Natürlichkeit (Anlass Werther-Passage) 
- Falsches Sterbejahr Lenzens: Statt 1782 muss es heißen 1792 



NQU=iìëÉêâÉJg~èìáW=iáíÉê~íìêÖÉëÅÜáÅÜíÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=~ã=_ÉáëéáÉä=ÇÉë=cáäãë=píìêã=ìåÇ=aê~åÖ=

 

- Parallelisierung von Jugendlichkeit und literarischer Innovation. Das 
unterschlägt den älteren Herder und den alten Hamann 

- Hamann wird gar nicht genannt 
- Füssli, Lavater und der Schweizer SuD werden gar nicht genannt 
- Kindsmord, Sexualitätsdiskurs – als ob es das nicht gegeben hätte 
- Verharmlosung absolutistischer Willkür: ıausgelassen„, jugendlich, 

dabei haben der Herzog und seine Geniebande die Felder der 
Bauern niedergeritten 

- Kontinuität vs. Diskontinuität ignoriert (man denke an die gängige 
Münze gewordene SauderÊsche Formel, SuD sei ıDynamisierung 
und Binnenkritik der Aufklärung„), Rückfall in die bis in die 1960er 
Jahre übliche Frontstellung zwischen Aufklärung und SuD 

- Keinerlei Hinweis auf die Problematik der Periodisierung 
- Geniebegriff wird zwar anfangs als eines der wichtigsten 

Schlagwörter des SuD identifiziert, dann aber nicht mehr 
aufgegriffen, geschweige denn erklärt 

- Neue Literaturkritik? 
- Einfluss des SuD heute: Nur Pop-Musikkultur, von anderen 

kulturellen Organisationsformen ist keine Rede!! Warum Robosonic 
und nicht Heavy Metal? Warum keine Klassik? 

- Klopstock wird nur beiläufig im Zusammenhang Werthers erwähnt 
Meines Wissens ist dieser Film der erste Versuch, eine Literatur-

historiographie des  SuD fernsehmedial zu inszenieren/kommu-
nizieren – und er ist gründlich danebengegangen. Denn es wird 
eine grotesk kritiklose Kommunion des Goethe-Worts zelebriert, die 
forschungsgeschichtlich die Auslöschung von mehr als fünf 
Jahrzehnten Wissenschaft widerspiegelt. Statt feuilletonistischer 
Statements wäre ein präziser wissenschaftlicher Kommentar, statt 
langatmiger autobiographischer Goethe-Zitate wären differenzierte 
inhaltliche Darstellungen angezeigt gewesen. Die Kardinalfrage aber 
bleibt: Weshalb werden Autoren wie Lavater, Hamann, Leisewitz, 



NQV=

 

der Göttinger Hain, Texte wie die Prometheus-Ode, Der Hofmei-
ster, Die Kindermörderin, Die schlimmen Monarchen nicht vorge-
stellt, weshalb das Generalthema des SuD, nämlich die Diskurs-
ivierung von Sexualität und Leidenschaft, sowie der Kindsmord 
überhaupt nicht als solche erkannt? Im Untertitel nennt sich der 
Film ıEine Dokumentation zum Sturm und Drang„. Was daran 
dokumentarisch sein soll, erschließt sich auch dem wohl-
meinendsten Betrachter nicht, wohl aber, dass Ùjung und dumm zu 
wenig ist, um die literaturgeschichtliche Periode des SuD in ihren 
komplexen Interferenzen mit der Aufklärung zu dokumentieren. 

iáíÉê~íìêîÉêòÉáÅÜåáë=

Freyer, Dag (Regie): Genie! Freiheit! Leidenschaft! Dokumentation 
zum Sturm und Drang. 3sat, ZDF, ZDFtheaterkanal 2009, 60 Min. 
[Erstausstrahlung am 07.11.2009, 20.15 Uhr auf 3Sat]. 

Luserke-Jaqui, Matthias. 1997. Sturm und Drang. Autoren – Texte – 
Themen. Bibliographisch ergänzte Ausgabe 2010. Stuttgart: Reclam. 





 

eÉáåêáÅÜ= _êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååëW= łbáåÉ=^êí= IcÉêåëÉÜJ

_ìÇÇÉåÄêççâëÚ�=

Sigrid Nieberle 



NRO=káÉÄÉêäÉW=eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååë=

 

Das Fernsehen hat sich, wie im Übrigen auch das Kino, bereits in 
seinen frühen Entwicklungsphasen als Medium der Literatur und 
Literaturgeschichte zu etablieren versucht. Neben der Literatur-
verfilmung im engeren Sinn, die filmische Versionen zumeist 
kanonisierter literarischer Werke liefert (Hickethier 2007), rückten 
ebenso die Leben von Autoren und (manchen) Autorinnen in den 
Blick jenes Mediums, das mit seinem spezifischen Dispositiv 
Literatur und Literaturgeschichte unmittelbar in die Haushalte zu 
liefern vermag. Mit Blick auf den internationalen Biopic-Ausstoß der 
Spielfilmindustrie scheint das Fernsehen jedoch dem Kino im Laufe 
der letzten Jahrzehnte kaum den populären Rang abgelaufen zu 
haben. Vielmehr reiht sich das Fernsehen zumeist hinten in die 
international organisierte Verwertungskette ein und sendet ‒ neben 
Eigen- und Koproduktionen ‒ früher oder später, dann aber 
beständig die biographischen Kinoproduktionen aus (Nieberle 
2008; Taylor 2002).  

Immerhin hat es seit den 70er Jahren zahlreiche internationale 
mehrteilige TV-Biographien zu kanonischen Autoren und 
Autorinnen gegeben ‒ erinnert sei an eine englische Serie über 
George Sand (1974), an Ariane Mnouchkines fünfteilige Molière-
Biographie sowie an den jeweils recht prominent besetzten 
Mehrteiler über Hemingway (1988) und Balzac (1999).1 Auch 
produzierten ost- und westdeutsche Fernsehanstalten zahlreiche ein-
teilige Fernsehfilme über Autoren und Autorinnen nach Art des 
Biopic, z.  B. über Bettina von Arnim, Fontane, Lenz, Eugenie 
Marlitt, Emerenz Meier, Brigitte Reimann, Schiller, Ludwig Thoma, 
Rahel Varnhagen und Robert Walser.2 Das Unterfangen jedoch, ein 

                                                 

N
== kçíçêáçìë=tçã~åW=qÜÉ=píçêó=çÑ=dÉçêÖÉ=p~åÇI=T=qÉáäÉ=Et~êáë=eìëëÉáåI=d_=NVTQFX=jçJ

äá≠êÉI=çì= ä~=îáÉ=ÇDìå=ÜçååÆíÉ=ÜçããÉ= E^êá~åÉ=jåçìÅÜâáåÉI=c=NVTUFX=eÉãáåÖï~ó=ãáí=

pí~ÅÉó=hÉ~ÅÜ=E_ÉêåÜ~êÇ=páåâÉäI=rpL_oaLcLd_Lf=NVUUFX=_~äò~Å=ãáí=aÉé~êÇáÉì=ìåÇ=jçJ

êÉ~ì=Egçë¨É=a~ó~åI=cLfLa=NVVVFK=
O
== aáÉ= cáäãíáíÉä= áå= ÖÉå~ååíÉê= oÉáÜÉåÑçäÖÉW= _Éííáå~= îçå= ^êåáãI= ÖÉÄK= _êÉåí~åç= Eaçå~í=

pÅÜçÄÉêI=aao=NVURFX=cçåí~åÉI=qÜÉçÇçê=‒=mçíëÇ~ãÉê=píêK=NPQ=Å= Eaçå~í=pÅÜçÄÉêI=aao=



NRP=

 

Generationen übergreifendes Dokudrama wie Die Manns zu ver-
fertigen, das auf allen medialen und inszenatorischen Registern 
gleichermaßen spielt und mittels dieser hybriden Erzählweise 
anstrebt, über den gewohnten Infotainment-Gehalt des literarhistor-
ischen Biopic hinauszuweisen, stellte 2001 tatsächlich ein Novum 
dar. 

łbáå=å~íáçå~äÉë=bêÉáÖåáë==

Marcel Reich-Ranicki ist beizupflichten, wenn er die dreiteilige 
Fernsehproduktion Die Manns. Ein Jahrhundertroman als ıein 
nationales Ereignis„ bewertete (2001: 43). Regie führte Heinrich 
Breloer, der gemeinsam mit Horst Königstein auch das 1200 Seiten 
starke Drehbuch geschrieben hatte. Das Dokudrama griff auf hoch-
frequent eingesetztes Found footage-Material sowohl allgemeiner 
zeitgeschichtlicher Art (z. B. Wochenschauen, Propagandamaterial 
aus dem II. Weltkrieg, Kulturberichterstattung) als auch speziell mit 
und zur Familie Mann zurück. Kombiniert und montiert wurde 
dieses Material mit Zeitzeugen-Interviews und fiktionalisierten 
Spielszenen. Der finanzielle, logistische und produktionstechnische 
Aufwand war enorm. Hierzu zählt auch der detailgetreue Nachbau 
der ehemaligen Mann-Villa in der Münchner Poschingerstraße auf 
dem Filmgelände der Bavaria-Film in Geiselgasteig. Für Kamera 
und Schnitt konnten Gernot Roll und Monika Bednarz verpflichtet 
werden; die Besetzungsliste der Spielszenen glänzte u. a. mit Namen 
wie Armin Mueller-Stahl, Monika Bleibtreu, Veronica Ferres, 
Katharina Thalbach.  

                                                                                                                                               

NVUOFX=iÉåò= EbÖçå=dΩåíÜÉêI=a=NVVOFX=bìÖÉåáÉ=j~êäáíí=ìåÇ=ÇáÉ=d~êíÉåä~ìÄÉ= EeÉêÄÉêí=

_~ääã~ååI= _oa= NVUNFX= táäÇÑÉìÉê= Egç= _~óÉêI= a= NVVNFX= pÅÜáääÉê= Ej~êíáå= tÉáåÜ~êíI= a=

OMMRFX=_ä~ìÉê=eáããÉäI=ÇÉå= áÅÜ=åìê=~ÜåÉ= EpíÉÑ~å=oáåëÉêI=_oa=NVTVFX=hçäçëë~äÉ=iáÉÄÉ=

Egìíí~= _êΩÅâåÉêI= _oa= NVUQFLVOFX=aÉê= sçêãìåÇ= ìåÇ= ëÉáå= aáÅÜíÉê= EmÉêÅó= ^ÇäçåI= _oa=

NVTUFX=eìåÖÉê=~ìÑ=iÉÄÉå=Ej~êâìë=fãÄçÇÉåI=a=OMMQFK 



NRQ=káÉÄÉêäÉW=eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååë=

 

Die Erstausstrahlung dieser europäischen Koproduktion von 
deutschen, österreichischen und schweizerischen öffentlich-rechtlich-
en Fernsehsendern3 erfolgte in drei Teilen von jeweils ca. 105 Minu-
ten zunächst im europäischen Kontext auf ARTE vom 5.-7. 
Dezember 2001 und noch einmal in der deutschen ARD vom 17.-
19. Dezember 2001. Mühe und Aufwand lohnten sich insofern, als 
die Produktion mit zahlreichen nationalen und internationalen 
Preisen ausgezeichnet wurde (u. a. Deutscher Fernsehpreis, 
Grimme-Preis in Gold, Emmy Award). Zudem konnte sie rasch an 
Fernsehanstalten in fast 20 Ländern verkauft werden. 

Jene nationale Bedeutsamkeit, die Reich-Ranicki dem Projekt 
zubilligte, generierte sich folglich zum einen aus dem Sendeplatz, 
der das serielle Prinzip des quotenträchtigen Weihnachtsmehrteilers 
anwendet und sich an die Hauptnachrichtensendung der ARD, die 
Tagesschau, anschließt. Zum anderen speist sich die nationale 
Bedeutsamkeit ‒ nicht weiter überraschend ‒ aus dem internatio-
nalen Erfolg des Projekts sowie aus den biographierten Figuren der 
Manns selbst, die ihrerseits am deutschen Nationaldiskurs mitge-
schrieben hatten. Schließlich sind in diesem Zusammenhang die 
Kanon- und Gedächtnisfunktionen der Autorenbiographik zu nen-
nen, denn als das bisher erste und einzige fiktionalisierte Filmpro-
jekt zu Thomas Mann erhebt der Film den Anspruch, am 
deutschen Literaturkanon mit den Mitteln des Fernsehens mitzu-
arbeiten. Auch wenn die mediale Gedächtnisleistung des Fern-
sehens eher als gering eingeschätzt wurde, weil schnelle Ereignis-
folge und Programmflow dieser soziokulturellen Funktion entgegen-
wirken (Zimmermann 1996), so widerspricht die hohe Wiederho-
lungsrate, die auch für die Die Manns beobachtet werden kann, 
                                                 

3

  få=ÇÉê=asaJbÇáíáçå=áëí=ÇáÉ=mêçÇìâíáçåëÑáêã~=_~î~êá~=cáäã=dãÄe=áå=hçéêçÇìâíáçå=ãáí=

taoI=kaoI=_oI=^oqbI=locI=podLpcd=aop=~åÖÉÖÉÄÉåK=dÉÑ∏êÇÉêí=ïìêÇÉ=Ç~ë=mêçàÉâí=

ÇìêÅÜ=ÇáÉ=cáäãëíáÑíìåÖ=kotI=ÇÉå=cáäãcÉêåëÉÜcçåÇ=_~óÉêå=ìåÇ=Ç~ë=jÉÇá~=mêçÖê~ãã=

ÇÉê=bìêçé®áëÅÜÉå=råáçåK=_êÉäçÉê=ÄÉòáÑÑÉêíÉ=ÇáÉ=e∏ÜÉ=ÇÉê=ÇÉìíëÅÜÉå=mêçÇìâíáçåëâçëJ

íÉå=ãáí=OM=jáçK=ajK==



NRR=

 

dieser Skepsis und befördert das stetige Erinnern an historische und 
kulturelle Darstellungen. Die ebenfalls dreiteilige Begleitdoku-
mentation Unterwegs zur Familie Mann (D 2001) in den so 
genannten dritten Programmen, den öffentlich-rechtlichen Regional-
sendern, sowie das Buch zu dieser Dokumentation (Breloer 2002) 
konnten mediale Aufmerksamkeit und Erinnerungspotential noch 
weiter verstärken. Durch den Einsatz von Interview- und Montage-
techniken in Breloer und Königsteins Projekt entsteht in unter-
schiedlichen Zeitfenstern und an den exemplarischen Figuren der 
Familie Mann ein seriell organisiertes Panorama deutscher, euro-
päischer und amerikanischer Zeitgeschichte primär von den 20er 
Jahren bis zum Tod Thomas Manns 1955. Die erzählte Zeit reicht 
jedoch von 1869 bis 2000, genauer: von der Ankunft der Mutter 
Julia Mann aus Brasilien bis zu den 1999 und 2000 geführten und 
gefilmten Interviews mit Elisabeth Mann Borgese. Innerhalb dieser 
Zeitspanne legitimiert sich offensichtlich der Untertitel Ein Jahr-
hundertroman.  

^åëéêìÅÜ=ÇÉë=äáíÉê~êÜáëíçêáëÅÜÉå=cÉêåëÉÜÉåë=

Die im ıJahrhundertroman„ enthaltene Genrebezeichnung 
ı-roman„ leitet sich nur vordergründig aus dem ıpolyperspek-
tivischen Erzählverfahren„ ab, das Breloer und Königstein im 
Begleitbuch zur Serie beschreiben (Breloer & Königstein 2001: 449). 
Als ıoffene Form„ (ebd.) ist es zugleich ein polydiegetisches und 
polymediales Verfahren, das seine heterogenen Elemente unter der 
Oberfläche eines TV-Dokudramas bündelt. Dies erfüllt nun gerade 
nicht die Spezifika eines Romans. Vielmehr möchte die 
Fernsehserie wie jedes andere literarhistorische Biopic bildungs-
pragmatisch verstanden werden, damit sich die Zuschauer den 
Werken der porträtierten Autoren zuwenden und ıam Ende wieder 
von den Originaltexten anregen zu lassen„ (ebd.: 454). Fernsehen 



NRS=káÉÄÉêäÉW=eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååë=

 

fungiert in einem solchen Konzept als pädagogisches Leitmedium, 
das lediglich zu älteren literarischen Medien hinführen soll.  

Dass Breloer und Königstein jedoch gleichermaßen künstlerische 
Absichten hegten, legt ihre Äußerung nahe, eine überaus emotio-
nale Bindung an ihre erzählerischen und biographischen Techniken 
zu pflegen: ıWir arbeiten für das Fernsehen, weil wir dieses 
Medium lieben.„ (ebd.: 442) Wie diese idealistische Formulierung 
der Ausdrucksästhetik hier zeigt, ergeben sich durchaus Parallelen 
zur Schriftstellerexistenz Thomas Manns, der sein Schreiben eben-
falls geliebt haben muss – mehr als vieles Andere auf der Welt, wie 
uns sein TV-Porträt immer wieder nahe legt. Auch in der Erzähl-
weise suchen die Autoren des Fernsehprojekts die Nähe zu ihrer 
biographierten Figur. In einem für die Pressemappe geführten 
Interview antwortet Heinrich Breloer auf die Frage, inwiefern das 
Verfahren der ıVerdichtung von Interviews, Archivmaterial und 
Spielszenen zu einem romanhaften Ganzen Ähnlichkeit mit der 
Erzählweise Thomas Manns„ habe:  

Das Raffinement der Mannschen Erzählweise ist nicht kopierbar. 
Aber: Ohne so anmaßend zu sein, die Höhe seiner Montageform 
erreichen zu wollen, haben wir natürlich dessen Methode ganz 
bewusst verwendet. [⁄] Insofern will ich gerne gestehen, dass wir 
eine Art ,Fernseh-BuddenbrooksÂ schreiben wollten ‒ mit den 
Mitteln des Films, die ganz andere sind als die des Schreibens.4  

Die Betonung kann hier nur auf ıeine Art„ der Fernseh-
Buddenbrooks liegen, liefen doch die fernsehseriellen Verfilmungen 
des Familienromans in Großbritannien bereits 1965, in Italien 1971 

                                                 

Q
== fåíÉêîáÉï=îçå=i~êë= g~ÅçÄ=ãáí=eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêK= _ÉáÜÉÑí= òìê=asaJbÇáíáçå=aáÉ=j~ååë=

OMMNI=çK=pK=EÖÉâΩêòíÉ=c~ëëìåÖ=~ìë=ÇÉã=mêÉëëÉÜÉÑí=ÇÉê=^oaJmêçÖê~ããÇáêÉâíáçå=òì=aáÉ=

j~ååëFK=



NRT=

 

und in der BRD 1979 über die Bildschirme.5 Wie Preusser für die 
Konfigurationen in Roman, Verfilmung und Breloers Dokudrama 
zeigen kann, lassen sich die Figuren und historischen Personen 
aufeinander abbilden. Es handele sich demzufolge um einen ins 
Gegenteil verkehrten Schlüsselroman, der nachträglich historisch ins 
Bild setze, was der Roman als Familien- und Gesellschaftsporträt 
bereits fiktional antizipierte (Preusser 2010: 91). Damit ist zugleich 
das am häufigsten verwendete biographische Verfahren für die 
filmische Literaturgeschichte beschrieben. Im Zuge der so genann-
ten biographischen Rückprojektion erscheint das Leben des Autors 
oder der Autorin vor dem Hintergrund seiner/ihrer eigenen 
populären Werke: Shakespeare wird zu seinem Protagonisten 
Romeo, Goethe zu Werther und Jane Austen zu Elizabeth Bennet, 
um nur einige jüngere Beispiele zu nennen.6 Auf diese Weise lässt 
sich Thomas Mann als Thomas Buddenbrook interpretieren, 
Heinrich als dessen Bruder Christian und Klaus als Hanno usw. 
Freilich ging es Breloer und Königstein nicht primär um die 
Interpretation des einen Romans mit hermeneutischen Mitteln des 
Biographismus. Denn es handelt sich gerade nicht um eine 
Literaturverfilmung (vgl. z. B. Bleicher 2005), sondern um ein 
biographisches und literarhistorisches Projekt von nationaler und 
internationaler Tragweite, das sich um die Konservierung der 
historischen ,WahrheitÂ, wie sie die Zeitzeugen berichten, bemüht. 
Nicht die Autoren Thomas, Klaus und Heinrich kehren mittels der 
Rückprojektion in ihre kanonischen Werke zurück, sondern umge-
kehrt wird eine These daraus: Es bedarf der biographischen und 
fiktionalen Materialien sowie deren kunstvoller Montage, um 

                                                 

R
== _ìÇÇÉåÄêççâë= ET= qÉáäÉI= jáÅÜ~Éä= fãáëçåI= __`= NVSRFX= f= _ìÇÇÉåÄêççÅâ= EëáÅF= ET= qÉáäÉI=

bÇãçåÇ= cÉåçÖäáçI= o^f= NVTNFI= aáÉ= _ìÇÇÉåÄêççâë= ENN= qÉáäÉI= cê~åò= mÉíÉê= táêíÜI=

eoLq~ìêìë= NVTVFK= cΩê= Ç~ë= háåç= Éåíëí~åÇÉåÉ= sÉêÑáäãìåÖÉåW= NVOP= EdÉêÜ~êÇ=

i~ãéêÉÅÜíFI=NVRVLSP=E^äÑêÉÇ=tÉáÇÉåã~ååF=ìåÇ=OMMT=EeÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêFK=
S
== pÜ~âÉëéÉ~êÉ=áå=içîÉ=EgçÜå=j~ÇÇÉåI=rp^Ld_=NVVUFI=dçÉíÜÉ>=EmÜáäáéé=pí∏äòäI=a=OMNMFI=

_ÉÅçãáåÖ=g~åÉ=Egìäá~å=g~êêçäÇI=d_Lfêä~åÇ=OMMTFK 



NRU=káÉÄÉêäÉW=eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååë=

 

überhaupt Autorschaft inszenieren und deren Bedeutung für das 
kollektive Gedächtnis ableiten zu können.  

páåÖìä®ê=òÉåíêáÉêíÉ=çÇÉê=hçääÉâíáîÄáçÖê~éÜáâ=

Der Titel der Produktion signalisiert zuallererst, dass es sich um eine 
Kollektivbiographie handelt. Die Manns stellen eine Familie dar, 
deren Name aus der paternalen Linie stammt. Der ıVorweg„ 
jedoch, wie die Exposition benannt ist (Breloer & Königstein 2001: 
9), setzt ein mit der Mutter Julia Mann, die 1869 aus Brasilien mit 
einem Schiff in Lübeck anlandet. Der dritte Teil endet mit einer 
Kameraeinstellung, in der das letzte lebende Kind Thomas Manns, 
die während der Produktion intensiv interviewte Hauptzeitzeugin 
Elisabeth Mann Borgese, auf einem leeren Strand dem Meer entge-
genläuft. Weiblichkeit und Wasser sind deshalb in der Narration 
zirkulär und mythisch verknüpft, um in diesem Zwischenraum 
nämlich das Leben in toto entstehen zu lassen. In diesem Dazwi-
schen wird mit dem homo viator-Motiv eine toposorientierte Erzähl-
weise genutzt, um topographische, historische und soziokulturelle 
Entwicklungen mit einem buchstäblichen Erfahren der Mannschen 
Lebensstationen darzustellen. 

Der Titel Die Manns wurde häufiger schon als der Versuch 
gewertet, eine national bedeutsame Familie für das 20. Jahrhundert 
in Deutschland zu etablieren, die dem Kennedy-Clan für die USA 
sowie deren Bedeutung für die nationale und kulturelle Identitäts-
stiftung gleichkäme. Weil Mythisierung und Popularisierung dieses 
Clans jedoch ihrerseits nur anstreben, europäischen Adel und 
dessen Familiengeschichten zu sublimieren – vor allem etwa die der 
Windsors in England – und weil dieses Kultpotential der ameri-
kanischen Kultur deutlich fehle, führt der interkulturelle Vergleich 
zum Zirkelschluss und die damit verbundenen Analogiebildungen 
für die Familie Mann nicht weiter. Wollte man den Titel Die Manns 



NRV=

 

deshalb als Signal verstehen, an innovative Konzepte der 
Kollektivbiographik anzuschließen, in der es um die Rekonstruktion 
von Gemeinsamkeiten und sozialen Kontexten geht, die eine 
Gruppe oder Familie teilen (Schweiger 2009: 328f.), so geht das 
Konzept abermals nicht auf. Denn im ıMann„-Projekt treten statt-
dessen überwiegend Beschreibung und Rekonstruktion von 
Unterschieden in den Vordergrund. Die Erzählweise sabotiert 
geradezu die programmatische Betitelung und behauptet mit 
filmischen Mitteln die aus der traditionellen literarischen Biographie 
gewohnte Singularität einer Zentralfigur, nämlich des Autors 
Thomas Mann. Hierzu tragen auf visueller Ebene vor allem die 
langen Einstellungen mit dem Autor am Schreibtisch sowie der 
Einsatz seiner autodiegetischen Erzählstimme in den Spielszenen 
bei, hat doch nur diese Figur solche Sequenzen zugebilligt bekom-
men. Auch die dokumentarischen Erläuterungen der Zeitzeugen 
bekräftigen die Exponiertheit eines im Grunde unergründlichen 
und sozial isolierten Mitmenschen, der sich alles andere als leicht in 
seinen familiären Kontext einbetten lässt. Heinrich und Klaus Mann 
figurieren als Antagonisten zur Bruder- und Vaterfigur und 
streichen dessen Bedeutung für die paternal organisierte Familie nur 
umso deutlicher heraus. 

Innerhalb der Erzählung wirken mächtige mythische Konfigu-
rationen, um die komplexen familiären Beziehungen zu model-
lieren. Gleichwohl die Erzählung erst 1923 einsetzt, als der Bruder-
zwist zwischen Heinrich und Thomas sich wieder beruhigte und sie 
später ‒ beide im kalifornischen Exil alternd ‒ sogar gemeinsam 
über ihr problematisches Verhältnis reflektieren konnten (so legt 
dies eine gespielte Gesprächssequenz vom Ende der 40er Jahre 
nahe), wird doch implizit der olympische Titanenkampf aufgerufen. 
Zweifellos scheint dieser von Thomas zu seinen Gunsten ent-
schieden worden zu sein: ıEr kam so wie vom Olymp herunter„, 
beschrieb die Sekretärin Hilde Kahn ihre erste Begegnung mit 



NSM=káÉÄÉêäÉW=eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååë=

 

Thomas Mann, als dieser die Treppen in seinem Haus in Pacific 
Palisades hinabstieg (Die Manns 2001, 3: 00:04:09). Das schwierige 
Verhältnis zwischen Thomas Mann und seinen Kindern bildet eine 
weitere antagonistische Achse, das als negativ-ödipal zu beschreiben 
wäre. So erinnern die Töchter in ihrer Vaterzentriertheit stark an 
die Figuration Elektra-Agamemnon, wenn etwa Elisabeth gedanken-
verloren vom tröstlichen Nackenstreicheln des Vaters erzählt oder 
die Ich-schwache, drogenabhängige Erika ihren Ausweg in der Auf-
opferung für Vaters Nachlass zu suchen scheint. Der Sohn Klaus 
begehrt ebenfalls den Vater, reicht als Schriftsteller nicht an ihn 
heran und sucht Schutz bei der Mutter vor den Schwierigkeiten mit 
dem Vater. Dieser wiederum sieht seine mühsam verdrängten 
homosexuellen Neigungen in seinem Sohn kaum zu übersehende 
reale Gestalt annehmen, so dass er einerseits Wünsche auf den 
Vertreter der nächsten Generation übertragen kann, andererseits 
aber stets an die eigene Verdrängungsleistung gemahnt wird. Die 
Anklänge an mythische Präfigurationen sind nicht konsequent 
durchgestaltet, sondern lassen sich vielmehr als architextuelle 
Phänomene identifizieren, die sporadisch aus dem Repertoire des 
Familiendramas und -romans aufgerufen werden. 

båíãóíÜáëáÉêìåÖ=~äë=sÉêëéêÉÅÜÉå=

Dass die vermeintliche Entmythisierung der historischen Person, die 
jegliche Biographie verspricht, jedoch ihrerseits als obligatorisches 
Mythem für die biographische Erzählung konstitutiv ist, wurde in 
der Forschung bereits herausgearbeitet (Peneff 1990; Tonkin 1990). 
Zwar entsteht ein erster oberflächlicher Eindruck, der den Blick auf 
die Familiendynamik ,hinter den KulissenÂ freizugeben verspricht. 
Die konsequente Verwendung der kindlichen Kosenamen der 
Kinder untereinander (Eissi, Eri, Golo, Medi, Bibi) und die frühe 
Einführung des Familiennamens ıDer Zauberer„ für Thomas Mann 



NSN=

 

bewirkt, als Zuschauer offenbar in den intimen Sprachgebrauch der 
Familie einbezogen zu werden. Auch die freimütigen Aussagen der 
Zeitzeugen, die Thomas Mann als egozentrischen, zur Empathie 
unfähigen Künstler entlarven und die Rekonstruktion seiner 
Schreibbedingungen kommentieren, tragen zu diesem Verfahren 
vermeintlicher Offenlegung bei. In gleicher Weise jedoch erfahren 
die Zuschauer, wie verschlossen der Mensch Thomas Mann 
gewesen sein muss. Immer wieder betonen Zeitzeuginnen seine 
introvertierte und distanzierte Art.  

Als symbolische Manifestation dieses ,So-seinsÂ dienen die 
Tagebücher, in die das Filmprojekt zwar keine nennenswerte 
Einsicht, aber viele Aufsichten gewährt, wie zahlreiche Nahauf-
nahmen dieser Skripte suggerieren. Oft ist im Verlauf der Spielse-
quenzen zu sehen, wie sie weggeschlossen und hergeholt werden. 
Angeblich enthielten sie alle intimen Wünsche und Gedanken des 
Dichters in literarisch unbearbeiteter Form. An solcher inszenierter 
Praxis der ,SelberlebensbeschreibungÂ wird die mythisch-biographis-
tische Vorannahme deutlich, dass Leben und Werk des Künstlers 
auf intrikate Weise miteinander verbunden sind und eine diesem 
Werk inhärente Entelechie diesen Zusammenhang regiert. 
Allerdings wird mit dem Erzählstrang zu Thomas Manns Tage-
büchern nicht nur ein Werk/Leben-Zusammenhang behauptet, 
sondern es wird das Schreiben des Autors nahezu ganz darauf redu-
ziert. Die Einträge in die geheimen Wachstuchhefte dominieren den 
ganzen ersten Teil. Und ein Tagebuch ist es auch, das die Figur 
Thomas Mann einige Monate vor seinem Tod auf dem Kilchberger 
Schreibtisch ostentativ ein letztes Mal schließt.  

Als metaphorische Verschlusssache muss jedenfalls auch die 
hermeneutische Autorintention gelten, denn sie wird nur ver-
meintlich offengelegt und doch auch wieder verdeckt, etwa mit der 
Inszenierung des berühmten Eckschränkchens im Münchner Ar-
beitszimmer. Den Geboten mythischer Narration folgend, bleiben 



NSO=káÉÄÉêäÉW=eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååë=

 

die zentralen Zusammenhänge ungeklärt, etwa die Frage nach dem 
tatsächlichen Verbleib der beschlagnahmten und verloren 
geglaubten Tagebücher, die unvermittelt im französischen Exil in 
Sanary-sur-Mer wieder auftauchen. Schließlich sehen wir Thomas 
Mann im kalifornischen Exil, wie er aus Furcht vor FBI-Leuten in 
der antikommunistischen McCarthy-Zeit diese lange vermissten 
Bände eigenhändig verbrennt. Eine dreiminütige Spielszene spinnt 
die Selbstzensur des Autors aus, in der er offensichtlich homo-
erotische Passagen aus den entsprechenden Tagebüchern heraus-
reißt und verbrennt, während seine Stimme im Off den Zuschauern 
paradoxerweise diese Passagen vorzulesen scheint (Die Manns 
2001, 3: 01:27:24). Warum diese gelesenen Dokumente erhalten 
blieben, bleibt ebenfalls ungeklärt. Was die Literaturgeschichte 
dieses Autodafé kostet, bleibt dahingestellt. Kennte man jedoch den 
Inhalt dieser Notate, ließen sich Mensch und Werk dann 
womöglich umstandsloser deuten? Und was wäre ein solches 
hermeneutisches Versprechen der schonungslosen Offenheit den 
Leserinnen und Lesern wert, denen es bei der Romanlektüre um 
das literarische Artefakt und nicht um das biographische Dokument 
geht?  

aÉîá~åò=ìåÇ=pìÄäáã~íáçå=

Während der Autor an seinem Leben in den Tagebüchern schreibt 
und diese mediale Metapher mit dem topographischen ,ErfahrenÂ 
seiner Lebensstationen kontrastiert wird, ist in diesem Projekt 
darüber hinaus eine biographistische Verklammerung von Leben 
und Werk mittels der Vertauschung kreativer Situativität angelegt. 
So behauptet beispielsweise die Erzählstimme, dass eine Begegnung 
der kleinen Elisabeth Mann mit dem Schauspieler Fritz Riemer-
schmidt auf einem häuslichen Fest in der Poschingerstraße den 
Impuls zur der Novelle Unordnung und frühes Leid geliefert habe. 



NSP=

 

Jedoch sieht man den Autor nun nicht an der Novelle, sondern 
vielmehr Tagebucheintragungen über homoerotische ıErschütter-
ungen„ schreiben, die er dem eigenen Sohn oder dem Sohn einer 
ihm befreundeten Familie verdankt. Das Prinzip der homosexuellen 
Devianz, das als ein äußerst etablierter Topos für die narzisstische 
Exponiertheit der modernen Autorfigur gelten muss (Hölderlin, 
Rimbaud/Verlaine, Wilde),7 wird in diesem Dokudrama dem 
Prinzip genealogischer Familienstiftung gegenübergestellt. Klaus 
und Thomas sind beide als homosexuell markiert, während 
Heinrich als zuweilen exzessiver Weiberheld gezeichnet wird (vor 
allem von der Nichte Elisabeth, die von den typischen ıHeinrich-
Bräuten„ erzählt). Die Kreativität als Erbe der Mutter Julia, die als 
Voraussetzung für Heinrich und Thomas Manns Künstlertum 
erwähnt wird, ist darüber hinaus gekoppelt an Sucht und Depres-
sion, die wiederum nur über große Anstrengungen der Sublimation, 
wie sie später insbesondere Thomas zu leisten imstande ist, zu 
überwinden gewesen seien. Lulu Mann, auch Erika, Klaus und 
Michael Mann erliegen diesem mütterlichen und großmütterlichen 
Erbe. Thomas Mann hingegen vermag sogar, folgt man dieser 
Erzählung weiter, der Krebserkrankung widerstanden haben, weil 
der Roman Doktor Faustus noch nicht fertig geschrieben war. 
Mittels dieser allerletzten Anstrengung, wieder auf die Beine zu 
kommen, gelingt es ihm, das von ihm selbst angestrebte Lebensalter 
seiner Mutter von 70 Jahren zu überflügeln. Noch ein letztes Mal ‒ 
damit schließt sich einer der motivischen Rahmen ‒ kann er dann 
die homoerotische Attraktion durch den Hotelkellner (Franz 
Westermeier im Züricher Hotel Dolder) in Felix Krull sublimieren.  
Eine solche psychoanalytisch grundierte Produktionsästhetik geht 
bekanntlich davon aus, dass der Trieb dem Kunstwerk vorausgeht 

                                                 

T
== sÖäK=ÜáÉêòì=~ìÅÜ=ÇáÉ=ÉåíëéêÉÅÜÉåÇÉå=_áçéáÅë=~ìë=ÇÉå=NVVMÉê=g~ÜêÉåW=cÉìÉêêÉáíÉê=EkáJ

å~= dêçëëÉI= aLcLmä= NVVUFI=qçí~ä= bÅäáéëÉ= E^ÖåáÉëòâ~= eçää~åÇI= cLd_L_bLf= NVVRFI=táäÇÉ=

E_êá~å=dáäÄÉêíI=d_=NVVTFK=



NSQ=káÉÄÉêäÉW=eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååë=

 

und mittels nachfolgender Fiktionalisierung in ein mögliches Werk 
eingeht. Die Sekretärin Hilde Kahn Reach erklärt dem Interviewer 
Breloer den Unterschied zwischen ıeinem Künstler und einem 
normalen Menschen„. Dieser Unterschied bestünde darin, ıdass 
jedes Mittel recht ist. Und dass man einfach sagt, das Werk verlangt 
es„ (Die Manns 2001, 3: 00:40:08). Mann selbst habe dazu gesagt: 
ıDer Roman erforderte das.„ Dieses künstlerische Produktions-
modell, wonach Autoren ihre Devianzen mimetisch sublimieren, 
wird kontrastiv mit der heterosexuell organisierten und genealogisch 
verwurzelten Idee der Familie (mimetisches ,VerarbeitenÂ von 
Familienleben, Krankheitsverläufen etc.) diskutiert. Dies führt 
letztlich zu einer Konkurrenz von biologischen mit geistigen 
Kindern, die sich meist zu Ungunsten der biologischen Kinder 
entscheidet, was seit jeher gleichermaßen Voraussetzung und Effekt 
dieses Diskurses zu sein scheint (Wellbery 2001). Erst wenn Not-
wendigkeit und Fähigkeit künstlerischer Sublimation gegeben sind, 
entstehen Schaffensbedingungen für bedeutende Werke. Familien-
mitglieder ordnen sich diesem Prinzip mehr oder weniger bereit-
willig unter. Über Michael Mann äußert im oben erwähnten Zusam-
menhang der Interviewer Breloer sogar, dieser habe seinem Vater 
das Beste ıgeschenkt„, was ihm in seinem Leben ıgelungen„ wäre 
(Die Manns 2001, 3: 00:36:37), nämlich den Enkel Frido, der 
bekanntlich als fiktionalisierter Nepomuk, genannt Echo, im Doktor 
Faustus zu Tode phantasiert wird. Nur zögerlich stimmt der 
interviewte Enkel Frido zu.  

gÉÇÉë=jáííÉä=

Wie bereits deutlich geworden sein dürfte, dominiert in diesem TV-
Dokudrama kein favorisiertes Produktions- und Erzählprinzip, 
sondern es werden unterschiedliche Konzepte und Modelle zitiert 
und nebeneinander gestellt. Man kann also behaupten, dass dieses 



NSR=

 

Dokudrama vor allem mit dem Verfahren der Juxtaposition 
arbeitet. Seine perspektivische, diegetische und mediale Hetero-
genität wird mittels Montage homogenisiert und narrativ plausibili-
siert. Wie Rehbein (1995: 72) betont, geht es dem Dokudrama um 
die ıbewußte Deutung„ von Wirklichkeit, nicht um deren ıAbbild„. 
Dass dafür jedes zur Verfügung stehende Mittel aufgewendet wird, 
das der künstlerischen Produktion nur recht sein kann, betrifft also 
nicht nur Thomas Manns eigenen Pragmatismus, sondern auch 
Breloers Verfahren in seinem ıJahrhundertroman„. Die häufigen 
Verknüpfungen von dokumentarischer Archivebene mit fiktionali-
sierter Spielebene sind kaum zu schematisieren, denn sie sind 
überwiegend assoziativ organisiert (akustisch mit Geräuschen oder 
semantisch mit Stichworten). Damit einher geht die Montage 
disparater chronotopischer Einheiten, deren narrativer Zusammen-
hang mittels einer Erzählstimme im Off, kontinuierlich unterlegter 
Musik oder dokumentarisch wirkender Inserts mit Orts- und 
Zeitangaben erzeugt wird. Die Hybridität der Primärmedien (Foto, 
Text, Bild, Film, Musik) geht über in eine Hybridität der Narration, 
die Spannung und Plausibilität über große zeitliche und topo-
graphische Distanzen hinweg organisieren kann. Dabei entstehen 
interessante Effekte der Metabiographik und überhaupt des 
selbstreferentiellen Erzählens. Entsprechend lenken die fiktionalen 
Spielszenen die biographische Phantasie der Rezipienten in ganz 
bestimmte Richtungen, wenn Schauplätze und Ereignisse filmische 
Gestalt annehmen. Die biographische Fiktionalisierung wird dabei 
zum einen mit archivalischen Materialien angereichert und zum 
anderen aber auch beschnitten, indem man sie als historische 
Konkretisierung versteht (Farbe, Körnung, Bewegung, Ton etc.). Als 
dritte Ebene kommt die dokumentarische Erzählzeit der filmischen 
Gegenwart hinzu, die mit der Figur Elisabeth Mann Borgese und 
zahlreichen weiteren Zeitzeugen besetzt ist. Ein beliebiges Beispiel 
mag dieses Verfahren illustrieren: Es handelt sich um eine Sequenz, 



NSS=káÉÄÉêäÉW=eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååë=

 

in der Klaus Mann als amerikanischer Besatzungssoldat nach 
München zurückkehrt und sein Elternhaus in der Poschingerstraße 
aufsucht (Die Manns 2001, 3: 00:32:17-00:34:50). Sie wird gerahmt 
von historischen Photographien Klaus Manns und einem Tondoku-
ment seiner bemerkenswert schlechten englischen Aussprache, was 
narrative Authentizität suggeriert. Ebenso finden in dieser zweiein-
halbminütigen Sequenz die Stimme eines Übersetzers, durchgängig 
unterlegte Musik sowie die Umschnitte und Überblendungen 
zwischen drei erzählten Zeiten Verwendung. Das Haus selbst wird 
als Filmbaute im Zustand von 1945 gezeigt, dann im faktischen 
Zustand von 1999 mit Elisabeth als Pilgerfahrerin sowie im Wochen-
schaumaterial von etwa 1923. Zwei Inserts weisen in identischer 
Qualität sowohl auf die historische Stimmdokumentation Klaus 
Manns hin (ıStimme Klaus Mann„) als auch auf ıDas Elternhaus„, 
wobei das zweite Insert jedoch nicht auf historische Bilder, sondern 
auf die Filmbaute rekurriert. Eine zweite historische Photographie, 
die die Figuren gleichsam in der groben s/w-Körnung der 
Geschichte wieder verschwinden lässt, beschließt diese Sequenz. 
Der metafiktionale Effekt entsteht in der Inszenierung des 
individuellen Gedächtnisses, das als Prozess medialer Transfor-
mation in das kollektive Gedächtnis markiert ist. Denn die Figur 
Klaus Mann erinnert sich während eines gespielten Rundgangs 
durch das Haus an Szenen aus seinem Leben, die lediglich durch 
Stimmenzitate aus dem ersten Filmteil repräsentiert werden. Dies 
bedeutet, dass sich die Zuschauer mit der Figur gemeinsam 
erinnern können, waren sie doch bereits bei diesen Erlebnissen in 
KlausÂ und Erikas Jugend gleichsam ıdabei„. Dieses Erinnern 
verweist nun auf die biographische Erzählung selbst und nicht mehr 
primär auf ihren außerfilmischen Gegenstand. Das serielle Erzählen 
des dreiteiligen Dokudramas fordert gleichsam von den Zuschauern 
ein, jene Transformation der individuellen Erinnerung durch die 



NST=

 

Figur in ein kollektives Gedächtnis mittels der Produktions- und 
Rezeptionsmodi mitzuvollziehen. 

aÉê=qÉäÉîáëáçå®ê=~äë=ÜÉêãÉåÉìíáëÅÜÉ=c~ãáäáÉåáåëí~åò=

Wenn sich nun Autoren wie Thomas oder Klaus Mann nur an 
interessante Szenen aus seinem Familienleben und dem Leben 
,nebenÂ der Familie erinnern mussten, um Weltliteratur zu 
schreiben, dann muss ein solches inszeniertes Erinnern neben dem 
Verfahren der Sublimation als produktionsästhetischer Prozess 
gelten. In zahlreichen Sequenzen ist es demgemäß Heinrich Breloer 
selbst, den wir gleichsam als professionellen ,ErinnererÂ und als 
Interviewer erleben. Aufgrund gründlicher Lektüre und Vorbe-
reitung weiß er bisweilen mehr als seine befragten Figuren. Als 
Agent der Familiengeschichte der Manns erläutert er auf diese 
Weise die bereits früher einmal mediatisierten Erinnerungen aus 
Autobiographien, Tagebüchern sowie Bild- und Tondokumenten. 
Damit gerät der Prozess des Erinnerns zum Gegenstand der 
Erzählung selbst, und es entsteht das erwähnte polyperspektivische 
und polydiegetische Ineinander der Erzählebenen.  

Während das Dokudrama vielleicht mehr als jeder andere Film 
als Genre kollektiver Autorschaft gelten muss, endet Breloers 
Inszenierung damit, dass er sich selbst als Auctoritas an Vaters Statt 
installiert, indem er der über 80jährigen Elisabeth Mann gestattet, 
sich auf den Ehrenbürgersessel der Stadt Lübeck zu setzen ‒ etwas, 
was sich die zwar erwachsene, aber immer noch schüchterne 
Tochter nicht getraut hatte (Die Manns 2001, 3: 01:35:17). Er 
erläutert dazu: ıDort hat er gesessen„. Die Figur Breloer weiß mehr 
als seine Zeitzeugin und erinnert sich gleichsam anstelle der Tochter 
an ihren Vater, spricht sogar für diesen im Namen des Vaters. Die 
Szene greift zudem das im ersten Teil erzählte ıKissen-Spiel„ wieder 
auf, das Thomas Mann mit der kleinen Elisabeth gespielt hatte: Sie 



NSU=káÉÄÉêäÉW=eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååë=

 

besetzte Vaters Stuhl am Esstisch, und er machte sich einen Spaß 
für die ganze Familie daraus, dass er sich auf einem ıquietschenden 
Kissen„ niederlassen müsse. Diese Verkehrung paternaler 
Tischordnung wird nun auf die ironische Inszenierung einer 
genealogisch legitimierten Erbfolge übertragen. Die letztgeborene 
Tochter, und nicht der erstgeborene Sohn, zeigt sich hier als 
legitime Nachfolgerin inthronisiert: Während der O-Ton der 
Berichterstattung von 1955 weiterläuft, wird die Ehrenbürgerschaft 
im autoreferentiellen Sprechakt und in bedeutsamer grammati-
kalischer Unschärfe gleichsam vom Vater auf die Tochter vererbt: 
ıWenn sich einer dorthin setzen darf, dann sind Sie es [⁄]„, und: 
ıHier ist der neue Ehrenbürger [⁄]„ (jeweils im Maskulinum). Die 
anschließende Spielszene mit Armin Mueller-Stahl überträgt die 
auratische und emphatische Autorschaft, die mit der Sesselsequenz 
aufgerufen wird, als genealogisches Projekt noch einmal auf die 
männliche Erbfolge zurück, denn der fiktionalisierte Ausschnitt aus 
der Lübecker Ehrenbürgerrede beginnt mit der Anrufung des 
eigenen Vaters.  

Somit steht das exponierte Individuum, das in der Biographik 
des 20. Jahrhunderts zunächst heroisiert und seit den 70er Jahren 
psychologisiert wurde (Zimmermann 2006), abermals seiner eigenen 
Historisierung im Familienkontext gegenüber. Zu diesem Nebenein-
ander der Konzepte von Kollektivbiographie einerseits und expo-
nierter Individualbiographie andererseits gesellen sich die Ideen 
kollektiver Autorschaft (im Familienverband ebenso wie in der 
Filmproduktion) und eines traditionellen emphatischem Autor-
begriffs der Literaturgeschichte. Es finden sich zudem Muster 
hetero- und homosexuellen Begehrens, die als integrative und 
zentrifugale Kräfte in Bezug auf den Familienverband wirken. Zur 
traditionell männlichen Genealogie tritt die Nachfolge durch die 
Töchter Erika und Elisabeth hinzu, die als Nachlassverwalterinnen 
und Zeitzeuginnen die Nachfolge antreten. Dem Namen des Vaters 



NSV=

 

ist jene grammatikalische Devianz eingeschrieben, die historische 
und auch nationale Bedeutung stiftet, heißt doch der Plural von 
ıder Mann„ hier einmal nicht ıdie Männer„, sondern typisierend-
idiosynkratisch ıdie Manns„. Wie Bourdieu (1991) ausführte, bedarf 
jegliche Biographik eines ıstabilen Designators„, also eines Namens, 
der das biographisch-dokumentarische vom fiktional-belletristischen 
Genre unterscheiden hilft. Dass nun dieser ganz besonders 
spezifisch-unspezifische Name ıMann„ als Genus und Name 
gleichermaßen zu verstehen ist und sich damit ganz und gar nicht 
als semiotisch ıstabil„ erweist, streicht die Hybridität des Doku-
dramas mit dem Anspruch, ein ıJahrhundertroman„ zu sein, nur 
umso deutlicher heraus. Das onomastische Oszillieren in dieser 
Familiengeschichte thematisieren die Kinder Michael und Monika 
in einer fiktionalisierten Spielszene bereits selbst als witziges Sprach-
spiel: ıHier in diesem Haus wohnt ein Mann, der glaubt, dass er 
witzig ist. [⁄]„ ‒ ıKennst Du den Mann?„ ‒ ıJa, zur Genüge.„ (Die 
Manns 2001, 1: 01:30:32) 

Welche andere Familie könnte demnach besser geeignet 
gewesen sein, einmal als narzisstische Bespiegelung des Familien-
kollektivs in die Wohnzimmer übertragen zu werden, und das 
Nebeneinander von Gegenwart und Historie, Kollektiv und 
Individuum, Genealogie und Devianz zu erzählen ‒ ausgerechnet 
kurz vor Weihnachten, dem Fest der Heiligen Familie und seinen 
alljährlichen ,FamiliendramenÂ. Auch diejenige Familie, die eine 
alljährliche Lesung des Weihnachtskapitels aus den Buddenbrooks 
zelebriert, schaut letztlich auf den romanhaften Verfall der 
bürgerlichen Familie. Breloer und Königstein sehen das Fernsehen 
als ıintimes Medium„ dafür prädestiniert, um den Blick auf jene 
Familie zu ıweiten„, die das ganze Jahrhundert umfasst (Breloer & 
Königstein 2001: 448). Diese Einschätzung des Fernsehens als 
potentes und konstruktives Medium für den Blick in und auf die 
Familie war dem Fernsehen nicht in die mediale Wiege gelegt. Es 



NTM=káÉÄÉêäÉW=eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååë=

 

galt vielmehr als zerstörerische Kraft, das traditionelle Formen des 
Zusammenlebens gefährde, das gleichsam den Verfall der Familie 
verursachen könne. So schrieb bekanntlich Günther Anders 1956 
über den Fernsehapparat und sein Publikum, die Familie: 

Im Gegenteil: was der Apparat abbildet und inkarniert, ist gerade 
deren Dezentralisierung, deren Ex-zentrik; er ist der negative 
Familientisch. [⁄] Nicht mehr zusammen sind sie, sondern nur noch 
beieinander, nein nebeneinander, bloße Zuschauer. [⁄] Was vor 
sich geht, ist allein, daß die Familienmitglieder gleichzeitig, im 
besten Falle zusammen, niemals aber gemeinsam dem Fluchtpunkt 
entgegen in ein Reich der Unwirklichkeit ausfliegen oder in eine 
Welt, die sie eigentlich [⁄] mit niemandem teilen [⁄]. (Anders 2009: 
108) 

Dort also, bei Anders, findet sich bereits ıeine Art ,Fernseh-
BuddenbrooksÂ„ beschrieben. 

cáäã=

Die Manns. Ein Jahrhundertroman. 2001. Heinrich Breloer [Regie], 
Heinrich Breloer & Michael Königstein [Drehbuch]. ARTE, 
Erstausstrahlung, 5./6./7.12.2001, DVD (EuroVideo), 3 Teile: 104, 
102, 103 Minuten, Deutschland: WDR Deutschland. (enthält auch 
die dreiteilige Dokumentation Unterwegs zur Familie Mann) 

iáíÉê~íìêîÉêòÉáÅÜåáë=

Anders, Günther  [1956]. 2009. Die Antiquiertheit des Menschen. In 
Michael Grisko (Hg.). Texte zur Theorie und Geschichte des 
Fernsehens. Stuttgart: Reclam, 101-121. 

 



NTN=

 

Bleicher, Joan Kristin. 2005. Die Manns ‒ Ein Jahrhundertroman 
(Heinrich Breloer). In Anne Bohnenkamp (Hg.). Interpretationen. 
Literaturverfilmungen. Stuttgart: Reclam, 215-229. 

Bourdieu, Pierre. 1991. Die Illusion der Biographie. Über die Her-
stellung von Lebensgeschichten. Aus dem Französischen von Fried-
rich Balke. In Neue Rundschau 102/3, 109-115. 

Breloer, Heinrich & Michael Königstein. 2001. Die Manns. Ein 
Jahrhundertroman. Frankfurt am Main: S. Fischer. 

Breloer, Heinrich. 2002. Unterwegs zur Familie Mann. Begeg-
nungen, Interviews, Gespräche. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Brockmann, Andrea. 2006. Erinnerungsarbeit im Fernsehen. Das 
Beispiel des 17. Juni 1953. Köln: Böhlau. 

Fetz, Bernhard. 2009. Die vielen Leben der Biographie. 
Interdisziplinäre Aspekte einer Theorie der Biographie. In Bernhard 
Fetz (Hg.). Die Biographie ‒ Zur Grundlegung ihrer Theorie. 
Berlin/New York: de Gruyter, 3-68. 

Hickethier, Knut. 2007. Literatur als Starthilfe. Die 
Literaturverfilmungen und das bundesdeutsche Fernsehen. In 
Thomas Beutelschmidt, Hans-Martin Hinz, Rüdiger Steinlein & 
Henning Wrage (Hg.). Das literarische Fernsehen. Beiträge zur 
deutsch-deutschen Medienkultur. Frankfurt am Main u.a.: Peter 
Lang, 65-82. 

Martus, Steffen. 2007. Werkpolitik. Zur Literaturgeschichte kriti-
scher Kommunikation vom 17. bis ins 20. Jahrhundert mit Studien 
zu Klopstock, Tieck, Goethe und George [=Historia Hermeneutica. 
Series Studia 3] Berlin/New York: de Gruyter. 



NTO=káÉÄÉêäÉW=eÉáåêáÅÜ=_êÉäçÉêë=aáÉ=j~ååë=

 

Nieberle, Sigrid. 2008. Literarhistorische Filmbiographien. Literatur-
geschichte und Autorschaft im Kino 1909-2007 [=Media and Cultur-
al Memory 7]. Berlin/New York: de Gruyter. 

Peneff, Jean. 1990. Myths in life stories. In: In: Raphael Samuel & 
Paul Thompson (Hg.). The Myths We Live By. London, New York: 
Routledge, 36-48. 

Preusser, Heinz-Peter. 2010. Vom Roman zu Film und Doku-Fiktion 
sowie retour: Die Buddenbrooks und Die Manns. In Simone 
Costagli & Matteo Galli (Hg.). Deutscher Familienroman. Literari-
sche Genealogien und internationaler Kontext. München: Fink, 85-
96. 

Reich-Ranicki, Marcel. 2001. Thomas Mann. Ein nationales 
Ereignis. Heinrich Breloers Fernsehfilm bedeutet Thomas Manns 
endgültige Heimkehr. In Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 287 
vom 10. Dezember 2001, 43. 

Schweiger, Hannes. 2009. Die soziale Konstituierung von 
Lebensgeschichten. Überlegungen zur Kollektivbiographik. In 
Bernhard Fetz (Hg.). Die Biographie ‒ Zur Grundlegung ihrer 
Theorie. Berlin/New York: de Gruyter, 317-352. 

Taylor, Henry M. 2002. Rolle des Lebens. Die Filmbiographie als 
narratives System. [=Zürcher Filmstudien]. Marburg: Schüren. 

Tonkin, Elizabeth. 1990. History and the Myth of Realism. In 
Raphael Samuel & Paul Thompson (Hg.). The Myths We Live By. 
London, New York: Routledge, 25-35. 

Wellbery, David E. 2001. Kunst – Zeugung – Geburt. Überlegungen 
zu einer anthropologischen Grundfigur. In Christian Begemann & 
David E. Wellbery (Hg.). Kunst – Zeugung – Geburt. Theorien und 
Metaphern ästhetischer Produktion in der Neuzeit. Freiburg i. Br.: 
Rombach, 9-36. 



NTP=

 

Zimmermann, Bernhard. 1996. Was heißt und zu welchem Ende 
erforschen wir die Fernsehgeschichte der Literatur? In Helmut 
Schanze (Hg.). Fernsehgeschichte der Literatur. Voraussetzungen – 
Fallstudien – Kanon. München: Fink, 36-42. 

Zimmermann, Christian von. 2006. Biographische Anthropologie. 
Menschenbilder in lebensgeschichtlicher Darstellung (1830-1940). 
Berlin, New York: de Gruyter. 





pÅÜáääÉêJcáäãÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=

Georg-Michael Schulz 
  



NTS=pÅÜìäòW=pÅÜáääÉêJcáäãÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=

Eine Vorbemerkung: Ich berücksichtige im Folgenden sechs Fern-
sehfilme. Ich gehe nicht auf den sehr schönen Film von Martin 
Weinhart mit Matthias Schweighöfer in der Titelrolle ein: Schiller – 
Leben und Leiden eines Jahrhundertgenies aus dem Jahr 2005. Es 
handelt sich um einen Spielfilm, der mit anderen Spielfilmen – 
Kinofilmen – in eine Reihe zu bringen wäre, mit dem Stummfilm 
von Curt Goetz aus dem Jahr 1923: Friedrich Schiller – Eine 
Dichterjugend und mit Herbert Maischs Film Friedrich Schiller – 
Triumph eines Genies aus dem Jahr 1940 mit Heinrich George in 
der Rolle des württembergischen Herzogs Karl Eugen. (Vgl. dazu 
Brückner 2005; Schönfeld 2006). Alle drei Filme beschränken sich 
übrigens auf Schillers Jugend. 

Ich stelle im Folgenden meine sechs Filme zunächst je für sich 
vor. Anschließend bemühe ich mich um eine Zusammenfassung. 

NK báåÉë=cêÉìåÇÉë=cêÉìåÇ=òì=ëÉáåK=a~ë=iÉÄÉå=ÇÉë=cêáÉÇêáÅÜ=

pÅÜáääÉêK=

jaoI=^oqb=OMMRI=RM=jáåK=

oÉÖáÉW=aáêâ=lííçI=táåáÑêÉÇ=h∏åáÖ=Ó=_ìÅÜW=táåáÑêÉÇ=h∏åáÖI=iÉï=

eçÜã~åå=

h~ãÉê~W=oΩÇáÖÉê=mÉäáâ~å=Ó=pÅÜåáííW=a~åáÉä=h∏åáÖ=Ó=jìëáâW=h~á=

p~ÑÑê~å=

c~ÅÜÄÉê~íÉêW=mêçÑK=aêK=içíÜ~ê=bÜêäáÅÜ 

Gleich in der ersten Sequenz wird das Titelthema ŸFreundschaftÿ in 
einer Spielfilmszene aufgegriffen – hier Goethe und Schiller am 
Beginn ihrer Freundschaft: 

 
 
 
 



NTT=
 

 
Zum Einsatz kommen in dieser Sequenz gleich mehrere filmische 
Möglichkeiten, die auch in den anderen Filmen Verwendung 
finden: Spielfilmszene, Kommentar, ein Schiller-Gemälde als ein 
historisches Dokument und – neben den zu der Spielfilmszene 
gehörenden Geräuschen – Musik, nämlich Beethovens Neunte, 
Vierter Satz, als eine Art Erkennungsmelodie. In den 
Spielfilmszenen dieses Films sind insgesamt vier Schiller-Darsteller 
unterschiedlichen Alters zu sehen. 

Dann kommt ein Sprung zu Schillers Jugendzeit: Familienleben, 
Aufnahme in die Karlsschule, Ausbildung zum Mediziner, 
Beziehungen zu den Mitschülern, denen Schiller seine Texte 
vorträgt. Es folgen der Besuch der Mannheimer Aufführung der 
Räuber, dann die Flucht aus Stuttgart, eine Verliebtheit, das Stück 
Kabale und Liebe und dessen Erfolg. Schiller, so heißt es weiter im 
Kommentar, hat eine schwere ŸMalariaÿ mit einer solchen 
ŸRosskurÿ selbst bekämpft, dass er an deren Folgen für alle Zeiten 
zu leiden hat – die schädliche Selbsttherapie ist ein Motiv, das auch 
in anderen Filmen wiederkehrt. 



NTU=pÅÜìäòW=pÅÜáääÉêJcáäãÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=

Der Don Karlos wird zum Thema, nämlich die Entstehung und die 
erhaltene Handschrift, aber ohne ein einziges Wort über den Inhalt 
des Dramas. Weiter: Verliebtheiten, Geldsorgen: Ÿmit Geld kann 
der Musensohn einfach nicht umgehenÿ, Freundschaft mit Christian 
Gottfried Körner, der ihn unterstützt und als dessen Adoptivsohn 
sich Schiller bezeichnet. An die Freude entsteht, das Gedicht, dem 
der Titel dieses Films entstammt. ŸJahre später wird sich Schiller, 
realistischer geworden, für das naive Pathos genierenÿ, so der 
Kommentar. 

Schiller lernt die Schwestern von Lengefeld kennen und 
Ÿerwägtÿ – dem Kommentar zufolge – Ÿernsthaft ein Leben zu 
drittÿ. Goethe besucht die Familie von Lengefeld, interessiert sich 
kaum für den anwesenden Schiller, verschafft ihm aber eine 
Professur in Jena. Heirat mit Charlotte von Lengefeld. Krankheit. 
Dann geht es um die Zeitschrift Die Horen, mit der die Zusammen-
arbeit Schillers mit Goethe beginnt. Der Film ist hier bemüht, die 
Entstehung der literaturgeschichtlichen Epoche der Weimarer 
Klassik aus dem Zusammenwirken von Goethe und Schiller zu 
erklären. Einzelne Feststellungen, zum Beispiel diese: Goethe und 
Schiller verfolgten das gleiche Ziel, nämlich ŸDie Besserung des 
Menschen durch Literatur und Kunstÿ, einzelne derartige 
Feststellungen bedürften doch sehr der Erläuterung. 

Im Film folgen der Umzug nach Weimar und Schillers Adelung. 
Am Beispiel des Wilhelm Tell gibt es detailliertere Hinweise auf 
Schillers Arbeitsweise, insbesondere auf sein Studium von Quellen 
historischer, geographischer und kulturgeschichtlicher Art. 

Schiller, so der Kommentar, ist gesundheitlich am Ende. Er stirbt 
am 9. Mai 1805. Im Film zu sehen ist zu guter Letzt das Denkmal 
vor dem Weimarer Nationaltheater, zuerst nur Schiller, dann 
Goethe und Schiller nebeneinander. Der Kommentar sucht, dem 
imponierenden Denkmal auf verbaler Ebene zu entsprechen: 



NTV=
 

Schiller – Ÿein Mann, der sich schon zu Lebzeiten seiner Bedeutung 
bewusst war – so wie Goethe auchÿ. 

OK mçÉíáëÅÜÉ=tÉäíÉåK=pÅÜáääÉê=Ó=aáÅÜíÉê=ÇÉê=cêÉáÜÉáíK=

_o=~äéÜ~=OMMRI=PM=jáåK=

báå=cáäã=îçå=`çêáåå~=_ÉååáåÖ=

h~ãÉê~W=_áêÖáí=hêìëÅÜïáíòI=a~åáÉä=aÉäÄÉÅâ=Ó=pÅÜåáííW=_Éííáå~=

= eÉáäáåÖÄêìååÉê=ÓjìëáâÄÉê~íìåÖW=gΩêÖÉå=lííç=

Suchte der erste Film gleich die Nähe, indem er mit einer 
Spielfilmszene begann, so bestimmt Distanz den Anfang des zweiten 
Films: Man sieht erst ein Denkmal in einem nächtlichen Park, 
während ein Zitat aus Schillers Gedicht Die Künstler zu hören ist, 
dann ein Schiller-Porträt, eine Büste in einem Innenraum, dann eine 
Handschrift, wiederum die Büste, eine offenbar historische Weste 
auf einem Kleiderpuppen-Torso, nochmals die Büste, dann erst eine 
Spielfilmszene. 

Im Folgenden bringt der Film Zwischenüberschriften, in denen 
es mehrfach um das im Titel hervorgehobene Motiv der Freiheit 
geht. Geschildert wird zunächst Schillers Leben in der Karlsschule. 
Eigenartig wirken dabei zwei kurze Szenen, in denen Schiller direkt 
in die Kamera hineinblickt und -spricht, also sich direkt an die 
Zuschauer wendet. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



NUM=pÅÜìäòW=pÅÜáääÉêJcáäãÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=

Motive, die folgen, sind unter anderem das Medizinstudium, Szenen 
mit den Freunden in der Karlsschule, Schillers heimliches 
Schreiben, dann Die Räuber und deren erfolgreiche Uraufführung 
in Mannheim, Konfrontation mit dem württembergischen Herzog 
und Schreibverbot, Flucht aus Württemberg, Arbeit an Kabale und 
Liebe. 
Schiller arbeitet am Don Karlos, eingeblendet wird eine 
Theaterszene mit der berühmten Forderung des Marquis Posa an 
den spanischen König Philipp: ŸGeben Sie Gedankenfreiheitÿ. Es 
folgt das Thema Freundschaft (im Zusammenhang mit Christian 
Gottfried Körner), das Lied An die Freude, dann die Französische 
Revolution und Schillers Kritik an ihr. Der Wallenstein wird als 
Schillers Hauptwerk eingestuft. Der Akzent des Films verschiebt 
sich vom Motiv der Freiheit auf die Werkproduktion und die 
Beziehung zu Goethe. Dann wieder individuellere Bezüge, nämlich 
Krankheit und Tod. Danach Nachbemerkungen, untermalt von 
Beethoven. Im Ganzen legt dieser (halbstündige) Film, verglichen 
mit dem (um 20 Minuten längeren) ersten, etwas mehr Gewicht auf 
die Werke. 

PK bìêçé~ë=bêÄÉ=Ó=aáÉ=Öêç≈Éå=aê~ã~íáâÉêK=qÉáä=QW=pÅÜáääÉêK=

wacI=ptoI=^oqb=OMMUI=QP=jáåK=

báå=cáäã=îçå=^åÇêÉ~ë=aìíëÅÜâÉ=

h~ãÉê~W=^åÇê¨=i~ñ=Ó=pÅÜåáííW=g~å=oáÅÜíÉê=

táëëÉåëÅÜ~ÑíäáÅÜÉ=_Éê~íìåÖW=mêçÑK=aêK=`K=_ÉêåÇ=pìÅÜÉê=

Der Film setzt in den Darstellungsmitteln betont eigene Akzente. Er 
bemüht sich in den Spielfilm-Anteilen, den historischen Gegenstand 
in heutige Verhältnisse zu übertragen, also im Heute Analogien für 
das Damals zu finden. Schiller, der Zögling der Karlsschule, wird 
daher als ein Bundeswehr-Rekrut eingeführt: 
 



NUN=
 

 

 

Dazu kommen popartig arrangierte historische Bilder sowie ein 
sprechendes Schiller-Graffito, das sich Strich um Strich 
vervollständigt, bis es fertig ist: 
 
 



NUO=pÅÜìäòW=pÅÜáääÉêJcáäãÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=

Beim ersten Anschauen des Films kann einen die Bild-Text-
Divergenz zwischen dem Graffito und dem gesprochenen Text 
behindern, wenn man nämlich mehr auf die Vervollständigung des 
Graffitos achtet als auf den Text. Im Übrigen mag man je nach 
Geschmack das sprechende Graffito als albern empfinden oder im 
Gegenteil als belebend. Es verkündet jedenfalls Lebensweisheiten 
des 22jährigen Schiller – etwa die: ŸLeidenschaft für die Dichtkunst 
ist feurig und stark wie die erste Liebe.ÿ 

Dann übernimmt der Schauspieler Hans Jürgen Prochnow die 
Moderation. Es geht um die Uraufführung der ŸRäuberÿ in 
Mannheim, als Comic präsentiert, gezeigt werden Szenen aus 
verschiedenen Inszenierungen. Hernach wendet der Film sich 
Schillers Anfängen zu – mit einem aufgeregten Durcheinander von 
Bildern. Der Philosoph Rüdiger Safranski spricht über den Sturm 
und Drang. Dann wird der Film wieder biographisch erzählend, der 
Text wird mit heutigen Bildern illustriert – discomäßig. Ich fasse 
den Rest zusammen. Es folgen weitere Lebensstationen, dazu 
Hinweise auf neu entstehende Stücke, von Kabale und Liebe bis 
Wilhelm Tell, illustriert durch viele Ausschnitte aus Theaterauf-
führungen und aus Filmen. Dann die Beziehung zu Goethe. 

In anderen Filmen seltener behandelte Themen – neben den 
unumgänglichen Themen Freundschaft und Freiheit – sind unter 
anderem Schillers Theaterverstand, die Resonanz seiner Stücke bei 
Opernkomponisten, seine Vereinnahmung durch die Nazis und in 
der DDR. Der Film schließt mit Prochnows Worten: Seit 1985 Ÿist 
die Ode an die Freude die Hymne der Europäischen Union. Kann 
es einen größeren, einen europäischeren Dramatiker geben? ÿ 
Allerdings muss man dazu anmerken, dass das, was die Karriere zur 
europäischen Hymne erlebt hat, nicht Schillers Ode ist, sondern 
deren Vertonung durch Beethoven in rein instrumentaler Fassung. 
Die europäische Hymne hat keinen Text. 



NUP=
 

QK q~íçêí=cêáÉÇÜçÑK=cêáÉÇêáÅÜ=pÅÜáääÉê=Ó=hê~åâÜÉáí=ìåÇ=qçÇK=

MDR, ARTE 2005, 32 Min. 

Ein Film von Ernst-Michael und Leonore Brandt 

Kamera: Till Ludwig – Schnitt: Mario Biehl 

Im selben Jahr 2005 wie der erste von mir vorgestellte Film, Eines 
Freundes Freund zu sein, entsteht – abermals in der Zusammen-
arbeit von MDR und ARTE und zum Teil mit denselben 
Darstellern – der Film über Schillers Krankheit und Tod. Es geht 
tatsächlich um die Krankengeschichte Schillers als einen beson-
deren Aspekt seiner Biographie und, wie es im Film heißt, um Ÿsein 
jahrzehntelanges Sterbenÿ. Der Film beginnt im Jahr 1826, als in 
einer Gruft auf dem Weimarer Jacobs-Friedhof erstmals nach 
Schillers Schädel gesucht wird. Er springt dann zurück in Schillers 
Karlsschulzeit und folgt chronologisch der Biographie, indem er, 
beginnend mit der Kränklichkeit des Schülers Schiller, immer 
wieder die physischen und nervlichen Belastungen und die 
Krankheitsphasen hervorhebt sowie Schillers rustikale Selbstheil-
ungsversuche bis zu seinem Tod. Eingestreut sind regelmäßig 
Diagnosen von Experten aus verschiedenen Disziplinen, in denen 
von Tuberkulose, Malaria, Typhus und allerlei anderem die Rede 
ist. Am Ende kehrt der Film zu seinem Anfang zurück, zur Suche 
nach Schillers Schädel im Jahr 1826. Der damals für echt gehaltene 
Schädel wird dann 1912 und 1961 erneut begutachtet, wobei die 
Frage beantwortet werden soll, ob Totenmaske, Schädel und 
Gebeine zusammenpassen. Das Fazit des Films lautet: ŸEines ist 
heute sicher: [⁄] der Schädel in der Fürstengruft gehört dem 
Dichterÿ. Dann folgt der Abspann, an dessen Ende man zu lesen 
bekommt: ŸSchillers Sarg ist heute leer. Nach DNA-Analysen von 
2008 war es der falsche Schädel.ÿ 

Zur Kenntnis der Persönlichkeit Schillers liefert der Film 
sicherlich einen bemerkenswerten Beitrag, aber eben ausgehend 



NUQ=pÅÜìäòW=pÅÜáääÉêJcáäãÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=

von der Krankengeschichte. Kommentare zu den Werken, soweit 
diese überhaupt genannt werden, fehlen. 

RK aÉê=cêáÉÇêáÅÜJpÅÜáääÉêJ`çÇÉK=

jao=OMMUI=VM=jáåK=

_ìÅÜ=ìåÇ=oÉÖáÉW=ríÉ=dÉÄÜ~êÇíK=

h~ãÉê~W= p~ÄáåÉ= j~åëÉÉ= Ó= pÅÜåáííW= qçêëíÉå= ^êÅÜìí= Ó= jìëáâW= c~äâ=

wÉåâÉê=

Drei Jahre später, 2008, geht es – wiederum im MDR – nochmals 
um Schillers Schädel. Der Film beginnt mit dem Satz: ŸIn der 
Weimarer Fürstengruft liegen zwei Schiller-Schädel.ÿ Der Film 
besitzt Züge eines Wissenschaftskrimis. Er präsentiert ausführlich die 
zahlreichen Ungereimtheiten, auf die die Suche nach Schillers 
Skelett gestoßen ist, und wirft zwischendurch die Frage auf, ob 
Schiller überhaupt das Kind seiner Eltern ist. Vorgeführt werden die 
unterschiedlichen wissenschaftlichen Verfahrensweisen, die zum 
Einsatz gekommen sind, und am Ende wird der früher bereits 
geäußerte Verdacht bestätigt, dass die bleihaltige Tapete in Schillers 
Arbeitszimmer das Ihre zu seinem frühen Ende beigetragen habe. 
Das Fazit nach knapp anderthalb Stunden lautet: ŸDas Skelett im 
Schiller-Sarkophag besteht aus mehreren Individuen. Der Schädel 
gehört einem Unbekannten. ÿ Der ÓDichterÌ Schiller ist kein Thema 
des Films. 
  



NUR=
 

SK pÅÜáääÉê=ìåÇ=ëÉáåÉ=_êΩÇÉêK=

pto=OMMVI=QO=jáåK=

báå=cáäã= îçå=^åÇêÉ~ë=dÉáÖÉê= Ó=_ìÅÜW=`Üêáëíá~å=_~ìÇáëÅÜI=^åÇêÉ~ë=

dÉáÖÉê=

h~ãÉê~W=o~áåÉê=_äçÅÜ=Ó=pÅÜåáííW=dìåÇá=pÅÜãáÉÇÉê=Ó=jìëáâW=gçÜ~ååÉë=

pÅÜäáÅÜíáåÖ=

Der Film präsentiert – nicht ohne Ironie – schwäbische 
Ahnenforscher, die die weit verzweigte Schiller-Familie auf 
berühmte Verwandte hin durchforschen und dabei schwäbische 
Dichter, Philosophen, Wissenschaftler entdecken und unter 
anderem auch Grace Kelly als ŸSchillers ÓBaseÌ 12. Gradesÿ. Neben 
schwäbischen Ahnenforschern kommen auch heute lebende 
Schwaben zu Wort, die erklären, mit Schiller verwandt zu sein, 
dann auch Schwaben, die nur ŸSchillerÿ heißen, sowie schwäbische 
Schiller-Fans im Allgemeinen und schließlich schwäbische Schüler 
in einem Unterrichtsgespräch über Die Räuber. Mit Bezug auf 
Schillers Werk erfährt man, dass das Thema ŸFreundschaftÿ darin 
wichtig sei. Im Ganzen ein sehr schwäbischer Film. 

wìë~ããÉåÑ~ëëìåÖ=

Ich lasse den zuletzt erwähnten Verwandtschafts-Film und den 
vorausgehenden Schädel-Film jetzt beiseite und beziehe mich auf 
die Filme, die ein Bild der Person Schillers, im vierten Fall eben des 
kranken Schiller, zu liefern versuchen. Es handelt sich bei allen vier 
Filmen um Doku-Dramen. Der erste Film, der gleich vier Schiller-
Darsteller unterschiedlichen Alters aufbietet, enthält wohl, 
prozentual gesehen, die meisten Spielfilm-Anteile, der vierte Film, in 
dem es um die Krankengeschichte geht, die wenigsten. 

Die Spielfilm-Passagen sind hinsichtlich der Innenräume und der 
Kostüme der Figuren in der Regel historisierend gehalten. Insofern 



NUS=pÅÜìäòW=pÅÜáääÉêJcáäãÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=

kaschieren sie die historische Distanz nicht – ähnlich den gezeigten 
Dokumenten –, obwohl sie sich zugleich um eine Annäherung 
bemühen. Irritierend – nach meinem Empfinden – wirken daher im 
dritten meiner Filme die darin verwendeten Spielfilm-Passagen, die 
heutige Verhältnisse und Situationen stellvertretend für damalige 
einsetzen – der Karlsschüler Schiller als Bundeswehr-Rekrut oder in 
einer späteren Szene Goethe und Schiller nicht als ÓDichterÌ, 
sondern als Zeitungsredakteure. Nach meinem Empfinden 
befremden derartige Spielfilm-Passagen zuerst einmal, da sie sofort 
die Frage nach den Analogien bzw. Unterschieden zwischen 
Damals und Heute provozieren – eine Frage, die sich auf die 
Schnelle nicht beantworten lässt, während der Film längst weiter-
läuft. Ich jedenfalls verfalle bei solchen Aktualisierungen nicht der 
Illusion einer besonderen Nähe. Im Übrigen greifen die Spielfilm-
Passagen gern auf Anekdotisches zurück – der Karlsschüler Schiller, 
der zur Nachtzeit im Bett bei kärglicher Beleuchtung an seinen 
Räubern schreibt, wird in mehreren Filmen gezeigt. 

Im Prinzip versuchen die Doku-Dramen nicht, die Differenz 
zwischen den Spielfilm-Passagen und den Dokumenten zu 
verschleiern. Insofern irritiert mich die Farbgebung in meinem 
zweiten Film wiederholt, zum Beispiel die gleichmäßige Braun-
färbung ganz verschiedenartiger filmischer Elemente: eine 
Stadtansicht in einem Stich (offenbar Stuttgart), filmische Vorfüh-
rung der Fahrt einer Kutsche, ein Stich von Mannheim, ein Stich 
einer Landschaft mit Kühen, ein Schiller-Porträt, eine Handschrift, 
ein kärgliches Zimmer mit zerwühltem Bett und einem Tisch mit 
brennender Kerze. Es mag offen bleiben, ob das ein eher 
spielerisches Arrangement ist oder ob da nicht doch – in Schleich-
Werbungs-Manier – ein wenig Authentizität suggeriert werden soll. 
Deutlicher ist der spielerische Charakter indessen, wenn der 
schreibende Schiller in Scherenschnitt-Manier – schwarz vor 
weißem Hintergrund – gezeigt wird, und zwar gefilmt als sich 



NUT=
 

bewegender Scherenschnitt, oder wenn der erst noch gefilmte 
Herzog sich Schritt für Schritt in einen bewegungslosen 
Scherenschnitt verwandelt: 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Wendet man sich nun den historischen Dokumenten zu, so handelt 
es sich hier um Gemälde und Stiche von Personen, um Ansichten 
von Städten (zum Beispiel Marbach), von Plätzen und Häusern 
(zum Beispiel das Mannheimer Nationaltheater), auch Landschafts-
bilder, um gedruckte Texte oder Handschriften. Personenporträts 
suggerieren eine gewisse Nähe – ŸSchau mal, so sah Schillers 
Mutter ausÿ –; die anderen genannten Arten von Dokumenten 
sorgen vor allem für Abwechslung, wobei natürlich die Text-Bild-
Konvergenz wichtig ist. 

Aus der Zeit nach Schillers Tod stammen Denkmäler, die die 
erhabene Höhe anzeigen, in der sich die dargestellte Person 
befindet, und die daher eher für Distanz sorgen. Das gilt natürlich 
besonders für das in mehreren der Filme gezeigte Goethe-Schiller-
Denkmal vor dem Weimarer Nationaltheater. – In die heutige Zeit 
schließlich gehören Bilder etwa des heutigen Marbach oder des 



NUU=pÅÜìäòW=pÅÜáääÉêJcáäãÉ=áã=cÉêåëÉÜÉå=

Weimarer Schillerhauses. –Anmerken möchte ich zu den verwen-
deten Dokumenten – nicht in kritischer, sondern lediglich in konsta-
tierender Weise –, dass deren Authentizität durchweg einfach be-
hauptet wird. 

Im Übrigen gibt es meist eine im Ganzen unaufdringliche 
Musikuntermalung, die gelegentlich etwas fröhlicher oder etwas 
dunkler klingt, also stimmungsverstärkend wirkt, ohne selbstständig 
expressiv zu werden. Und: Mit Ausnahme des Schädel-Films 
kommt kein einziger Film ohne Beethoven aus. 

Wichtig für das Bild von der Person Schillers sind nicht zuletzt 
Äußerungen über ihn sei es von Zeitgenossen, die im Kommentar 
zitiert werden, sei es von Interviewpartnern aus der heutigen Zeit – 
auch wenn man sich fragen mag, inwiefern im dritten Film der 
ehemalige Außenminister Genscher ein Sachverständiger ist, der 
gleich zweimal zu Wort kommt. 

Heikler wird die Sachlage, wenn es nicht um die Person Schillers 
geht, sondern um das Werk. Epische Texte Schillers kommen nicht 
vor, der Briefwechsel mit Goethe wird erwähnt. Aus dem Lied An 
die Freude wird wiederholt zitiert, andere Gedichte spielen nur 
vereinzelt eine Rolle. Schiller wird vor allem als Theaterdichter 
gewürdigt. Verwendung finden dabei zahlreiche Szenen aus 
Theateraufführungen oder Verfilmungen in Verbindung mit meist 
knappen Kommentaren zu den jeweiligen Stücken. Ich gehe davon 
aus, dass die Kommentare einem nicht viel sagen, wenn man die 
Stücke nicht kennt. Und wenn im dritten Film Marquis Posa in vier 
verschiedenen Inszenierungen von König Philipp viermal fordert: 
ŸGeben Sie Gedankenfreiheitÿ, dann vervierfacht sich nicht gleich 
die Einsicht des Rezipienten. Als schätzenswert erscheinen mir des 
Öfteren Passagen aus Interviews vor allem mit Theaterleuten, weil 
in diesen Interviews zugleich eine persönliche Stellungnahme 
deutlich wird. 



NUV=
 

Manche Themen werden nur vereinzelt angesprochen, etwa Fragen 
der Schiller-Rezeption und seiner Vereinnahmung durch politische 
Regime. Was es gar nicht gibt, ist Kritik an Schiller. 

Man kann den Filmen attestieren, dass sie überwiegend 
gelungene Lebensbilder liefern. Insofern denke ich, dass das 
Fernsehen – eben mit der Kombination von Bild und Text – ein 
wunderbares Medium ist, wenn es um Autorenporträts geht, also 
darum, Autoren in angemessener Weise in ihrem gesellschaftlichen 
und kulturellen Umfeld zu präsentieren. Die literarischen Werke 
kommen in diesen Lebensbildern als biografische Stationen vor, 
aber nicht im gleichen Maße auch als für sich selbst sprechende 
literarische Texte. Das fördert wiederum die Neigung, in den 
Texten Autobiografisches zu entdecken und in diesem Sinne die 
inhaltlich-thematische Vielfalt der Texte zu reduzieren. Literarische 
Zusammenhänge, die über einen einzelnen Autor hinausgehen, also 
literaturgeschichtliche Epochen, werden selten berührt. Literatur-
geschichtsschreibung ist nach meinem Dafürhalten keine Stärke des 
Fernsehens. 

iáíÉê~íìêîÉêòÉáÅÜåáë=

Brückner, Jutta. 2005. Vom Dichtergenie zum Führergenie. Über 
den UFA-Film Friedrich Schiller. Der Triumph eines Genies. In 
Ästhetik und Kommunikation 36, H. 128, 13-22. 

 
Schönfeld, Christiane. 2006. ŸBlut muß ich saufen, es wird 
vorübergehn!ÿ Herbert MaischÊs Propaganda  Film  Friedrich 
Schiller – Triumph eines Genies (1940). In Germanistik in Ireland 1, 
75-88. 

 





häÉáëí=òìã=wïÉáÜìåÇÉêíëíÉåK=

a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=äáíÉê~êáëÅÜÉê=

bêáååÉêìåÖK=

Peter Seibert 



NVO=pÉáÄÉêíW=a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=äáíÉê~êáëÅÜÉê=bêáååÉêìåÖ=

 

N=

Wohl selten wurde in jüngster Zeit die kalendarische Ordnung des 
Literaturbetriebs von einem Ereignis so beherrscht, wie es bei der 
Wiederkehr des 200. Todestages Heinrich von Kleists am 21. 
November 2011 der Fall war. Nicht nur sind um dieses Datum 
verschiedene Gedenkveranstaltungen in großer Zahl gruppiert, 
ausgerufen wurde ein ganzes Kleist-Jahr. Dieses begann mit dem 
feierlichen Spatenstich für ein neues Kleist-Museum am 4. März in 
Frankfurt (Oder), einem Auftakt, dem durch die Anwesenheit des 
Staatsministers für Kultur und Medien und der brandenburgischen 
Kulturministerin der Rang eines Staatsaktes verliehen wurde. Enden 
wird das Jahr, wenn am 29. Januar 2012 die zentrale Doppelaus-
stellung Kleist: Krise und Experiment in Berlin und Frankfurt 
(Oder) geschlossen wird. Zwei Ereignisse also, die mit Museum und 
Ausstellung auf ıtraditionelle„ literarische Erinnerungsmedien ver-
weisen, rahmen das Jahr. Seit dem 19. Jahrhundert sind es diese 
Medien, mit denen Dichterjubiläen begangen werden, kollektives 
literarisches Gedächtnis gestiftet und strukturiert wird, Kanonisie-
rungen bestätigt, Autorenzuschreibungen tradiert werden. Die 
Erinnerungsmedien des Kleist-Jahres 2011/12 werden – wie 
durchaus üblich – ergänzt durch die restaurierte Grabstätte am 
Wannsee, auf der nun die historischen Spuren von Erinne-
rungspolitik lesbar gemacht werden. Dazu kommen neue 
Biographien, Kleist-Tage an verschiedenen Theatern mit neuen 
Inszenierungen, Lesungen, Filmvorführungen, akademische Veran-
staltungen wie Symposien usw. Gezählt wurden bislang über 2500 
Veranstaltungen.1 Vernetzt, was eine neue Qualität und Struktur des 
literarischen Gedächtnisses ermöglicht, werden diese Kleist-Gedenk-
                                                 
N== t~ë= ÇáÉ= pÉåÇìåÖÉå= áã= e∏êÑìåâ= ÄÉíêáÑÑíI= ëç= ëáåÇ= ÇáÉëÉ= ëç= ò~ÜäêÉáÅÜI= Ç~ëë= åìê= Éáå=

_ÉáëéáÉä=ÖÉåΩÖíI=ìã=ÉáåÉå=báåÇêìÅâ=òì=ÉêÜ~äíÉåW=^ääÉáå=áã=eo=O=hìäíìêê~Çáç=ïìêÇÉå=
îçã=ONK=kçîÉãÄÉê= Äáë= òìã=VK=aÉòÉãÄÉê= OMNN= áå= ÑΩåÑòÉÜå=cçäÖÉå=_êáÉÑÉI=^ìÑë®íòÉI=
bêò®ÜäìåÖÉåI=^åÉâÇçíÉå=eÉáåêáÅÜ=îçå=häÉáëíë=~ìëÖÉëíê~ÜäíK=



NVP=

  

veranstaltungen durch ein von der Bundesrepublik finanziertes 
Internet-Portal, das bereits 2010 online ging und eine gemeinsame 
Plattform des Kleist-Museums und der Kleist-Gesellschaft bildet, 
eine Plattform, die schon zum Todestag Kleists über 120.000 
Besucher zählte.  

In diesem Ensemble der Erinnerungsmedien sucht das 
Fernsehen, seinen Platz als Leitmedium zu behaupten. In 
Kulturmagazinen berichtet es von dem Gedenkjahr, verweist es auf 
neue Publikationen zu Kleist und auf Ausstellungen. Akte, an denen 
Repräsentanten des Staates teilnehmen, schaffen es bis zu einer 
Meldung in die Nachrichtensendungen der prime-time. Den 
wichtigsten Beitrag des Fernsehens zum Kleist-Jahr – und damit zur 
Popularisierung und gleichzeitig medialen Ausdifferenzierung einer 
entsprechend breit ausgestalteten literarischen Erinnerungskultur – 
stellen dabei, wie ebenfalls in anderen wichtigen Gedenkjahren 
erprobt, ıDichterfilme„ dar, die sich unmittelbar auf das Jubiläum 
beziehen. Produziert und ausgestrahlt wurden zwei Filme, die beide 
vom Tod Kleists ihren Ausgang nehmen und von diesem 
Geschehen her ıKleist„ entwerfen. Der erste der beiden Fernseh-
filme, Die Akte Kleist wurde erstmals zu Beginn des Kleist-Gedenk-
jahres, am 28. März 2011, auf ARTE (55 Minuten) ausgestrahlt; es 
folgte eine Wiederholung am Vorabend des eigentlichen Gedenk-
tages im rbb (Radio Berlin-Brandenburg), im ORF und dem SF. Bei 
der zweiten Produktion handelt es sich um On the Road - Die 
Reisen des Heinrich von Kleist eine zweiundfünfzigminütige 
Sendung von 3sat und ZDF, die weitgehend im Gedenkjahr selbst 
fertig gestellt und im unmittelbaren zeitlichen Kontext des Todes-
tages am 19. November bei 3sat gezeigt wurde. Gut zwei Wochen 
später, am 9. Dezember, fand bereits eine Wiederholung bei 
ZDFkultur statt. Wenn beide Produktionen den Tod Kleists zum 
Ausgangspunkt haben, so ist dies zum einen sicherlich dem erinne-
rungspolitischen Auftrag der Fernsehanstalten, wie ihn ZDFkultur, 



NVQ=pÉáÄÉêíW=a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=äáíÉê~êáëÅÜÉê=bêáååÉêìåÖ=

 

ARTE und 3sat hier sehen, geschuldet, zum anderen ergibt sich 
dies aber auch aus der umstrittenen Deutungsgeschichte dieses 
Selbstmordes und Mordes, zu der das Fernsehen, will es sich 
innerhalb der Erinnerungsmedien positionieren, verhalten muss.2  

O=

Die Akte Kleist – Ein Dokumentarfilm entstand, gefördert vom 
ıMedienboard Berlin-Brandenburg„, in Koproduktion mit dem rbb 
und in Zusammenarbeit mit ARTE als Film der ıgebrueder beetz 
filmproduktion„. Für Buch, Regie und Schnitt zeichnete in Dreier-
team von Simone Dobmeier, Hedwig Schmutte und Thorsten 
Striegnitz verantwortlich. Kleist wird durch den Schauspieler Ale-
xander Beyer, Henriette Vogel durch Meret Becker verkörpert. Mit 
Nina Hoss, der Stimme im Off, war eine weitere bekannte Schau-
spielerin gewonnen worden, die sicherlich dazu beitragen konnte, 
dass der ıDokumentation„ (so die Formatbezeichnung bei rbb/-
ARTE) Aufmerksamkeit im medial organisierten Erinnern an Kleist 
gesichert wurde. 

Die Eingangsszene ist von der Kameraästhetik und der mise en 
scène her eine eher konventionelle Inszenierung – angelegt als 
Reenactment, bei dem sich die beiden Darsteller in historischen 
Kostümen der Zeit vor dem Wiener Kongress heiter und 
ausgelassen und doch wie gefangen in einem Labyrinth aus Baum-
stämmen eines Waldes am Ufer eines Sees bewegen.3 Die Stimme 

                                                 
O== wìã~ä= ÄÉêÉáíë= Éáå= ïáÅÜíáÖÉê= cÉêåëÉÜÑáäã= ÉñáëíáÉêíI= ÇÉê= ëáÅÜ= ~ìÑ= ÇáÉ= aÉìíìåÖ= ÇÉë=

dÉëÅÜÉÜÉåë= ~ã=t~ååëÉÉ= âçåòÉåíêáÉêíI= o~áåÉê=tçäÑÑÜ~êÇíë= häÉáëíJcáäã=^ã=jçêÖÉå=
ãÉáåÉë=qçÇÉë=NVUSFK=tçäÑÑÜ~êÇíë=cáäã=Ä~ëáÉêí=~ìÑ=ÇÉå=äÉíòíÉå=_êáÉÑÉå=ÇÉë=^ìíçêë=ìåÇ=
ÇÉã=ëçÖÉå~ååíÉå=cÉäÖÉåíêÉìJ_ÉêáÅÜíK=OMMP=ï~ê=ÇáÉëÉê=cáäã=áã=òÇÑKíÜÉ~íÉêâ~å~ä=åçÅÜ=
Éáåã~ä= ÖÉòÉáÖí= ïçêÇÉåK= _Éá= ÉáåÉã= häÉáëíJpóãéçëáìã= áå= päìÄáÅÉ= â~ã= Éë= ~ã= OTK=
lâíçÄÉê= OMNN= ÉêåÉìí= òì= ÉáåÉê= sçêÑΩÜêìåÖ= ìåÇ= ÉáåÉê=ïáëëÉåëÅÜ~ÑíäáÅÜÉå=aáëâìëëáçå=
ÇÉë=cáäãë=îçå=tçäÑÑÜ~êÇíK==

P== kìê=~ìÑ=ÇÉê=qçåëéìê=ëÅÜÉáåí=ëáÅÜ=çÑÑ=ëÅêÉÉå= áå=ÇÉê=jìëáâ=ìåÇ=ÇìêÅÜ=ÇáÉ=dÉê®ìëÅÜÉ=
ÄáëïÉáäÉå= Éáå= ìåÜÉáäîçääÉë= dÉëÅÜÉÜÉå= ~åòìâΩåÇáÖÉåX= âìêòÉ= pÅÜêÉáÉ= ÇÉê= cê~ì= ëáåÇ=



NVR=

  

im Off berichtet von einem Justizbeamten, der sich am 21. 
November 1811 auf den Weg an den Wannsee machte, um eine 
Anzeige zu überprüfen. Nach dieser Aussage fällt ein Schuss in die 
Schwarzblende, in der nun erst der Titel der ıDokumentation„ in 
weißen Buchstabenblöcken – zunächst in deutsch, dann französisch 
auftaucht, Buchstaben, die von einem unruhigen Spotlight wie es 
aus Verhören bekannt ist, abgetastet werden. In die folgende 
Schwarzblende fällt ein zweiter Schuss. 

Anders als der französische Titel der ARTE-Produktion, 
Heinrich von Kleist ou le suicide romantique, der den unbe-
strittenen Befund vom Selbstmord des Autors nicht nur nicht in 
Frage stellte, sondern ihm eine Epochensignifikanz verleiht, konno-
tiert der deutsche Titel Die Akte Kleist ıVerbrechen„ bzw. noch 
nicht restlos aufgeklärtes ıVerbrechen„. An ähnliche Sendungstitel 
bis hin zu Aktenzeichen xy – ungelöst schließt die Zuschauer-
erwartung an. Damit weist das Fernsehen sich mit dieser Produktion 
schon am Ende der Eingangssequenz eine Rolle im Zusammenspiel 
der Erinnerungsmedien zu, die nicht darin bestehen soll, sich in 
einen Autor und sein tragisches Geschick kontemplativ zu ver-
senken. Ein aufklärerischer Anspruch des Fernsehens gegenüber 
der Geschichte, in ein angeblich noch immer dunkles Kapitel von 
Kultur- und Literaturgeschichte Licht zu bringen, damit auch ein 
Versprechen auf eine vom Fernsehen zu leistende Korrektur des 
literarischen Gedächtnis wird formuliert, bevor die eigentliche 
Filmhandlung beginnt. Dass der Sterbeplatz am Wannsee endgültig 
als ıTatort„ definiert wird, es sich also um einen Kriminalfall 
handelt – und die Fernsehproduktion damit auch in das Genre des 
Kriminalfilms spielt – wird unverkennbar, wenn das rot-weiße 
Plastikabsperrband der Polizei das Wannseeufer abgrenzt. Ein 

                                                                                                                                               
åáÅÜí= ÉáåÇÉìíáÖ= òì= ÄÉëíáããÉåI= ëáÉ= â∏ååíÉå= däΩÅâ= ìåÇ= pÅÜêÉÅâÉå= ÖäÉáÅÜòÉáíáÖ= ~äë=
rêë~ÅÜÉ=Ü~ÄÉåK==



NVS=pÉáÄÉêíW=a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=äáíÉê~êáëÅÜÉê=bêáååÉêìåÖ=

 

Anachronismus, der auch später wieder als verfremdendes Element 
eingesetzt wird und Geschichte und Gegenwart kreuzt, wird mit 
diesem Polizeiband erstmals gestaltet. 

Die historisierend angelegten Spielszenen von Akte Kleist, in 
denen die letzten 24 Stunden von Kleist und Henriette Vogel als 
Reenactment dargestellt werden, gliedern den gesamten Film. Die 
Kamera, z. T. eine Handkamera, die eine unmittelbare Zeugen-
schaft des Zuschauers imaginiert, ist relativ ruhig. (Nur in zwei 
Einstellungen – einem Reißschwenk und einem Verdecken der 
Linse durch die Hand Kleists, wie um ein Eindringen in die Privat-
sphäre zu verhindern – wird die Illusion des Reenactments ge-
brochen.). Diese Spielszenen am Wannsee wechseln ab mit den 
Reisesequenzen, ein Wechsel, der den Rhythmus von Akte Kleist 
prägt: Gegen das Unstete, Hektische und die Ziellosigkeit des 
Reisens bilden die heiteren Spielszenen einen Ruhepunkt. Auf ein 
Reenactment wird in den Reisesequenzen dagegen konsequent 
verzichtet: Sie haben einen bewussten Bruch mit der Historizität 
zum Gestaltungsmerkmal, d. h. auch eine Kleist-Figur selbst tritt in 
ihnen nicht mehr auf. Die Reisewege sind die Heutigen: 
Schienenstränge, ICEs, Schnellstraßen, durch die Landschaften 
Europas, Autobahntrassen, -tunnels, -brücken, Autobahnschilder. 
Mit diesen schnell geschnittenen Bildern von modernen Verkehrs-
mitteln wird die Geschichte ins Hier und Jetzt katapultiert und 
steigert der Fernsehfilm den Eindruck von Rastlosigkeit und einer 
beschleunigten biographischen Erfahrung. Die Stadtansichten, die 
Stationen der Kleist-Biographie markieren, stehen in einem 
expliziten historischen Widerspruch zu dieser: Gezeigt werden 
gerade jene Wahrzeichen der Städte, die sich betont anachronistisch 
zu der im Off noch präsenten Geschichte verhalten: Paris mit dem 
Eiffelturm, Berlin mit dem Funkturm, Frankfurt (Oder) mit 
Plattenbauten, Weimar mit dem Goethe-Schiller-Denkmal usw. 
Dazu kommen weitere Bilder aus Paris oder Berlin, Stadtbilder, die 



NVT=

  

mit Métro und U-Bahn, Autoverkehr, Boulevards, 
Neonbeleuchtung, Shopping-Center und Amüsiermeilen zu 
Metaphern der modernen Metropolen geworden sind und nichts 
mehr von den Stadtvorstellungen der Kleist-Zeit haben. 

Nur in einer Sequenz wird das Prinzip des Films, Kleist und 
Henriette Vogel nur im historisierenden Kontext zu zeigen, durch-
brochen: Gegen Ende des Films sieht man in einem Zeitsprung 
beide in den ımodernen„ Wannen der Pathologie zur Obduktion 
fahren bzw. von dieser kommen – gleichzeitig wird der Obduk-
tionsbericht von 1811 verlesen, ein Obduktionsbericht, gegen den 
sich der Film explizit wendet, weil er auf eine Pathologisierung von 
Mord und Selbstmord hinauslaufe und damit auf die zeitgenös-
sische Eliminierung des Skandalons von Mord und Selbstmord 
zielen musste. Mit seiner, in hohem Maße versöhnlichen Todes-
deutung, die bereits im Rhythmus von Sequenzen des Reisens und 
des Zuruhekommens im Tode, eines ıRequiescat in pace„, angelegt 
ist, verliert der Film als Erinnerungsmedium aber insofern an 
Kohärenz, als er schon von seinem deutschsprachigen Titel, von 
den eingestreuten Expertenäußerungen her, die Aufklärung eines 
Kriminalfalles, bei dem ein mögliches Fremdverschulden am Tode 
Kleists als Spannungsmoment eingesetzt wurde, verspricht. Das 
Stillen einer Todessehnsucht am Wannsee als einer Sehnsucht nach 
Unendlichkeit des Daseins, wird nicht allein schon durch das 
Medium Film bzw. Fernsehen selbst, dem die symbolische 
Wiederauferstehung des Autors inhärent ist, sondern ausdrücklich 
noch einmal durch die Schlusssequenz betont, in der die Kamera – 
nach ihrem Blick auf die beiden Toten in der Pathologie – Kleist 
und Vogel als nun unsterbliches Liebespaar, das in der Ferne des 
Wannseeforstes entschwindet, erfasst. Der deutsche Titel steht damit 
nicht neben, sondern gegen den französischen Titel: Zelebriert wird 
bei dieser ARTE-Produktion tatsächlich ıle suicide romantique„ 
und damit die Aufmerksamkeit auf einen historischen Fall gelenkt, 



NVU=pÉáÄÉêíW=a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=äáíÉê~êáëÅÜÉê=bêáååÉêìåÖ=

 

der als epochensignifikant verhandelt werden kann. Zu dieser These 
vom ıromantischen Selbstmord„ gehört auch das implizite 
Aufgreifen der Ansicht, Kleist habe nach einem Gemälde, das er in 
Châlons sur Marne 1807 gesehen und beschrieben hat, seinen und 
den Tod von Henriette Vogel arrangiert.4 Mehrmals wird das 
Gemälde mit dem Bild der beiden Leichen in den Spielszenen 
montiert und wird der Tod damit als Inszenierung und Kunst 
aufgewertet: als ıtableau mort„. 

P=

Bei der zweiten Fernsehproduktion, Kleist on the Road, die nur 
wenige Tage vor den eigentlichen Gedenkfeiern abgedreht war, 
handelt es sich um einen Film des Autors und Regisseurs Dag 
Freyer.5 Auch hier ordnet der (englischsprachige) Filmtitel die 
Fernsehproduktion einem bestimmen Genre zu: ıKleist„ wird im 
Narrativ eines Road-Movie filmisch erzählt. Anders als Die Akte 
Kleist, auf dessen Ästhetik der Fernsehfilm augenscheinlich schon 
reagiert, radikalisiert Kleist on the Road das Vorzeigen der 
Gegenwart, reduziert er die historischen Spuren so weitgehend, dass 
der Anachronismus nicht mehr auf der Ebene der mise an scène als 
Konfrontation zwischen Gestern und Heute in Erscheinung tritt. 
Programmatisch für diese Gestaltungsweise des Films ist auch hier 
bereits die Eingangssequenz: Auf einer dunklen asphaltierten Straße 

                                                 
Q== aáÉëÉ=^åëáÅÜí= îçã=qçÇ= ~äë= âìåëíîçääÉ= fåëòÉåáÉêìåÖ=Ü~í= áã=dÉÇÉåâà~Üê= OMNN=ÉáåáÖÉ=

sÉêíêÉíÉê= ÖÉÑìåÇÉåK= pç= ÜÉá≈í= Éë= òK= _K= ÄÉá= mÉíÉê= jáÅÜ~äòáâK= OMNNKW= häÉáëíK= aáÅÜíÉêK=
hêáÉÖÉêK=pÉÉäÉåëìÅÜÉêK=_áçÖê~éÜáÉK=_ÉêäáåW=mêçéóä®Éå=OMNNI=pK=QSRW=łj~å=ãìëë=Ç~îçå=
~ìëÖÉÜÉåI=Ç~ëë=ÇáÉ=píÉêÄÉåÇÉå=áÜêÉ=i~ÖÉ=ÄÉïìëëí=ÖÉï®Üäí=Ü~ÄÉå=ÄÉòáÉÜìåÖëïÉáëÉ=
ÇáÉ=i~ÖÉ=ÇÉê=iÉáÅÜÉ=eÉåêáÉííÉ=sçÖÉäë=îçå=häÉáëí=ëçÖ~ê=~êê~åÖáÉêí=ïçêÇÉå=áëíK=aÉåå=ëáÉ=
ÉåíëéêáÅÜí= ÉáåÉã=_áäÇI= Ç~ë= häÉáëí= ëáÅÜ= áã= gìåá= NUMT= áå= `Üßäçåë= îçã= qçÇÉ= ÖÉã~ÅÜí=
Ü~ííÉKH=aáÉ=mçéìä~êáí®í=ÇáÉëÉê=qÜÉëÉ=ïáêÇ=ÉîáÇÉåíI=ïÉåå=áã=oÉáëÉíÉáä=ÇÉê=cê~åâÑìêíÉê=
oìåÇëÅÜ~ì= îçã= NVKLOMK= kçîÉãÄÉê= OMNNI= pK= NI= Ç~ë= êÉëí~ìêáÉêíÉ= dê~Ä= ìåíÉê= ÇÉê=
§ÄÉêëÅÜêáÑí=łaáÉ=äÉíòíÉ=fåëòÉåáÉêìåÖH=~äë=qçìêáëíÉåòáÉä=îçêÖÉëíÉääí=ïáêÇK=

R== aáÉëÉê=ï~ê=Äáë=Ç~Üáå=ÄÉëçåÇÉêë=ÇìêÅÜ=qÜÉ~íÉêÇçâìãÉåí~íáçåÉå=ÑΩê=ÇÉå=wacíÜÉ~íÉêJ
â~å~ä=áå=bêëÅÜÉáåìåÖ=ÖÉíêÉíÉåK=



NVV=

  

nähert sich ein aufgeblendeter Mercedes (älteren Baujahrs) mit 
Berliner Kennzeichen; nach einem Achsensprung sehen wir vom 
Rücksitz des Mercedes auf das Armaturenbrett und die Hand des 
Beifahrers, die einen Sender im Autoradio einzustellen versucht – 
auf der Tonspur begleitet von den Geräuschfetzen aus dem Radio.6 
Darüber gelegt sind als Insert Titel und Untertitel der Fernseh-
produktion, Kleist on the Road und Die Reisen Heinrich von 
Kleists. Das Auto hält am See an, der jedes historischen Kolorits 
entbehrt, stattdessen werden eine neuere Badeanstalt und ein 
Badehaus gezeigt. Die historische Dimension wird nur angerissen 
durch die Stimme aus dem Off, die als Orts- und Datumsangabe 
ıKleiner Wannsee„ und ı21.11.1811„ festhält. Fahrer und Beifahrer 
– in heutigen Kleidern – beginnen, sobald die Off-Stimme sie als 
ıKleist„ und seine ıFreundin Henriette Vogel„ vorgestellt hat, zu 
agieren. Sie trinken Tee aus einer Thermoskanne und er – Kleist – 
entnimmt spielerisch aus dem Handschuhfach eine Pistole, während 
aus dem Off im Berichtton vorgetragen wird, dass beide an den 
Wannsee gekommen sind, um zu sterben. Nachdem beide ausge-
stiegen sind, wird – von einer anderen Stimme aus dem Off – ein 
Text aus Kleists Drama Prinz Friedrich von Homburg zitiert (und 
als Kleistzitat im Insert angegeben): ıDas Leben nennt der Derwisch 
eine Reise, / Und eine kurze. Freilich! Von zwei Spannen /Diesseits 
der Erde nach zwei Spannen drunter.„ Es folgen, während die 
Kleist-Figur auf einem Sprungturm steht, weitere Zitate aus Briefen 
Kleists, die sowohl seine Todessehnsucht zum Inhalt haben, wie 
auch seine Autorschaft. Mit dieser Sequenz ist der filmische 
ıRahmen„, Mord und Selbstmord am Wannsee, als ıErfüllung„ 
eines unsteten Dichterlebens markiert und es beginnt nun in einer 

                                                 
S== få= dêç≈~ìÑå~ÜãÉ= ÑçäÖí= ÇÉê= ~åÖÉëÅÜåáííÉåÉ= êÉÅÜíÉ= eáåíÉêâçéÑ= ÇÉë= ã®ååäáÅÜÉå=

c~ÜêÉêëI=Ç~åå=ëÉÜÉå=ïáê=îçå=ÜáåíÉå=áå=k~Ü~ìÑå~ÜãÉ=c~ÜêÉê=ìåÇ=Ó=ïáÉ=àÉíòí=ÉêâÉååJ
Ä~ê=Ó=ïÉáÄäáÅÜÉ=_ÉáÑ~ÜêÉêáåK=



OMM=pÉáÄÉêíW=a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=äáíÉê~êáëÅÜÉê=bêáååÉêìåÖ=

 

Art Rückblende die Biographie Kleists mit seinen frühen Jahren in 
der preußischen Armee. 

Auch der Fernsehfilm On the Road mit dem Tod am Wannsee 
als Ausgangs- und Endpunkt entwirft die Biographie Kleists von 
seinen Reisen her. Der einleitend zitierte Satz aus dem Prinzen 
Friedrich von Homburg vom Leben als einer kurzen Reise wird 
zum Motiv des gesamten Films. Wenn das Reisen in diesem Film 
entschiedener noch als Akte Kleist das Leben des ımodernen„ 
Menschen in seiner ıRastlosigkeit„ und seinem ıGetriebensein„, 
Bezeichnungen aus dem Fernsehfilm von Dag Freyer, allegorisiert, 
so ist damit zugleich die These von Kleist als unserem Zeitgenossen 
formuliert, als jemandem, der unsere Raum-, Zeit- und Lebenserfah-
rungen teilt. So verzichtet der Film, wie schon die Eingangsequenz 
andeutet, konsequent auf ein Reenactment: Die Kleist-Figur, auch 
die Zeitgenossen Kleists, der Freund, die Schwester, sie alle bewe-
gen sich im Hier und Jetzt. Der Postkutschenunfall (bei Butzbach) 
wird z. B. übersetzt in einen Autounfall (allenfalls das Briefzitat im 
Off impliziert eine historische Ebene und öffnet eine Schere 
zwischen Bild- und Tonspur). Diese Interpretation Kleists als unser 
Zeitgenosse wird von den auch hier auftretenden ıExperten„ noch 
einmal bestätigt, wenn sein Biograph und Vorsitzender der Kleist-
Gesellschaft, Blamberger, den Autor in einer Krisenzeit verortet und 
hinzufügt, ıdas macht ihn so modern„. An anderer Stelle wird von 
der Aktualität seiner Werke gesprochen. Der Schauspieler Matthes 
formuliert die den filmästhetischen Mitteln inhärenten Erinnerungs-
strategien des Fernsehfilmes, die auf eine radikale Vergegenwär-
tigung Kleists zielen: Man könne sich Kleist als ıeinen heutigen 
Schriftsteller imaginieren„. Während Akte Kleist aus den 
existenziellen Erfahrungen Kleists unsere Nähe zu ihm ableitet, geht 
es On the Road aber bei all diesen Erfahrungen immer auch, wenn 
nicht primär, um das Verständnis seiner Literatur und gewinnen 
diese Erfahrungen sub specie ıAutorschaft„ ihren besonderen Wert. 



OMN=

  

Verhandelt Akte Kleist einen Lebens- und Sterbeentwurf, 
thematisiert das Fernsehen mit dem Film Dag Freyers ein 
historisches Modell von Autorschaft, bzw. entkleidet es seiner 
Historizität: Mit dem ıRoad-movie„ als filmisches Genre wird ein 
Modell aufgerufen, das zumindest die Aktualität der zweiten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts besitzt. Fast schon redundant zu diesem 
Filmtitel, der ja identisch ist mit dem Titel von Jack Kerouacs 
berühmten Beatnick-Roman von 1957, heißt es hier von Kleist, er 
sei ein ıKerouac im Herbst des Jahres 1800„. Nur, dass nicht mehr 
der ıennui„ den Autor von Ort zu Ort jagt, sondern eine Unstete, 
ein Unbehaustsein, die – nach dem Film – bei Kleist unmittelbar in 
Kreativität umschlagen. ıReisestationen„, heißt es in dem Film, sind 
ıStationen in seinem Werk„. Kreativität, im Sinne eines genialischen 
Schaffens, hat durch dieses Zusammendenken von Autorschaft und 
Getriebensein auch ein Zurückgeworfensein auf sich selbst, eine 
Isoliertheit des Autors als Bedingung und Konsequenz. Schreiben, 
die ıeinzige Konstante in seinem Leben„ (Kommentar in On the 
Road) wird damit, um einen bekannten Titel Klaus Brieglebs zu 
zitieren, zum monologischen Medium. Während die Akte Kleist 
sich damit begnügt, die handschriftlichen Briefe Kleists im 
Frankfurter Museum unter Glaspulten oder in der (mit Schutzhand-
schuhen ausgestatteten) Hand von Experten als – materiale – 
Resultate eines historisch entfernten, abgeschlossenen Schreibpro-
zesses zu zeigen, inszeniert der Fernsehfilm On the Road diese Pro-
zesse selbst. Das permanente Schreiben Kleists auf seinen Reisen 
wird nicht nur Thema, es wird in der Fernsehproduktion selbst 
immer wieder vorgeführt. Dieser ıKerouac um 1800„ hat – dadurch 
noch in einem anderen Maße aktueller als der Kerouac um 1950 – 
einen Laptop auf seinen Reisen dabei, in den er seine Texte inmit-
ten des modernen Straßen- und Stadtlärms seine Texte tippt. 
Veranschaulicht wird die Selbstbezogenheit dieses Schreibens durch 
die Digicam, die Kleist sein eigenes Gesicht auf dem Display des 



OMO=pÉáÄÉêíW=a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=äáíÉê~êáëÅÜÉê=bêáååÉêìåÖ=

 

Laptop zeigt, so dass er in sein Spiegelbild seine Texte schreibt: Die 
literarische Produktivität Kleists als Selbstreflexion und 
Selbstgespräch.  

Während die (Brief)Literatur Kleists in der Akte also primär als 
museales Dokument vorgestellt wird – außer der Briefliteratur 
erfolgt im Grunde nur ein Nennen und Zeigen von Werktiteln – 
inszeniert der Film von Dag Freyer nicht nur den Schreibprozess, 
sondern auch wichtige Literatur von Kleist, wobei er 
unterschiedliche Formen medialer Inszenierung einsetzt. So zeichnet 
der Film eine Lesung von Ulrich Matthes aus den Briefen Kleists 
auf, werden Szenen aus der Aufführung des Zerbrochnen Krugs mit 
Brandauer als Dorfrichter Adam (Regie: Peter Stein 2008), der 
Penthesilea in der Regie Roger Vontobels aus dem Hamburger 
Schauspielhaus einmontiert, schließlich liest der Kleist-Darsteller aus 
den Berliner Abendblättern vor usw.  

Q=

Vom Film schreibt Nieberle, dass er als ınostalgisches Medium der 
Erinnerung (⁄) ältere Medien der Erinnerung (Schrift, Dichter-
porträt in Relief und Photographie, Dichterhäuser und Grabstätten, 
vorgängige Filme) in die Narration transformiere und (⁄) zugleich 
von deren Funktion im literarhistorischen Diskurs„ erzähle 
(Nieberle 2008: 35). Mehr noch als vom Autoren-Biopic7, den 
Nieberle hier im Auge hat, gilt dies für die beiden Fernsehfilme zu 
Kleist, die sich beide gerade dadurch auszeichnen, dass sie die 
unterschiedlichen Erinnerungsmedien aufgreifen und in eine 
hybride Beziehung setzen, die ihnen zugleich neue Funktionen für 
den Erinnerungsprozess zuweisen. Gerade durch die Tatsache, dass 

                                                 
T== lÄ=Éë=ëáÅÜ=í~íë®ÅÜäáÅÜ=ÄÉá=ÇÉå=ÄÉáÇÉå=cÉêåëÉÜÑáäãÉå=òì=häÉáëí=ìã=Éáå=^ìíçêÉåJ_áçéáÅ=

áã=páååÉ=káÉÄÉêäÉë=Ü~åÇÉäíI=ãΩëëíÉ=åçÅÜ=ÇáëâìíáÉêí=ïÉêÇÉåK=aáÉë=ëéáÉäí=~ÄÉê=ãÉáåÉ=
mêçÄäÉãëíÉääìåÖ=åìê=ÉáåÉ=ìåíÉêÖÉçêÇåÉíÉ=oçääÉK=



OMP=

  

die Hybridisierung einer multimedialen Erinnerungskultur die 
Ästhetik beider Filme durchgehend bestimmt, kann das Fernsehen 
eine zentrale Rolle als Erinnerungsmedium beim Kleist-Jubiläum 
2011 verteidigen. Es gibt tatsächlich kaum ein Erinnerungsmedium, 
das hier nicht vom Fernsehen aufgegriffen und neu konfiguriert 
würde. Die Dichte und Vielfältigkeit der intermedialen Rekurse und 
Referenzen verleihen den beiden Filmen, bei aller Unterschied-
lichkeit dessen, was erinnert werden soll, eine in früheren Medien 
nicht erreichte Komplexität. Nur eine Auswahl der vom Fernsehen 
ıtransformierten„ Erinnerungsmedien soll diese Komplexität 
illustrieren. Orientieren wir uns zunächst an Nieberles in Paranthese 
gesetzten ıälteren Medien der Erinnerung„: Schrift wird hier im 
Fernsehen in unterschiedlichen Materialitäten und Medialitäten 
inszeniert: als Handschrift auf brüchigem, vergilbtem Briefpapier 
mit allen Spuren des Schreibens, Korrigierens usw., Schrift in 
verschiedenen Typen auf den Titelblättern verschiedener Aus-
gaben, auf Inserts, auf Blättern, die der Schauspieler Matthes um 
sich streut, in Stein gehauen auf Gedenktafeln gezeigt usw. Das 
(einzige authentische) Porträt Kleists – das zweite literarische Erinne-
rungsmedium Nieberles – wird nicht nur mehrmals aufgegriffen, es 
wird vergrößert an Wände projiziert, als Graffiti auf Fenster-
schreiben gemalt, als Relief am Potsdamer Schulgebäude gefilmt. 
Für beide Filme entscheidend ist die Orientierung der Maske der 
drei Schauspieler, die Kleist spielen, an dem Porträt des Autors von 
1801, so dass es auch in allen Spielszenen den Erinnerungsprozess 
mitbestimmt. Zu den Dichterhäusern (als von Nieberle aufgeführtes 
weiteres traditionelles Erinnerungsmedium), die in den Filmen 
aufgegriffen werden, gehört nicht nur das Potsdamer Schulgebäude 
Kleists, dazu gehört das Wieland-Gut Oßmannstedt bei Weimar mit 
seiner Kleist-Gedenkplakette, das Fort Joux, in dem Kleist als Spion 
gefangen saß. Aber auch die zerstörten Dichterhäuser, wie das 
Geburtshaus oder das Kleisthaus auf dem Thuner See, entstehen 



OMQ=pÉáÄÉêíW=a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=äáíÉê~êáëÅÜÉê=bêáååÉêìåÖ=

 

über Fotos und alte Abbildungen im Film wieder – und ihre 
Geschichten, auch die ihrer Vernichtung als Akt des Auslöschens 
von Zeugnissen, werden erzählt. Was ıvorgängige Filme„ betrifft, so 
werden Ausschnitte aus dem Spielfilm Die Erinnerungen des 
Grenadiers Rousseaus beim Reenactment der Akte Kleist ein-
montiert. Dazu kommen als weitere literarische Erinnerungsmedien, 
die in neue, fernsehmediale Konstellationen gebracht werden, das 
Theater, Dichterlesungen, Biographien, die über die ıKleist-
Experten„ aufgerufen werden usw. Selbst die Graphic Novel oder 
der Animationsfilm als Erinnerungsmedien sui generis werden in 
beiden Filmen zitiert.8 Nicht zuletzt das Literaturmuseum wird selbst 
Thema des Fernsehens, indem z. B. in Akte Kleist die Experten-
Statements im Museum in Frankfurt (Oder) aufgenommen werden, 
das Museum also durchgehend in der ıDokumentation„ als 
Gedenkstätte für Autoren und Ausstellungsraum von Literatur 
präsent bleibt und damit auch den Status der Experten-Aussagen 
prägt. In On the Road schließlich sind über das Schreiben von 
Briefen und Literatur im Laptop die neuen, digitalen Medien als 
literarische Erinnerungsmedien präsent, wird letztlich auch die neue 
Problematik von Erinnern und Vergessen im Netz indirekt 
angesprochen. 

Bei aller Hybridität des Fernsehens als literarisches Erinnerungs-
medium, das die alten Medien transformiert, ıverschwindet„ in 
beiden Produktionen das Fernsehen nicht hinter seiner Hybridi-
sierungsfunktion. Im Gegenteil: es stellt sich selbst als Medium aus, 
indem es z. B. die unterschiedlichen Fernsehformate, Interview, 

                                                 
U== aáÉ= cÉêåëÉÜJłaçâìãÉåí~íáçåH= ^âíÉ= häÉáëíI= ÇáÉ= ÇÉå= ^åáã~íáçåëÑáäã= åÉÄÉå= ÇÉã=

oÉÉå~ÅíãÉåí= ÑΩê= ÇáÉ=oÉâçåëíêìâíáçå= ÇÉë= äÉíòíÉå= iÉÄÉåëí~ÖÉë=häÉáëíë= ìåÇ=eÉåêáÉííÉ=
sçÖÉäë=ÉáåëÉíòíI= çêáÉåíáÉêí= ëáÅÜ=Ç~ÄÉá=~å=ÇÉã=píáä= ÇÉë=OMMU=ìåíÉê=ÇÉê=oÉÖáÉ=îçå=^êá=
cçäã~å= ÖÉÇêÉÜíÉå= ^åáã~íáçåëÑáäãë= t~äíò= ïáíÜ= _~ëÜáêI= ÇÉê= ÇáÉ= bêäÉÄåáëëÉ= ÇÉë=
aêÉÜÄìÅÜ~ìíçêë= ìåÇ= oÉÖáëëÉìêë= ~äë= pçäÇ~í= áã= iáÄ~åçåâêáÉÖ= ÇÉê= NVUMÉê= g~ÜêÉ=
îÉê~êÄÉáíÉíK=^ìÑ=ÇáÉëÉå=®ëíÜÉíáëÅÜÉå=oÉâìêë=Ü~í=ëÅÜçå=Éáå=hçããÉåí~íçê=ÉáåÉë=_äçÖë=
òì=^âíÉ=häÉáëí=ÄÉá=wbfq=lkifkb=EëK=ìKF=~ìÑãÉêâë~ã=ÖÉã~ÅÜíK=



OMR=

  

Reisebericht, Theater im Fernsehen, Reenactments, Spielfilme, 
Dokumentation usw. aufruft, markiert und collagiert. In beiden 
Filmen kommt es zu Selbstinszenierungen der Kamera, indem z. B. 
ıKleist„ in einen Dialog mit der Kamera tritt, die Linse verdeckt, 
öffnet. Sichtbar gemacht wird die Kamera, um wenigstens wenige 
Beispiele zu erwähnen, auch in den Reißschwenks, die in der 
Eingangssequenz der Akte Kleist eingesetzt werden, oder dem Zeit-
raffer, der vor allem in On the road Großstadterfahrungen Kleists in 
Paris und Berlin ausdrücken soll. Die Kamerafahrt durch die Patho-
logie, bei der in extremer Untersicht nur die Deckenleuchten ins 
Bild kommen, könnte ebenfalls erwähnt werden. Wo die Selbst-
referentialität des Fernsehens selbst zum Gestaltungsmoment wird, 
gehen diese Fernsehproduktionen noch einen Schritt weiter, indem 
sie die mediale Erinnerung des Fernsehens nicht nur thematisieren, 
sondern auch problematisieren. Besonders eindrücklich, wenn in 
Akte Kleist der Historiker Clark, die Literaturwissenschaftlerin 
Landfester, der Kleist-Biograph Weigel, der Theaterleiter Peymann 
ihre Einschätzungen zu dem Geschehen am Wannsee abgeben vor 
einer Projektionswand, auf der als Dokument dieses Geschehens - in 
einem Endlosband oder bereits als Still bearbeitet - Ausschnitte aus 
Akte Kleist laufen, der Fernsehproduktion also, die der Fernseh-
zuschauer gerade selbst sieht. Fernsehen im Fernsehen – gleichsam 
als ımise en abîme„ – muss Funktion und Status des Fernsehfilms 
als Erinnerungsakt selbst unweigerlich zur Disposition stellen.  

Dass in Akte Kleist bisweilen bis zu fünf Erinnerungsmedien in 
einer Fernsehsequenz verschachtelt werden, schafft ein äußerst 
ausdifferenziertes, kompliziertes intermediales Verweissystem, das 
Fernsehrezeption zu einem aktiven Erinnerungsakt werden lässt. Zu-
gleich treten mediale Divergenzen und Konvergenzen bezogen auf 
literarisches Erinnern auf verschiedenen Ebenen hervor. Nicht an-
ders verhält es sich in On the Road. Als Theateraufzeichnung sehen 
wir – eben als Fernsehformat – zunächst Ausschnitte von Vontobels 



OMS=pÉáÄÉêíW=a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=äáíÉê~êáëÅÜÉê=bêáååÉêìåÖ=

 

Penthesilea-Inszenierung aus dem Hamburger Schauspielhaus (mit 
dem Tod der Amazonenkönigin). Dieselbe Aufzeichnung wird 
dann aber auf eine Leinwand einer Dachterrasse projiziert, auf der 
Kleist und sein Freund Pfuel sich eingefunden haben, um bier-
trinkend Penthesilea anzuschauen, so dass wir einer wechselnden 
Rezipientenposition ausgesetzt werden, wenn das Fernsehen die 
Projektion seiner eigenen Aufzeichnung abfilmt. Anders als die 
beiden Figuren hören wir als Fernsehrezipienten aus dem Off 
zusätzlich jenen bekannten Brief Kleists, in dem er von Pfuels Reak-
tion auf die Fertigstellung des Manuskripts mit Penthesileas Suizid 
berichtet – eine nur auditiv mitgeteilte Reaktion, die keinerlei 
ıRedundanz„ in der ımise en scène„ hat. Ein letztes Beispiel aus On 
the Road, um das Inbeziehungsetzen unterschiedlicher Erinnerungs-
medien durch das Fernsehen zu demonstrieren und das ı(Fernseh)-
Spiel„ von medialen Divergenzen und Konvergenzen zu illustrieren: 
Die Kamera zeigt wie beschrieben in verschiedenen Einstellungen 
Kleist, wie er seine Texte in einen Laptop schreibt; dann aber wird 
der Bildschirm selbst zum Display dieses Laptops mit der Digicam-
Aufnahme des Kleist-Gesichtes; die für die medial geformte Erinne-
rung wichtige Beobachter- und damit Identifikationsposition des 
Fernsehrezipienten verändert sich notabene in der bewusst ausge-
spielten Konvergenz beider Bildschirmmedien.  

R=

An dem Punkt, wo es um die Mediendivergenzen und  -konver-
genzen geht, erweist sich allerdings der Blick auf die Medien in der 
Fernsehproduktion, also auf die Intermedialität beider Filme, als zu 
verkürzt; er muss ergänzt werden durch eine Perspektive, durch die 
die Stellung der beiden Fernsehproduktionen innerhalb der Medien 
erfasst wird. Beide Fernsehfilme wurden nämlich sehr schnell aus 
dem Programmkontext herausgelöst, genauer: ihre Situierung in 



OMT=

  

anderen medialen Kontexten als dem des Fernsehprogramms 
scheint von Anfang an intendiert gewesen zu sein. Die Kauf-DVD 
Die Akte Kleist ist noch im Kleist-Jahr auf dem Markt, als 
Download angebotene Filmplakate und Postkarte verweisen auf 
Merchandising-Strategien, die nur sinnvoll sind, wenn Aufführungen 
außerhalb des Fernsehens angestrebt werden. Tatsächlich wurde 
Akte Kleist – damit selbst Exponat eines traditionellen 
Literaturmediums geworden – mehrmals gezeigt im Berliner Stadt-
museum im Ephraim-Palais im Rahmen der Kleist-Doppel-
ausstellung Krise und Experiment. Weitere Aufführungen – um 
ohne Anspruch auf Vollständigkeit einige zu nennen – fanden 2011 
statt im Goethe-Institut in Bratislava, im Literaturzentrum 
Vorpommern/Greifswald, während eines Kleist-Symposiums an der 
University of Alberta/Kanada, während der Kleist-Tage in Thun 
und im Filmmuseum Potsdam – völlig unterschiedliche Dispositive 
also für die Rezeption der Fernsehproduktion Akte Kleist. On the 
Road wurde dagegen z. B. an vier Morgen des November 2011 
hintereinander auf der Internationalen Wiener Buchmesse (Buch 
Wien 2011) präsentiert. 

Diese ıEingliederung„ beider Fernsehproduktionen in traditi-
onellere Medienkontexte wie Ausstellung, Filmmuseum, Vorträge, 
Buchmessen ist aber nur die eine Seite, die es zu beachten gilt. Ein 
immer größeres Gewicht gewinnt auch am Beispiel von Akte Kleist 
und On the Road die Präsenz des Fernsehens in den neuen, den 
digitalen Medien, vor allem sein Auftritt im Internet. Indem das 
Kleist-Portal die Aufführungen der Fernsehproduktionen in den 
Veranstaltungskalender aufnimmt und eine Verlinkung mit anderen 
Gedenk-Events ermöglicht, positioniert das Internet das Fernsehen 
bzw. seine Produktionen erinnerungspolitisch neu. Es stellt zudem 
Paratexte zur Verfügung, die die Rezeption beeinflussen müssen 
und durch die das Online-Portal sich nicht mehr nur als Schnitt-



OMU=pÉáÄÉêíW=a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=äáíÉê~êáëÅÜÉê=bêáååÉêìåÖ=

 

fläche eines technischen Medienverbunds begreifen lässt.9 (So hebt 
z. B. das Kleist-Portal, wenn es auf die Thuner Aufführung von Akte 
Kleist hinweist, vor allem auf den ıkriminalistischen„ Aspekt des 
Fernsehfilms ab.) 10 Netz-Hinweise auf Akte Kleist finden sich nicht 
nur in diesem Portal, auch die an der Distribution und Produktion 
beteiligten Sendeanstalten bieten im WWW Informationen zum 
Kleist-Film an und deklarieren ihn deutlich als wichtiges Gedenk-
Event dieses Jahres. Begnügt sich das Online-Portal der ARD mit 
einem paratextuellen Programmhinweis, der die Rezeptionssteu-
erung gleichfalls auf die Frage ıgeplanter Selbstmord oder Mord„ 
zuspitzt,11 so bietet der Rundfunk Berlin-Brandenburg als 
produzierender Sender unter rbbonline/Kleist-Jahr 2011/Die Akte 
Kleist einen großen Auftritt, der weiterführende Informationen 
sowohl zum Film wie zum Tode Kleists und Vogels, aber auch zum 
Gedenkjahr als Kontext enthält. Wir erhalten nicht nur Interviews 
mit den Filmemachern Dobmeier, Schmutte und Striegnitz zu ihrer 
Fernsehproduktion, die über die Motivation und Intention der drei 
Autoren informieren, sondern finden auch Links z. B. zu den 
Protokollen Kleists letzte Stunden, die Georg Minde-Pouet 1925 
herausgegeben hat und auf denen der Film basiert 
(www.textkritik.de). Neben Standfotos, die das rbb-Online-Portal 
bietet, lassen sich Filme anklicken, die bestimmte Tendenzen des 
Films verstärken, Aussagen erläutern, Hintergrundwissen ver-
schaffen. So führt ein Film auf der Netz-Seite in den ıErmitt-
lungsraum„, ein anderer berichtet (was im Film selbst durch eine 

                                                 
V== ^ìë= éê~Öã~íáëÅÜÉå= dêΩåÇÉå= ëçääÉå= ÜáÉê= åìê= ÇáÉ= fåíÉêåÉíJ^ìÑíêáííÉ= îçå=^âíÉ= häÉáëí=

íÜÉã~íáëáÉêí=ïÉêÇÉåK=
NM== łfå= ~ìëÑΩÜêäáÅÜÉå=mêçíçâçääÉåI= ÇáÉ= âìêò=å~ÅÜ=ÇÉã=ëéÉâí~âìä®êÉå=qçÇ= ~ìÑÖÉåçããÉå=

ïìêÇÉåI=ïÉêÇÉå=ÇáÉ=äÉíòíÉå=OR=píìåÇÉå=ÇÉë=m~~êÉë=Äáë=áåë=aÉí~áä=êÉâçåëíêìáÉêí=Ó=~ÄÉê=
ÇáÉ=q~í=ëÉäÄëí=Ü~í=åáÉã~åÇ=ÖÉëÉÜÉåK=t~êìã=ãìëëíÉ=eÉáåêáÅÜ=îçå=häÉáëí=áã=^äíÉê=îçå=
PQ= g~ÜêÉå= ~ã= rÑÉê= ÇÉë= häÉáåÉå= t~ååëÉÉë= ëíÉêÄÉå\= råÇ= ï~êìã= ÖÉãÉáåë~ã= ãáí=
ÇáÉëÉê= cê~ì\H= ÜííéWLL= ïïïK= ÜÉáåêáÅÜ= JîçåJâäÉáëíKçêÖLâäÉáëíJáåJíÜìåJOMNNLÇ~ëJéêçJ
Öê~ããLÇáÉJ~âíÉJâäÉáëíL=ENSKMNOMNOFK=

NN== ÜííéWLLéêçÖê~ããK~êÇKÇÉLqsL~êíÉLÇáÉJ~âíÉJâäÉáëíLÉáÇ=ENSKMNKOMNOFK=



OMV=

  

Assoziationsmontage angedeutet bleibt) von der ıEntdeckung„ des 
Gemäldes Sterbende heilige Magdalena (von Vouet) und seiner 
Rolle für die Interpretation des Kleist-Todes. Weitere Links 
verbinden mit den Homepages der Produktionsbeteiligten, von der 
Produktionsfirma bis hin zum Komponisten oder der Szenografin, 
über deren künstlerische Konzepte wir uns informieren können. 
Dieser rbb-Netz-Auftritt, der die Fernsehproduktion erweitert, 
vertieft, entgrenzt, auch in Teilen festlegt12 und damit letztlich der 
Sendung den Charakter einer abgeschlossenen Medienproduktion 
nimmt und in einen medienübergreifenden, unabgeschlossen 
erscheinenden Informationsfluss einbettet, hat als weitere ıErgän-
zung„ ein Portal der Produktionsgesellschaft selbst, bei dem u. a. 
Pressestimmen eingestellt sind. Interaktionsmöglichkeiten finden die 
Fernsehrezipienten dagegen wiederum in dem Internet-Forum eines 
Print-Mediums, der ZEIT.13 Bei ZEIT ONLINE kommt es zu einem 
regen und durchwegs kritischen Austausch über Akte Kleist, bei 
dem – gegen die Akzentuierung der Produzentenseite –  immer 
wieder der ıkriminalistische„ Blick in Zweifel gezogen und auf ein 
Gedenken verwiesen wird, das sich aus der Lektüre von Kleist 
selbst ergebe: ıEinfach mal die Briefe lesen!„ postet ein ıfantheman„ 
am 29. März 2011 um 0:26 Uhr und gibt damit eine Art 
erinnerungspolitische Leitlinie im Blog vor.14 

Zweifellos: Im Zusammenspiel der verschiedenen Gedächtnis-
medien hat mit den beiden Produktionen das Fernsehen auch im 
Kleist-Jahr seine Rolle als zentrales Medium literarischen Geden-
kens behauptet. Diese Position des Fernsehens beim medial 
organisierten literarischen Erinnern basiert auch darauf, dass die 
                                                 
NO== aÉê= ÄÉá= ^oqb= åçÅÜ= ÖÉÄê~ìÅÜíÉ= Ñê~åò∏ëáëÅÜÉ= qáíÉäI= ÇÉê= îçã= łëìáÅáÇÉ= êçã~åíáèìÉH=

ëéê~ÅÜI= í~ìÅÜí=ÄÉá=êÄÄçåäáåÉ=ÄÉòÉáÅÜåÉåÇÉê=tÉáëÉ=åáÅÜí=ãÉÜê=~ìÑ=ÄòïK=ïáêÇ=ÉêëÉíòí=
ÇìêÅÜ=łqÜÉ=häÉáëí=cáäÉHK=

NP== ÜííéWLLïïïKòÉáíKÇÉLÖÉëÉääëÅÜ~ÑíLOMNNJMPL~êíÉJ~âíÉJâäÉáëí=ENSKMNKOMNOFK=
NQ== ^ìÑ=ÇÉê=ÖäÉáÅÜÉå=pÉáíÉ=îÉêïÉáëí=wbfq=lkifkb=~ìÑ=áÜêÉ=c~ÅÉÄççâJpÉáíÉI=ÇáÉ=ÜáÉê=ìåÄÉJ

êΩÅâëáÅÜíáÖí=ÄäÉáÄÉå=ëçääK===



ONM=pÉáÄÉêíW=a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=jÉÇáìã=äáíÉê~êáëÅÜÉê=bêáååÉêìåÖ=

 

ıälteren„ Medien einerseits vom Fernsehen als Hybridmedium 
aufgegriffen, integriert und transformiert werden, was sich auf das 
literarische Gedächtnis insgesamt auswirkt. Andererseits aber lässt 
sich eine verstärkte (Re)Integration von Fernsehproduktionen in ein 
Ensemble dieser ıälteren„ Literaturmedien feststellen, was auch mit 
einer ıEntprivatisierung„ der Fernsehrezeption und einer Entwick-
lung hin zum public viewing zusammenhängen mag. Vor allem 
aber: Der digitale Medienumbruch hat eine Situation geschaffen, in 
der nun das Fernsehen selbst wiederum mit einem neuen Leit-
medium, dem Internet konfrontiert wird. Dieses wiederum lässt das 
Fernsehen auch als literarisches Medium nicht unverändert.  

An dem kleinen Beispiel von Fernsehbeiträgen zum Kleist-Jahr 
sollte nicht nur die Komplexität, die mediales Erinnern erreicht hat, 
angedeutet werden, es sollte auch problematisiert werden, ob und 
inwieweit eine Forschung, die von der konkreten Medienkon-
stellation abstrahiert, wie sie sich nach dem digitalen Umbruch 
darbietet, dem Fernsehen auch als Medium der Literatur überhaupt 
noch gerecht werden kann. 

iáíÉê~íìêîÉêòÉáÅÜåáë=

Nieberle, Sigrid. 2008. Literarhistorische Filmbiographien. 
Autorschaft und Literaturgeschichte im Kino. Mit einer 
Filmographie 1909-2007. [Media and Cultural Memory / Medien 
und kulturelle Erinnerung 7]. Berlin, New York: de Gruyter. 



fffK=cÉêåëÉÜäáíÉê~íìê=

=





_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉåK==

_Éåà~ãáå=îçå=píìÅâê~ÇJ_~êêÉë=qsJcçêã~íÉ==

Bernd Maubach 



ONQ=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

a~ë=mêáåòáé=ł_ä~ÅâÄçñ�=

Blackbox: So hieß das 2000 erschienene Buch unbestimmter 
Gattung von Stuckrad-Barre, benannt nach den Flugschreibern, die 
Daten sammeln und Gespräche im Cockpit aufzeichnen. Die 
Blackbox kann weder warnen noch ein Unglück verhindern. Schon 
gar nicht drückt sie ihre Befindlichkeit über das Unglück aus. Sie 
zeichnet lediglich auf und liefert so im Falle eines Absturzes 
wichtige Informationen bei der Suche nach dem Grund für die 
Katastrophe, ohne diese Informationen selbst zu kommentieren 
oder zu analysieren. Für die Auswertung ist sie nicht mehr 
zuständig. 

Mit der Blackbox hat Stuckrad-Barre eine Metapher gefunden, 
die für das Grundprinzip großer Teile seiner multimedialen 
Arbeiten steht. Beispielsweise für seine Zeitungskolumnen, die das 
Ergebnis von Begegnungen und Veranstaltungsbesuchen unter-
schiedlichster Art sind. Wiederholt spricht sich Stuckrad-Barre in 
Interviews dafür aus, ı[d]ass man das Geschehen unkommentiert 
nachzeichne[n]„ müsse (Stuckrad-Barre 2000a: 13). Die Neutralität 
einer Blackbox erreicht er dennoch nicht, denn ganz ohne 
Kommentar kommen die Kolumnen nicht aus. Kommentar bei 
Stuckrad-Barre meint jedoch weder eine Textsorte noch die 
kritische Kommentierung dessen, was geschildert wird. Der 
Kommentar steckt vielmehr in der Pointierung beim nachträglichen 
Aufschreiben, in der Verdichtung, in der Hervorhebung, in der 
Interpunktion, im Stil. Ein Beispiel: Stuckrad-Barre erhält Post von 
den Grünen und wird gebeten, die Partei beim Wahlkampf – dem 
sogenannten ıKulturwahlkampf„ – zu unterstützen: 

Mein Interesse war geweckt; keineswegs, da mitzumachen, wohl 
aber, zu erkunden, wie so was abläuft – im Selbstversuch. 
Kulturwahlkampf! Ein paar Tage später meldet sich Özdemir: ıJa, 
cool„, war das Erste, um nicht zu sagen: Erschte, was er sagte. Ja, 



ONR=
 

 

 

cool. [⁄] In zwei Tagen sei er in Berlin, dann könnten wir uns 
treffen und alles besprechen, allerdings erst spätabends. Na, ist doch 
umso kultureller, scherzte ich, und das fand Özdemir natürlich: 
cool. Also, abgemacht, 23 Uhr, na wo schon? In Kreuzberg. 
(Stuckrad-Barre 2010a: 242-43) 

Unterstützung beim Wahlkampf ist hier nicht mehr, wie es noch für 
Böll oder Grass galt und zum Selbstverständnis des kritischen und 
engagierten Schriftstellers dazugehörte, das eigentliche Anliegen, 
sondern stattdessen eine Möglichkeit, Situationen herbeizuführen, 
die es wert sind, abgelauscht und aufgeschrieben zu werden, etwa 
das betont jugendsprachliche ıcool„ Özedmirs, ebenso die Hervor-
hebung des Kompositums (oder vielleicht Oxymorons?) ıKultur-
wahlkampf„. Stuckrad-Barres eigene Einstellung zu den Grünen 
bzw. zu Özedmir erfährt der Leser hierbei jedoch nicht.  

Die zahlreichen Kolumnen bilden so eine Sammlung von 
Begegnungen und Beobachtungen, bei denen Stuckrad-Barre die 
Funktion des (Flug-)Schreibers übernimmt und dabei zugleich dem 
Leser die Auswertung überlässt. Die Vervollständigung des Textes 
durch die Lektüre ist spätestens seit der Rezeptionsästhetik ein 
literaturwissenschaftlicher Gemeinplatz. Stuckrad-Barres Texte sind 
jedoch häufig so geschrieben, dass der Leser sogar in Ungewissheit 
darüber bleibt, ob sich der Autor der Kolumne gerade positiv oder 
negativ äußert, d. h. die Richtung der Vervollständigung nicht 
angezeigt wird. Eine so weitreichende Zurücknahme des Autors 
bleibt auch heute noch eine Irritation von Rezeptionsgewohnheiten. 
Genau darin besteht aber der Grundsatz des Blackbox-Verfahrens: 

[I]ch möchte weg von den Meinungstexten, das ist langweilig und 
doof. Ich beschreibe lieber, was ich sehe, und lasse das dann für 
sich sprechen. Meine Aufgabe als Autor ist eigentlich nicht das 
Schreiben, sondern vielmehr das Sammeln. Jeder ist herzlich 
eingeladen, sich in meiner Gegenwart mit neuem Stoff zu bewerben. 



ONS=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

Ich halte es mit Heiner Müller. Alles ist Material. Ablauschen, 
aufschreiben, kommentarlos verlesen. (Stuckrad-Barre 2002, zit. 
nach Paulokat 2006: 114)  

Sammeln als grundlegendes Prinzip von Autorschaft löst Stuckrad-
Barre zugleich von den Printmedien und ermöglicht eine Über-
tragung dieses Konzepts auf andere Medien. Der multimedial 
arbeitende Autor als Sammler: Diesen Grundansatz vertritt auch 
Alexander Kluge, der wiederholt darauf hingewiesen hat, dass das 
lateinische Wort ÙlegereÂ nicht nur sammeln bedeutet, sondern 
daraus zudem das deutsche Wort ÙlesenÂ entlehnt wurde. Der Leser 
und Sammler Stuckrad-Barre begibt sich auf die Suche nach 
Begegnungen, Situationen, Ereignissen, Fundstücken, die es zu 
lesen, zu decodieren, gilt. In einer medial vorfabrizierten und 
hochgradig inszenierten Welt entlarvt er diese Inszeniertheit 
vorzugsweise dort, wo sie sich als authentisch gibt: Deutsches 
Theater, wie die Zusammenstellung von Kolumnen Stuckrad-Barres 
heißt (der bezeichnenderweise ein Goffman-Zitat als Motto 
vorangestellt wurde), oder deren jüngst erschienene Fortsetzung 
Auch Deutsche unter den Opfern, womit wiederum auf den 
Absturz verwiesen wäre. Eine Annäherung an das Blackbox-Prinzip 
findet sich hier im Vorwort von Helmut Dietl, wo es heißt: ıDer 
Autor beschreibt, was ist. Er schreibt Szenen, Momentaufnahmen, 
szenische Ausschnitte. Von diesen Ausschnitten kann der Leser auf 
das Ganze schließen oder auch nicht„ (Stuckrad-Barre 2010: 11). 

 Der Verzicht auf einen direkten Kommentar immerhin erklärt, 
warum Stuckrad-Barre bisweilen auch heute noch als eher 
unpolitischer Autor gilt. 2010 in einem Interview darauf ange-
sprochen, dass seine Kolumnen nicht gerade Kampfschriften seien, 
hält er dagegen:  

Das ist meine Form der Kritik, nämlich aufzuschreiben, wer die 
handelnden Personen in unserem Land sind, wie gesprochen wird, 



ONT=
 

 

 

was eben gerade so los ist im Land. Das finde ich viel interessanter, 
als Thesen zu veröffentlichen, was alles in Deutschland jetzt ganz 
schnell verändert werden muss. (Stuckrad-Barre 2010b) 

Hierbei zeichnen sich durchaus Parallelen zur ready-made-Kunst ab 
(Segeberg 2003: 324ff), die folgerichtig auch den Status des 
Künstlers verändern; Stuckrad-Barre warnt vor einer generellen 
Überhöhung von Schriftstellern: ıDer Schriftsteller wird maßlos 
überschätzt als allumfassend kompetenter Statementautomat„ 
(Stuckrad-Barre 2000a: 13). Für Schriftsteller stelle sich das Problem, 
die Situation der Gegenwart ohne historischen Abstand angemessen 
zu erkennen, wie für jeden anderen Zeitgenossen auch, formuliert 
Stuckrad-Barre bereits im Jahr 2000 in einem Interview: ıWas einen 
selbst betrifft, kann man nie die Gegenwart analysieren„ (Ebd.). 
Aktuelle Vorgänge kritisch zu beleuchten, wird dadurch keineswegs 
für obsolet erklärt. Diese Aufgabe kann nun jedoch ebenso der 
Leser übernehmen. Statt ÙÂStatementsÂ abzuliefern, wählt Stuckrad-
Barre aus, welche Situationen es wert sein könnten, festgehalten 
(eingesammelt) zu werden. Die Auswertung obliegt jedoch dem 
Leser, den Stuckrad-Barre damit zum Co-Autor ernennt. Es sind 
Meinungstexte insofern, als der Leser den Text um seine eigene 
Einschätzung ergänzen muss. Der Rezipient muss schlussendlich 
entscheiden, ob ein Absturz vorliegt oder nicht. 

 Das Blackbox-Prinzip ist gewissermaßen ein transmediales, das 
als Arbeitsprinzip auf verschiedene Medien übertragen werden 
kann. Schon Liverecordings, der auf CD erhältliche Mitschnitt der 
Soloalbum-Lesereise aus dem Jahr 1999, der u. a. Gastauftritte von 
Christian Kracht und Harald Schmidt enthält, weist zumindest im 
Ansatz in diese Richtung. Ebenso das paratextuell an die Reclam-
Reihe ıErläuterungen und Dokumente„ angelehnte Büchlein 
Transkript, das diesmal in Buchform die wortgetreue Übertragung 
von Abenden der Blackbox-Lesereise enthält. Schließlich führte 



ONU=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

diese Arbeitsweise auch zu Fernseharbeiten, die trotz aller 
Verschiedenheit im Blackbox-Prinzip ihren gemeinsamen Nenner 
haben. 

píìÅâê~Ç=i~íÉ=káÖÜí=

Wenn Situationen, in denen Abstürze sich ereignen könnten, nicht 
vorzufinden sind, müssen sie künstlich erzeugt werden. 
Beispielsweise in einer Late-Night-Show, in der das Fernsehen zur 
aufzeichnenden Blackbox wird. Von Dezember 2010 bis Mai 2011 
war Stuckrad-Barre mit der von Christian Ulmen produzierten 45-
minütigen Show Stuckrad Late Night auf ZDFneo jeden Donnerstag 
um 22:30 Uhr Moderator eines solchen Formats.1 Gerade vor dem 
Hintergrund der Dominanz Harald Schmidts in diesem Bereich fällt 
Stuckrad Late Night überraschen konventionell aus: Stand-up 
Comedy im Anzug zu Beginn, dann Schreibtisch, zwischendurch 
Einspieler, später ein Gast. Dazu zwei Sidekicks: der fernsehaffine 
Journalist Hajo Schumacher und der konservative CDU-Politiker 
und Generalleutnant a. D. Jörg Schönbohm (der in der ersten 
Staffel mehrfach vom Journalisten Matthias Mattusek vertreten 
wurde) (Abb. 1).  
 

                                                           
N
== fã=cÉÄêì~ê=OMNO=ëí~êíÉíÉ=ÇáÉ=òïÉáíÉ=pí~ÑÑÉä=ÇÉê=i~íÉJkáÖÜíJpÜçïI=ÇáÉ=áã=^Ää~ìÑ=Éíï~ë=

îÉê®åÇÉêí=ïìêÇÉ=ìåÇ=òìÇÉã=åáÅÜí=ãÉÜê= áã=_~ääÜ~ìë=oáñÇçêÑI=ëçåÇÉêå= áã=píìÇáç=ÇÉê=

cÉêåëÉÜïÉêÑí=~ã=lëíÜ~ÑÉå=áå=_ÉêäáåJcêáÉÇêáÅÜëÜ~áå=~ìÑÖÉòÉáÅÜåÉí=ïáêÇK=



ONV=
 

 

 

Abb. 1: Stuckrad Late Night im Ballhaus Rixdorf (Berlin-Neukölln) 

 

Stuckrad Late Night weist tatsächlich zunächst keine Brüche, keine 
Ironisierung, keine Weiterentwicklung dieses Formats auf. 
Stattdessen ıdas Übliche„, wie SPIEGEL nach Ausstrahlung der 
ersten Sendung despektierlich schrieb, bzw. ıeher klassisch„, wie 
Die Welt urteilte. Dennoch: Einen wichtigen Unterschied zum 
bekannten Late-Night-Talk gibt es. Inhaltlich ist das Format auf 
Politik ausgerichtet, vom monologischen Stand up-Teil zu 
politischen Entwicklungen der vergangenen Woche über die 
Sidekicks bis hin zum Gast: in der ersten Staffel u. a. Gregor Gysi, 
Erwin Huber oder Hans-Christian Ströbele. Obgleich die gesamte 
Show solchermaßen im Zeichen der Politik steht, unterbricht 
Stuckrad-Barre Gesprächsverläufe immer dann, wenn sie in 
gängigen Polit-Talk überzugehen drohen, mit Hinweisen wie: ıDas 
wird mir viel zu politisch.„ (Sendung vom 23.2.2012) Gemeint ist 
hier freilich eine bestimmte Form des politischen Gesprächs, das 
sich zwar vordergründig als politisch und kontrovers ausgibt, im 



OOM=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

routinierten Ablauf aber weitgehend ergebnis- und wirkungslos 
bleiben muss. Bereits mit Tristesse royale hatte das unter anderem 
auch aus Stuckrad-Barre bestehende ıPopkulturelle Quintett„ die 
Frage nach Möglichkeiten des politischen Handelns aufgeworfen. 
Hierzu Stuckrad-Barre: 

Ich habe Demonstrationen eigentlich als das Unpolitischste 
überhaupt erlebt. Ich empfand es aber immer als lustig, daß alle 
Demonstranten stets das Gefühl hatten, sie handelten gerade 
politisch und seien deshalb wehrhafte Demokraten. Dabei waren 
Demonstrationen der achtziger und neunziger Jahre nichts weiter als 
Klassenfahrten. [⁄]  
Wenn wir aber die schütteren Endmoränen der achtziger Jahre 
außer acht lassen und statt dessen weiter zurück in Richtung 1968 
schauen, stellen wir fest, daß damals die Demonstration noch etwas 
bedeutet hat. (Bessing 2002: 96-97) 

Auch andere Formen des politischen Protests bzw. der politischen 
Äußerung werden vom ÙPopkulturellen QuintettÂ verabschiedet: das 
politische Lied und das Kabarett. Übrig bleibt eine Form der Kritik, 
die von allen als weiterhin wirksam erachtet wird: Die Harald 
Schmidt-Show. 

Stuckrad-Barre: Wenn wir uns also in der Ablehnung des Kabaretts 
einig sind, ist es dann noch nötig und möglich, sich in Wort oder 
Ton politisch zu artikulieren? [⁄]  
Politische Witze, in der Form, wie sie etwa Harald Schmidt zu 
machen versteht, bleiben für mich allerdings nötig. Er ist ein großer 
Aufklärer. Also wenn zum Beispiel Oscar Lafontaine einen Mistel-
schnaps an die vor seinem Haus in Saarbrücken wartenden 
Journalisten ausschenkt. An so einem Abend schafft Harald Schmidt 
es, die ganze Show mit einem Tablett Schnapsgläser in den Händen 
zu bestreiten. So ist dann politisches Witzemachen möglich; also in 
der Verweigerung des Kommentars. Lediglich im Abbilden von 
dem, was wir sehen. (Bessing 2002: 108) 



OON=
 

 

 

Das Prinzip Ùablauschen, aufschreiben, kommentarlos wiedergebenÂ 
wird hier in der Late-Night-Show Harald Schmidts wiederentdeckt, 
übertragen ins audiovisuelle Medium. In der Aussage Stuckrad-
Barres ist die Grundkonzeption seiner eigenen Late-Night-Show 
bereits enthalten. Erweitert wird diese Konzeption von einem 
weiteren Mitglied des ÙPopkulturellen QuintettsÂ, Eckhart Nickel, 
der auf Stuckrad-Barres Ausführung zu Schmidts Late-Night-Show 
eingeht und ebenfalls das Blackbox-Prinzip aufgreift: 

Eckhart Nickel: Das war ja immer das Mißverständnis in den 
dunklen Scheibenwischer-Tagen: Man suchte sein beckmesserisches 
Glück in der satten Genugtuung der Persiflage, in der 
Überzeichnung à la Hüsch, der es auch nie geschafft hat, an die 
Übertreibungskunst der beiden Alten – Waldorf und Stattler – aus 
der Muppet Show anzuknüpfen. Denn Persiflage ist Interpretation 
von politischem und ästhetischem Handeln, und das ist falsch. Denn 
Darstellung ist ja Übertreibung; wer da noch einen draufsetzt, hat 
verloren [⁄]. (Bessing 2002: 108-109) 

Mit Hajo Schumacher und Jörg Schönbohm in der Studiologe 
integrieren Stuckrad-Barre und Ulmen die Funktion der Figuren 
Waldorf und Stattler aus der Muppet Show in das Late-Night-
Format. Die ewig unzufriedenen Logendauergäste der Muppet 
Show äußern sich sarkastisch zum Bühnenvorgang. Für kritische 
Nachfragen und bösen Spott sind bei Stuckrad Late Night 
entsprechend Schumacher und Schönbohm zuständig, während der 
Moderator nahezu jeden Gast als guten Freund ankündigt, ohne 
dass hierbei zu durchschauen wäre, ob Ironie mitschwingt oder 
nicht. Indem Stuckrad-Barre jedoch im Gespräch mit seinen Gästen 
von standardisierten Fragen abrückt, denen sich Politprofis leicht zu 
entziehen verstehen, und sie mit z. T. ungewöhnlichen Fragen, 
Spielen oder Aktionen konfrontiert, erzeugt er in seiner Late-Night-
Show Situationen, in denen die Politiker nicht mehr routiniert 



OOO=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

agieren können. Etwa wenn Thilo Sarrazin mit Stuckrad-Barre das 
ıWer bin ich„-Spiel spielen muss: 

Er stellt seinem Gast Thilo Sarrazin nicht plumpe Fragen zu dessen 
umstrittenen Thesen, auf die er Antworten gibt, die bereits in 
sämtlichen Medien nachzulesen sind. Nein, Stuckrad-Barre spielt mit 
ihm ein ıWer-bin-ich-Spiel„, bei dem man erraten muss, welcher 
Name einem auf der Stirn klebt. In der Pilotsendung hatte Sarrazin 
ıJoseph Goebbels„ für Stuckrad-Barre ausgewählt. In den 
beiläufigen Bemerkungen während des Spiels erfährt man viel mehr 
über die Persönlichkeit dieses Mannes als in seitenlangen Interviews. 
(Schwab 2010) 

Ähnlich auch der Tenor im Tagesspiegel: ıMit einem einfachen 
Quiz hatte Stuckrad-Barre mehr aus Sarrazin herausgeholt, als es 
seinen Kollegen in den großen Talkshowrunden bisher gelungen 
sein dürfte„ (Pohlmann 2010: 31). Der Moderator selbst muss daher 
seine eigene Ansicht während der Show nicht kundtun. Wie stark 
dieses Prinzip durch Stuckrad-Barres Erfahrungen als Gag-Schreiber 
für die Harald Schmidt Show geprägt ist, belegt eine Kolumne aus 
dem Jahr 1999, in der Stuckrad-Barre über seine Tätigkeit dort 
schreibt und dabei das Konzept der Sendung reflektiert, wie es 
dann auch für Stuckrad Late Night übernommen und auf Politik 
ausgerichtet wurde: 

Eine oft bemühte Standardwendung in Diskussionen über die Show 
ist auch: Ja, die Witze, ok, der erste Teil, der ist schon gut, aber die 
Interviews sind echt so was von belanglos, die schaue ich mir nie an. 
Ganz richtig! Und: ganz falsch! Es liegt am Gast. Am Ende ist es 
böser – und zugleich aufklärerischer –, jemanden einfach reden zu 
lassen, statt ihm penetrant mit seiner Stasi-Akte vor der Nase 
rumzuwedeln. Denn da hätte der Fernsehzuschauer nur Mitleid mit 
dem schwitzenden Befragten, und die intendierte Wirkung verkehrte 
sich ins Gegenteil. (Stuckrad-Barre 2000b: 64) 



OOP=
 

 

 

Statt auf kritischen Fernsehjournalismus zu setzen, weisen die 
Sendungen eine narrative Struktur auf, die sich gewissermaßen 
episodisch aus verschiedenen Stationen der Sendung zusammen-
setzt. Gebot ist die Einhaltung dieser narrativen Struktur. Hierfür 
fällt Stuckrad-Barre seinen Gästen immer wieder ins Wort, sobald er 
das richtige Stichwort erhalten hat oder die Antworten seiner Gäste 
in eine nicht vorgesehene Richtung führen und daher korrigiert 
werden müssen. Exemplarisch soll dies anhand des Auftritts von 
Sahra Wagenknecht verdeutlicht werden. Für sie war ein 
ıVersöhnungsteechen„ mit dem konservativen Schönbohm vorge-
sehen. Dafür setzte Stuckrad-Barre beide gemeinsam auf ein Sofa, 
kochte Tee, analysierte deren Köpersprache, spielte klassische 
Musik ein und suchte nach Gemeinsamkeiten, um eine Annäherung 
zu ermöglichen, für die freilich von Anfang an kaum eine Chance 
bestand und die wohl auch nicht vorgesehen war. Die Dramaturgie, 
die Stuckrad-Barre hier aufbaute, bestand aus einer Reihung 
scheinbar unverfänglicher Themen wie klassische Musik, Literatur, 
erster Schultag usw., die er den grundverschiedenen Politikern als 
Themen vorgab. Tatsächlich erweisen sich diese Stichworte als sehr 
genau kalkuliert, denn sie ermöglichten Anschlüsse für politische 
Diskussionen, die Stuckrad-Barre, sobald sie sich in Ansätzen ge-
zeigt hatten, wieder unterbrach, um mit diesen Unterbrechungen 
die fehlgehende Annäherung umso deutlicher herauszustellen. Das 
Ins-Wort-Fallen wird damit zu einem zentralen Bestandteil der Late-
Night-Show: 

Stuckrad-Barre: Dann vielleicht mal was Unverfängliches: Literatur. 
Thomas Mann. Frau Wagenknecht? 

Wagenknecht: Joa⁄ 
Stuckrad-Barre: Doktor Faustus? 
Wagenknecht: Doktor Faustus, klar. Hervorragendes Buch. 



OOQ=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

Stuckrad-Barre: Herr Schönbohm. 
Schönbohm: Ja, ich habe gerade Die Buddenbrooks noch mal, zum 

dritten Mal, gelesen und Zauberberg. Zauberberg, da ist ein Dialog 
drin, der würde Ihnen sehr gefallen, Frau Wagenknecht. Wenn Sie⁄ 

Wagenknecht: Ich kenne den Zauberberg. 
Schönbohm: Sie kennen auch den Dialog. Das⁄ 
Stuckrad-Barre: Beide kennen den Zauberberg. Wie geht der Dialog? 
Schönbohm: Im Dialog geht es um einen zivilisationskritischen 

Menschen, mit einem mehr konservativen⁄ 
Stuckrad-Barre: Jetzt kommen Sie wieder damit.  
Schönbohm: Nein, nein, nein⁄ 
Stuckrad-Barre: Nein, nehmen Sie mal die Schönheit von Thomas 

Mann. 
Schönbohm: Nein, das ist ein Dialog, der ist sehr wichtig. Das Buch 

wurde zu einem Zeitpunkt geschrieben, als er für viele so noch gar 
nicht vorhersehbar war. Auch das liebe ich an Thomas Mann, dass er 
auch solche Dialoge mit einfließt, das sage ich nur.  

Stuckrad-Barre mit ironischem Unterton zu Sahra Wagenknecht: Lieben 
Sie auch die Dialoge bei Thomas Mann? 

Publikum lacht. 
Wagenknecht: Ich liebe die Dialoge, ich liebe aber auch die Bücher mit 

ihren Aussagen. Also z. B. bei den Buddenbrooks, das ist ja doch 
relativ kapitalismuskritisch, nämlich die Frage des Eigentums, und 
dass das so alles so nicht ganz funktioniert mit der Vererbung.  

Schönbohm: Aber die Frage der Familie spielt da eine ganz große Rolle. 
Was bedeutet Familie? Was bedeutet Verantwortung in der Familie? 
Und da kann man doch sehen: Aufgang und Niedergang einer 
Familie, was das bedeutet. Also nicht nur die Frage des Kapitalismus, 
sondern⁄ 

Stuckrad-Barre während er Tee serviert: Ja, das ist gar nicht so eine 
ideologische⁄äh⁄Da muss man gar nicht wider den Kapitalismus, 



OOR=
 

 

 

glaube ich⁄Da kann man auch einfach sagen: Das ist Âne schönes 
Buch. Und das ist sehr gut geschrieben vom Thomas Mann.2 

Der nicht ganz ernst gemeinte Versuch, Schönbohm und 
Wagenknecht einander näher zu bringen, gehört zu den 
unterhaltsamsten Momenten der ersten Staffel. Über den 
Unterhaltungswert hinaus, der in den Rezensionen zur Show meist 
zum zentralen Maßstab wurde, gilt aber auch hier, dass es wieder-
um dem Rezipienten überlassen bleibt, auf ein größeres Ganzes zu 
schließen und den Fernsehauftritt Sahra Wagenknechts einer 
Gesamtbeurteilung zu unterziehen. Dass dieses Blackbox-Konzept 
der Late-Night-Show durchaus aufgeht, nicht aber als Teil der 
Konzeption gesehen wurde, zeigen immer wieder Fernsehkritiken 
an, die einerseits zwar die Auswertungen vornehmen und den Gast 
einer Beurteilung unterziehen, die Gesamtbeurteilung der Show 
aber andererseits allein am Unterhaltungswert ausrichten. Ein 
Beispiel aus dem Tagesspiegel: 

Ein Gespräch über ıPersönliche Belastungen in der Politik und wie 
sich diese in den letzten 35 Jahren verändert haben„ scheiterte nicht 
nur an dem Unwillen [Michael] Glos' irgendetwas zu beichten oder 
anzuprangern, sondern auch, weil es dem Moderator nicht gelang, 
seinen Gast jenseits von Plattitüden zu provozieren. Fragen vom 
Kaliber ıUnd, wie war die Woche so?„ mögen als postmodern 
ironischer Kommentar auf die Arbeit der Talkshow-Kollegen 
gelesen werden. Gegen Glos, von dem man gelegentlich den 
Eindruck hatte, er verstehe gar nicht, was um ihn herum passiert, 
erwiesen sie sich als unbrauchbar. (Honert 2012) 

In den künstlich erzeugten Situationen stehen die Verhaltensweisen 
und Aussagen der Politgäste für sich, können vom Publikum abge-
lauscht und selbst einer Beurteilung unterzogen werden. Die 

                                                           
O
== qê~åëâêáéí=å~ÅÜ=ÇÉê=pÉåÇìåÖ=îçã=PNKMPKOMNNK=



OOS=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

unvertrauten Situationen, in die Stuckrad-Barre sie bringt, genügen, 
um mehr über die Gäste zu erfahren. ıDas ist der Stuckrad-Barre, 
der das, was er sonst in Schriftform tut, nun eben in einer Fernseh-
show auslebt„ (Stuckrad-Barre & Ulmen 2012: 13), formuliert 
Produzent Christian Ulmen anlässlich eines Interviews zu Beginn 
der zweiten Staffel und verweist damit auf die Kontinuität zwischen 
den mittlerweile überwiegend aus Kolumnen bestehenden 
printmedialen Arbeiten und Stuckrad Late Night. Gemeint ist das 
Interesse an Darstellung bei gleichzeitigem Verzicht auf 
Interpretation und Kommentierung. Auch Stuckrad-Barre 
beschreibt den Medienwechsel ins Fernsehen nicht als zwischen-
zeitliche Abkehr von seiner Autorentätigkeit, sondern vielmehr als 
eine Fortsetzung mit anderen medialen Mitteln, wenn er die Show 
als ı3-D-Text„ (Zinser 2010: 18) klassifiziert. 

píìÅâê~Ç=ÄÉá=ÇÉå=pÅÜïÉáòÉêå=

Die Late-Night-Show ist keineswegs Stuckrad-Barres erste 
Fernseharbeit. Als dezidiert multimedial arbeitender Autor, der 
zwischen Buch, Lese- und Showbühne, Zeitung, Zeitschrift, CD, 
Drehbuch, Radio, Internet und Fernsehen changiert, kann er 
mittlerweile eine ganze Reihe von Fernseharbeiten verzeichnen, 
etwa den Lesezirkel auf dem Spartenkanal MTV (2001) und den 
dreißigminütigen für den NDR entstandenen Dokumentarfilm Ich 
war hier (2004). 2005 realisierte Stuckrad-Barre, der zu dieser Zeit 
zwischen Berlin und Zürich pendelte, mit dem Schweizer Fernsehen 
(SF DRS, Ausstrahlung 15.02.-12.04.2005 auf SF 2, dienstags ab 
22:55 Uhr) die neunteilige, je 25minütige Doku-Serie Stuckrad bei 
den Schweizern, die später auch von 3Sat ausgestrahlt wurde und 
seit 2006 auf DVD erhältlich ist. Stuckrad-Barre reist durch die 
Schweiz, begleitet von einem Kamerateam, das die zufälligen 
Begegnungen sowie die Termine mit Schweizer Prominenten wie 



OOT=
 

 

 

dem Fernsehmoderator Kurt Aeschbacher, dem Rock-Musiker 
Chris von Rohr oder der Schauspielerin Melanie Winiger auf-
zeichnet. Ein Drehbuch gibt es nicht, alle Begegnungen verlaufen 
spontan. Grundlegendes Prinzip der Serie ist, dass der Reisende 
Stuckrad-Barre einen fremden Blick auf die Schweiz wirft und 
Klischees, Eigenheiten, Brauchtum usw. als naiver Tölpel überprüft:  

Ich reise wohlwollend, nur komplett anders sozialisiert umher, frage 
mich und die Schweizer, wie, wofür, wogegen und womit es hier so 
läuft, das Leben. Die Idee entstand dadurch, dass ich einen Freund 
hier anfänglich dauernd mit Fragen genervt habe, sehr vieles war 
mir ein Rätsel, und beim Erklären hatten wir viel Freude. (Stuckrad-
Barre 2005: 13) 

Obgleich hier die beziehungsreiche Tradition des Reiseberichts 
aufgerufen wird, stellt sich die Doku-Serie in ein deutliches 
Verhältnis zur Populärkultur, da der Titel eine Parallelbildung zu 
dem Asterix-Band Asterix bei den Schweizern ist. In diesem Band 
führt die Suche nach einem Edelweiß Asterix und Obelix in die 
römische Provinz Helvetien. Auch hierbei werden Schweizer 
Eigenheiten wie Neutralität, Sauberkeit, Uhren, Käsefondue, das 
Bankgeheimnis usw. humorvoll vorgeführt. Der Grund für die Reise 
durch die Schweiz ist bei Stuckrad bei den Schweizern ein anderer: 
Vorgegeben wird, dass der Autor die Schweiz bereist, um hier 
sesshaft zu werden. Dafür ist er auf der Suche nach einer Arbeit, 
einer Wohnung und einer Frau. Stuckrad-Barre möchte gewisser-
maßen ein ırichtiger„ Schweizer werden, wie auch der kurze 
Vorspann zu Beginn jeder Folge zeigt. Stuckrad-Barre ist hierbei in 
verschiedenen Kostümen bzw. Rollen zu sehen: mit der 
Appenzeller Sennentracht; als Banker im maßgeschneiderten 
Anzug, Aktentasche und dem Blick auf die Uhr; als Sohn des 
Wilhelm Tell, dem der Apfel vom Kopf geschossen wird; 



OOU=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

schließlich im Kostüm der Helvetia (Abb. 2), jener allegorischen 
Frauenfigur, die als Sinnbild für die Schweiz steht und auf 
verschiedenen Schweizer Münzen zu sehen ist. Die Aneignung 
dieser Rolle verbunden mit den kriegerischen Attributen ist nicht 
frei von provokativen Implikationen, wird die Schweizer 
Symbolfigur immerhin von einem Deutschen verkörpert, der damit 
gewissermaßen die Eroberung der Schweiz andeutet. Diesem 
Anspruch wird die Serie jedoch nur sehr begrenzt gerecht. Die 
Schweiz lernt der Zuschauer über die Doku kaum kennen, während 
Stuckrad-Barre bei seiner positiven Einschätzung des Landes bleibt 
und zunehmend an den gemieteten Oliver Pocher erinnert, wenn er 
etwa versucht, das Skifahren zu erlernen oder an einem Tanzkurs 
teilnimmt. 

 

Abb. 2: Letztes Bild des Vorspanns von Stuckrad bei den Schweizern 

 

Hinderlich für die gesamte Serie dürfte sich die Anwesenheit des 
Kamerateams ausgewirkt haben. Mit dem Abfilmen der Situationen 
kann zwar faktisches Verhalten festgehalten werden, nur greift die 
Präsenz der laufenden Kamera derart stark in die Situationen ein, 
dass authentische Reaktionen kaum zu erwarten sind. Auf 
Provokationen Stuckrad-Barres reagieren die meisten Provozierten 
eher gelassen. Ob daher für das Blackbox-Prinzip das Abfilmen 



OOV=
 

 

 

oder das nachträgliche Aufschreiben geeigneter ist, wäre vor diesem 
Hintergrund zu diskutieren. 

Stuckrad bei den Schweizern fällt mit einem bereits Mitte der 
90er Jahre einsetzenden Boom an Reisesendungen im Fernsehen 
zusammen, der bis Mitte des ersten Jahrzehnts des neuen Jahr-
hunderts anhielt und zur Zeit der Schweiz-Doku eine kaum mehr 
überschaubare Fülle an Reisesendungen in Formaten wie Ratgeber, 
Magazin, Reportage oder Dokumentation hervorgebracht hatte. 
Angeführt seien nur einige Sendungen: ARD-Ratgeber Reise, 
Unterwegs vom Südwestfunk, das ZDF-Magazin Reiselust, die 
Magazine der Privaten wie Voxtours und Wolkenlos. Hier 
dominiert das Exotische als stereotypes Bild des ehemals Fremden. 
Die Urlaubsromantik wird meist in Magazinbeiträgen auf eine 
einheitliche bündige Dramaturgie gebracht, die dem Zuschauer das 
Exotische zugleich im vertrauten Format ins Haus liefert. Auf der 
Höhe dieses Booms an Reiseberichten im Fernsehen bereist 
Stuckrad-Barre nun nicht mehr die Ferne, sondern im Auftrag des 
Schweizer Fernsehens das eigene Land bzw. für die deutschen 
Fernsehzuschauer bei 3sat ein durchaus vertrautes Nachbarland. 
Dabei verfährt die Serie wiederum nach dem Blackbox-Verfahren. 
Es gibt keinen Kommentar aus dem Off, der – wie üblich für 
Reisesendungen – nachträglich hinzugefügt wird und das Unbe-
kannte zu erklären versucht. Eine Pointe dieser Reise-Doku besteht 
darin, dass Stuckrad-Barre die Schweiz mit der Haltung des 
Reisenden durchstreift, dem Land, Sprache, Bräuche usw. völlig 
fremd zu sein scheinen, so dass er sich hier ironisch an den 
bekannten Reiseformaten abarbeitet. Indem er bei Ankunft am 
Unique Airport nicht nur in gebrochener Syntax und mit gestischer 
Unterstützung nachfragt, ob er in Zürich sei, sondern sich zudem 
mit der Entschuldigung, er komme aus Deutschland, naiv erkundigt, 
wie man denn einen Kaffee zu bestellen habe und ob es üblich sei, 



OPM=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

Trinkgeld zu geben, macht er zugleich typische Muster der 
gängigen Reisesendungen im Fernsehen sichtbar und parodiert 
diese.  

Wichtige Elemente der Doku-Serie sind jedoch das Ergebnis der 
Postproduktion, vor allem Schnitt und Montage. Der teilweise 
videoclipartige Zusammenschnitt mit zahlreichen jump cuts 
ermöglicht Komik und Spannung, wie sie vor laufender Kamera so 
z. T. noch nicht zu finden waren. Zusätzliches Material der Doku 
sind einzelne Bilder, die so kurz eingeblendet werden, dass der 
Zuschauer sie nur ansatzweise wahrnehmen kann. Sie verbildlichen 
dabei meist das im Gespräch just Gesagte überzogen. Dabei wird 
suggeriert, dass es sich bei den Einblendungen um Gedankenfetzen, 
um Assoziationen und überhitzte Fantasien Stuckrad-Barres handelt. 
Wenn Stuckrad-Barre beispielsweise nach Vorurteilen über die 
Zürcher fragt und ihm ein junger Walliser antwortet, er habe 
bislang nur nette Zürcher kennengelernt, wird sogleich ein Bild mit 
drei äußerst knapp bekleideten jungen Raverinnen eingeblendet, 
gewissermaßen Stuckrad-Barres Signifikat des Ausdrucks ınette 
Menschen„. 

Kurz zuvor hatte sich Stuckrad-Barre am Flughafen mit gespielter 
Naivität – ıSieben Rappen gibt es nicht?„ – die Schweizer Währung 
erklären lassen, zückt daraufhin einen 10-Euro-Schein und lässt den 
jungen Walliser hierauf die Umrisse der Schweiz skizzieren. Die 
Zeichnung entsteht auf der Europakarte der Banknote und spielt in 
der Engführung von Europa- und Schweizkarte sowie Euro und 
Franken auf den ıSonderfall„ der neutralen Schweiz an (Abb. 3). 
 



OPN=
 

 

 

 

Abb. 3: Stuckrad bei den Schweizern, Episode 1 (0:02:13) 

 

Auch hier bleibt es wieder dem Zuschauer überlassen, die Details 
für sich zu einem Ganzen zusammenzufügen und zu beurteilen. Für 
die Szene von nur wenigen Sekunden müssen die einzelnen 
Informationen, die auf Schnitt-, Ton- und Bildebene anfallen, rasch 
vom Rezipienten zusammengetragen und produktiv verarbeitet 
werden. Die Aufmerksamkeitslenkung auf das komplexe 
Zusammenspiel wird nicht durch einen Kommentar – hier ganz 
wörtlich als der für Dokus übliche Off-Kommentar – angeleitet.  

 Während der junge Mann die Umrisse der Schweiz aufzeichnet, 
merkt Stuckrad-Barre an, dass die Schweiz die Form eines Schweins 
habe. Die phonologische Ähnlichkeit, die durch das Minimalpaar 
ıSchwein„ und ıSchweiz„ die visuelle Ikonizität pointiert, wird in 
der Doku durch das blitzlichthaft zwischengeschnittene Bild eines 
Schweins verdoppelt, zugleich aber auch um neue 
Assoziationsmöglichkeiten erweitert, da kein lebendes Schwein 
eingeblendet wird, sondern ein bereits gegrilltes und z.T. schon 
verzehrtes Spanferkel am Spieß – für die Schweizer 
Fernsehzuschauer sicher eine Provokation, auch weil mit dem Spieß 



OPO=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

zugleich auf den Speer der Helvetia aus dem Vorspann verwiesen 
wird. 
 

 
Abb. 4: Stuckrad bei den Schweizern, Episode 1 (0:02:07) 

 

Die knappe Analyse weniger Einstellungen lässt vermuten, dass 
Stuckrad bei den Schweizern im Detail komplexer ist, als die 
Produktion auf den ersten Blick vermuten lässt, und zudem eine 
andere Rezeptionshaltung eingefordert wird, als dies von dem 
Fernsehformat Reise-Doku vom Zuschauer erwartet wird. In den 
mehrheitlich negativen Pressekritiken finden sich solche 
Überlegungen zur Rezeption nicht wieder. Hier zeigt sich vor allem 
Unmut über Stuckrad-Barre, der ı(zu) viel Selbstdarstellung„ (App 
2005) betreibe, wie es in einer Kritik der Weltwoche hieß. Andere 
Zeitungen schlossen sich diesem Urteil an: ıExzessive Selbst-
inszenierung„ und ızelebrierter Narzissmus„ (Hunziker 2005) 
urteilte die Aargauer Zeitung. An anderer Stelle konnte man lesen: 
ıDieser Besucher, so ist unübersehbar, hat wirkliches Interesse nur 
an sich selbst, sein eitler Blick zur Kamera wird penetrant„ (Müller 
2005: 49). Positiv äußerte sich zum Abschluss der Erstausstrahlung 
Kurt Felix in der Schweizer Illustrierten: ıDiese Sendereihe war 
kein harmloses elektronisches Kasperlitheater, sondern Realsatire 



OPP=
 

 

 

für Fortgeschrittene. Und deshalb nicht jedermanns Sache„ (Felix 
2005: 45). FelixÂ Artikel endet mit den Worten: ıIrgendwann, ich 
wage zu prophezeien, wird er Nachfolger von Harald Schmidt.„ 
(Ebd.) 

jìäíáãÉÇá~äáí®í=ìåÇ=^ìíçêëÅÜ~Ñí=

Stuckrad-Barres Stellenwert als Autor wird noch immer kontrovers 
diskutiert, im Feuilleton ebenso wie in der Literaturwissenschaft. 
Worum genau geht es also, wenn man über Fernseharbeiten eines 
Autors mit literarisch umstrittenen Status schreibt? Um mediale 
Nebenschauplätze eines fragwürdigen Schriftstellers? Damit wäre 
eine doppelte Einschränkung vorgenommen, die an der Relevanz 
eines Unternehmens wie dem vorliegenden zu Recht Zweifel 
aufkommen ließ. Oder anders gefragt: Ist Stuckrad-Barre, wenn er 
im Fernsehen seine Late-Night-Show bestreitet, Autor oder 
Moderator? Für Brecht und Benjamin etwa war es noch 
selbstverständlich, dass die Kamera zu den Arbeitsapparaten der 
Autoren zu zählen ist (Brecht 1931: 464). Die Autoren seien es – so 
Brecht –, denen es gelingen könne, mit Hilfe der Kamera Kunst 
entstehen zu lassen. Die Filmindustrie dagegen produziere ınur 
Dreck„, denn allein die Künstler seien dazu in der Lage, ımit den 
neuen Apparaten die Wirklichkeit zu fassen„ (Ebd.: 468), der man 
nicht mehr mit dem einfachen Abfilmen gerecht werde:  

Die Lage wird dadurch so kompliziert, daß weniger denn je eine 
einfache ıWiedergabe der Realität„ etwas über die Realität aussagt. 
[⁄] Es ist also tatsächlich ıetwas aufzubauen„, etwas ıKünstliches„, 
ıGestelltes„. Aber der alte Begriff der Kunst, vom Erlebnis her, fällt 
eben aus. (Ebd.) 



OPQ=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

Mit etwas anderem Akzent ließe sich dieser Satz auf das Blackbox-
Verfahren übertragen. Würde dieses Verfahren tatsächlich lediglich 
in einem neutralen Ablauschen oder Abfilmen aufgehen, stünde es 
im Widerspruch zu Brechts These. Die vorliegenden Analysen 
haben aber gerade gezeigt, dass das Künstliche bzw. das Gestellte 
bei Stuckrad-Barre immer dazugehört. In den Kolumnen ist es die 
literarische Überformung und Pointierung. In der Late-Night-Show 
sind es die Verhaltensweisen der Politiker in unvertrauten 
(künstlichen) Situationen, die im Gegensatz zum konventionellen 
Polit-Talk einen Überschuss an Aussagekraft erzeugen. Im Falle von 
Stuckrad bei den Schweizern ist es zum großen Teil die 
Postproduktion, die qua Montage u. ä. Zusammenhänge aufzeigt, 
die der Zuschauer zu beurteilen hat.  

 Erinnert sei auch an Alexander Kluge, der bei seinen vielfältigen 
Arbeiten in wechselnden Medien ebenfalls darauf beharrt, stets 
Autor zu sein, und der somit das Autorenkonzept von den 
Printmedien, wie überhaupt auch von einem skripturalen Autoren-
verständnis, gelöst hat, so dass auch die zahlreichen Fernseh-
interviews Kluges unter diesen Autorenbegriff gefasst werden. In 
Analogie zum Autorenfilm spricht Kluge gar vom ıFernsehen der 
Autoren„. Stanitzek hat darauf hingewiesen, dass der Sprechakt, mit 
dem Kluge sich selbst noch hinsichtlich seiner Kulturmagazine als 
Autor bezeichnet, geglückt sei, d. h. die Literaturwissenschaft diesen 
emphatischen Autorbegriff Kluges aufgegriffen hat, obwohl die 
Autorkategorie in Literaturkritik und Literaturtheorie an Bedeutung 
verloren hat (Stanitzek 1999). Bei Kluge ist dieser Sprechakt vor 
allem deshalb geglückt, weil er seine multimediale Autorschaft über 
den Begriff der Öffentlichkeit vernetzen und somit zusammenhalten 
konnte (Stanitzek 1999: 5; Uecker 2000). Ob dieser Sprechakt auch 
im Falle Stuckrad-Barres gelingen wird, ist aktuell noch völlig offen. 
Sein Gelingen ist auch diesmal von der Perlokution abhängig, d. h. 
davon, wie Literaturkritik und Literaturwissenschaft darauf reagieren 



OPR=
 

 

 

werden. Die Technifizierung der literarischen Produktion ist 
sicherlich nicht mehr rückgängig zu machen, sie kann aber 
scheinbar noch ignoriert werden.  

Der Ausgang ist deshalb so ungewiss, weil Stuckrad-Barre heute 
zu den größten Provokateuren der Literaturwissenschaft zählt. 
Gemeint sind nicht etwa verschiedene Öffentlichkeitsauftritte als 
enfant terrible, etwa der Gastauftritt bei ıZimmer frei„, wo er zuletzt 
auf dem Tisch stehend Getränke und Speisen durch das Studio 
warf, oder das umstrittene literarische Niveau von Soloalbum. 
Gemeint ist vielmehr die Provokation, dass Stuckrad-Barre schon 
seit Jahren nicht mehr in literarischen Kategorien zu verorten ist, mit 
denen die Literaturwissenschaft vorzugsweise operiert, nämlich die 
gewichtigen literarischen Maßeinheiten wie Roman, Erzählung, 
Drama, Kurzgeschichte, Lyrik usw. Streng genommen kann hier nur 
ein einziger Text mit Ùstabiler Gattungsbezeichnung angeführt 
werden, der Roman Soloalbum.3 Dass der Name Stuckrad-Barre 
bei Ersterwähnung im Feuilleton noch immer vorzugsweise mit dem 
in Klammern gesetzten Hinweis auf Soloalbum versehen wird, hat 
zweifelsohne auch mit dem Bekanntheitsgrad dieses Romans zu tun, 
der dem Gedächtnis des Lesers auf die Sprünge helfen soll. Der 
Hinweis zeigt aber zugleich auch die Unbeholfenheit an, jenseits der 
traditionellen literarischen Gattungsbezeichnungen Ordnung zu 
schaffen. Seit eineinhalb Jahrzehnten ist Soloalbum Zentrum der 
Diskussion um Stuckrad-Barre, selbst dort, wo man ex negativo auf 
den ıehemaligen Popliteraten„ verweist, um die Differenz zu den 
neueren Arbeiten umso deutlicher hervorheben zu können. 
Soloalbum hat zur Potenzierung des Bekanntheitsgrades Stuckrad-
Barres enorm beigetragen, aber lediglich in dieser Hinsicht wären 
spätere Arbeiten ohne diesen Roman nicht denkbar, d. h. ohne 
                                                           
P
== iáîÉ~äÄìã=ïìêÇÉ=òìå®ÅÜëí=åçÅÜ=~äë=łbêò®ÜäìåÖ�=~ìëÖÉïáÉëÉåI=áå=ëé®íÉêÉå=^ìÑä~ÖÉå=

ëÅÜï~åÇ=~ÄÉê=~ìÅÜ=ÇáÉëÉ=d~ííìåÖëÄÉòÉáÅÜåìåÖK=



OPS=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

Soloalbum hätte Stuckrad-Barre es vermutlich nicht ins Fernsehen 
geschafft. Darüber hinaus aber ist dieser Roman innerhalb der 
Arbeiten Stuckrad-Barres relativ untypisch, so dass die andauernde 
Gewichtung dieses Romans in Feuilleton und Wissenschaft den 
Blick auf elaboriertere Arbeiten verstellt. Diese Arbeiten fallen aber 
derzeit durch die Maschen der Literaturwissenschaft. Schon mit den 
zahlreichen Kolumnen dürfte Stuckrad-Barre es schwer haben, sich 
im gegenwärtigen literaturwissenschaftlichen Diskurs durchzusetzen. 
Dabei kannte beispielsweise das 19. Jahrhundert noch keine 
Trennung zwischen Schriftstellern und Journalisten. Auffällig ist, 
dass Stuckrad-Barres Reportagen und Kolumnen erst zum Gegen-
stand von Literaturkritik und Wissenschaft werden, wenn sie zur 
Buchform zusammengestellt worden sind (Remix, Deutsches 
Theater, Auch Deutsche unter den Opfern). Möglicherweise trägt 
auch der non-fiction-Charakter der Kolumnen dazu bei, Stuckrad-
Barre hier als Grenzfall für die Literaturwissenschaft einzustufen, nur 
würde man dann hinter den Stand der dokumentarischen Literatur 
der 60er Jahre zurückfallen, etwa Peter WeissÂ Die Ermittlung, Hans 
Magnus Enzensbergers Das Verhör von Habana, Erika Runges 
Bottroper Protokolle. Auch hier waren die Autoren meist nur 
Sammler und Monteure, bisweilen sogar außerhalb der Print-
medien, wie im Falle von Ludwig Harigs O-Ton-Hörspiel 
Staatsbegräbnis oder Peter O. Chotjewitz Collage-Hörspiels Die 
Falle oder Die Studenten sind nicht an allem schuld.  

Die Provokation für die Literaturwissenschaft wird noch größer, 
wenn die Printmedien gänzlich verlassen werden und wir zu 
Fernsehsendungen übergehen, noch dazu zu Formaten, die nicht 
etwa, wie im Falle Kluges, bildungsbürgerlichen Ballast ohne 
Rücksicht auf Quote ins Privatfernsehen bringen, sondern Formate, 
die Unterhaltungswert versprechen und daher grundsätzlich unter 
Trivialitätsverdacht fallen. Enzensbergers 1970 formulierte Kritik an 



OPT=
 

 

 

der bürgerlich-elitären Haltung gegenüber dem Fernsehen hat heute 
an Relevanz kaum eingebüßt:  

Fernsehprogramme für privilegierte Gruppen sind zwar technisch 
denkbar (closed-cicuit TV), aber strukturell widersinnig. 
Tendenziell heben die neuen Medien alle Bildungsprivilegien, 
damit auch das kulturelle Monopol der bürgerlichen Intelligenz auf. 
Hier liegt einer der Gründe für das Ressentiment vermeintlicher 
Eliten gegen die Bewußtseins-Industrie. Der Geist, den sie gegen 
ıEntpersönlichung„ und ıVermassung„ zu verteidigen trachten – je 
schneller sie ihn aufgeben, desto besser. (Enzensberger 1970: 167) 

Bringen wir die Fäden zusammen, so besteht die Provokation 
kurzgesagt darin, dass Stuckrad-Barre der Literaturwissenschaft 
aufzeigt, dass ihre Kategorien und ihr Instrumentarium für das 21. 
Jahrhundert nicht mehr angemessen greifen, auch da nicht, wo sich 
die Forschung als medien- und kulturwissenschaftlich ausgibt. 
Selbstverständlich gibt es noch die buchzentrierten Schriftsteller, an 
die sich die Literaturwissenschaft weiterhin halten kann, nur geht 
diese Buchzentrierung an großen Teilen der neueren Autorenwirk-
lichkeit vorbei und blendet daher gerade jene Entwicklungen, die es 
aktuell dringend zu beobachten und zu analysieren gilt, voll-
kommen aus. Die Frage ıWas ist ein Autor?„ müsste unter neuen 
Vorzeichen diskutiert werden. Schwenger schrieb bereits 1981: 

Noch deutlicher werden die Veränderungen des Autorenbegriffs, 
wenn wir nun die neuen Medien unseres Jahrhunderts – Film, 
Fernsehen, Hörfunk – ins Blickfeld rücken. Nicht nur ein Heer von 
Redakteuren, Film- und Programmmachern ist dort als eine neue 
Kategorie von Autoren an die Seite der Schriftsteller in den 
Druckmedien getreten; auch 40 Prozent der freien, durch keine 
Arbeitsverträge fest an ein Medium gebundenen Autoren haben 
ihren Einkommensschwerpunkt bei den audiovisuellen Medien. Die 
Autorenjahrgänge unter dreißig arbeiteten 1970 laut Autorenreport 



OPU=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

sogar fast ausschließlich für die Medien Funk, Fernsehen und Film. 
(Schwenger 1981: 97) 

Keine Frage, dass mit dieser Ausweitung Autoren auf den Plan 
treten, die als Einzelautoren tatsächlich für die Literaturwissenschaft 
vielfach belanglos sind, etwa Autoren für Nachrichtensendungen im 
Radio und Fernsehen oder Autoren von Illustrierten (um nur zwei 
Beispiele herauszugreifen). Gewonnen wäre damit jedoch, das Buch 
generell nur noch als ein literarisches Medium unter anderen zu 
sehen (ein Anspruch, der heute eher proklamiert als tatsächlich 
eingelöst wird). Dann nämlich wäre Stuckrad-Barre ein 
Musterbeispiel dieses neuen Autorentypus, der sich in unter-
schiedlichen Medien bewegt und nicht mehr nur isoliert und 
autonom arbeitet, sondern ıvergesellschaftet„ (Schwenger 1981). Für 
die Literaturwissenschaft würde dies bedeuten, die Maßeinheiten 
neu zu bestimmen, denn die Arbeiten eines Stuckrad-Barre 
zeichnen sich gerade nicht dadurch aus, dass im regelmäßigen 
Abstand von zwei bis drei Jahren ein neues ÙgroßesÂ (d. h. umfang-
reiches) literarisches Werk erscheint, sondern vielmehr dauerhaft 
kleinere Arbeiten entstehen, die eben nicht Nebenschauplätze 
literarischer Großprojekte darstellen, sondern die besondere Art 
von Autorschaft ausmachen und allenfalls noch durch ein über-
greifendes Arbeitsprinzip wie dem hier analysierten Blackbox-
Verfahren zu einer Art Einheit oder Einheitlichkeit gelangen. 
Deutliche Parallelen zeigen sich hier zu der Arbeitsweise des Jungen 
Deutschland, deren Autoren ebenfalls auf Aktualität und daher auf 
das Medium Tagespresse setzten, um zeitnah agieren zu können – 
eine Abkehr von den überzeitlichen Meisterwerken, um sich in 
kleinen literarischen Formen und unter Nutzung des modernen 
Pressewesens schnell und möglichst kontinuierlich zu Wort zu 
melden.  
Bei Stuckrad-Barre wird die Gesamtsituation aber vor allem 
dadurch komplexer, dass er mit seiner Arbeitsweise des hier 



OPV=
 

 

 

dargestellten Blackbox-Verfahrens auch die skripturale Seite des 
Fernsehens umgeht, so dass nicht nur der Medienwechsel, sondern 
auch der Verzicht auf Drehbuch, Manuskript o. ä. den probaten 
Autoren- und Literaturbegriff angreift. Zudem wird etwa für 
Stuckrad Late Night die Frage nach der Autorschaft auch deshalb 
schwieriger, weil an den Sendungen auch Christian Ulmen als 
Produzent, das gesamte Fernsehteam vor Ort, das anwesende 
Publikum, die Sidekicks und der jeweilige Gast gemeinsam zur 
Sendung beitragen. Sinnvoll wären hier künftig Verknüpfungen mit 
Konzepten von Theatralität und Performanz (Wirth 2000; Fischer-
Lichte 2004). Ergänzt werden könnten diese Konzepte, wo nötig, 
durch das Instrumentarium der Film- und Fernsehanalyse. Erst mit 
einer Neubestimmung des Autorenbegriffs und unter Einbeziehung 
performativer Konzepte und film- und fernsehanalytischer Katego-
rien ließen sich zahlreiche Phänomene in den Blick nehmen, die 
auch über Stuckrad-Barres multimediale Arbeiten hinaus in der 
aktuellen Kultur vielfach in Grenzbereichen anzusiedeln sind, so 
dass die Zuständigkeiten von Literatur-, Kunst-, Medien-, Musik- 
und Theaterwissenschaft nicht immer eindeutig verteilt sind. Ohne 
weitere Ausführungen seien abschließend nur einige Namen 
angeführt, die für multimediale und intermediale Arbeitsweisen 
stehen und derer sich eine solchermaßen medienwissenschaftlich- 
und kulturwissenschaftlich ausgerichtete Literaturwissenschaft 
annehmen können müsste: Christoph Schlingensief, Rimini 
Protokoll, Andreas Ammer, Stefan Weigl, Schorsch Kamerun, Peter 
Licht, Thomas Meinecke, FM Einheit, Helene Hegemann, René 
Pollesch, Herbert Fritsch, Walter Filz, Karl Bruckmaier.  



OQM=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

iáíÉê~íìêîÉêòÉáÅÜåáë=

App, Rolf. 2005. Deutsches Theater, Schweizer Theater. In St. 
Galler Tagblatt vom 18.02. 2005. 

Bessing, Joachim (Hg.). 2002. Tristesse Royale. Das popkulturelle 
Quintett mit Joachim Bessing, Christian Kracht, Eckhart Nickel, 
Alexander von Schönburg und Benjamin von Stuckrad-Barre. 
München: List.  

Brecht, Bertolt. [1931] 1992. Der Dreigroschenprozeß. Ein 
soziologisches Experiment. In Bertolt Brecht. Werke. Große 
kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, Bd. 21. von 
Werner Hecht, Jan Knopf, Werner Mittenzwei & Klaus-Detlef 
Müller. Frankfurt am Main/Berlin: Suhrkamp, 448-514. 

Enzensberger, Hans Magnus. 1970. Baukasten für eine Theorie der 
Medien. In Kursbuch 20, 159-186. 

Felix, Kurt. 2005. Vorsicht, Stuckrad-Barre! Kurt Felix über den 
deutschen TV-ÿLiteratenŸ und ein Erlebnis mit ihm. In Schweizer 
Illustrierte vom 18.04.2005, 45. 

Fischer-Lichte, Erika. 2004. Ästhetik des Performativen. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

Honert, Moritz. 2012. Von Plattitüden, Überpiepsung und 
Ironieresistenz. In Der Tagesspiegel. URL: http://www.tages-
spiegel.de/medien/stuckrad-late-night-von-plattitueden-ueberpiep-
sung-und-ironieresistenz/6194076.html (09.03.2012). 

Hunziker, Reto. 2005. Fernsehkritik. Der verkannte Landläufige. In 
Aargauer Zeitung/MLZ vom 17.02.2005. 

Müller, Peter. 2005. Fast wie Globi. ıStuckrad bei den Schweizern„. 
In Tages-Anzeiger vom 17.02.2005, 49. 



OQN=
 

 

 

Paulokat, Ute. 2006. Benjamin von Stuckrad-Barre. Literatur und 
Medien in der Popmoderne. Frankfurt am Main u. a.: Peter Lang. 

Pohlmann, Sonja. 2010. Liebling Sarrazin. In Der Tagesspiegel vom 
12.12.2010, 31. 

Schwab, Theresa. 2010. Bekenntnisse eines Stehhaufmännchens. 
Focus Online vom 17.12.2010 URL: http://www.focus.de/kultur/-
kino_tv/tid-20784/stuckrad-late-night-bekenntnisse-eines-stehauf-
maennchens_aid_582665.html (09.03.2012). 

Schwenger, Hannes. 1981. Der Medienautor oder der 
vergesellschaftete Schriftsteller. In Zeitschrift für Literatur-
wissenschaft und Linguistik, 42, 93-100.  

Segeberg, Harro. 2003. Literatur im Medienzeitalter. Literatur, 
Technik und Medien seit 1914. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft. 

Stanitzek, Georg. 1999. Autorität im Hypertext. ıDer Kommentar ist 
die Grundform des Textes„ (Alexander Kluge). In Verstärker. 
Internetjahrbuch für Kulturwissenschaft. http://www.culture.hu-
berlin.de/verstaerker/vs004/stanitzek_kluge.pdf (09.03.2012). 

Stuckrad-Barre, Benjamin von. 2000a. ıEine dumme Schlagfertigkeit 
angewöhnt„. Benjamin von Stuckrad-Barre im Interview mit Dirk 
Knipphals. In taz vom 6.9.2000, 13. 

Stuckrad-Barre, Benjamin von. 2006. Remix. Texte 1996-1999. 9. 
Aufl. Köln: Kiepenheuer & Witsch. 

Stuckrad-Barre, Benjamin von. 2005. ıIch weiß, Züri-Sack ist kein 
Schimpfwort„. Benjamin von Stuckrad-Barre im Interview mit Ralf 
Kaminski. In Tages-Anzeiger vom 6.1.2005, 13.  



OQO=j~ìÄ~ÅÜW=_ä~ÅâÄçñ=cÉêåëÉÜÉå=

Stuckrad-Barre, Benjamin von. 2010a. Auch Deutsche unter den 
Opfern. 4. Aufl. Köln: Kiepenheuer & Witsch. 

Stuckrad-Barre, Benjamin von. 2010b. Stuckrad-Barre über Sarrazin, 
Politik und das Schreiben. Interview. In Neue Presse vom 
17.11.2010 URL: http://www.neuepresse.de/Nachrichten/Kultur/-
Uebersicht/Stuckrad-Barre-ueber-Sarrazin-Politik-und-das-Schreiben 
(09.03.2012). 

Stuckrad-Barre, Benjamin von & Christian Ulmen. 2012. „Ich werde 
wieder schwitzen‰. Benjamin von Stuckrad-Barre und Christian 
Ulmen im Interview mit David Renk. In taz vom 09.02.2012, 13. 

Uecker, Matthias. 2000. Anti-Fernsehen? Alexander Kluges 
Fernsehproduktionen. Marburg: Schüren. 

Wirth, Uwe (Hg.). 2002. Performanz. Zwischen Sprachphilosophie 
und Kulturwissenschaften. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Zinser, Daniela. 2010. Frau Sarrazin an der Orangenpresse. In taz 
vom 16.12.2010, 18. 

 



łfã= cÉêåëÉÜÉå= â~ã= ÇÉê= m~éëí= ~ìÑ= melbkfuK= fÅÜ=

~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=êÉáëÉåK!==

mçéäáíÉê~íìê= ~äë= cÉêåëÉÜâêáíáâ= áå= o~áå~äÇ= dçÉíòÛ=

hä~ÖÉK=

Stefan Greif 



OQQ=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

TEXT. Und heute? Häresie der Formlosigkeit. [⁄] Mit dem Ziel, 
den Dissens zum Üblichen an den richtigen Stellen hervorzuheben 
und selbst auf eigene Art zu erklären. 

Rainald Goetz: Klage 

Für die Popliteratur ist die Beschäftigung mit elektronischen 
Bildmedien seit fast 50 Jahren konstitutiv. So heißt es in Rolf Dieter 
Brinkmanns Essay Der Film in Worten (1969), um wieder die 
Phantasie des Publikums zu sensibilisieren, habe sich die Dichtung 
mit Hilfe von flickernden ıBild-(Vorstellungs-)zusammenhängen„, 
wie sie aus dem Film bekannt seien, von einem ılumpigen [⁄] 
Humanismus„ zu verabschieden (Brinkmann 1975: 382 u. 384). 
Warum dafür auf ıliterarische, grammatische und syntaktische 
Hindernisse„ zu verzichten ist, rechtfertigt Brinkmann mit dem 
ımilitarisierten Standard„ des bürgerlichen Kunstbegriffs. Ganz auf 
Schrift fixiert, gleiche er einer ıbloßen Abfassung von Wörtern, um 
die Leser auf Wörter reagieren zu lassen. [⁄] Die so beschaffene 
Abrichtung ist undurchlässig für Tatsachen!„ (vgl. ebd.: 384f. u. 
388). Nun entgeht Brinkmann keineswegs, dass auch Film- und 
Fernsehbilder zu solch einer ıBewußtseinsabrichtung„ beitragen 
können. Weil sie aber in den 1960er Jahren noch einer weniger 
strengen Reglementierung seitens des Bildungsbürgertums unter-
stehen als die Dichtung, laden Kino und Fernsehen nach 
Brinkmann ızum Vollzug unkanalisierter, spontan schöpferischer 
Produktivität„ ein (ebd.: 382). An welchen ästhetischen Vorbildern 
sich beide visuellen Medien orientieren können, wird am Beispiel 
einiger Pop Art-Installationen von Mary Beach und Andy Warhol 
dargelegt. In ihnen sei ıder übliche Gebrauch [⁄] technischer 
Apparate„ aufgehoben, daher könne sich das ıaufgeklärte 
Bewußtsein„ der Rezipienten in ıBildern ausdehnen„ und dieser 



OQR=

multimedialen ıSteigerung des Einzelnen„ überlassen: ızwei 
Fernsehapparate aufeinandergestellt, sie sind angeschaltet und 
verschiedene Bilder laufen gleichzeitig ab, doch der Ton ist 
zurückgedreht, aus den zwei Verstärkern des Schallplattengeräts 
daneben kommt Musik„ (vgl. ebd.: 382f.). 

Popliterarisch setzt Brinkmann diesen Verzicht auf ızwanghafte 
Assoziationsabläufe„ mit Hilfe von Schrift-Bildern und Piktographen 
um. Deren Sehangebote verzichten auf eine ıRaum-Zeit-Logik„ und 
konkrete Rezeptionsanweisungen (ebd.: 395 u. 382). Die zweite 
Generation Popliteraten hat sich dieser Forderung nach ıAuflösung 
[⁄] starrer Gattungseinteilungen„ prinzipiell angeschlossen und 
ebenfalls auf das kausale Erzählen verzichtet. (ebd.: 394f.) Vierzehn 
Jahre nach Brinkmann geboren, sieht sich aber beispielsweise 
Rainald Goetz schon mit der Behauptung konfrontiert, die medial 
erzeugte Realität sei ıwirklicher als wie die Wirklichkeit„ (Goetz 
2003: 18). Historisch und wirkungsästhetisch stellt sich damit die 
Schwierigkeit, dass popliterarisch adaptierte ÙFlickerbilderÂ im 
Zusammenspiel mit collagierten Satzfetzen oder hermetischen 
Wortreihen nicht mehr als Infragestellung einer bürgerlich diszipli-
nierten Welt-Anschauung begriffen werden. Denn nach Goetz hat 
sich das Kino längst die popästhetischen Gestaltungsmittel 
angeeignet. Was in Form intermedialer Anleihen zu Brinkmanns 
Zeiten also noch zur Schwächung gewohnter Deutungs- und Ver-
ständigungsmechanismen beitragen sollte, akzeptiert das Publikum 
kaum zwanzig Jahre später im Lichtspielhaus als ıdumpf Kunst„ 
(ebd.: 19). Ähnliche Wege habe das Fernsehen beschritten. Als 
Medium der Literatur unterlaufe es die popästhetische Anti-
affirmiertheitÂ mit einer ıschluffhippiemäßigen„ Sichtweise auf die 
Außenwelt (vgl. ebd.: 10). Verantwortlich für diese Revitalisierung 
bürgerlicher ıStabilität„ zeichne eine perfide ıKulturverteidigung„, 



OQS=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

die in den Köpfen der Zuschauer ıgeistigen Schlamm und Schleim„ 
hinterlässt (ebd.: 18 f.). 

Wie sich die mediale Dressur auf den ıBIG SINN„ popästhetisch 
hinterfragen lässt, demonstriert Goetz erstmals 1983, als er das 
Klagenfurter Publikum vor laufender Kamera mit blutiger Stirn 
brüskiert (ebd.: 19). Und wie seinem Subito betitelten Lesebeitrag 
im Weiteren zu entnehmen ist, eröffnet dieses ıSpritz Quill Ström„ 
(ebd.: 10) den Kampf mit einem Medium, das tagtäglich jenes 
ıWeltverantwortungsdenken„ performiert, wie es ihm die 
ıChefpeinsäcke Böll und Grass„ vorpredigen (vgl. ebd.: 19). Doch 
warum taugt das Fernsehen überhaupt noch als Zielscheibe der 
Popliteratur, wenn ıblöde Literaturblödel„ über ıunsere 
Bildschirme„ flackern und damit die Verbürgerlichung des 
Massenmediums sanktionieren (vgl. ebd.)? Im sogenannten 
ıManifest„, mit dem Subito schließt, begründet Goetz seine 
Medienattacken mit den emotionalen und intellektuellen Schäden, 
die das Fernsehen im Zuschauer zeitigt, allen voran das Vertrauen 
auf den Autor als moralische Instanz und der Glaube an die 
Wahrheit einer technisch erzeugten Wirklichkeit. Um solche 
Defekte gehörig zu geißeln, müsse der Erzähler auf den Mut zum 
individuellen Vernunftgebrauch setzen. Gleichzeitig sollte er jene 
Ernsthaftigkeit verhöhnen, mit der die TV-Verantwortlichen an 
ihrem Bildungsauftrag festhalten. An diese Bloßstellung medialen 
Machtmissbrauchs knüpft sich in Subito die Hoffnung, das 
popliterarisch aufgeklärte Publikum wisse adäquat auf das ihm 
lange genug zugemutete ıWackertum„ zu reagieren (ebd.): 

 
Wir brauchen keine Kulturverteidigung. Lieber geil angrei-
fen, kühn totalitär roh kämpferisch und lustig, so muß ge-
schrieben werden, so wie der heftig denkende Mensch lebt. 



OQT=

[⁄] Schaut euch lieber das Fernsehen an. Wir brauchen noch 
mehr Reize, noch viel mehr Werbung Tempo Autos 
Modehedonismen Pop und nochmals Pop. Mehr vom Blauen 
Bock, mehr vom Hardcoreschwachsinn der Titel Thesen 
Temperamente Und Akzente Sendungen. Das bringt uns 
allabendlich in beste Trinkerlaune. Nichts ist schlimm, nur 
die Dummheit und die Langeweiler müssen noch vernichtet 
werden (ebd.: 20 f.). 

mçéäáíÉê~íìê=ìåÇ=jÉÇáÉåíÜÉçêáÉ=

Popliteratur wurde lange Zeit unterstellt, sich lediglich mit der 
Oberfläche von Alltagsphänomenen oder jugendlichem Hedonis-
mus zu beschäftigen. Zudem sei sie meist subkulturell geprägt, 
tendiere zur dirty speech und erschließe sich den Rezipienten ohne 
größeren intellektuellen Aufwand. Auch Rainald GoetzÊ langjährige 
Auseinandersetzung mit dem Fernsehen bemüht gelegentlich solche 
populären Gattungsmerkmale. Immer wieder verunglimpft er in 
seinen Werken ıein paar Deppen„ aus der Medienbranche oder 
macht das ZDF für eine zerebrale ıMassenkrankheit„ verantwortlich 
(Goetz 2003: 18 u. 65). Doch alle Versuche, Popliteratur einer Spaß- 
oder Partykultur zu übereignen, berücksichtigen nicht hinreichend 
jene Konsequenz, mit der heterotope und antiautoritäre Denk-
formen poetisch umgesetzt werden. Übersehen wird auch die 
implizite Berufung auf jene philosophischen Strömungen des späten 
18. Jahrhunderts, die Aufklärung der Aufklärung betreiben und 
damit einer Moderne zuarbeiten, in der alles Vertraute radikal 
reflexiv wird. Ferner entgeht dem Bemühen, Popliteratur als Arran-
gement mit dem kapitalistischen Konsumismus zu charakterisieren, 
mit welcher Schärfe wissenschaftliche Erklärungsmodelle ange-



OQU=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

griffen werden, die sich ıim 20. Jahrhundert an [der] Subjektaus-
löschung„ beteiligen (Goetz 2008: 84). Entsprechend breit gestaltet 
sich seit fünfzig Jahren die popliterarische Kritik an Medien-
theoretikern. Neben Marshall McLuhan und Theodor W. Adorno 
(Brinkmann) werden von den vermeintlichen ÙLebensästhetenÂ auch 
Pierre Bourdieu (Goetz), Walter Benjamin (Meinecke) oder Gilles 
Deleuze (Kracht) daraufhin befragt, ob sie den Einzelnen nur als 
Objekt der Gesellschaft betrachten oder ihm die Möglichkeit einer 
widerständigen Mediennutzung einräumen.1 

Wie nachhaltig sich die fernsehgeschichtlichen und gesell-
schaftlichen Bedingungen dissidenten Schreibens gewandelt haben, 
dokumentiert eine jüngere Popliteratur, die sich immer energischer 
des Verdachts erwehren muss, eine triviale Populärkultur 
heraufbeschworen zu haben (vgl. Goetz 2008: 331). So kann Goetz 
in Klage den Nachweis führen, Brinkmann habe das Fernsehen 
noch als Ùkulturloses Medium begrüßt, um mit dessen 
Flickerästhetik den bürgerlichen Literaturbetrieb von innen heraus 
auszuhöhlen. Doch für die Abschaffung der solchermaßen ange-
griffenen Hochkultur habe weitaus effektiver die ıDiktatur der 
Medien„ gesorgt (ebd.: 324). Unter deren wachsendem Einfluss sei 
eine ıSektchenkultur für Prösterchenprolls„ entstanden, in der 
ıKulturjournalisten, Ressortleiter„ und ıVorstandsvorsitzende„ nach 
ıunten„ streben ıin den Schmutz der Selbsterniedrigung durch 
Banalität und dummes Geschwätz.„ (Ebd.: 137 u. 22) In ungleicher 
Konkurrenz zu solch einem ıSelbstbegeisterungslärm„ seien die 
ıWahrheitskräfte der Kunst„ zunehmend in ıein Desaster„ geraten 
(ebd.: 260). So fehle die gesamtgesellschaftliche Bereitschaft, 

                         

N
= sÖäK= Ç~òì= dçÉêI= `Ü~êáë= C= píÉÑ~å= dêÉáÑ= C= `ÜêáëíçéÜ= g~ÅâÉK= OMNMK= mçéíÜÉçêáÉI=

mçéÑçêëÅÜìåÖ=ìåÇ=iáíÉê~íìêïáëëÉåëÅÜ~ÑíK= få=içíÜ~ê= î~å=i~~â=C=h~íà~=j~áëÅÜ= EeÖKFK=

iáíÉê~íìêïáëëÉåëÅÜ~Ñí=Ó=áåíÉêÇáëòáéäáå®êK=eÉáÇÉäÄÉêÖW=ONNJOOVK=



OQV=

ıKritik„ nicht als ıasozial„ abzugelten. Darüber hinaus erzeuge das 
Fernsehen einen ıPropagandadruck ins Positive„, der die eigentlich 
kreativen ıKohärenzkriege zwischen Verbalität und Visualität„ 
zuungunsten peinlicher ıGrobscherze„ beilege (vgl. ebd.: 260 u. 
275). Um dennoch wieder ıdie Authentizität von Esprit„ (ebd.: 324) 
zu etablieren, stellt sich Goetz in Klage jener ıAsozialitätsaufgabe„, 
mit der Popliteratur im noch jungen 21. Jahrhundert ihre frühere 
ıAbseitigkeitsposition„ überwindet (ebd.: 391). Verabschiedet wird 
damit jene ÙCamp-Perspektive, mit der ehedem noch darüber 
entschieden wurde, welche Musikstile, Kleidervorlieben oder 
subkulturellen Verhaltenskodizes popästhetisch angesagt waren.2 
Solchen Verständigungsmechanismen der ÙEingeweihtenÂ entgeht 
Goetz, indem er selbst elektronische Medien nutzt und Klage 
zunächst als Blog auf den Internetseiten der Illustrierten Vanity Fair 
beginnt. Aus Mediensicht scheint damit ein prinzipiell bejahendes 
Verhältnis zur ÙOberflächlichkeitÂ zeitgenössischer Bildschirm- und 
Netzangebote hergestellt. Faktisch indes wird das Insidertum 
genutzt, um mit aller ıWiderstandsradikalität„ sowohl die Medien 
als auch eine ihr korrespondierende Proletenkultur zu diffamieren 
(ebd.: 391). Dieses popliterarische Oszillieren zwischen Affirmation 
und Aufbegehren wird in Klage hassästhetisch potenziert, ferner 
verunsichert Goetz seine Leser mit einem ıWirrdestruktivismus„ 
(ebd.: 112), der in Form rasch wechselnder Invektiven, sachlicher 
Mitteilungen oder subjektiver Beobachtungen den naiven Glauben 
an die künstlerische Rettung einer längst im Verschwinden 
begriffenen Hochkultur hintertreibt. Warum all diese Angriffe auf 
das Mediensystem dennoch nicht zum Selbstzweck werden, 
begründet Goetz mit dem popliterarischen Konsens hinsichtlich der 

                         

O
= sÖäK=Ç~òì=pìë~å=pçåí~Öë=bëë~ó=kçíÉë=çå=`~ãé=~ìë=ÇÉã=g~Üê=NVSQK=få=m~êíáë~å=

oÉîáÉï=PNLQI=RNRJRPMK=



ORM=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

Überwindung gesellschaftlicher Ohnmachtsverhältnisse: ıAnsage-
kultur, das stumpfe, grobe Agendasetting, lächerlich. Kultur handelt 
genau davon nicht: von Führung, kollektiver Unterwerfung unter 
irgendwelche Ansagen, von Zustimmung zu Machtallüren und zum 
Nummer-eins-Gehabe„ (ebd.: 74). 

Übertragen auf GoetzÊ Fernsehskepsis, wird in Klage ein 
Kulturbegriff entwickelt, der seinen Ausgangspunkt beim Subjekt 
nimmt und den medialen Schwachsinn elitistisch transzendiert. 
Medientheoretisch beruft sich der Erzähler dafür auf das ıgroße 
schöne [⁄] NO des kleinen dicken Manns ADORNO„ (ebd.: 273). 
Solchermaßen rückgebunden an die ıFundamentale Antiaffir-
mativität„ der Popliteratur, wendet er sich mit ınervöser 
Feingliedrigkeit„ der ıUnbeobachtbaren Welt„ zu und verabschie-
det als mögliche Gegner vorübergehend den ıAnklage- und Ein-
mischungssoziologen Bourdieu„ sowie ıBy the way: adieu Baudril-
lard„ (vgl. ebd.: 259 u. 56). 

Stellvertretend rückt in Klage Niklas Luhmanns Theorie 
geschlossener Systeme in den Hassfokus des Erzählers. Indem er sie 
auf die ıAutoritätsfixierung und Apparategläubigkeit„ (ebd.: 82) der 
68er-Generation zurückführt, bestreitet der Erzähler die These des 
Bielefelder Soziologen, der moderne Mensch verdanke sein 
gesamtes Weltwissen den Massenmedien. Merklich irritiert über die 
in der Folge solcher Behauptungen prompt ıverschwindende 
Mediendemokratie„ (ebd.: 325), tritt er zugleich den Beweis an, was 
Luhmann als Wissen des Fernsehzuschauers analysiere, verrate den 
akademischen Gehorsam gegenüber einer gar zu vereinfachenden 
Weltanschauung: 

Wie ist soziale Ordnung möglich? [⁄] Beim Meister des Lernens las 
ich nach, bei Luhmann, überflutet von Gefühlen von Aversion, 



ORN=

Renitenz und [⁄] von Wut. Die Theorie sieht für die Erfassung 
dieser Möglichkeit privative Negierungen vor. Dass es auch falsch 
sein kann, zu lernen, wollte ich heute begründen. Von wem man 
was lernen will, sollte einer wertenden Analyse ausgesetzt sein. 
Lernen heißt annehmen, dass man selbst irrt, die Welt aber recht 
hat. Aber die Welt hat nicht immer recht, und vom Schwachsinn 
der Welt zu lernen, kann auch selber mitverblöden heißen. (Goetz 
2008: 255) 

Es ist im Übrigen dieses Misstrauen in die theoretische 
Grundlegung der Fernsehpraxis, die den Erzähler in Klage auch 
nach Kassel abreisen lässt, um die zwölfte documenta zu besuchen. 
Dass er dafür den auf Phoenix zu sehenden Papst ÙausschaltenÂ 
muss, wird mit dem Argument gerechtfertigt, die Berichterstattung 
über die Kurie verbreite den Glauben an Macht mit gleicher 
Strenge wie eine Systemtheorie, die auf dem ıRadikalismus 
begriffsgesteuerter Klarheit„ basiert. Beide glichen ıkünstlichen 
Paradiesen„, deren ıOrgien der Ordnung„ das Dasein immer 
ımaximal gegenteilig zu den Verhältnissen und Vorgängen in der 
Realität„ reflektieren (vgl. ebd.: 88). Die 2007 in Kassel ausgestellte 
Kunst nehme demgegenüber wieder den ıunruhebewegten [⁄] 
Ichkern„ des Rezipienten ernst (ebd.: 211). Angewidert von der 
ıalten Nacktmaschine„ Fernsehen (vgl. ebd.: 147), entwirft der 
Blogger während seiner Reise eine Popästhetik des 21. 
Jahrhunderts, die noch energischer ÙKomplexität zupumpt, 
Widerstände erhöht, Simplizitäten verunmöglicht: ıDas also wäre 
heute Aufklärung, Herausführung der Reflexion aus ihrer 
diesbezüglich zu großen Gleichgültigkeit„ (vgl. ebd.: 212 u. 228). 



ORO=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

ło~Çáâ~äÉê=pâÉéíáòáëãìë=áã=dÉáëíáÖÉå%=

Solch ein popliterarisches Ethos wirft die Frage auf, warum sich 
Goetz von einem Gelehrten abwendet, dem er seit Jahrzehnten 
konzediert, seine Gesellschaftstheorie umreiße präzise jene Dissens-
potenziale, mit denen sich eine medialisierte Gegenwart poplite-
rarisch attackieren lasse. Bevor eine Antwort vorgeschlagen werden 
kann, sei an Goetz frühere Arbeiten zum Fernsehen erinnert. So 
regelmäßig Goetz nämlich auf die Systemtheorie rekurrierte, um ihr 
ıAktualitätsfragen„ (Goetz 2008: 273) zu entlehnen, so fest steht ihm 
bereits in der 1984 erscheinenden Erzählung Fleisch, dass sich das 
tägliche Fernsehprogramm aus ıRauschen von Geschwätz und 
Dummheit„ zusammensetzt (Goetz 2003: 67). Sich hierin einig 
wissend mit Adornos linksintellektueller Kritik an der Kultur-
industrie, gibt Goetz in Fleisch ferner zu bedenken, Popliteratur 
dürfe sich nicht von jener im Systemdenken befangenen Annahme 
verführen lassen, ıSelbstdetermination (Autonomie)„ sei ınur 
möglich [⁄] in einem System, das sich selbst von der Umwelt 
unterscheidet„, und solch eine Enklave inmitten der Erfahrungs-
wirklichkeit zu etablieren versucht (Luhmann 2009: 108). Veran-
schaulichend weist Goetz in Fleisch auf die sozialen Folgen hin, die 
Gittes Auftritte in der ZDF-Hitparade mit sich bringen. Gebärde 
sich die Sängerin ıso lustig und liebenswert„, so führe sie sich wie 
eine Siebzehnjährige auf, für die ıLeichtigkeit, Oberfläche, Spaß, 
Lüge„ keine elementaren ıSorgen sind, sondern wurst„ (Goetz 2003: 
85f.). Popkulturelle Spaßpraktiken würden damit medial ins 
Folkloristische verkitscht. Nicht minder besorgt registriert der 
Erzähler, wie ehedem subversiv Gleichgesinnte, die bislang für 
ıHitze, Feuer, Licht„ kämpften, sich längst von ıWahrheit und 
Ernst„ oder ıForm-Inhalt-Gerede„ (ebd.: 86 f.) haben vereinnahmen 
lassen: 



ORP=

Die Friedenshetze, das Wackertum [⁄], über das sich die 
Popgeneration seit Jahren lustig gemacht hat, ist inzwischen aus den 
Multiplikationsköpfen und Medien verschwunden [⁄] und das 
Lachen darüber ist ein billiges Einverständnisvoraussetzerlachen 
ohne Erkenntnisgewinn. Unterdessen sind die Popkämpfer selbst 
beim Rundfunk, beim Fernsehen [⁄], den ganzen bürgerlichen 
Kulturmedien, kurzum beim Establishment angekommen, wir sollen 
plötzlich ganz echt mitspielen dürfen, [⁄] und wir sollen dankbar 
sein, anstatt zurück zu spucken. (ebd.: 86) 

Wie sich der Hass auf laufend kommentierte Fernsehbilder 
popliterarisch umsetzen lässt, dokumentiert dann die Trilogie mit 
dem Titel 1989.3 Für sie protokolliert Goetz zwischen dem 10. 
Februar 1989 und dem 21. Januar 1990 über täglich mehrere 
Stunden hinweg zahllose Berichte, Dokumentationen und 
Unterhaltungssendungen. Als diese Aufzeichnungen drei Jahre 
später erscheinen, konfrontiert er seine Lesern auf eintausend-
fünfhundert Seiten mit einem ıNiagarafall von Wörtern„, der sich 
aus mehrspaltig gedruckten Satzfetzen, seitenlangen Wortreihen und 
sinnentstellenden Kommentarzitaten zusammensetzt (Goetz 1993: 3, 
513). Zwischen einzelnen Sendern wird dabei nicht durchgängig 
unterschieden, vielmehr simuliert Goetz rasche ÙParallelschaltungen, 
wie Zuschauer sie vom Zappen kennen. Da die Bilder zu diesen 
Schrift-Mitschnitten fehlen, entstehen quasilyrische Textsequenzen, 
welche die monotone Grammatik des Mediums bloßlegen. Zwei 
Beispiele mögen das Gemeinte erhellen. So würdigt ein 
Sportreporter angelegentlich die Virtuosität eines Fußballers mit 
den Worten: ıham Sie gesehn wo / er den Ball getroffen hat / meine 

                         

P
= sÖäK=òìã=cçäÖÉåÇÉå=îçã=sÉêÑK=OMMQK=få=sáÇÉç=îÉêáí~ëK=o~áå~äÇ=dçÉíòÛ=îáÇÉçÖê~éÜáëÅÜÉ=

cÉêåëÉÜÇçâìãÉåí~íáçå= NVUVK= få= cÉäáñ= eçäíëÅÜçééÉå= ìK~K= EeÖKFK=`äáéëK= báåÉ= `çää~ÖÉK=

jΩåëíÉêW=iáísÉêä~ÖI=NNRJNPOK=



ORQ=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

Güte„. Ohne sichtbaren Beweis verleiht diese Frage dem runden 
Leder eine physikalische Komplexität, die es so wohl kaum besitzt. 
Wie eine Stilblüte liest sich auch jene Begrüßung des 
Nachrichtenpublikums, die sich inmitten andrängender 
Informationen wie ein Fremdkörper ausnimmt: ıguten Morgen 
doch / zuvor noch einmal zum / Thema Terrorismus„ (ebd.: 329 u. 
337). 

Solche ÙCut ups und ÙFold ins dienen in 1989 dazu, die 
Informationen eines Mediums zu Ùremixen, das auch neueste 
Meldungen mitzuteilen vorgibt, sich dabei aber ästhetisch am 
sonstigen Unterhaltungsprogramm orientiert. Solch eine Wieder-
holung im Aktuellen entlarvt Goetz als Endlosschleife, die 
Nachrichten auch apparativ auf tagtägliche Rituale reduziert. Dass 
sich eine repititive Programmgestaltung auch dehnen oder raffen 
lässt, um solche Sendeformate transparent zu machen, wird 
mehrfach am Beispiel der Tagesschau gezeigt. Entweder schneidet 
Goetz aus deren Verlauf sämtliche Inhalte heraus, auf die 
Begrüßung der Zuschauer folgt dann sogleich die Wetterkarte; oder 
ohnehin langwierige Politikerkommentare zum Jahr des Mauerfalls 
werden mit Hilfe einzelner Opernzitate oder MTV-Clips solcher-
maßen verschnitten, dass sie noch einmal erheblich an Nichts-
sagenheit gewinnen. 

Um den latenten Konflikt zwischen Informationsangebot und 
seichter Unterhaltung auch mit Blick auf Filmangebote des 
Fernsehens herausarbeiten zu können, greift Goetz in 1989 für sein 
gattungssprengendes Notationsverfahren auf die sogenannte 
Bifurkationskaskade zurück. Gewöhnlich bezeichnet dieser 
Fachterminus ein seltenes Naturschauspiel, bei dem sich eine 
Quelle ohne erkennbaren Grund teilt, so dass beide Seitenarme in 
zwei völlig verschiedene Wasserkreisläufe einmünden. Im 



ORR=

literarischen Mitschnitt umschreibt die Metapher das aus der Pop 
Art bekannte Verfahren des Decollagierens. Anders als etwa Robert 
Rauschenberg nutzt Goetz es allerdings nicht, um auf absurde 
Umwelteinflüsse hinzuweisen. Stattdessen provoziert er Wider-
sprüche im Sendeangebot. Die Fernsehsprache wird dafür so exakt 
wiedergegeben, dass ihr jeweiliger Programmplatz erkennbar bleibt: 
ıverehrte Zuschauer / sehen Sie jetzt / Fackeln im Sturm„. Gleich im 
Anschluss an den erläuternden Zusatz, es handle sich um eine 
ıunvergeßliche Saga / von Liebe Krieg und Haß„, folgen dann zwei 
Textfragmente, die den Leser zwingen, sich für die eigentlichen 
ÙLichtsignale in historisch bewegten Zeiten zu entscheiden: zum 
einen der Bericht über das brutale Ende des Volksaufstands in 
Ungarn, zum anderen die Ankündigung der aktuellen ıStunde der 
Rennsportfreunde„ (Goetz 1993: 1, 254ff.). Auf weiterführende 
Kommentare verzichtet diese Bifurkation, denn die Medien-
maschinerie untergräbt ohnehin nachhaltig genug die Denkfähigkeit 
des einzelnen Zuschauers. In Abfall für alle hat Goetz diese Passion 
des Sehens später noch einmal bildästhetisch analysiert: 

Nachrichten gekuckt. Wie scheußlich das Ganze natürlich werden 
kann, wenn da dauernd auf die Art ins Blau dahergelabert wird. [⁄] 
Die Hohlheit der Leute vom Fernsehen ist wirklich absolut 
unübertroffen. Strafe, Haß, Niedertracht, böseste Wünsche und 
Verwünschungen. [⁄] Dieses dauernde Nacherzählen gleichzeitig 
gezeigter und allen sichtbarer Bilder. Der umgekehrt theatrale 
Aspekt dieser Alltagstexte. Regieanweisungen ohne Ende. Dauernd 
wird in Worten gesagt, was zu sehen ist. (Goetz 1999: 236) 

Dass sich Goetz in Klage neuerlich auf sein ıPunkgefühl des 
Denkens„ beruft und die Rücksichtslosigkeit geißelt, mit der das 
Fernsehen zur sozialen Ächtung der Intellektuellen beiträgt, hat das 



ORS=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

Feuilleton nicht ohne Spott quittiert (Goetz 2008: 77).4 Ähnlich 
süffisant wird dem Dichter angetragen, als Mann von mehr als 50 
Jahren erschöpfe sich sein Zorn auf Programmdirektoren oder TV-
Journalisten allmählich in Redundanzen. Unschwer konnte man sich 
für solche Vorhaltungen auf Figuren wie Goethe, Kleist und 
Hölderlin berufen, die in Klage mit dem Erzähler über die 
Notwendigkeit des ıTextich„ für ein nonkonformes Schreiben 
diskutieren (ebd.: 99). Doch die Genannten treten auch als Zeugen 
einer spätaufklärerisch-idealistischen Kulturkritik auf. Ihr zufolge ist 
das institutionalisierte Weltwissen wieder zu poetisieren und einer 
größeren Öffentlichkeit zugänglich zu machen. Desgleichen 
mahnen Goethe, Kleist und Hölderlin vor einer neuen ıWelt des 
Aberglaubens„ (ebd.: 279). 

Entgangen ist den Kritikern freilich auch, dass Goetz in Klage 
und wenig später in loslabern den Niedergang der Hochkultur 
zwanzig Jahre nach der Wiedervereinigung einem totalitären 
Rationalismus anlastet. In loslabern ist es Jürgen Habermas, der für 
die ıVerblödung durch vorsortierte Kommunikation„ verantwort-
lich gemacht wird (ebd.: 117). Weil seine Theorie des kommunika-
tiven Handelns den Grundstein für die zeitgenössische Palaver-
gesellschaft gelegt habe, laberten zeitgenössische ıBoulevardchefs„ 
über die ıRaffinierung und Sophistikation des Ordinären„. Derweil 
gefalle sich die breite Masse ıvom Anarcho bis zum letzten 
Ackermann„ im konsensbeflissenen Beifallsgeschwätz (Goetz 2009: 

                         

Q
= sÖäK= ÄÉáëéáÉäëïÉáëÉ= tìäÑÑI= j~ííÜá~ëK= OMMUK= o~áå~äÇ= dçÉíò= êÉÅÜåÉí= ~Ä= ìåÇ= âä~ÖíK===

ÜííéWLLïïïKïÉäíKÇÉLâìäíìêL~êíáÅäÉOTQOVSPLo~áå~äÇJdçÉíòJêÉÅÜåÉíJ~ÄJìåÇJâä~ÖíKÜíãä=

ENOKNNKOMNNFX= çÇÉê= jáåâã~êI= káäëK= OMMUK= o~áå~äÇ= dçÉíòK= sÉê~ÅÜíìåÖ= ÑΩê= ~ääÉK==

ÜííéWLLïïïKÑ~òKåÉíL~âíìÉääLÑÉìáääÉíçåLãÉÇáÉåLê~áå~äÇJÖçÉíòJîÉê~ÅÜíìåÖJÑìÉêJ~ääÉJ

NRQPVMPKÜíãä=ENOKNNKOMNNFK=wì=dçÉíòÛ=mìåâ®ëíÜÉíáâ=îÖäK=~ìëÑΩÜêäáÅÜÉê=ÇáÉ=_Éáíê®ÖÉ=îçå=

gçÅÜÉå=_çåò=ìåÇ=îçã=sÉêÑK=áå=^êåçäÇI=eÉáåò=iìÇïáÖX=d~ëíêÉÇ~âíáçåW=`Ü~êáë=dçÉê=C=

píÉÑ~å=dêÉáÑ=EeÖKFK=OMNNK=o~áå~äÇ=dçÉíòK=jΩåÅÜÉåW=oáÅÜ~êÇ=_ççêÄÉêÖ=sÉêä~Ö=xZ=íÉñí=C=

âêáíáâ=fffLNNI=_ÇK=NVMzK=



ORT=

170 u. 101). Ähnlich schuldig macht sich Niklas Luhmann. Seine 
wissenschaftlichen Vorschläge zur Optimierung sozialer Systeme 
haben Klage zufolge auch den Fernsehanstalten dargelegt, wie sich 
die ıUnterscheidung der Welt, wie sie ist, und der Welt, wie sie 
beobachtet wird„, verwischen lässt (Luhmann 2009: 20). Demgemäß 
trifft Luhmann der Vorwurf, seine Medientheorie knüpfe zu 
unbedarft an eine ideologisch verdächtige Machbarkeitsdoktrin an: 

Wenn die Allzuvernünftigen allzu vernünftig und grausam 
überlegen lächelnd ihre Vernünftigkeitsvorstellungen über den von 
ihnen nur noch gleich einzurichtenden Vernunftzustand der Welt 
darzulegen anfangen, fangen die allergrellsten Alarmglocken zu 
schrillen an [⁄]. Vernunft macht den Einzelnen auch verrückt, weil 
sie eine Zwangsgewalt ist, die vorgibt, wozu zuzustimmen ist, weil ja 
einzusehen ist, dass es vernünftig ist. [⁄] Die Klugheit des Handelns 
wird nämlich durch innenlebenfreie Existenzweise erst ermöglicht. 
(Goetz 2008: 310 u. 368) 

Angesichts dieses systemischen ıExorzismus der Unvernunft„ (ebd.: 
310) obliegt es nach Goetz der Popliteratur, solche kausallogischen 
Kommunikations- und Medienentwürfe noch gezielter mit dem 
ımitlaufenden IRRSINN von Welterfahrung„ (vgl. ebd.: 361) zu 
konfrontieren; und dies auch, wie jetzt zu ergänzen ist, mit Blick auf 
das kommunikativ und medial durchrationalisierte Publikum, das 
Habermas und Luhmann eigentlich vor den Machenschaften der 
Kulturindustrie bewahren wollten. Diese Genesis einer immer 
menschenfeindlicheren Kommunikations- und Medientheorie ist 
mitzuhören, wenn Goetz sein poetologisches Selbstverständnis mit 
den Worten zusammenfasst: ıGute Uneindeutigkeit setzt den 
Rezipienten frei.„ (ebd.: 86) 
Zwei Beispiele – GoetzÊ skeptische Betrachtung des medialen 



ORU=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

Realitätskonstrukts und sein eigenes Fernsehexperiment namens 
Aldi-TV – sollen im Folgenden konkretisieren, warum eine ısozial-
mathematisch„ berechnete Fernsehpraxis den Verlust an 
individueller Empathiefähigkeit beschleunigt (ebd.: 167). Beide 
Projekte widerlegen die künstlichen Wirklichkeitsaufnahmen mittels 
der popliterarischen ıSchönheit der verletzten Regel„, gleichzeitig 
begehren sie gegen Luhmanns Medienengagement auf (ebd.: 94). 

aáÉ=wÉêëí∏êìåÖ=ÇÉë=ãÉÇá~äÉå=oÉ~äáí®íëâçåëíêìâíë=

Über die Grundlagen systemischen Beobachtens heißt es in 
Luhmanns Die Realität der Massenmedien, der operative Konstruk-
tivismus verstehe Welt nicht als ıGegenstand„, sondern als uner-
reichbaren ıHorizont„. Realität müsse daher aus der Masse 
empirischer Wahrnehmungsdaten konstruiert werden. Erst diese 
systemische ıSinngebung„ eröffne dem Einzelnen die Möglichkeit, 
ıBeobachter zu beobachten, wie sie die Realität konstruieren.„ Folgt 
man Luhmann, muss solch eine Ùkognitive Operation permanent 
kommuniziert werden, damit sich alle Akteure sowohl der 
ıRealitätsgewißheit„ als auch des Konstruktcharakters ihres Systems 
bewusst bleiben (Luhmann 2009: 15). Jedes Mitglied einer 
Gesellschaft müsse darüber hinaus in der Lage sein, ÙVarietäten 
anderer Wahrnehmungsleistungen als potentiell fehlerhaft zu 
erkennen. Ohne diese Kontrolle könne sich Gesellschaft nicht auf 
einen für alle verbindlichen Wissensstand verständigen. 
Warum solch eine ıerfolgreiche„, mithin dialogisch vollzogene 
ıKonsistenzprüfung„ auch handlungsleitend für die Vermittlung 
televisionärer Welterklärungen sein soll, wie Luhmann annimmt, 
wird in Klage sowohl macht- als auch medientheoretisch hinterfragt 
(vgl. ebd.). Dass die Kamera prinzipiell Wahrheit einzufangen 



ORV=

vermag, bleibt dabei unbestritten – zumindest solange allgemein 
akzeptiert wird, dass Wahrheit nicht Ergebnis eines sozialen 
Konsenses, sondern subjektiver und antiaffirmierter Anschauung ist. 
Wollte er daher Wahrheit als produktive Verstörung des 
Individuellen erkennen, müsste der Fernsehrezipient den 
ıDistanzort zum Beobachteten„ verlassen und sich in ıaktiven 
Verstehensvorgängen das beobachtete Gegenüber von innen her 
[⁄] erschließen„ können (Goetz 2008: 377 f.). Solch eine empa-
thische Beobachtung werde dem Zuschauer jedoch medial vorent-
halten, denn Klage zufolge besteht das erkenntnisleitende Interesse 
des Fernsehens darin, Gegenwart abzubilden, ohne dass ıes 
irritiert„ (ebd.: 26). Dafür nivelliere man die Einzigartigkeit des 
Gezeigten. Exemplarisch weist Goetz auf bestimmte Schnitt-
techniken hin, mit denen die jeweilige Besonderheit des medial 
Repräsentierten durch visuell Vertrautes ergänzt und als Bild damit 
bekannten Verständigungsmustern angeglichen wird. Was Goetz in 
Abgrenzung von Luhmann als individuelle Einfühlung in das zu 
Beobachtende fordert, setzt demgegenüber ein gesteigertes Interesse 
am Singulären, Vielgestaltigen voraus – eine individuierende 
Bewusstheit im Umgang mit Welt, die im Fernsehen schon auf der 
Ebene des nur durch Irritation in Gang zu setzenden Verstehens 
abgelöst wird vom Zwang, bewährte Klassifizierungsangebote 
bereitzustellen. Ohne diese pausenlose Sinnwiederholung hätte sich 
das Fernsehen auch nicht als Massenmedium etablieren können. 
Ohne jemals ÙFerne zum Beobachteten herzustellen, reduziert es das 
eigentlich hochagile Sehen nämlich auf eine lethargische Kurz-
sichtigkeit und vorenthält ihm damit auch Wahrheit. Aus dem 
Auftrag, etwa über politische Ereignisse zu informieren, hat sich 
folglich ein Zeigen von ıHochamtsterminen„ mit stabilem Wieder-
erkennungswert entwickelt. Demgemäß entnimmt das Fernseh-



OSM=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

publikum allen ıin den Nachrichten gezeigten Bildern [⁄]: Land 
wird regiert, donÂt panic.„ (vgl. ebd.) 

Wie konzis Goetz in Klage die von Luhmann vertretene These 
widerlegt, als System sei auch das Fernsehen genötigt, bisweilen 
seine Beobachtungsstrategien transparent zu machen, zeigen seine 
Beleidigungen einzelner Moderatoren oder Regisseure. An ihrem 
Beispiel wendet er sich jenen Plausibilisierungsversuchen zu, über 
die es bei Luhmann heißt, der bisweilen im Publikum provozierte 
ıWiderstand„ gegen die Medien solle rezeptive ıGewohnheiten„ 
unterlaufen und die systemische ıOperationsweise„ offenlegen 
(Luhmann 2009: 109). Goetz indes weist an den Allüren der 
ÙMedienmacherÂ auf, wie machtvoll deren ständige Selbstins-
zenierung die sich systemisch auferlegte ıSchweigespirale„ konfir-
miert (ebd.). Auch wirkungsästhetisch betrachtet, lenke solch eine 
selbstverliebte Medienpräsenz vom Desinteresse ab, Wirklichkeit 
und Wissen anders als subjektfrei herstellen zu wollen. Zugespitzt 
formuliert, ersetzt insofern die permanente Zurschaustellung 
einzelner Fernsehmitarbeiter, was man dem Publikum auf dem 
Bildschirm vorenthält: das Durchschauen einer systemischen Logik, 
die im Performieren künstlicher Wirklichkeit auf das eigene 
subjektive Verstehen verzichtet. Goetz zufolge wird dem Zuschauer 
damit eine Kulturlosigkeit zugemutet, die jedes Handeln an 
Gesellschaft konsequent verhindern soll. Wie zu ergänzen wäre, ist 
diese Ohmacht umso bedenklicher, als das Massenmedium auf 
abweichendes Rezeptionsverhalten mit dem Verhöhnen all jener 
reagiert, die im Fernsehen nicht zu sehen sind. 

Gewährsmann für diese Frontstellung gegen das Fernsehen ist 
Goethe, an dessen Zuarbeit für Lavaters physiognomische Studien 
gleich bei der ersten kritischen Erwähnung des zeitgenössischen 
Fernsehalltags erinnert wird. Mit der Berufung auf den Weimaraner 



OSN=

Wahrnehmungstheoretiker unterbreitet Klage einen historischen 
Referenzrahmen, der erkenntnis- und wahrnehmungsästhetisch jene 
Vorbehalte voraussetzt, die Goethes schrittweise Abkehr von 
Lavaters Gestalthermeneutik motivieren: die mit Herder und 
Friedrich Heinrich Jacobi diskutierte Annahme, der Gegenstand 
subjektiver Wahrnehmung sei keinesfalls beliebig, vielmehr präge 
seine individuelle Präsenz die sinnlich reale Betrachtung 
entscheidend mit. Aus dieser Aufwertung des Wahrnehmungs-
objekts folgerte Goethe im ausgehenden 18. Jahrhundert, jeder 
Beobachter übernehme im Anschauen insofern Verantwortung für 
das Beobachtete, als sich der Wahrnehmende sowohl der Besonder-
heit des Betrachteten als auch der Einmaligkeit einer bestimmten 
Beobachtungssituation bewusst werden muss. Um also nicht dem 
Pragmatismus bloßen Rubrizierens oder gar der Täuschung zu 
erliegen, der Mensch erschaffe sich völlig autonom seine 
Wirklichkeit, sei das Wahrnehmen als einerseits ästhetisches, 
andererseits aber immer auch eigenmächtiges Handeln am Anderen 
zu begreifen. Als alter ego des Klage-Bloggers koppelt Goethe solch 
ein subjektkonstituierendes Weltaneignen an die Pflicht zur Demut. 

Wissenschaftsgeschichtlich rekurriert dieses Plädoyer auf 
Goethes Kritik an Lavaters Physiognomischen Fragmenten (1775 
ff.). So weigerte sich Goethe beispielsweise, das Leiden eines 
Kranken allein an dessen Gesichtszügen abzulesen. Schon Mitte der 
1770er Jahre weitete er die normative Physiognomik daher in 
Richtung einer Pathognomik, die Kenntnisse über den individuellen 
Gefühlshaushalt ebenso miteinschließt wie eine umfassende 
Kenntnis sozialer und familiärer Lebensverhältnisse.5 An solch einer 

                         

R
= sÖäK=Ç~òì=hçÜåI=_êáÖáííÉK=OMMNKW=łaÉåå=ïÉê=ÇáÉ=tÉáÄÉê=Ü~≈íI=ïáÉ=â~åå=ÇÉê=äÉÄÉå\+=aáÉ=

tÉáÄäáÅÜâÉáíëâçåòÉéíáçå= áå=dçÉíÜÉë=łtáäÜÉäã=jÉáëíÉêë=iÉÜêà~ÜêÉå+= áã=hçåíÉñí=îçå=

péê~ÅÜJ= ìåÇ= ^ìëÇêìÅâëíÜÉçêáÉ= ÇÉë= ~ìëÖÉÜÉåÇÉå= NUK= g~ÜêÜìåÇÉêíëK= tΩêòÄìêÖW=

h∏åáÖëÜ~ìëÉå=C=kÉìã~ååI=TP=ÑK=



OSO=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

Komplexierung des Individuellen gemessen, sollte sich Lavaters 
akademischer Ansatz als Allmachtsphantasie entlarven. Wissen-
schaftskritisch notierte Goethe seinerzeit: 

Diese Wissenschaft schließt vom Äußern aufs Innere. Aber was ist 
das Äußere am Menschen? [⁄] Stand, Gewohnheit, Besitztümer, 
Kleider, alles modifiziert, alles verhüllt ihn. Durch all diese Hüllen 
bis auf sein Innerstes zu dringen [⁄], scheint schwer, ja unmöglich 
zu sein. [⁄] Alles wirkt verhältnismäßig in der Welt, das werden wir 
noch oft zu wiederholen haben. Das allgemeine Verhältnis erkennt 
nur Gott; deswegen alles menschliche, philosophische und so auch 
physiognomische Sinnen und Trachten am Ende auf ein bloßes 
Stottern hinausläuft. Und wenn nun zugestanden ist: daß in der 
Dinge Reihe viel mißlingt, warum sollte man von einer Reihe 
dargestellter Beobachtungen viel harmonische Konsistenz erwarten? 
(Goethe 1985ff., Bd. 1.2: 458 u. 464) 

Auf diese skeptische Einschätzung beruft sich Goethe auch als Figur 
des Internetblogs. Gemeinsam mit dem Autor teilt er die 
Einschätzung, das Fernsehen der Nullerjahre habe ımiese Taktiken 
mit Erfolg prämiert„ und mit ihnen zugleich seine ıDrift zur 
Gemeinheit„ kaschiert (Goetz 2008: 167). Wissenschafts- und 
medienhistorisch hätte sich damit eben jener Harmonismus 
durchgesetzt, mit dessen Hilfe das Wissen um das Wesen des 
Menschen jeder Beschäftigung mit dem Individuellen vorgeschaltet 
wird. Wie Goetz in Klage ergänzt, schränkt dieser Rationalismus des 
Fernsehens das Wahrnehmen auf eine unlautere Fokussierung des 
Vertrauten ein. Gleiches gelte für eine Medientheorie, die ebenso 
wenig eine unbestimmbare ÙVerhältnismäßigkeit des Singulären 
duldet. Einerseits überführe sie sich einer selbstverschuldeten 
Abhängigkeit vom Massenmedium, andererseits entlarve sie 



OSP=

Wissenschaftler wie Lavater oder Luhmann als Ùtranszendentale 
Idealisten, die viel zu gläubig systemischen Selbststeuerungsmech-
anismen vertrauen und dafür auch die permanente Missachtung des 
nur noch virtuell Menschlichen in Kauf nehmen. Mit Jacobis geflü-
gelten Worten gelangt man in solche neospirituellen Theorien 
mühelos hinein, aber schon deshalb nicht wieder unbeschadet 
heraus, weil systemisches Denken den Menschen nur als Objekt 
von Gesellschaft und Medien akzeptiert. Die Demut dem Kontin-
genten gegenüber weicht unter solchen Auspizien einem alles 
andere als verstörenden Voyeurismus. 

^äÇáJqs=

Folgt man Goethes Ausführungen in Klage, befreit das mediale und 
wissenschaftliche Desinteresse am Subjekt nicht von der Aufgabe, 
sich in die Geschichtlichkeit beobachteter Menschen hinein-
zufühlen. Solch eine komplexe Hermeneutik kann sich zwar nicht 
über die Schwierigkeit, das Innere des Gegenübers semantisch 
kaum fassen zu können, hinwegsetzen. Wird aber akzeptiert, dass 
individuelles Dasein nur in komplexen Bildfolgen zu erschließen ist, 
schützt sich der Beobachtende davor, ein Subjekt als bloß belie-
bigen Gegenstand wahrzunehmen. 

An dieser Annahme scheint widersprüchlich, dass auch die 
visuelle Betrachtung oder Darstellung des demütig Wahrge-
nommenen nicht frei bleiben kann von epistemischen und appara-
tiven Verkürzungen. Wie sich die ikonische Unhintergehbarkeit des 
Individuellen dennoch ästhetisch aufbereiten lässt, veranschaulicht 
Goetz in Klage am Beispiel seines TV-Experiments. Ausgerüstet mit 
einem kleinen Camcorder aus dem Sortiment eines Massendis-
counters, hält er im deutschen Bundestag fest, wie sich Politiker als 



OSQ=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

Verantwortungsträger inszenieren, dabei aber ihre leibhaftige Aus-
strahlung vergessen. Angeregt von Goethes Ausführungen über das 
heilsame Verstehen und Herlinde Koelbls Politikerportraits, 
zeichnet Aldi-TV allerdings auch das psychische Befinden des 
Beobachters auf. Auf diese Weise widerlegt Klage die im aktuellen 
Wahrnehmungsdiskurs diskutierte Behauptung, seit dem aus-
gehenden 18. Jahrhundert schließe das apparative Sehen zuneh-
mend die ıindividuellen Konnotationen bestimmter Registratoren„ 
aus (vgl. Breidbach 2005: 100). Was das Fernsehbild nach Auskunft 
des Blogs tatsächlich ausspart, ist jene Neugier für das Irritierende 
oder Alltägliche, die sich technisch zwar realisieren lässt, aber 
während der Bildnachbearbeitung im Studio gelöscht wird. Die ver-
meintliche Objektivität des Fernsehbildes verdankt sich mithin jener 
sozialen Praxis, logische Aussagesätze zu generieren, indem ständig 
wahrgenommene Abweichungen vom Behaupteten ignoriert 
werden. Wahrheit und Wissen, die das Fernsehen für sich rekla-
miert, basieren demgemäß auf der Konvention, den subjektiven 
Ursprung alles Verstehens zu vernachlässigen. Was Aldi-TV solch 
einer ıRepräsentation expliziten Wissens„ entgegensetzt, ist der 
ästhetische Gebrauch visueller Technik. Auf ihm gründet ein 
implizites oder, mit dem Münchner Gehirnforscher Ernst Pöppel 
gesprochen, besonders ıich-nahes„ Anschauungswissen, ohne das es 
ıIdentität„ nicht geben kann (Pöppel 2000: 28). 

Um den ästhetischen Unterschied zwischen externen, also 
ichlosen, und impliziten oder ichnahen Wissensbildern herausarbei-
ten zu können, widmet sich Aldi-TV den Rollen, in die Politiker im 
beginnenden 21. Jahrhundert schlüpfen, um ihre mediale Wieder-
erkennbarkeit zu steigern: 

Ausgangspunkt war die körpersprachliche Gewalttätigkeit, die Fi-



OSR=

scher und Schröder in der Spätphase von Rot-Grün von der Regier-
ungsbank aus immer grotesker vorgeführt haben, rotgrünes gemei-
nes Lungern, offensiv, wenn der Gegner redete: Verhöhnungs-
lungern. Das gibt es heute gar nicht mehr. Frau von der Leyen zeigt 
eine kleinmädchenhaft helle, fröhlich vorgebeugte Überaufmerk-
samkeit und Wachheit. Da würde man gerne in großem Schwall 
hinein kotzen, in dieses Gesicht. (Goetz 2008: 48) 

Solche drastischen Reaktionen rechtfertigt Goetz bildästhetisch mit 
der physischen Präsenz der Ministerin in dem vom Camcorder 
aufgezeichneten Körperbild. Weil ihm der Code künstlich erzeugter 
Wahrheit fehlt, verschwindet das optisch Ekelerregende auch nicht 
aus der Realwelt. Anders das sprachlich kommentierte und optisch 
konventionalisierte Fernsehbild: Indem es von der Leyen 
ikonographisch vor der kathartischen Übelkeit des Zuschauers 
schützt, wird die individuelle Anschauung durch ichfernes, 
autoritäres ÙWissen ersetzt. Darüber hinaus schürt das explizite 
Fernsehbild in GoetzÊ Diktion das Misstrauen in ein ästhetisches 
Einfühlungs-, respektive Distanzfühlungsvermögen. Solchermaßen 
auch produktionsästhetisch auf Handlungsunfähigkeit getrimmt, 
arrangiert sich der Zuschauer mit dem Bemühen, die damalige 
Familienministerin auch visuell zu einem ıbesonders effektiven 
Sozialautomaten„ (Goetz 2008: 378) zu stilisieren. Über solch eine 
ıoperative Schließung„ (Luhmann 2009: 21) des Systems Fernsehen 
heißt es in Klage: ıDiese rituelle Leere wird als Vernunft der 
demokratischen Prozesse von Phoenix allen denen zugetragen, die 
sich dafür interessieren.„ (Goetz 2008: 322) 

Bietet Aldi-TV dagegen Ùsprachlose oder implizite Körper-
portraits von der Leyens auf, die mitsamt der Beobachterreaktion 
das offiziöse Ministerinnenkonterfei verspotten, so könnte dieser 
ıHysterieüberschuss„ (ebd.: 211) als ıRückkommunikation„ (Luh-



OSS=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

mann erwähnt Leserbriefe oder Talk Ins) mit dem Massenmedium 
beschrieben werden (Luhmann 2009: 26). Was GoetzÊ Aldi-TV 
jedoch popliterarisch vom sogenannten ÂWiderstandÂ gegen das 
Mediale unterscheidet, ist eine ıselbsterzeugte Ungewißheit„. Über 
diesen Dissens heißt es bei Luhmann, er gleiche substanzloser 
ıguesswork„ (ebd.: 43).6 Werde der Zuschauer mit solch 
irritierenden Informationen allein gelassen, könne sich der Eindruck 
einstellen, als gebe es noch eine Welt hinter der medial erzeugten 
Wirklichkeit. Um ein entsprechendes Krisensignal schon im Keim 
zu überblenden, werbe das Fernsehen für die Einsicht, ıSinn„ sei 
immer nur ıim Kontext von Generalisierungen kommunizierbar„ 
(ebd.: 96). Solange Sinn mit sozialer Übereinkunft gleichgesetzt 
wird, mag diese Einschätzung ihre innersystemische Berechtigung 
haben. Zieht man die Grenzen der ichnahen Erfahrungswirklichkeit 
jedoch weiter, entpuppt sich solch ein Konsensgehabe als normativ. 
Kunstwerke beispielsweise setzen nicht notwendigerweise öffentliche 
Akzeptanz voraus, sind deshalb aber keineswegs sinnlos. 

Goetz veranschaulicht diese dissidente Ästhetik am Beispiel 
seiner Bildbeschreibungen, die in Klage unter anderem auch die 
mit der Aldi-Kamera festgehaltenen Aufnahmen von der Leyens 
ersetzen. Verzichtet er damit auf den Abdruck impliziter Anschau-
ungsbilder und weicht stattdessen auf die Schrift als zunächst 
expliziteres Medium aus, so eröffnet er sich die Gelegenheit, das 
konkrete Wahrnehmungserlebnis auf die Ekelreaktion beim 
Anblick von der Leyens zuzuspitzen. Noch in der poetischen 
Nachbearbeitung soll die Ministerin dem Leser auf den Magen 
schlagen. Das dazugehörende Kamerabild hätte diese hysterische 
Wirkung abgeschwächt, denn der massenmedial geschulte Leser 

                         

S
= ^ìëÑΩÜêäáÅÜÉê=ãáí=ÇÉã=łfêêïÉÖ%=ãÉÇá~äÉê=oΩÅââçããìåáâ~íáçå=ÄÉëÅÜ®ÑíáÖí=ëáÅÜ=hä~ÖÉ=

áã=h~éáíÉä=łléÉê~íáçå=oçíJdêΩå%=EîÖäK=dçÉíò=OMMUW=OSPFK=



OST=

übersieht den hermeneutisch eigentlich fruchtbaren Kontrast von 
ıBild und Sprache„ (Goetz 2008: 317). Hat er nämlich gelernt, dem 
konformistischen Fernsehkommentar zu vertrauen, so werden die 
Bilder nur als Illustration des Mitgeteilten betrachtet. Erregt dagegen 
die Wahrheit des Sichtbaren die Aufmerksamkeit des Zuschauers, 
so misstraut er entweder seiner ıvisuellen Wahrnehmung„ oder 
verbucht sie als unfreiwilligen, slapstickhaften Divergenzeffekt. In 
beiden Fällen ist der Bildbetrachter nach Goetz also nicht in der 
Lage, sich das Gesehene ıals Beute eines eigenen Eindrucks 
anzueignen.„ (ebd.) Solche Eigenmächtigkeiten provozierend, 
vertraut Klage dem gleichsam Ùheiligen Medium Schrift. Bevor der 
Leser ıvereist, gelangweilt, eingeschläfert„ reagiert, bezeugt die Bild-
beschreibung mit der Autorität des Geschriebenen, dass hier 
jemand die Ministerin realiter gesehen hat und dabei am eigenen 
Leib miterleben musste, wie sie auf den hellwachen Beobachter 
tatsächlich wirkt (ebd.). 

In dieser ıVERTEIDIGUNG DER SCHRIFT„ erschöpft sich 
allerdings nicht der visuelle Anschauungsentzug in Klage (Goetz 
2008: 425). Vielmehr widmet sich das bildlose Aldi-TV an seinem 
Beispiel noch jener Fürsorgepflicht, mit der Massenmedien 
konfliktäre Wahrnehmungen entweder zum Skandal verklären oder 
verständnisvoll ımit dem Hinweis auf Zukunft„ versehen (Luhmann 
2009: 43). Solch eine Verlagerung der Ùguesswork auf eine noch 
nachzureichende ıVerstehensseite der Kommunikation„ (ebd.) 
unterläuft Goetz, indem er seine Ekphrase gleichzeitig als 
ıSozialtextkunst„ (Goetz 2008: 103) apostrophiert. Damit sie nicht 
erst irgendwann als Sinnangebot verstanden wird, bleibt die 
Beschreibung des Bildes von der Leyens auch dem ethischen 
Wahrnehmungspostulat, das Klage zugrunde liegt, verpflichtet. Ihm 
zufolge verleiht hysterisches Beobachten ıjedem Weltvorgang oder 



OSU=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

Fakt überhaupt erst die Existenzberechtigung„ (ebd.: 211). Was sich 
popliterarisch zunächst wie eine Respektlosigkeit liest, zollt der 
Ministerin also gleichzeitig rezeptive oder, pathognomisch 
formuliert, sozialtherapeutische Achtung.7 Trotz ihrer Wider-
wärtigkeit wird sie während des impliziten Beobachtens folglich 
nicht auf ihr Objektsein reduziert – eine zugegebenermaßen 
minimalistische Anstandsgeste, allerdings unterscheidet sie sich von 
jener schamlos korrekten Schaulust, die um des gesellschaftlichen 
Konsenses willen den ıModus unverfasster Bildentstehung„ (ebd.: 
99) leugnet. 

Um solch eine popliterarisch oszillierende Verschriftlichung 
eigener Anschauung von anderen Möglichkeiten des Verspottens 
abzugrenzen, verzichtet Goetz darauf, sich auf eine trivialsatirische 
oder ironische Abrechnung mit der Ministerin einzulassen. Da 
solche Infragestellungen auf moderate Weise öffentliches Fehl-
verhalten abstrafen, bestätigen sie bloß die Gültigkeit geltender 
Wertmaßstäbe. Folgt Klage jedoch dem Anspruch, die Desolatheit 
einer überkommenen Hochkultur aufzuzeigen, so muss das 
verhasste oder ekelerregende Wahrnehmungsobjekt auf denk-
würdigere Weise in seiner ÙExistenzberechtigung bestätigt werden: 
Ästhetisch legitimiert sich im Infamen eine Popkultur, die ihre 
Soziabilität keineswegs nur wütend demonstriert. Ethisch soll das 
hysterisch Pointierte zugleich ıoffen Widerspruch„ formulieren, ıum 
so das im Innern jeder Gruppe besonders knappe Gut zu mehren, 
das für Weiterentwicklung benötigt werde, nämlich direkte Kritik.„ 
(ebd.: 386) Ob diese Chance von den literarisch Bloßgestellten 

                         

T
= dçÉíòÛ=^ìëÑΩÜêìåÖÉå= òìã=sÉêÜ®äíåáë= îçå=eóëíÉêáÉ=ìåÇ=qÜÉê~éáÉ= â∏ååÉå=ÜáÉê=åáÅÜí=

ÉáåÖÉÜÉåÇÉê= ~å~äóëáÉêí= ïÉêÇÉåK= eáåÖÉïáÉëÉå= ëÉá= ~ìÑ= m~ëë~ÖÉå= áå= hä~ÖÉI= áå= ÇÉåÉå=

eóëíÉêáÉ= ~äë= ~âíáîÉê= wìëí~åÇ= Ełhê®åâåÉëë%F= òïáëÅÜÉå=dÉëìåÇÜÉáí= ìåÇ= łpÅÜï®ÅÜÉ%=

ÇáëâìíáÉêí= ìåÇ= òìÖäÉáÅÜ= ~ìÑ= ÇáÉ=sÉêéÑäáÅÜíìåÖ= òìêΩÅâÖÉÄìåÇÉå=ïáêÇI= łÄÉáã=e~ëëÉå=

~ìÅÜ=å~ÅÜ=áååÉå=xòìz=ä~ìëÅÜÉå%=EîÖäK=dçÉíò=OMMUW=ONN=ìK=OONFK 



OSV=

angenommen wird, interessiert Goetz nicht. Wesentlicher erscheint 
ihm, dass seine Invektiven nicht mit jener humanistischen 
guesswork verwechselt werden, die im Gefolge eines bürgerlichen 
Klassizismus lange genug das Selbstverständnis bundesdeutscher 
ıHochkukturtrottel„ okkupierte (ebd.: 22). 

łcêÉáÜÉáí=òìê=pÉäÉâíáçå%=

Um schließlich auch Luhmanns Behauptung zu widerlegen, ıohne 
Massenmedien wäre Kultur nicht als Kultur erkennbar„ (Luhmann 
2009: 106), widmet sich Goetz in Klage einer Theologie des Sehens, 
die das eigenmächtige Weltverstehen limitiert. Exemplarisch wird 
diese Einschätzung einmal mehr am Beispiel der Tagesschau 
veranschaulicht. Dass deren Beiträge stets ıeine Woche im Voraus 
geplant„ werden, erkläre sich aus der Tatsache, dass in einem 
geschlossenen System ıdie sogenannten Aktualitäten schon im 
Voraus bekannt sind.„ (Goetz 2008: 316) 

Nach Luhmann lässt sich die Realität massenmedial erzeugter 
Wirklichkeit nur dann gesellschaftlich etablieren, wenn es dem 
System gelingt, die Erfahrungswirklichkeit ıals determiniert„ und 
die medialen ıKommunikationsmöglichkeiten„ im Gegenzug ıals 
hohe Freiheitsgrade„ oder ıFreiheit zur Selektion„ auszuweisen 
(Luhmann 2009: 41). In Klage wird diese medientheoretische Volte 
mit jenem ıgeheimen Wissen„ (vgl. Goetz 2008: 267) der 
Tagesschau-Verantwortlichen verglichen, dem das Laienpublikum 
apathisch vertraut. In einer aufgeklärten Gesellschaft, so heißt es 
einleitend, würden die ımanipulativen Kalküle„ (vgl. ebd.: 318) der 
Nachrichtenjournalisten vergeblich soziale Akzeptanz einfordern 
können. Doch solange noch die medial verordnete Furcht vor einer 
ıunbekannten Welt„ – die Luhmann im Übrigen den Philosophen 



OTM=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

überlässt (vgl. Luhmann 2009, 41) – grassiere, dürfe die Tagesschau 
ihre Macht zur Informationsverfälschung unhinterfragt in den Dienst 
eines liturgisch verbreiteten Quietismus stellen. Damit diese Ùfrohe 
Botschaft nicht sogleich als Massenbetrug durchschaut wird, lanciert 
man sie nach Goetz als gleichsam metaphysische Inspiration: 

Für eine Minute Nachrichtensendung, erzählte die Cutterin [⁄], 
habe sie manchmal nur eine Stunde Zeit, um die zu schneiden. 
NUR eine Stunde [⁄] auch davon wird man als Zuschauer der 
Tagesschau im Effekt geistig zusätzlich beansprucht und erschöpft: 
von der im Schnitt hineingesteckten Geistesenergie. Die Manipu-
lation der eigenen Gefühle muss man dabei nämlich nicht nur 
geschehen lassen, sondern auch noch übersehen und wegdenken. 
(Goetz 2008: 318) 

Bevor der Erzähler solch einer Apotheose des Fernsehens erliegt, 
bemüht er eine vatikanische Verhaltensregel, der zufolge die 
eigenen Strategien der Wirklichkeitsgenese nicht nur keusch zu 
hüten, sondern solchermaßen ernst zu nehmen sind, dass ıjede 
interne Kritik„ (vgl. Goetz 2008: 267) umgehend verpufft. Spöttisch 
gewendet, pocht der Medienklerus folglich auf das universale Stell-
vertreterrecht, über ıInformation / Nichtinformation„ entscheiden zu 
können, übersieht dabei aber geflissentlich, dass sein Apparat aus 
Gründen einer selbstverliebten Systemgläubigkeit keine dem Verste-
hen förderlichen Nachrichten übermitteln darf (Luhmann 2009: 37). 
Die Exklusivität des medieninternen Wissens entpuppt sich damit 
als ebenso haltlos wie die bloß simulierte Kontrollfähigkeit des Sys-
tems. Zumindest letztere würde ja ein hohes Maß an Bewusstheit 
voraussetzen, wohingegen Goetz zu bedenken gibt, als 
Ordensbruderschaft werde insbesondere das Tagesschau-Team von 
der panischen ıANGST vor der echten Welt„ getrieben. 



OTN=

Entsprechend irritiert flüchte sich der Fernsehtross in das ıganze 
ELEND„ einer ıöffentlichen Maischbergerexistenz„ (Goetz 2008: 
316 u. 339). Als Dank dafür, von den Zuschauern nicht häretisch 
hinterfragt zu werden, beschenke man die Bildschirmlaien mit 
einem ısogenannten Schrebergarten des Realen„ (vgl. ebd.: 316). 

An dieser Stelle bricht Klage die ungläubige Aufarbeitung jener 
Wahrnehmungs- und Wissensinhalte ab, die das Fernsehen zu 
produzieren vorgibt. Gleichwohl verzichtet Goetz nicht darauf, all 
den Kerners und Beckmanns noch anzudrohen, die im Internet 
dauerhaft gespeicherte ıRadikalscheußlichkeit„ ihrer wöchentlichen 
ıIM-Tätigkeit„ erschließe dem Dichter ein Archiv für zukünftige 
popliterarische Strafexerzitien. Solange diese Daten ıunverbietbar 
zugänglich„ seien, dürften die Genannten sicher sein, dass ihre 
ıeffektive Wendigkeit am Arbeitsplatz„ auch in künstlerischen 
Folgeprojekten noch eingehender diskreditiert werde (Goetz 2008: 
378 u. 268). Seinen eigenen Rezipienten begründet Goetz, warum 
sich ıFrechheit„ und ıgute Laune„ (vgl. ebd.: 252) bis auf weiteres 
mit dem Changieren zwischen Medienaffirmation und Hassästhetik 
vertragen: Wer als Leser erkannt habe, dass man in der 
fernsehfreien Realität ınicht kaputtgeht geistig„, der akzeptiere auch 
wieder seine ıindividuelle Abweichung„ (vgl. ebd.: 265 u. 279). Mit 
dieser Aufgabe war Popliteratur bereits fünfzig Jahre zuvor 
angetreten, doch seit dem ausgehenden 20. Jahrhundert hat sich das 
Denken in Simplizitätsstrukturen noch militanter durchgesetzt als zu 
Beginn der 1960er Jahre. Auch die theoretisch formulierte 
Hoffnung, das Fernsehen verfüge über die Freiheit der Selbst-
korrektur, überzeugt angesichts eines nur noch mit seiner 
Eigenmächtigkeit befassten Mediensystems nicht mehr. Insofern 
reicht es auch nicht aus, das medial und medientheoretisch erzeugte 
Gartenzwergidyll von innen heraus auszuhöhlen. Stattdessen muss 



OTO=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

dem Publikum vor Augen geführt werden, wie nachhaltig die 
agnostische Infragestellung einer eitel behaupteten Wahrneh-
mungskompetenz das mediale Wirklichkeitskonstrukt erschüttert. 

Manchmal freilich, gleichsam als Pausensignal, unterbricht Goetz 
seine Komplexierung des Sinnfindens und erinnert die Leser daran, 
dass die kulturlosen Massenmedien vorauszusetzen sind, um Kunst 
als Kunst erkennen zu können. Ohne sie gäbe es auch nicht die 
Freiheit, sich für die alles andere als determinierte Kultur hinter der 
medialen Wirklichkeit zu entscheiden: ıEs ist die schöne Schule der 
Künste, die den musischen Menschen, gegen die Lebenserfahrung 
der dirty old Weltwelt, ermutigt, in genau diesem Sinn experimen-
tell zu leben. LETÂS DANCE.„ (ebd.: 167) 

iáíÉê~íìêîÉêòÉáÅÜåáëW=

Breidenbach, Olaf. 2005. Bilder des Wissens. Zur Kulturgeschichte 
der wissenschaftlichen Wahrnehmung. München: Fink. 

Brinkmann, Rolf Dieter. 1975. Der Film in Worten. In Ders. & Ralf 
Rainer Rygulla. Acid. Neue amerikanische Szene. Frankfurt am 
Main: März, 381-399. 

Goethe, Johann Wolfgang. 1985 ff. Sämtliche Werke seines 
Schaffens nach Epochen. Hg. v. Karl Richter. 21 Bde. München: 
Hanser. 

Goer, Charis & Stefan Greif & Christoph Jacke. 2010. Poptheorie, 
Popforschung und Literaturwissenschaft. In Lothar van Laak & 
Katja Maisch (Hg.). Literaturwissenschaft – interdisziplinär. 
Heidelberg: Synchron Wissenschaftsverlag. 

Goetz, Rainald. 1993. 1989. 3 Bde. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 



OTP=

Goetz, Rainald. 1999. Abfall für alle. Roman eines Jahres. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

Goetz, Rainald. 2003. Subito. In Ders. Hirn. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp, 9-21. 

Goetz, Rainald. 2003. Fleisch. In Ders. Hirn, a.a.O., 57-87. 

Goetz, Rainald. 2008. Klage. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Goetz, Rainald. 2009. loslabern. Bericht Herbst 2008. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Greif, Stefan. 2004. In Video veritas. Rainald GoetzÊ video-
graphische Fernsehdokumentation 1989. In Felix Holtschoppen et 
al. (Hg.). Clips. Eine Collage. Münster: LitVerlag, 115-132. 

Kohn, Brigitte. 2001.: ıDenn wer die Weiber haßt, wie kann der 
leben?„ Die Weiblichkeitskonzeption in Goethes ıWilhelm Meisters 
Lehrjahren„ im Kontext von Sprach- und Ausdruckstheorie des 
ausgehenden 18. Jahrhunderts. Würzburg: Königshausen & 
Neumann. 

Luhmann, Niklas. 2009. Die Realität der Massenmedien. 4. Aufl. 
Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften. 

Minkmar, Nils. 2008. Rainald Goetz. Verachtung für alle.  
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/medien/rainald-goetz-verachtung-
fuer-alle-1543903.html (12.11.2011). 

Pöppel, Ernst. 2000. Drei Welten des Wissens – Koordinaten einer 
Wissenswelt. In Maar, Christa & Hans Ulrich Obrist & Ernst Pöppel 
(Hg.). Weltwissen – Wissenswelt. Köln: DuMont, 21-39. 

Sontag, Susan. 1964: Notes on ÙCamp. In Partisan Review 31. 4, 
515-530. 



OTQ=dêÉáÑW=łfã=cÉêåëÉÜÉå=â~ã=ÇÉê=m~éëí=~ìÑ=melbkfuK=fÅÜ=~ÄÉê=ïçääíÉ=âìêò=å~ÅÜ=h~ëëÉä=
êÉáëÉåK%=

Wulff, Matthias. 2008. Rainald Goetz rechnet ab und klagt. 
http://www.welt.de/kultur/article2742963/Rainald-Goetz-rechnet-ab-
und-klagt.html (12.11.2011). 

 



qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK==

^åãÉêâìåÖÉå=òì=ÉáåÉã=pÉãáå~êéêçàÉâí=

Bernd Maubach  

ŁqÜÉ~íÉêÚ=áã=wacíÜÉ~íÉêâ~å~äK=

píìÇáÉêÉåÇÉ= ~å~äóëáÉêÉå= mêçÇìâíáçåÉå= ÇÉë= g~ÜêÉë=

OMMP==

Isabel Alexandra Berg, Thomas Czirnich, Andrea Glowig, Philip 
Hunger, Tanja Kunz, Katharina Mack, Esra Matyar, Christian 
Trümper, Christian Unverzagt 



OTS=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

Theater im Fernsehen präsentiert sich in unterschiedlichsten For-
maten. Neben Theatermagazinen wie Foyer (3sat) oder Sendereihen 
wie Theaterlandschaften (3sat/ZDFtheaterkanal) stehen Literaturver-
filmungen dramatischer Werke, aber auch theatrale Unterhal-
tungskonzepte wie Schillerstraße (Sat1). Im Folgenden soll es vor 
allem um jenes Segment im Fernsehprogramm gehen, ıdas sich in 
seinen unterschiedlichen Ausformungen auf das Bühnentheater als 
Referenzmedium bezieht„ (Seibert & Kühnel 2000: 122), mehrheit-
lich vom Fernsehen adaptierte Theaterinszenierungen. Aber selbst 
diese reduzierte Sicht auf ÙTheater im FernsehenÂ bedeutet noch 
immer ein hohes Maß an Formenvielfalt, die sich über die mit jeder 
Produktion stets neu zu bestimmenden intermedialen Relation der 
beteiligten Medien Theater und Fernsehen herleitet. Zu erwähnen 
sind u. a. die Live-Übertragung, die Aufzeichnung, die Studio-
produktion, die Dokumentation oder die Bearbeitung. Fernsehen 
und Theater sind aber auch hinsichtlich ihrer Ästhetik, der Produk-
tionsverfahren, der Dispositive usw. derart verschieden vonei-
nander, dass auch die Funktion von Theater im Fernsehen bis heute 
zur Diskussion steht und z. T. umkämpft ist. Und dies seit Beginn 
der Fernsehgeschichte in der BRD, d. h. seit am 2. März 1951 mit 
dem ıVorspiel auf dem Theater„ aus Goethes Faust ÙDas ErsteÂ 
seinen Sendebetrieb aufnahm. Dabei ging es nicht nur um das pro-
grammatische ıWer vieles bringt, wird manchem etwas bringen„. 
Vielmehr war damit auch ıder Anspruch des Fernsehens auf Aner-
kennung als kunstfähiges Medium angemeldet„ (Seibert & Nuy 
1997: 125) und zugleich demonstriert, dass der Bildungs- und Kul-
turauftrag angesichts der ıHorrorszenarien„ (Paech 2000: 371), in 
denen Adorno von seinen Fernseherfahrungen in den USA berich-
tete, von den Programmverantwortlichen ernst genommen wurde. 
Auch in der Folgezeit wurde beim so genannten ÙFernsehspiel auf 



OTT=

 

 

Literatur- und Theateradaptionen gesetzt, ıvon denen man sich eine 
kulturelle Reputation erhoffte„ (Hickethier 1981: 20). 

Wichtiger als diese ıNobilitierungsanstrengungen„ (Seibert & 
Nuy 1997: 125) und die Einhaltung eines Bildungsauftrags wurde im 
Laufe der Zeit jedoch die Überlegung, das Fernsehen könne Ge-
dächtnismedium des Theaters sein. Diese Funktion rückte mit der 
Durchsetzung der magnetischen Aufzeichnung (MAZ) Ende der 
50er Jahre zunehmend in den Fokus, da sich damit der Live-
Charakter, den das Fernsehen bis dahin mit dem Theater noch 
teilte, zugunsten der Vorproduktion verschob, wodurch das Fern-
sehen nun in größere Nähe zum Spielfilm geriet. Wichtige Theater-
inszenierungen – wobei die zugrundeliegenden Selektionskriterien 
ein eigenes Forschungsfeld darstellen (siehe hierzu Becker 1990) – 
waren somit ihrer Transitorik entzogen, so dass das Fernsehen von 
nun an – und mit der Erfindung des Videorekorders sowie später 
der Etablierung von Spartenkanälen wie 3sat, Eins Plus oder dem 
ZDFtheaterkanal in noch höherem Maße – ıeinen wichtigen Beitrag 
zur kulturellen Gedächtnisbildung bzw. zur Theatergeschichts-
schreibung als einer Form institutionalisierter Gedächtnisarbeit„ 
(Seibert 2004: 174) leistete (wobei es hier auch die Wiederho-
lungspraxis zu berücksichtigen gilt). Auch Bergmann – erst stellver-
tretender, dann Hauptleiter des ZDFtheaterkanals – gewichtet die 
Archivierungsfunktion stärker als die reine Distribution: ı[N]eben 
der aktuellen Nutzung der Ausstrahlung einer Theaterinszenierung 
ist ihr archivarischer Wert von ungleich höherer Bedeutung„ 
(Bergmann 2008: 31), da man so längerfristig zu einer ıvisuellen 
Enzyklopädie des deutschsprachigen Theaters„ (ebd.) gelangen 
könnte. 

Aber auch dieser Weg aus der Transitorik und die Möglichkeit, 
das Fernsehen zu nutzen, um eine nachvollziehbare Theaterge-
schichtsschreibung erst zu ermöglichen, stießen nicht allerorts auf 



OTU=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

Beifall. Wohl noch aus den 50er Jahren nachwirkender Medien-
pessimismus ließ Mitte der 80er Jahre den Versuch, einen ıMedien-
Pool„ zu begründen, für den die größeren Bühnen der BRD in 
Eigenregie Aufzeichnungen ihrer Inszenierungen beisteuern sollten, 
auf Vorbehalte und Abwehrreaktionen bei großen Teilen der 
Theaterpraktiker stoßen, die sich noch immer – eigentlich eine 
Debatte der 60er Jahre – in einer Konkurrenzsituation zum Fern-
sehen wähnten und die stets auf Aktualität und somit zugleich auf 
Vergänglichkeit hin angelegte Theaterpraxis gegenüber den Konser-
vierungstendenzen des reproduzierenden Mediums Fernsehen 
glaubten behaupten zu müssen (siehe hierzu Seibert 2004).  

Mit Einführung des Dualen Systems und dem daraus ent-
standenen Quotendruck ging das Interesse an Theater im Fern-
sehen drastisch zurück, auch auf Seiten der Zuschauer, da mit der 
Ausweitung der Sendeplätze und einem rund um die Uhr verfüg-
baren Unterhaltungsangebot die Akzeptanz kulturell anspruchs-
voller Formate generell abgenommen hat, sodass mit Blick auf die 
Quote ıdas Theatersterben in den öffentlich-rechtlichen Pro-
grammen ARD, ZDF und dann auch in den Dritten Programmen 
der ARD [⁄] noch schneller voran[ging], als zu befürchten war„ 
(Bergmann 2008: 31). Exemplarisch dafür soll an dieser Stelle nur 
das Aus der vom ZDF produzierten langjährigen Reihe Die aktuelle 
Inszenierung im Jahr 1995 angeführt werden.1  

Theater im Fernsehen wäre mittlerweile wohlmöglich vollständig 
aus der deutschen Fernsehlandschaft verschwunden, wäre nicht 
Anfang der 1990er Jahre als Reaktion auf die hier skizzierte Ent-
wicklung die ıInitiative Theater im Fernsehen„ gegründet worden, 

                                                           
N
== aáÉ=NVTP=ÄÉÖçååÉåÉ=oÉáÜÉ=îÉêòÉáÅÜåÉíÉ=áååÉêÜ~äÄ=ÇÉê=ëé®êäáÅÜÉå=cÉêåëÉÜä~åÇëÅÜ~Ñí=

ÇÉê= _oa= ~åÑ~åÖë= åçÅÜ= RB= báåëÅÜ~äíèìçíÉ= ìåÇ= ÉêêÉáÅÜíÉ= Ç~ãáí= áããÉêÜáå= Éáå=

jáääáçåÉåéìÄäáâìã= ~å= ÉáåÉã= ^ÄÉåÇ= Eï®ÜêÉåÇ= ÇáÉ= wìëÅÜ~ìÉêò~ÜäÉå= ÇÉê= qÜÉ~íÉê= áå=

ÇÉê=_ìåÇÉëêÉéìÄäáâ=áå=ÇáÉëÉê=wÉáí=ÄÉá=à®ÜêäáÅÜ=áåëÖÉë~ãí=V=jáääáçåÉå=ä~ÖÉåFK=



OTV=

 

 

die zunächst in 3sat einen Verbündeten fand und seit 1996 mit der 
Sendereihe ıStarke Stücke„ Inszenierungen der Berliner Theater-
treffen ins Programm bringt, darunter auch Live-Übertragungen wie 
Jelineks Sportstück in der sechsstündigen Inszenierung von Einar 
Schleef, in der das Theaterpublikum 20 Minuten im Dunkeln saß, 
die rund 100.000 Fernsehzuschauer dieselbe Zeit über vor einem 
schwarzen Bildschirm. Auch das 1990 bei 3sat entstandene 
Theatermagazin Foyer ist Ergebnis dieser Initiative, 1999 kam 
schließlich der digitale Spartensender ZDFtheaterkanal dazu, der 
2011 umstrukturiert wurde zu ZDFkultur.ÙTheater im FernsehenÂ 
bewegt sich seither, d. h. in den letzten zwei Jahrzehnten, fast 
ausschließlich in dem Dreieck ARTE, 3sat und ZDFtheaterkanal 
(bzw. ZDFkultur), oft in Gemeinschaftsproduktionen, zu denen auch 
Literaturverfilmungen gehören wie die des Regisseurs Uwe Janson, 
etwa Baal (2004, Produktion: ZDFtheaterkanal und ARTE) oder 
Peer Gynt (2006, Produktion: ARTE und 3sat).2 

Dem durchaus problematischen, jedenfalls mitnichten als stabil 
zu bezeichnenden Verhältnis von Theater und Fernsehen zuein-
ander steht auch die Forschung immer wieder unschlüssig gegen-
über. Im Bereich der medienwissenschaftlich orientierten Litera-
turwissenschaft wird zu diesem Bereich allenfalls punktuell 
geforscht. Weit verbreitet dürfte auch hier noch immer jene 
Annahme sein, die der Theater heute-Gründer Henning Rischbieter 
1973 formulierte, nämlich dass Theater im Fernsehen ausschließlich 
der ıdokumentarischen Wiedergabe von Theater„ diene. Die Über-
tragung habe ınur Transport-, keinen Eigenwert„ (Rischbieter 1973: 
23). Sollte diese Behauptung zutreffend sein, könnte das Pro-
grammsegment ÙÂTheater im FernsehenÂ zumindest unter fernseh-
                                                           
O
== få=~ìëÖÉï®ÜäíÉå=c®ääÉå=ëÉåÇÉí=~ìÅÜ=Ç~ë=wacI=Éíï~=ÇáÉ=ÉêëíÉå=îáÉê=píìåÇÉå=îçå=mÉíÉê=

píÉáåë= ÑΩê= ÇáÉ= bñéç= áå= e~ååçîÉê= Éåíëí~åÇÉåÉ= c~ìëíJfåëòÉåáÉêìåÖ= EMVKMPKOMMM= ~Ä=

OOWOM=rÜêF=çÇÉê=OMMO=jçêáíò=oáåâÉë=káÄÉäìåÖÉå=áå=ÇÉê=fåëòÉåáÉêìåÖ=îçå=aáÉíÉê=tÉÇÉä=

~ã=tçêãëÉê=açã=EOVKMVKOMMOI=OOWMM=rÜêX=ÇáÉ=mêÉãáÉêÉ=ΩÄÉêíêìÖ=Pë~í=äáîÉFK=



OUM=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

ästhetischen Gesichtspunkten für medienwissenschaftliche Untersu-
chungen tatsächlich aufgegeben werden. Dass ÙÂTheater im 
FernsehenÂ jedoch nicht aufgeht in einer rein dokumentierenden 
Funktion, ist common sense aller, die sich nach Rischbieter mit 
diesem Programmsegment beschäftigt haben.  

Dies war auch das Ergebnis eines Seminars, das im Winter-
semester 2010/11 an der Universität Kassel durchgeführt wurde. Als 
Untersuchungsbeispiele festgelegt wurden die im Jahr 2003 im 
ZDFtheaterkanal entstandenen bzw. ausgestrahlten Fernsehsen-
dungen mit dramatischer und/oder theatraler Vorlage. Die Studie-
renden waren sich schnell einig, dass keine Fernsehfassung einer 
Theaterinszenierung hinsichtlich des zugrundeliegenden Adapti-
onskonzepts mit einer anderen identisch war. Stattdessen eröffnete 
sich ein breites Spektrum von Adaptionspraktiken, das mit behut-
samen und distanzierten Adaptionen einer Inszenierung vor 
Theaterpublikum begann (und somit einer Dokumentation der 
Theaterinszenierung nahekam) und mit Fernsehproduktionen 
endete, die derart stark in die Theaterinszenierung eingriffen, dass 
eine genaue Rekonstruktion der Theaterinszenierung anhand der 
Sendung hier nicht mehr möglich war, somit also der Typus einer 
weitgehenden interpretierenden Bearbeitung vorlag, d. h. ıeine 
Theatersendung, die eine bühnentheatrale Inszenierung zur Vorlage 
hat, wobei diese selbst – aus welchen Gründen auch immer – für 
die mediale Umsetzung modifiziert wurde„ (Seibert 1991: 63). 

Zugleich erarbeiteten die Studierenden fernsehästhetische 
Charakteristika jener Fernsehregisseure, die die Adaptionspraxis 
dieses Jahres und des inzwischen Geschichte gewordenen 
Theaterkanals bestimmten: Neben Uwe Janson, dem Film- und 
Fernsehregisseur, der derzeit wie kein Zweiter für Literaturver-
filmungen im deutschen Fernsehen steht und der im Jahr 2003 
Brechts Baal im Auftrag von ZDF und ARTE verfilmt hatte – im 



OUN=

 

 

Seminar das einzige Beispiel einer Verfilmung, d. h. ohne den 
Zwischenschritt der Theaterinszenierung –, waren es vor allem drei 
Regisseure des ZDFtheaterkanals, denen wir im Laufe des 
Semesters immer wieder begegneten und deren Personalstile wir 
bald zu unterscheiden lernten: Hannes Rossacher, Peter Schönhofer 
und Andreas Morell.  

Rischbieter hatte 1973 noch festgehalten: ıDie Kameras standen 
im Zuschauerraum, ihre Perspektiven sind strikt die, die auch die 
Zuschauer im Theater haben, die Aufführung wird also so gezeigt, 
wie auch der Regisseur sie – vom Regiepult aus – gesehen hat und 
sehen lassen wollte„ (Rischbieter 1973: 23). Wie programmatisch 
sich Fernsehregisseure wie Morell, Schönhofer und Rossacher z. T. 
von dieser Adaptionspraxis abgewandt haben, diskutierte das 
Seminar exemplarisch am Still der ersten Einstellung aus der 
Othello-Fernsehfassung der Theaterinszenierung der Münchner 
Kammerspielen 2003 von Luk Perceval (Abb. 1).  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



OUO=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

 
 
 
 
 
 

Abb. 1: Die erste Einstellung der Othello-Inszenierung von Luk Perceval in der 

Fernsehadaption von Hannes Rossacher. 

Kameraperspektive und Bildinhalt demonstrieren hier mustergültig 
das Hybride dieser Produktion. Denn während der Fernseh-
zuschauer mit diesem Bild sofort auf die Bretter der Theaterbühne 
verwiesen wird, ist er zugleich mit der Draufsicht von einer 
Rezeption, wie sie im Theater stattfinden könnte, weitmöglichst 
entrückt. In dieser Weise fährt die Fernsehinszenierung der Othello-
Theaterinszenierung unter der TV-Regie von Rossacher fort, wenn 
sie die Bühne zwar einerseits zeigt, die traditionelle Guckkasten-
bühne dabei aber andererseits zugleich so weit auflöst, dass diese 
Bühne kein Vorne und Hinten mehr aufweist, die Kamera die 
Schauspieler stattdessen umkreist. Beachtlicher noch sind jedoch die 
fernsehästhetischen Bildkompositionen, bei denen u. a. immer 
wieder das Gesicht des Jago-Schauspielers Wolfgang Pregler im 
Vordergrund den rechten Bildrand abtrennt, während im Hinter-
grund das Spielgeschehen in veränderter Kadrierung abläuft. 

 
 
 



OUP=

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

Abb. 2: Vorne rechts Wolfgang Pregler in der Rolle des Jago. 

Auf der Fernsehtagung, die diesem Band zugrunde liegt, stellten die 
Studierenden die Ergebnisse ihrer Analysen aus dem Seminar zur 
Diskussion. Da eine Tagung dokumentiert werden soll, nehmen wir 
die studentischen Beiträge, die auf Varianten von ÙTheater im 
ZDFtheaterkanal hinwiesen, auf. Der Duktus des mündlichen 
Vortrags der Studierenden ist beibehalten worden. 

qÜ~äÜÉáãÉêë=iáÉÄÉäÉá=áå=jçêÉääë=cÉêåëÉÜëÑ~ëëìåÖK==

a~ë=cÉêåëÉÜÉå=~äë=ÇçâìãÉåíáÉêÉåÇÉë=jÉÇáìã\=

q~åà~=hìåòI=h~íÜ~êáå~=j~Åâ=

Michael Thalheimers Inszenierung von Arthur Schnitzlers Liebelei 
(Thalia Theater Hamburg, 2002) fordert eine neue Art des 
Hinsehens ein. Thalheimer ist dafür bekannt, dass er die Stücke, die 
er inszeniert, komplett seziert, sodass am Ende nur noch das Gerüst 
vorhanden ist. Anlässlich des 40. Berliner Theatertreffens wurde 
seine Hamburger Inszenierung von Andreas Morell für das 
Fernsehen aufgezeichnet. Morell, für dessen Arbeiten die dokumen-
tierende Haltung Markenzeichen ist, scheint sich auch bei dieser 



OUQ=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

Fernsehadaption weitgehend einer ıreinen„ Aufzeichnung verpflich-
tet zu haben, geprägt vom Respekt für die Inszenierung und einer 
ıZurückhaltung„ der Kamera. D. h. er reduziert die Kamera-
einstellungen und -bewegungen auf ein Minimum, um so genau das 
hervorzuheben, was auch Thalheimer in seiner Inszenierung in den 
Vordergrund gestellt hat. Eine schnelle Schnittfolge ist nicht 
vorhanden, da Morell vielmehr in der Tendenz auf lange, im 
Fernsehen ungewohnte Einstellungen setzt. Morell stellt dabei 
vielfach den Blick des Theaterbesuchers auf die Bühne nach und 
vermittelt dadurch dem Fernsehzuschauer, dass er einem 
Theaterereignis folgen könne. Da der Fernsehzuschauer zudem ein 
im Theatersaal anwesendes Publikum immer wieder wahrnehmen 
kann, verstärkt Morell darüber den Eindruck, dass das Fernsehen 
hier lediglich dokumentiert.  

 Anfangs bleibt die Kamera in der Totalen, um zunächst das 
gesamte Bühnengeschehen unselektiert einfangen zu können. Nur 
wenn Gestik und Mimik stark in den Mittelpunkt treten, ändert sich 
die Kameraperspektive, um genau dies besonders hervorzuheben. 
Zeigen sich dabei bestimmte Charaktereigenschaften oder stärkere 
Emotionen, so verwendet Morell sparsam Nahaufnahmen, um dies 
zu betonen. (So sind beispielsweise mit Tränen gefüllte Augen, die 
vom Theaterpublikum kaum wahrnehmbar sind, hier deutlich zu 
sehen.) 

Insgesamt wird die Aufzeichnung durch einen Wechsel von vier 
Einstellungen rhythmisiert: Totale, Amerikanische Einstellung, Nah-
aufnahmen und Detailaufnahme. Dies bleibt verbunden mit einer 
statisch distanzierten Kamera. Auf diese Weise führt die Auf-
zeichnung kameraästhetisch die Beziehungen der Charaktere zuein-
ander vor, die ebenfalls ein sehr reserviertes Verhältnis zueinander 
haben. (Abb. 3)  



OUR=

 

 

 
 
 

Abb. 3: Anfangsszene, Totale 

An der Stelle, als Fritz sich des bevorstehenden Duells vollends 
bewusst wird, befindet er sich alleine auf der Bühne. Die Kamera 
folgt seinen Bewegungen, ihre Einstellung ist zunächst die einer 
Großaufnahme, wechselt jedoch in die Halbtotale, um seine 
Reaktion auf das zuvor Erlebte und seinen inneren Konflikt sichtbar 
zu machen. In dem Augenblick, in dem Fritz sich seinem Schicksal 
hingibt, geht Morell in die Totale zurück, um somit den Bühnen-
bild- und Lichtwechsel, bei dem alles komplett ins Schwarze 
getaucht wird, besonders stark hervorzuheben. Damit kann er 
Thalheimers Einleitung einer neuen Phase des Stücks unterstrei-
chen. Nicht mehr Fritz steht nun im Vordergrund, sondern 
Christine. Solange dieser Vorgang dauert, lässt Morell die Kamera 
starr in dieser Einstellung.  

Im darauffolgenden Teil häufen und beschleunigen sich die 
Wechsel der Kameraeinstellungen und greifen damit die immer 
stärker hervortretenden Gefühle der einzelnen Figuren auf. Dieser 
Wechsel von Nah- und Großaufnahmen zu der Amerikanischen 
Einstellung, der Halbtotalen und der Totalen verbindet die 
Gefühlsregungen mit der Proxemik. Da die Proxemik in der 
Inszenierung entscheidend für die Emotionen, Beziehungen der 



OUS=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

Figuren zueinander und ihrer Veränderungen ist, wird sie durch die 
verschiedenen Kameraeinstellungen noch einmal verdeutlicht. 
Hinzu kommt, dass die Kamera auch den Bewegungen einiger 
Figuren folgt, wenn sie den Raum durchqueren. Dies ist beispiels-
weise der Fall, als Christines Vater zu seiner Tochter geht, um 
seiner Besorgnis Ausdruck zu verleihen. Die Kamerafahrt unter-
streicht diesen Prozess. Ebenso bedeutungsvoll ist die Kamera-
bewegung in der Szene, in der Fritz Christine an die Wand drängt, 
um mit ihr zu schlafen. Er drückt sie fast gewaltsam gegen die 
Mauer (Abb. 4) und die Kamera folgt FritzÂ Bewegung schnell und 
interpretiert den Liebesakt als eine Art von Vergewaltigung. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abb. 4: Amerikanische Einstellung 

Es ist die Kamera Morells, die diese Szene als eine zentrale 
hervorhebt und die Veränderungen, die mit Christine vorgehen, 
erklärt. In dem Augenblick, als Fritz sie verlässt, begleitet ihn die 
Kamera erneut. Damit wird nicht nur eine Überbrückung von 
Distanz, wie beim Vater und Christine, sondern auch eine Entfern-
ung der Figuren zueinander gezeigt. Immer wenn ein Wandel in 
der Beziehung der Figuren eintritt, nimmt folglich die Kamera dies 
durch eine Bewegung mit auf. 



OUT=

 

 

Als Christine am Schluss von FritzÂ Tod erfährt, bleibt Morell fast 
nur in der Nahaufnahme von ihr, nur in seltenen Momenten geht er 
in die Totale, um so Christines Gefühlszustand und ihre Reaktion 
besonders herauszustellen. Gleichzeitig lässt er durch die Totalen 
abermals die Beziehungen zwischen den Figuren erkennen, die sich 
in ihrer Stellung im Raum spiegelt. Nachdem der Vorhang gefallen 
ist und Christine sich allein vor dem Vorhang auf der Bühne 
befindet, wechselt die Fernsehfassung zwischen Großaufnahme und 
Totale und fängt somit alles ein, was in diesem Augenblick wichtig 
ist: Mimik und Gestik kommen ebenso zur Geltung wie die 
Proxemik.  

Die Kamera bleibt am Ende der Aufführung in der Totalen. Es 
wird kein Schnitt gesetzt und während das Licht im Saal wieder 
angeht, der Applaus einsetzt und die Darsteller sich verbeugen, so 
dass selbst noch die Reaktionen des Theaterpublikums auf die 
Vorstellung eingefangen werden, läuft der Abspann. 

Bei allem Respekt, den Morell für die Inszenierung Thalheimers 
zeigt, bei aller ıdienenden„, dokumentierenden Funktion, die dem 
Fernsehen zugesprochen wird: Die Fernsehfassung Morells geht 
doch weit über eine Dokumentation hinaus. Gerade aus einem 
Respekt gegenüber der Arbeit Thalheimers heraus unterstützt 
Morell kameraästhethisch die Intentionen der Hamburger Insze-
nierung und gelangt dabei zu einer eigenen (fernseh)ästhetischen 
Leistung.  



OUU=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

j~êíÜ~äÉêë= dêçìåÇáåÖëW= mçëíÇê~ã~íáëÅÜÉë= qÜÉ~íÉê= ìåÇ=

cÉêåëÉÜÉå=

^åÇêÉ~=däçïáÖI=`Üêáëíá~å=råîÉêò~Öí=

Unter der Regie von Hannes Rossacher entstand 2003 eine 
Fernsehadaption von Christoph Marthalers Groundings – Eine 
Hoffnungsvariante, die anlässlich des 40. Berliner Theatertreffens 
von 3sat, dem Schweizer Fernsehen und dem ZDFtheaterkanal 
produziert wurde. Das Stück war von Marthaler im selben Jahr am 
Schauspielhaus Zürich auf der Grundlage von Texten aus den 
unterschiedlichsten Bereichen entwickelt worden. Inspiriert durch 
Sitzungsprotokolle, Verträge, wirtschaftstheoretische Literatur, Ro-
mane und verschiedene andere Quellen waren die Texte ıneu ge-
schrieben oder ganz frei erfunden„ (Schauspielhaus Zürich 2003: 
46) worden. Groundings thematisiert die zum damaligen Zeitpunkt 
aktuelle Swissair-Pleite – das sogenannte ıGrounden„ des Unterneh-
mens. Dahinter liegt jedoch die Absicht, das allgemeine Scheitern 
einer Gesellschaft und deren Ökonomie angesichts einer vor-
herrschenden ıIdeologie der Gier„ (Ebd.: 44) künstlerisch darzu-
stellen. 

Musikalische Elemente bilden einen ebenso wichtigen 
Bestandteil der Bühneninszenierung wie gesprochene Textpassagen. 
Neben zahlreichen Gesangsdarbietungen oder mit Instrumental-
musik unterlegten Monologen gibt es darüber hinaus Abschnitte, in 
denen ganz auf sprachliche Äußerungen verzichtet wird. Durch das 
Fehlen eines gesprochenen oder gesungenen Textes findet der 
Kommunikationsprozess zwischen Darstellern und Publikum hier 
hauptsächlich durch mit Geräusch oder Instrumentalmusik 
unterstützte Gestik, Mimik und Proxemik statt. 

Schon wegen des Fehlens des üblichen Dramentextes kommt 
Rossachers Fernsehadaption eine besondere Funktion zu, da das 
postdramatische Groundings durch sie erst ÙÂfixiertÂ wurde. Das 



OUV=

 

 

audiovisuelle Medium Fernsehen hat es in diesem Fall ermöglicht, 
Groundings für eine spätere Rezeption in einer Weise zugänglich zu 
machen, wie es aufgrund der zahlreichen postdramatischen 
Elemente dieser Theaterinszenierung in einer schriftlichen drama-
tischen Vorlage so nicht möglich gewesen wäre. 

Darüber hinaus ist die Fernsehfassung aber mehr als die bloße 
Fixierung einer transitorischen Bühneninszenierung: Durch be-
stimmte Kameraeinstellungen und Schnittabfolgen ist es Rossacher 
gelungen, die in der Bühnenfassung ausgeübte Kapitalismuskritik zu 
verstärken und an zentralen Stellen eigene Interpretationsansätze 
einzubringen. So beispielsweise in der Szene, in der ein sich im 
oberen Bereich der Bühne befindender Tresor mit der Aufschrift 
ıBankgeheimnis„ von den Darstellern angesungen wird. Der Tresor 
ist sowohl für die Schauspieler auf der Bühne als auch für das 
Publikum davor unerreichbar (Abb. 5). In der Fernsehfassung wird 
zu einer starken Aufsicht aus der Position des Tresors umge-
schnitten, woraus sich für den Fernsehzuschauer eine ÙÂgöttlicheÂ 
Perspektive auf die den Mammon anbetenden Kapitalisten ergibt 
(Abb. 6). Ein assoziativer Schnitt auf die mit auffälligem Schmuck 
versehenen Hände von Unternehmensleiterin Frau Margot in 
Detailaufnahme verstärkt – verglichen mit der Bühnenfassung – zu-
sätzlich die im Stück dargestellte Kapitalismuskritik (Abb. 7). 

 
   
   
 
 



OVM=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

   
   
 
 
 
 
 

Abb. 5: Blick des Theaterpublikums 

 
 
 
 
 
 
 
 

Abb. 6: Die göttliche Perspektive 

 
 
 
 
 
 
 

 
Abb.: 7: Detailaufnahme 

 
 
 
 
 



OVN=

 

 

 
 
 
 
 

 
 

Abb. 8: Aufstieg des Kapitalismus? 

Ein weiteres Beispiel für Rossachers interpretierende Kameraarbeit 
bezüglich der Kapitalismuskritk ist das Zeigen einer als 
Geschäftsmann gekleideten Erstehilfepuppe in einer Halbnahen, 
während die eigentlichen Geschäftsmänner sich (ihrer Berufs-
kleidung entledigt) im hinteren Bühnenbereich befinden. Dieser 
wird während dieser Einstellung abgesenkt. Durch das starre Ver-
harren der Kamera ohne jegliche Veränderung des Bildausschnitts 
ergibt sich für den Fernsehzuschauer jedoch der visuelle Eindruck, 
als bewege sich der vordere Bühnenabschnitt samt Puppe nach 
oben (Abb. 8). Der Fokus liegt hier auf dem Aufsteigen, nicht auf 
dem Absinken – dem Sieg des Kapitalismus? 

Noch in einem anderen Aspekt der Adaption von Marthalers 
Groundings wird diese zu mehr als einer bloßen Dokumentation: 
Rossacher hat versucht, die Bezugnahme der Schauspieler auf die 
Aufführungssituation und die direkte Kommunikation mit dem 
Theaterpublikum auf die Fernsehinszenierung zu übertragen. Folgt 
man Erika Fischer-Lichtes Bestimmung solcher Aufführungsformen 
im Theater als ÙÂEreignisÂ, (an welchem nicht nur die Künstler, 
sondern auch die Rezipienten beteiligt sind (Fischer-Lichte 2004: 
19f.), so wird die Fernsehausstrahlung bzw. -aufzeichnung durch 
Rossacher in diesem Sinn als ÙÂEreignisÂ im Fernsehen inszeniert. 
Auch wenn eine Ko-Präsenz von Schauspielern und Fernsehzu-
schauern nicht gegeben ist, wird genau dies jedoch suggeriert: 



OVO=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

Immer wieder wird durch selbstreferentielle Momente dem Fern-
sehzuschauer seine eigene Situation als Rezipient einer aufge-
zeichneten Theateraufführung bewusst gemacht. Ein technisches 
Mittel, wodurch dieser Effekt erreicht wird, ist das Einblenden von 
Untertiteln. Diese kommen während einer gemimten Talkshow zum 
Einsatz, in der erstmals ein längerer Dialog auf Schweizerdeutsch 
erfolgt, während alle Figuren im bisherigen Verlauf der Vorstellung 
fast ausschließlich Standarddeutsch (mit oder ohne Akzent) 
gesprochen haben. Diese Untertitelung (in Standarddeutsch) ist 
nicht in erster Linie als eine Verständnishilfe für Menschen ohne 
Kenntnisse des Schweizerdeutschen zu verstehen, sondern vielmehr 
als ein Stilmittel der Fernsehinszenierung. Dafür spricht unter 
anderem, dass die Untertitelung nicht konsequent fortgeführt wird. 
Diese Szene bleibt, trotz längerer Textpassagen auf Schweizer-
deutsch in anderen Szenen, die einzige mit Untertiteln. 

Dass die Darsteller während dieser Szene weder Blickkontakt mit 
der Kamera herstellen, noch durch verbale Äußerungen auf deren 
Anwesenheit (bzw. der des Fernsehpublikums) eingehen, wie man 
es von einer tatsächlichen Talkshow im Fernsehen erwarten würde, 
lässt sich dadurch erklären, dass in der Adaption kein bestimmtes 
Sendeformat (und die damit verbundene Sehgewohnheit) imitiert 
werden soll. Ein Einbeziehen der Kamera erfolgt nur zu dem 
Zweck, ein Bewusstsein für diese als Aufzeichnungsmedium zu eta-
blieren. 

So kommt es an anderen Stellen in diesem Sinn durchaus zur 
Interaktion der Schauspieler mit den Kameras: Die Akteure neh-
men sie teilweise nur durch Blicke wahr (Abb. 9), nutzen sie aber 
auch als Mittel zur nonverbalen Kommunikation mit den Fernseh-
zuschauern. Diese ÙÂKontaktaufnahmenÂ finden beispielsweise statt, 
wenn ein Gesangbuch in die Kamera gehalten wird oder wenn 
Schauspielerin Karin Neuhäuser in einer an Nina Hagen erin-



OVP=

 

 

nernden Aufmachung mit direktem Blick in die Kamera einen 
Appell an die Fernsehzuschauer richtet (Abb. 10). Wichtig ist in 
diesem Zusammenhang, dass diese ÙÂInteraktionenÂ unerwartet statt-
finden: Die Schauspieler fallen scheinbar aus ihrer Rolle heraus – 
für die Zuschauer kommt es zu Irritationen bzw. zu einem Bruch 
mit den Rezeptionsgewohnheiten. 

Abgesehen von diesen visuellen Bezugnahmen auf die 
Fernsehrezipienten wird auch verbal von den Darstellern auf das 
Fernsehen eingegangen: Die Figur Herr Quadroni (die sowohl den 
Bühnen- als auch den Fernsehzuschauer als eine Art Moderator 
durch die Vorstellung führt) erwähnt in einer ıMitteilung an die 
Presse„ unter anderem die Anwesenheit der Kameraleute. 

 
 
     

Abb. 9: Blick in die Kamera. 

 

 
 
 
 
 

Abb. 10: Direkte Ansprache des 

Fernsehzuschauers. 
 
 

 
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass das Fernsehen ein wichtiges 
Medium zur Dokumentation postdramatischer Theaterproduktionen 
wie Groundings ist. Es bietet dem Fernsehregisseur aber zugleich 
auch die Möglichkeit, neue Akzente zu setzen und vorhandene 



OVQ=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

künstlerische Aussagen zu verstärken. Rossacher hat bei der 
Fernsehfassung von Marthalers Groundings diese Möglichkeiten 
hervorragend genutzt – ohne die dokumentarischen Funktionen des 
Fernsehens gegenüber dem postdramatischen Theater aufzugeben.    

kçê~=îÉêä®ëëí=Ç~ë=qÜÉ~íÉêK=oçëë~ÅÜÉê=~Ç~éíáÉêí=lëíÉêãÉáÉê==

qÜçã~ë=`òáêåáÅÜI=`Üêáëíá~å=qêΩãéÉê=

Thomas Ostermeier hat 2002 Henrik Ibsens Nora mit seiner 
Inszenierung für die Schaubühne am Lehniner Platz in die heutige 
Upperclass-Gesellschaft transportiert. Er schrieb zum Teil die 
Dialoge in eine heutige Umgangssprache um und transformiert 
zudem das Puppenhaus in eine sterile Designerwohnung von heute. 
Vor allem aber wagt seine Nora, gespielt von Anne Tismer, mehr 
als den heute weniger Aufsehen erregenden Schritt, Mann und 
Kinder zu verlassen. Statt des symbolischen Türknallens hört man 
am Ende des Stücks das Knallen einer Pistole, da Nora ihren Mann 
erschießt.  

Im Auftrag des ZDFtheaterkanals und ARTE schuf Hannes 
Rossacher, der vor allem als Regisseur für Musikvideos, unter 
anderem für Queen und Falco, tätig ist, eine Fernsehadaption der 
Inszenierung und nutzte dabei die Mittel des Fernsehens für seine 
Produktion. Zwar befindet man sich auf einer Bühne, gespielt wird 
aber ohne Publikum und es fällt kein Vorhang. Dem Fernseh-
zuschauer wird kein Theaterbesuch suggeriert, etwa indem die 
Kamera den Blick eines Theaterzuschauers durch eine starre 
Kamera aus dem Zuschauerraum imitiert. Zu Beginn wird der 
Zuschauer mit Überblendungen und langsamen Kamerafahrten 
filmisch in das Geschehen und die Umgebung eingeführt, ähnlich 
einem Vorspann einer TV-Serie oder eines Films. Im fortlaufenden 
Geschehen wechseln sich in Manier des unsichtbaren Schnitts Nah- 



OVR=

 

 

und Großaufnahmen mit Totale-Einstellungen ab und erzeugen so 
eine kohärente Fernsehästhetik. Dieser Fernsehästhetik entspre-
chend bestehen die Dialoge meist aus Schuss-Gegenschuss-
einstellungen zwischen den jeweiligen Sprechern. Dabei verliert der 
Fernsehzuschauer durch die Kamera nicht den Blick für Details. Als 
Rank beispielsweise Nora begrüßt, wird seine sehr herzliche Begrü-
ßung mit seiner Hand auf ihrem Hinterteil von der Kamera mit 
einer Detailaufnahme eingefangen. Der Austausch von Zärtlich-
keiten deutet bereits auf ihr heimliches Verhältnis hin. Das Fern-
sehen lenkt den Blick auf die zentralen Bewegungen und hebt somit 
die bei Ostermeier sexualisierte Nora hervor. 

Dass Nora im Puppenhaus eine Gefangene ist, wird vor allem in 
den Einstellungen deutlich, in denen sie allein im großen 
Bühnenraum ist. Angesichts der immer aussichtsloseren Versuche, 
die Fälschung des Schuldscheins zu verheimlichen, steht Nora ver-
zweifelt in der Mitte der Wohnung. Die Kamera fährt in einer 
Sequenz um sie herum auf die Rückseite der Bühne und wieder 
zurück. Die Kreisbewegung von schräg oben hinein ins Haus zeigt 
die vier Seiten (die theatrale vierte Wand dazugezählt) und betont 
das Bild vom Puppenhaus, in das Nora wie eine Puppe 
hineingestellt wirkt. Folglich wird eine Film- und Fernsehästhetik 
angestrebt mit den typischen Eigenschaften von unsichtbarem 
Schnitt, den entsprechenden Kameraeinstellungen im Wechsel 
zwischen Totale und Detail. Damit erscheint die Welt der Helmers 
fast normal und idyllisch. Im Fortlaufen der Handlung bekommt 
der Zuschauer jedoch einen genaueren Einblick, da auch die 
Schattenseite der scheinbaren Idylle in der filmischen Ebene 
verankert ist. 

Eine eruptive Entladung Noras und eine damit einhergehende 
kamera-ästhetische Entfesselung zeigt sich in Noras hypnotisch 
wirkender Tanzszene, in der sie einen Tanz vorführt, den sie später 



OVS=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

auf einer Kostümparty präsentieren soll. Aus dieser harmlosen 
Generalprobe wird schnell ein Ausbruch aus ihrer inneren 
Angespanntheit. Sie steigert sich in eine Obsession und tanzt sich in 
Ekstase, bis sie zusammenbricht. Doch der Tanz ist nicht nur das 
Sinnbild ihrer labilen Psyche, sondern eine Raffung der bisherigen 
Handlung, denn diese steigert sich ähnlich wie ihr Tanz von 
anfänglicher Überschaubarkeit hin zu einer erdrückenden Ausweg-
losigkeit und der letztendlich unausweichlichen Eskalation. Der 
Tanz kann als Monolog ausgelegt werden. Nora wird hier dem 
Zuschauer als Sexualobjekt präsentiert. Sie versucht nicht nur, sich 
selbst physisch zu zerstören, sondern sie agiert auch aggressiv 
gegenüber Torvald. Indem sie ihn mit dem Lichtschwert regelrecht 
verprügelt, um ungestört weiter tanzen zu können, zeigt Nora 
bereits ihre Unzufriedenheit mit ihrem Leben und die Wut auf 
ihren Gatten. Hinzu kommt, dass der Tanz noch einmal das 
Puppenhafte an Nora unterstreicht. Mimik und Gestik, in diesem 
Fall ihre Armbewegungen und die Ausdruckslosigkeit in ihrem 
Gesicht, wirken marionettenhaft. Es ist demnach auch ein Ausbruch 
aus ihrer häuslichen Gefangenschaft. Dass diese entscheidende 
Szene so wirken kann, liegt vor allem an den filmischen Mitteln, die 
Rossacher dafür nutzt. Wie bereits erwähnt, kommt Rossacher aus 
der Musikvideoszene. Deren Ästhetik lässt er in die Darstellung des 
Tanzes einfließen. Schnelle, harte Schnitte, Slow-Motion-Elemente 
und ein ständiger Perspektivenwechsel untermalen die Wirkung von 
Noras Tanz.  

       
       



OVT=

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abb. 11 bis 14: Beispiele für unterschiedliche Einstellungen der Tanzszene. 

Die Screenshots (Abb. 11-14) zeigen exemplarisch vier verschiedene 
Einstellungen der Tanzszene, die in harten Schnitten aneinander 
montiert wurden. Der Fernsehzuschauer wird hierbei geradezu 
überhäuft von Einstellungs- und Perspektivwechseln. So zeigt sich 
ihm erst eine Detailaufnahme von Noras Stiefel aus der 
Froschperspektive, dann ein Blick durch ein Detail des Aquariums 
auf Nora in der Totale. Anschließend sieht man Nora von vorne in 
der amerikanischen Einstellung, ehe auf die Halbtotale in der 
Vogelperspektive geschnitten wird. Rossacher platziert diese 
Schnitte binnen weniger Sekunden, was den Eindruck eines 
Musikvideos entsprechend unterstreicht. 
Der Theaterzuschauer hat auf Anne Tismers orgiastischen Tanz 
eine gänzlich andere Sicht als der Fernsehzuschauer. Er sieht keine 



OVU=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

Schnitte, keine Slow-Motion, ihm bleibt die Vogelperspektive 
verborgen und die Detaileinstellungen der Kamera. Zwar sind die 
Eindrücke von Besessenheit, Ausweglosigkeit und Erotik, die dieser 
Tanz vermittelt, bereits vorhanden, aber längst nicht so stark 
ausgeprägt wie für den Fernsehzuschauer. Hinzu kommt, dass die 
Musik (Rockstar von N.E.R.D.) zwar Teil der Theaterinszenierung 
ist, die Schnitte aber den Rhythmus des Songs und der Tanzbe-
wegungen weiterhin unterstützen, sodass dem Fernsehzuschauer ein 
Zusammenspiel von Musik und Tanz mit Hilfe des Schnitts bewusst 
wird, während sich dem Theaterzuschauer lediglich ein Tanz zur 
Musik darbietet. Die Videoclipästhetik, die Rossacher hierfür nutzt, 
teilt mit der Theaterinszenierung nur die Quelle der Interpretation: 
Ein Tanz als Ausdruck von inneren Gefühlen ist zeitnah und durch 
Rossachers Videoclipästhetik vor allem auch glaubwürdig umge-
setzt. Außerdem lassen sich, was Tanz und eben erwähnte Ein-
stellungs- und Schnitttechniken betrifft, Parallelen zu Madonnas 
Musikvideo Die Another Day zum gleichnamigen James Bond -Film 
ziehen, was ebenfalls ein Indiz dafür ist, dass der Zuschauer sich 
mehr und mehr in einem Rock- und Pop-Video befindet, statt in 
einem roten Sessel vor der Theaterbühne. 

Besonders deutlich zeigt dies auch eine Kameraeinstellung, die 
dem Zuschauer einen Blick auf Torvald aus der Sicht Noras, über 
den Pistolenlauf blickend, suggeriert. Diese subjektive Kamera ist 
eine völlig untypische Einstellung, wenn man die Theater-
inszenierung nur für das Fernsehen dokumentieren wollte. Hier 
wird sich stilistischer Mittel bedient, die man aus Krimiserien wie 
Tatort kennt. Weiter kreiert der Zusammenschnitt von Detail-
aufnahmen des blutenden Torvalds die Stimmung einer Action-
szene, die also erst durch die Fernsehebene in dieser Form zur 
Geltung kommt. 



OVV=

 

 

Für den Medienwechsel nutzt Rossacher fernsehgenuine Ausdrucks-
möglichkeiten wie die Videoclipästhetik oder den Krimi. Ob 
Krimiszene oder Musikvideo, das Medium Fernsehen verstärkt das 
theatrale Geschehen. Nach der Tötung Torvalds und der end-
gültigen ıEmanzipation„ Noras wird diese von der Kamera hinter 
das Puppenhaus begleitet und es bietet sich dem Zuschauer damit 
erneut ein Einblick hinter die Bühne. Auch hier zeigt sich durch 
eine längere Kamerafahrt, dass es nicht nur Nora gelungen ist, aus 
ihrem Glaskäfig auszubrechen, sondern auch dem Stück selbst aus 
seiner bühnentheatralen Inszeniertheit, sprich: Rossacher verhilft 
der Theaterinszenierung Ostermeiers durch seine eigene Inter-
pretation zu einem Ausbruch aus der bekannten Fernseh-
dokumentation von Theater. Damit wird deutlich, dass die 
Thematik des Stückes und die Entwicklung seiner Fernsehins-
zenierung keinesfalls Zufall, sondern ein in sich stimmiges Konstrukt 
sind. 

mìÅÜÉêë=oáÅÜ~êÇ=fffK=eóÄêáÇáëáÉêìåÖ=ÄÉá=pÅÜ∏åÜçÑÉê=

mÜáäáé=eìåÖÉêI=bëê~=j~íó~ê=

Peter Schönhofer, der bereits auf eine langjährige Karriere als freier 
Regisseur bei zahlreichen öffentlich-rechtlichen Sendern 
zurückblicken kann, ist vor allem für seine Tätigkeit im Bereich der 
Aufzeichnung und Übertragung von Theater- und Opernins-
zenierungen für das Fernsehen bekannt und hierfür bereits 
mehrfach ausgezeichnet worden. Mit Richard III. schafft er eine 
eigenwillige Hybridproduktion aus Theaterdokumentation und 
Fernsehproduktion. Stefan Puchers Shakespeare-Inszenierung am 
Schauspielhaus Zürich wurde unter seiner Fernsehregie im Haus 
der Berliner Festspiele für den ZDFtheaterkanal und 3sat adaptiert.  



PMM=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

Trotz film- und fernsehtypischer Elemente wie Kameraschwenks, 
Zooms, Schnitten oder Überblendungen wird dem Zuschauer gleich 
zu Beginn der Eindruck vermittelt, einer Theaterdokumentation 
beizuwohnen. In einigen Einstellungen sieht man die Hinterköpfe 
des Publikums, man hört Husten, Räuspern und Lacher und der 
Zuschauer nimmt die Theaterbühne als Spielort deutlich wahr 
(Abb. 15). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abb. 15: Dokumentation der Inszenierung vor Live-Publikum 

Dennoch verwendet Schönhofer zusätzlich zahlreiche Kameratricks 
wie Verzerrungen, Doppelungen und Spiegelungen. Dies schafft 
eine besondere Atmosphäre sowie weitere Bedeutungsebenen, die 
nur vom Fernsehzuschauer wahrzunehmen sind. So wird zum 
Beispiel eine Großaufnahme von Richards Gesicht während eines 
Monologs über eine Totale der Bühne geblendet, wodurch die 
Intensität der Szene unterstrichen wird (Abb. 16). Und um den 
Zwiespalt der Figur der Anne, die einen Heiratsantrag von Richard, 
dem Mörder ihres Mannes, bekommt, hervorzuheben, wendet 
Schönhofer den Effekt der Doppelung an. Von zwei seitlichen 
Großaufnahmen ihres Profils gerahmt steht sie in der Mitte und hält 
ihren Monolog (Abb. 17). 



PMN=

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abb. 16: Überlagerung zweier Bilder 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abb. 17: Verdopplung 

Mit Ausnahme dieser Trickelemente bleibt die Fernsehregie jedoch 
zunächst im Hintergrund. Das Fernsehen arbeitet hier noch 
überwiegend als dokumentierendes Medium. Doch das ändert sich 
mit einem Einschnitt innerhalb der Theaterinszenierung. Gegen 
Ende wird Richard wortwörtlich der Boden unter den Füßen 
weggezogen. Die Fassade seines Königreichs beginnt zu bröckeln, 



PMO=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

seine Welt bricht zusammen. In diesem Moment beginnen 
ıStatisten„ das Bühnenbild abzubauen (Abb. 18).    

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abb. 18: Abbau der Kulisse 

Diesen Einschnitt nutzt Schönhofer, um die Fernsehregie in den 
Vordergrund treten zu lassen. Die Theaterdokumentation wird zum 
theatralen Fernseh-Spielfilm. Es handelt sich nun nicht mehr um die 
Dokumentation eines Theaterabends. Die Kamera befindet sich 
direkt auf der Bühne, das Publikum ist somit während der 
Aufzeichnung dieses letzten Teils nicht mehr anwesend. Die 
Fernsehproduktion setzt sich somit erkennbar aus mindestens zwei 
Aufzeichnungen zusammen, einer mit und einer ohne Publikum. 
Die Schlussszene macht die veränderten Möglichkeiten einer 
Theateradaption ohne Publikum besonders deutlich (Abb. 19): 

 
 
 
 
 
 



PMP=

 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Abb. 19: Screenshots der letzten Einstellung 

Die Kamera bewegt sich von oben spiralförmig um Richmond, der 
gerade aus einem Traum erwacht, und richtet sich in einer 
verkanteten halbnahen Kameraeinstellung auf ihn aus. Die 
verkantete Kamera ist besonders wichtig, da die Sympathien in 
Stefan Puchers Richard -Inszenierung im Gegensatz zur Dramen-
vorlage anders verteilt sind. Richard wirkt trotz seiner Gräueltaten 
sympathisch, wie ein verschrobener Antiheld, und Richmond eher 
wie sein boshafter Widersacher. Ab dem Zeitpunkt seines ersten 
Auftretens wird Richmond durch den aus zahlreichen Film- und 
Fernsehproduktionen bekannten Synchronsprecher Christian 
Brückner synchronisiert. Die Fernsehästhetik wird noch mehr unter-
stützt. Es wird ein übermächtiger Gegenspieler ähnlich einem 
Hollywoodbösewicht geschaffen. Kurz vor besagter Schlussszene 
erst wird dem Zuschauer vermittelt, dass Richard der wahre Böse-
wicht ist. Richmond wird also in diesem schrägen Kamerawinkel 
gezeigt, um zu unterstreichen, dass die Welt des Zuschauers aus 
ihren Angeln geraten ist. Durch die halbnahe Einstellung steht 
Richmond im unmittelbaren Dialog mit dem Fernsehzuschauer. Er 
spricht direkt in die Kamera und geht dabei auf das Fernseh-



PMQ=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

publikum zu. Während die Kamera ihm folgt, löst sich die 
Verkantung auf und verschiebt sich auf die Horizontlinie des 
Zuschauers und rückt somit die Verhältnisse wieder zurecht. Als 
Richmond schließlich dem Publikum den Rücken kehrt, folgt ihm 
die Kamera zurück auf seinen Ausgangspunkt und schwenkt auf 
Richard. Damit endet die Fernsehproduktion recht untypisch für 
eine Theaterdokumentation: ohne Applaus, dafür wie ein 
Fernsehfilm mit einer weichen Abblende und dem Abspann. 

Durch die Eingriffe Schönhofers in die Theaterinszenierung wird 
eine Hybridproduktion geschaffen, die es ermöglicht, dass die 
anfängliche Theaterdokumentation, mit dem typischen Blick auf die 
Bühne vor Publikum, einen subtilen Übergang zu einem 
Hybridprodukt aus Theater-, Film- und Fernsehelementen findet. 
Den Sehgewohnheiten des Fernsehzuschauers werden dabei einige 
Irritationen zugemutet. Hat dieser sich über weite Strecken dieser 
Fernsehfassung darauf eingestellt, der Dokumentation eines Theater-
abends vor Publikum beizuwohnen, wird er schließlich mit 
Kameraeinstellungen konfrontiert, die eine Abwesenheit des 
Publikums signalisieren und zugleich neue fernsehgenuine Aus-
drucksmöglichkeiten eröffnen. Aus einer zunächst distanzierten 
Dokumentation wird schlussendlich eine enge Verzahnung aus 
Theater-, Fernseh- und Spielfilmelementen. 

_~~ä=~äë=péáÉäÑáäã=îçå=rïÉ=g~åëçå=

fë~ÄÉä=^äÉñ~åÇê~=_ÉêÖ=

Vulgär, narzisstisch und ablehnend wie in Bertolt Brechts radikalem 
Erstlingswerk, dem Drama Baal, angelegt, tritt der Protagonist in der 
aktuellen Inszenierung dieses Stücks für das Fernsehen auf. Die 
(Fernseh-)Produktion im Auftrag des ZDFtheaterkanals und ARTE 
von 2003/04 wagt eine provozierende Sicht auf das Innenleben des 



PMR=

 

 

jungen Dichters und Musikgenies Baal. Am 15. Februar 2004 hatte 
der Fernsehfilm im Berliner Ensemble, dem ehemaligen Brecht-
Theater, Premiere, bevor er anschließend in die Kinos kam. Unter 
der Regie Uwe Jansons, der seit 1992 für seine Kino- und 
Fernsehproduktionen bekannt ist, bei welchen er als Regisseur, 
Autor und Produzent agiert und Literaturverfilmungen wie Peer 
Gynt (2007) und Werther (2008) geschaffen hat, wird Bertolt Brechts 
Stück im Bruch mit den bisherigen Inszenierungstraditionen 
realisiert. Dennoch gibt die Fernsehproduktion den dramatisch-
theatralen Ursprung nicht vollständig auf. Janson kombiniert die 
Originaltexte der vier Fassungen von Brechts Baal mit Grunge und 
Punkrockmusik und arrangiert das Stück szenisch in der Gegenwart, 
im heutigen Berlin, und schafft so eine zeitgemäße Adaption. Die 
Erstausstrahlung im Fernsehen folgte am 29. März 2005 auf ARTE.  

 Anstößige sprachliche und physische Ausbrüche, die in 
unkontrollierbare Handlungen ohne Rücksicht auf Verluste 
umschlagen, werden für den Zuschauer mit der Kamera 
eingefangen und zeigen Baal als einen Menschen ohne Scham und 
Moral. Die hierbei völlig ıschrankenlos„ wirkende und oftmals 
hektische Kameraführung verlangt vom Betrachter die ganze 
Aufmerksamkeit. Sie zwingt ihn, sich in die sich darin spiegelnden 
Emotionen Baals einzufühlen. Baal, gespielt von Matthias 
Schweighöfer, jagt dem Abenteuer und dem Wahnsinn hinterher, 
getrieben, um zu schockieren und um zu provozieren. Besonders 
seinen Liebschaften gegenüber ist der Baal Jansons feindlich 
eingestellt, er spielt mit ihren Gefühlen und demütigt sie, sobald er 
sie ısatt„ hat. Die kurzweiligen Zärtlichkeiten mit den Frauen 
werden durch unberechenbare Gewaltakte zerstört, er stößt alles, 
was ihn berühren könnte, von sich und versetzt sich mit Alkohol in 
einen Rauschzustand. Am Ende geht Baal selbst zugrunde. Doch 
durch einfühlsame und lyrisch anmutende Gedanken und Gedichte 



PMS=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

schafft es Baal, den Zuschauer für sich zu begeistern: ıSeht euch 
den Himmel zwischen den Bäumen an, der jetzt dunkel wird. Ist 
das nichts?„ Baals Naturverbundenheit und seine seltenen 
Momente, in denen er fast eine tiefere Beziehung zu seinem 
Gefährten Ekart entwickelt, lassen an seiner vollkommenen 
Abgestumpftheit zum Leben und den Menschen zweifeln. Trotz 
seiner Arroganz, Gier und Gleichgültigkeit schlägt Baal den 
Betrachter durch seine charismatische Art immer wieder in den 
Bann, man fühlt sich von dieser starken Persönlichkeit 
gleichermaßen angezogen wie abgestoßen.  

Bereits die Kameraführung zu Beginn dieser Dramenverfilmung 
verweist auf die für einen Theaterfilm ungewohnte Machart. Janson 
nutzt die Möglichkeiten des Mediums Film, indem er die verschie-
densten Kunstformen vereint, er bedient sich bei Literatur, Musik 
und Malerei – hier in Form von Graffiti. So kann er Reales zeigen 
und versetzt das Gezeigte gleichzeitig durch die Vielfalt kreativer 
Mittel auf ein ganz neues Niveau. Jansons gelingt es, die Balance 
zwischen der literarischen Vorgabe und etwas Eigenständigem zu 
finden, er schafft es, das ästhetische Potential, was sich aus dem 
Aufeinandertreffen von Literatur und Film ergibt, zu realisieren. 
Janson übernimmt Baals ıKloakensprache„ (Ewen 1970: 78) aus der 
Brechtschen Vorlage und betont sie noch stärker, wenn er 
Schweighöfer sie in den Liedern benutzen lässt. So wird zum 
Beispiel ıOrges Choral vom Abort„ mit Grunge untermalt.  



PMT=

 

 

 

Abb. 20: Baal wird bei einem Bühnenauftritt in einer Kneipe von begeisterten 

Bewunderern zum Singen seiner Texte aufgefordert. 

Mit den filmästhetischen Mitteln, mit Einstellungsgrößen, Perspek-
tiven, Kamera- und Objektbewegungen, Bildkomposition, Bezie-
hung zwischen Bild, Wort und Ton oder Montage, die Janson 
extensiv einsetzt, gelingt ihm eine neue Interpretation von Baal. 
Auffallend ist der häufige Wechsel bei den Einstellungsgrößen, 
gerade wenn es um die Charakterisierung der Personen geht. Es 
werden Nahaufnahmen, Großaufnahmen und Detailaufnahmen von 
der jeweils sprechenden Figur gezeigt, besonders beim Prota-
gonisten Baal. Die Dauer der Einstellungen ist unterschiedlich, an-
gepasst an die Situation und die Emotionen wechseln sie rasanter 
oder langsamer. Ein Beispiel dafür ist Baals Auftritt in der Kneipe. 
Als Reaktion auf die vorangegangene Erpressung durch den 
Besitzer der Bar randaliert Baal bei seinem Konzert auf der Bühne 
und uriniert ins Publikum. In dieser Szene wechseln Kameraein-
stellungen und -perspektiven extrem schnell und sind in harten 



PMU=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

Schnitten montiert, wobei der Rhythmus der Montage mit der 
Musik abgestimmt ist, die immer lauter und aggressiver wird. Im 
Vergleich dazu haben wir am Ende des Films, wenn Baal stirbt, 
lange Einstellungen. Wenn trotz der langen Einstellungen die 
Kamera unruhig bleibt, verhindert dies den Eindruck von einem 
versöhnlichen Tode.  

Damit sich der Zuschauer dennoch orientieren kann, bedient 
sich der Regisseur zu Beginn eines neuen Handlungsstranges und 
bei einem neuen Schauplatz des Geschehens bei den Einstel-
lungsgrößen vor allem der Totalen, Halbtotalen und bisweilen der 
Halbnahaufnahme, so dass für den Zuschauer die Übersichtlichkeit 
nicht verloren geht. Dies greift durchaus Konventionen des 
Theaterfilms auf. Die Sehgewohnheiten werden also bedient, aber 
immer wieder auch gestört: Nicht nur bei den Kameraeinstellungen 
gibt es oft grobe Sprünge; auch inhaltlich, in Bezug auf das 
Gesprochene, ist die Konzentration des Zuschauers gefordert. Die 
Szenen, in welchen Baal in seine Gedanken versunken zu sein 
scheint, brechen den Handlungsfluss auf. Ganz unvermittelt beginnt 
das Voice-over, der Monolog von Baals Gedanken, bevor die neue 
Szene mit ihrer dazugehörigen Kameraeinstellung gezeigt wird. Der 
vorgezogene Wechsel der Tonspur wirkt verwirrend, genau wie 
auch Baal auf den Zuschauer wirkt. ıBaal drückt sich oft auch dann 
in lyrischer Sprache aus, wenn er nicht dichtet. Er will gar nicht 
verstanden werden und Dialoge im klassischen Sinne führen„ (Lang 
2005: 314). Auch Janson geht keinen Dialog mit dem Zuschauer ein. 
Er zwingt ihm seine anfänglich willkürlich wirkende, kontrastreiche 
Aufeinanderfolge von Bild und Ton in der Montage auf. Janson 
arbeitet während des ganzen Films mit der Parallelmontage, bei der 
zwischen mehreren Handlungslinien hin- und hergeschnitten wird. 
Das ist eine ästhetische Auffälligkeit, die auf den losen, dis-
kontinuierlichen Ablauf des Geschehens in der dramatischen 



PMV=

 

 

Vorlage von Brecht verweist und mit den Medien Film und Fernse-
hen in dieser Weise visuell hervorragend umgesetzt werden kann. 
Ein weiteres immer wieder gebrauchtes Mittel, mit dem Janson die 
(Fern-)Sehgewohnheit angreift, ist der Perspektivwechsel der 
Kamera. Mit extremer Aufsicht oder Untersicht wird das 
Fernsehpublikum im Allgemeinen nur selten konfrontiert. So 
blicken wir in Baals Sterbeszene auf ihn herab wie auf ein 
minderwertiges Subjekt. Oft wird auch die Handkamera verwendet, 
die zur Ùsubjektiven Kamera umschwenkt, welche eine gewollt 
wackelige Aufzeichnung zeigt. So kann Janson quasi aus Baals Sicht 
filmen, den Eindruck von subjektiver Kamera vermitteln, um so den 
Zuschauer an Baals Blick teilhaben zu lassen, so dass er sich mit 
Baal identifizieren kann und muss. Besonders wenn Baal aufgewühlt 
ist, nutzt Janson diese Kameraästhetik. Auch die High-Key-
Beleuchtung, deren Künstlichkeit bisweilen markiert wird, kann der 
durchweg bedrückenden Grundstimmung nicht entgegenwirken, sie 
unterstreicht vielmehr Baals Präsenz in ihrer Gegensätzlichkeit zur 
sozialen Umwelt und lässt den Betrachter noch verstörter zurück, 
weil jegliche Zuordnung Baals zu einem Muster fehlschlägt.  

Wort, Bild und Ton werden bei Janson provokant und fast schon 
surreal zusammengestellt, ıdenn für nichts hat Baal, hat Brecht, hat 
Janson (hat das Theater) größere Verachtung als für die 
Wirklichkeit„ (Decker 2004). So kann auch der Zuschauer von 
Jansons Verfilmung keine einfache Abbildung von Wirklichkeit 
vorfinden, Verweise auf die Gegenwart bleiben trotzdem und 
aktualisieren den dramatischen Stoff. Baal wird zum Zeitgenossen 
und das Stück darüber einem jüngeren Publikum nahegebracht. 
(Die Kampfszene mit den imaginären Lichtschwertern zwischen 
Baal und Ekart steht hier exemplarisch für den Bezug zur heutigen 
Zeit.) 



PNM=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

Mit filmischen Mitteln ist es Janson bei seiner Adaption gelungen, 
die Energie und Dynamik des Erstlingswerks Brechts, das für die 
Bühne gedacht war, für den Bildschirm und die Leinwand 
einzufangen und Brecht, was zu hoffen steht, einer neuen Gene-
ration durch die Verwandlung eines Dichter-Protagonisten zu einem 
Grunge-Musiker zugänglich zu machen.  

iáíÉê~íìêîÉêòÉáÅÜåáë=

Becker, Stephan. (1990). Die Quittung gibt die Einschaltziffer⁄ 
ıTheater im Fernsehen„ im Spiegel der Selbstdarstellungen der 
öffentlich-rechtlichen Sendeanstalten. In Peter Seibert (Hg.). ı⁄Und 
heute ins Theater?„ Fernsehtheater in der Diskussion (1953-1989). 
Arbeitshefte Bildschirmmedien 23, 8-32. 

Bogdal, Klaus-Michael & Clemens Kammler. 2010. Dramen-
didaktik. In Klaus-Michael Bogdal & Hermann Korte (Hg.). Grund-
züge der Literaturdidaktik. 5. Aufl. München: dtv, 177-189. 

Decker, Kerstin. 2004. Mehr als Punk. Die Entdeckung des 
Filmtheaters: Matthias Schweighöfer versucht sich als ıBaal„. 
http://www.tagesspiegel.de/medien/mehr-als-punk/503306.html 
(12.03.2012). 

Ewen, Frederic. 1970. Bertolt Brecht. Sein Leben, sein Werk, seine 
Zeit. Hamburg: Claassen. 

Fischer-Lichte, Erika. 2004. Ästhetik des Performativen. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

Lang, Joachim. 2005. Episches Theater als Film. Bühnenstücke 
Bertolt Brechts in den audiovisuellen Medien. Würzburg: 
Königshausen & Neumann. 



PNN=

 

 

Paech, Joachim. 2000. Vom Feuilletonroman zum Fernsehspiel. In 
Brackert, Helmut & Jörn Stückrath (Hg.). Literaturwissenschaft. Ein 
Grundkurs. 6. Aufl. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 360-374. 

Rischbieter, Henning. 1973. Theater im Fernsehen – Fernsehen 
contra Theater? In Theater heute 9, 20-23. 

Schauspielhaus Zürich (Hg.). 2003. Programmheft zur Uraufführung 
von Christoph Marthalers ıGroundings, eine Hoffnungsvariante„. 

Seibert, Peter. 1991. Fernsehbearbeitungen. Aspekte zu einem 
Typus von ıTheater im Fernsehen„. In Bausteine II. Hg. von 
Helmut Kreuzer und Helmut Schanze [= Arbeitsheft Bildschirm-
medien 30], Siegen 1991, 63-66. 

Seibert, Peter. 1994. Wiederholungen von Theatersendungen im 
Fernsehen – immer nur dieselbe Leier? Anmerkungen zu einem 
unansehnlichen Programmelement. In Beiträge zur Ästhetik, Prag-
matik und Geschichte der Bildschirmmedien [Arbeitshefte Bild-
schirmmedien 50],. Siegen 1994 77-88. 

Seibert, Peter & Sandra Nuy. 1997. ıIn bunten Bildern wenig 
Klarheit?„ Faust im Fernsehen. In LiLi. Zeitschrift für Litera-
turwissenschaft und Linguistik 27: 105, 125-136. 

Seibert, Peter & Jürgen Kühnel. 2000. Theater im Fernsehen der 
Bundesrepublik Deutschland. Zur Geschichte der Präsen-
tationstypen theatraler Formen. Abschlussbericht. In Arbeitshefte 
Bildschirmmedien 79: Gesamtschule Siegen, 121 - 145. 

Seibert, Peter. 2004. ıFernsehen – Ruhmeshalle fürs Theater„. 
Fernsehen als Gedächtnismedium des Theaters. In Franziska Sick & 
Beate Ochsner (Hg.). Medium und Gedächtnis. Von der 
Überbietung der Grenze(n). Frankfurt am Main: Peter Lang, 173 -
194. 



PNO=j~ìÄ~ÅÜW=qÜÉ~íÉê=áã=cÉêåëÉÜÉåK=

 

Walser, Martin & Günter Rohrbach. 1973. Martin Walser und 
Günter Rohrbach debattieren: Was ist demokratischer und öffent-
licher, Fernsehen oder Theater? In Theater heute 9, 27-31. 

 



 

 

aÉê=^ìíçê=äÉÄí>=
§ÄÉê=ÇÉå=^ääí~Ö=ÇÉë=iáíÉê~íìêêÉÇ~âíÉìêë=ìåÇ 

JêÉéçêíÉêë=

Alexander Wasner 



PNQ t~ëåÉêW=aÉê=^ìíçê=äÉÄí> 

 

 
ıBiblia„ heißt Bücher – es waren also im Wortsinn biblische Zeiten 

im Fernsehen: Das Literarische Quartett von Marcel Reich-Ranicki, 

ausgestrahlt von 1988 bis 2001. Die Sendung gilt auch zehn Jahre 

nach ihrem Ende immer noch als legendärer Höhepunkt der 

Literaturvermittlung im Fernsehen. – Kann sein, dass der Nimbus 

des Mediums sich seitdem in Verlagskreisen gehalten hat, vielleicht 

ist es auch ganz einfach die vom Medium selbst aus guten Gründen 

nie bestrittene (und mittlerweile durch die verstärkte Internet-

nutzung immer mehr bloße Behauptung werdende) Einordnung des 

Fernsehens als Massenmedium, die unter Verlagsleuten 

Wunderdinge vom Fernsehen erwarten lässt. Neulich fand in Mainz 

das Jahrestreffen der Verlagspressesprecher statt, mehrere Fernseh- 

und Literaturredakteure wurden zu einem Treffen ıauf Augenhöhe„ 

eingeladen – man kann länger darüber rätseln, wer sich von beiden 

warum in welche Richtung auf Augenhöhe begeben muss und auf 

welchem Niveau das ganze passiert. Pressesprecher erzählten, wie 

stark ihre Geschäftsleitung den Auftritt im Fernsehen sucht. Egal in 

welcher Sendung – Talkshow, Literatursendung, Nachrichten, Un-

terhaltungsshow, Kindersendung: Ein Buch, das im Fernsehen auf-

taucht, so hieß es, habe es in den Augen der Geschäftsleitung 

geschafft. Es scheint keine Enttäuschung zu sein, zumindest keine 

zur Folge zu haben, dass der Auftritt in den seltensten Fällen 

wirklich Einfluss auf die Verkaufszahlen hat – lieber sucht man 

Gründe, warum die konkrete Sendung verpufft ist, als das man den 

Status und die Wirkkraft eines Massenmediums in Frage stellt. In 

einer Kaffeepause erzählte dann ein ungenannt bleiben wollender 

Pressesprecher, was im Verlag geschieht: Wenn Literatur im Foyer 
anruft, Kulturzeit oder Druckfrisch oder was auch immer, selbst 

kleinste Regionalmagazine – dann ist das für den Verlagsvertrieb 

ein Grund, damit über Buchhandlungen in die Werbung zu gehen. 



PNR==
 

 

Es werden anschließend Bücher zum Verkauf angeboten - und das 

ist mittlerweile schon viel wert. 

Ich bin Redakteur der Fernsehsendung Literatur im Foyer im 

Südwestrundfunk. Außerdem erstelle ich für Kulturmagazine mehr 

oder weniger häufig Literatur-Kurzberichte. Wir haben bei Literatur 
im Foyer donnerstags kurz vor Mitternacht  eine halbe Stunde 

Sendezeit. Die Moderatorinnen Thea Dorn und Felicitas von 

Lovenberg befragen in dieser halben Stunde Autoren zu ihren 

neuen Büchern. Bevor Felicitas von Lovenberg in Mainz 2008 die 

Sendung übernahm, war an dieser Stelle der Literaturkritiker und 

SWR-Redakteur Martin Lüdke, der der Sendung den seit 14 Jahren 

provisorischen Titel gab. Damals hat man sich aus der Sperrigkeit 

des Vorhabens (nämlich Bücher ins Fernsehen zu bringen) so wenig 

gemacht wie aus der merkwürdigen Konstruktion der Sendung: 

Autoren treffen Kritiker – das hemmt beide Seiten gleichermaßen. 

Die Zeit, in der ich mit ihm die Sendung betreute, genoss ich aus 

der Perspektive des Partisanen – wir jubelten dem Fernsehen die 

Literatur regelrecht unter. Nur so waren die beiden Alpha-Medien 

zu vereinbaren, dachte ich. Wenn schon Literatur, dann richtig und 

dann muss das Fernsehen sich in Dienst nehmen lassen. Hochkultur 

ist im Fernsehen traditionell eine Form von Subkultur. Zu Martin 

Lüdkes 65. Geburtstag habe ich ein Buch herausgegeben. Der 

Melvilles Bartleby und seinem Satz ıI would prefer not to„ 

abgeschaute Titel: Ich möchte lieber doch zeugte von der parsival-

esken Unbekümmertheit wie der störrischen Anpassungsver-

weigerung, mit der derjenige antreten muss, der Literatur ins 

Fernsehen bringen will. Für das Buch haben sehr honorige und 

fernseherfahrene Autoren, Kritiker und Theroretiker Essays und 

Geschichten geschrieben, ohne sich im mindesten darum zu 

kümmern, dass die Sendung und erst recht das Buch eine recht 

geringe Marktdurchdringung hat. Deshalb beschreibe ich, bevor ich 

zu Erfahrungen mit Schriftstellern komme, welche Sätze dieser 



PNS t~ëåÉêW=aÉê=^ìíçê=äÉÄí> 

 

Festschrift heute noch besonders aufschluss- und trostreich für mich 

in der praktischen Arbeit sind. 

NK=

Martina ZöllnerMartina ZöllnerMartina ZöllnerMartina Zöllner (mittlerweile Hauptabteilungsleiterin für Kultur im 

SWR-Fernsehen) sagt in ihrem Aufsatz unter dem Titel: ıMuss man 

halt machen„, dass 60.000 bis 100.000 Zuschauer (so viele hat man 

um Mitternacht im deutschen Südwesten) für einen Fernsehmacher 

extrem enttäuschend sind (Gottschalk hatte in seiner letzten Wetten, 
dass-Sendung 15 Millionen), aber in einem Fußballstadion sei das 

trotzdem eine beeindruckende Masse. Um die mit literarischen 

Gesprächen zu erreichen, müssten einem nicht nur alle Mittel, 

sondern es müsste auch jedes Medium recht sein. Fernsehen muss 

man machen, wenn man für die Literatur etwas erreichen will. Das 

Fernsehen muss das nicht mögen, es profitiert trotzdem erheblich 

vom Dignitätstransfer, davon, dass vom würdevollen Glanz der 

Literatur etwas ins triste Dunkel der Massenunterhaltung abstrahlt. 

OK=

Meike FessmannMeike FessmannMeike FessmannMeike Fessmann berichtet von der Eigendynamik, die die 

Aufzeichnung einer Gesprächssendung über Literatur entwickelt: 

ıDie strengen Laborbedingungen des Fernsehens sind dabei nicht 

einmal hinderlich, im Gegenteil. Wann gibt es das sonst, dass eine 

Gruppe von Menschen, frei von jeder Störung konzentriert 

zusammensitzt. Keiner geht ans Telefon, keiner kocht Kaffee oder 
rennt mal schnell zur Toilette. Gebannt sitzen alle auf ihren Plätzen, 

jeder gibt sich Mühe.„ – Es ist, glaube ich, noch nicht so sehr unter-

sucht worden, was mit der allmählichen Verfertigung litera-

turkritischer Gedanken beim öffentlichen oder von Kameras 

aufgezeichneten Reden geschieht. Ich gestehe freimütig: Wenn ich 

selbst Interviews führe, nutze ich den Effekt, dass der Gespräch-



PNT==
 

 

spartner, der Schriftsteller, nicht weglaufen kann. Ich habe das 

Gefühl, auch der Autor schätzt es, ungeteilte Aufmerksamkeit zu be-

kommen und einen wenigstens halbwegs eingelesenen Gespräch-

spartner zu haben. Da wird Fernsehproduktion zu so etwas wie 

einem Genuss und einem Fachgespräch – nicht immer zur Freude 

des Zuschauers, befürchte ich.  

PK=

Der nicht nur in Sachen Proust hochbelesene Frankfurter 

Rechtsanwalt Rüdiger VolhardRüdiger VolhardRüdiger VolhardRüdiger Volhard meinte in der erwähnten Festschrift, 

jedes nicht geäußerte Lob über Bücher sei ihm eine Erleichterung, 

denn für die Leute, die nicht literarisch arbeiten, sei die Zeit 

bemessen, sich mit Büchern zu beschäftigen, er wolle sowieso, dass 

viel weniger Bücher gelobt werden.  

QK=

Der Mannheimer Germanist Jochen HörischJochen HörischJochen HörischJochen Hörisch schrieb, Fernsehen 

und Literatur können sich nicht verstehen, ıFernsehen ist 

schlechthin das andere der Literatur„. Sendungen wie das 

Literarische Quartett (oder aber auch Literatur im Foyer oder 

Druckfrisch) leben nicht wegen, sondern trotz des Gegenstandes, 

werden geschaut, obwohl es um Literatur geht, sie leben wegen der 

Emotionen der Protagonisten, wegen des Unterhaltungswerts, sie 

leben wegen der Geschichten, die sie erzählen – um Sigrid Löfflers 

Streit mit Reich-Ranicki etwa oder Walsers Kämpfe – das alles ist 

erheblich aufmerksamkeitserregender als die jeweils aktuelle 

literarische Produktion. Dass Literaturkritik im Fernsehen nicht 

selten die ıVerachtung der Literatur durch das Fernsehen„ betreibt 

– und dabei auch noch den ıRestbeständen des Bildungsbürger-

tums„ ein gutes Gewissen macht – das beobachtet Hörisch. 



PNU t~ëåÉêW=aÉê=^ìíçê=äÉÄí> 

 

 

RK=

Zeit-Redakteur und Ex-ZDF-ıVorleser„ Ijoma MangoldIjoma MangoldIjoma MangoldIjoma Mangold berichtet, 

wie gerne er es erreichen würde, mit 240 Zeilen geschriebener und 

mühsam erarbeiteter Kritik genauso viel Resonanz zu bekommen 

wie mit 4 Minuten Fernsehauftritt in der Kulturzeit – für die es aber 

mangels Redezeit gereicht hätte, vom Roman die ersten paar Seiten 

zu lesen. ıEs ist interessant, was das Medium mit so etwas wie 

Literaturkritik macht. Eine Verlagerung von der Seele zum Leib„ – 

womit Mangold ganz praktisch meint, dass Körperhaltung und 

Mienenspiel erheblich an Bedeutung gewinnen. In der Zeitung 

werden Emotionen in Argumente übersetzt. Fernsehen saugt aus 

jedem Kritiker sein persönliches Höchstmaß an Zustimmung und 

Ablehnung. An anderem hat es kein Interesse. 

SK=

Frank HertwFrank HertwFrank HertwFrank Hertweck, eck, eck, eck, Leitender Redakteur von Literatur im Foyer, weist 

auf die manchmal vergessene Selbstverständlichkeit hin, dass man 

im Fernsehen Fernsehen schaut und kein Buch liest oder sonst 

etwas – Fernsehen lässt sich nur schwer in Dienst nehmen, es 

versagt, wenn es das authentische Erlebnis durch die reine 

Beschreibung eines Buches ersetzt. 



PNV==
 

 

 

TK=

Die Literaturkritikerin Verena AuffermannVerena AuffermannVerena AuffermannVerena Auffermann stellt kurz und bündig 

den wenig offenbarenden Offenbarungseid des Fernsehens vor den 

Möglichkeiten der Literatur fest: Immer ıwenn es interessant 

werden könnte, ist die professionelle Fragestellung im Fernsehen 

zuende„. 

Weil das aber alles so ist, will ich ein paar zu diesen Merksätzen 

passende Geschichten erzählen aus der täglichen Arbeit nicht des 

Literatur im Foyer-Redakteurs, sondern des Reporters, der 

Schriftsteller und neue Bücher vorstellen will. Im Lauf der Zeit habe 

ich ca. 100 Autoren getroffen zum Filmporträt. Ich war mit Sten 

Nadolny im Zug in der Eifel unterwegs, mit Imre Kertesz in einem 

Eifel-Kloster, mit Josef Haslinger bei den Kanälen Wiens und mit 

Friederike Mayröcker dort im Café, mit Harald Martenstein auf der 

Berlinale, mit Rafik Schami syrisch Essen, mit Katharina Hacker in 

Tel Aviv und Jericho. In Bodo Kirchhoffs Schreibsessel mit Blick 

auf die Frankfurter Skyline durfte ich sitzen, war bei Arno Geiger 

auf dem Dachboden und habe mit Daniel Kehlmann den 

Botanischen Garten von Mainz vermessen. Michael Köhlmeier hat 

mir die besten Schnitzel im Vorarlberg gezeigt, Uwe Timms 

Schreibtisch habe ich auf die Spuren seines Werks hin untersucht. 

Wahrscheinlich gehöre ich einer kleinen Gruppe an, die die Namen 

der Autoren so spannend findet wie die Orte ⁄ Mir jedenfalls ist es 

eine nette Vorstellung.  

wì=OK=

Die Lyrikerin Monika Rinck schlug vor: Nicht bei ihr zuhause das 

Interview zu machen, sondern im Botanischen Museum in Berlin-

Dahlem. Ich mache eine Vorbesichtigung. Es sieht stark nach 



POM t~ëåÉêW=aÉê=^ìíçê=äÉÄí> 

 

Raumschiff Orion aus, nur ins Florale übersetzt – große 

Blütennachbildungen, statt Schaukästen eine Wand vergrößerter 

Bienenwaben aus Kunststoff mit Exponaten darin. Vielleicht sollte 

man Fotos veröffentlichen: Raumschiff Orion, neue Folge, zu Gast 

im Paradies. Ich weiß, dieser Ort passt zu den ganzen in einer 

virtuellen Botanisiertrommel im Internet abgelegten wundersamen 

Wortschöpfungen von Monika Rincks Begriffsstudio (www.Begriffs-

studio.de) . Aber wie setzt man das um? Als Videoclip? Aber dann 

ist der Film reine Form. Gute Bilder machen viele. Wie bekommt 

man Bilder, die einen Assoziationsraum für den Zuschauer lassen, 

vergleichbar dem, den die Gedichte Monika Rincks schaffen? Wie 

kann man die faszinierend-sperrige Begriffsarbeit Monika Rincks in 

Bilder einfangen, welche Schnittmenge gibt es zwischen Ort, 

Dichterin und Werk? Die Dichterin schlägt als Hintergrund des 

Lyrikvideos eine kleine künstliche Landschaft aus den sechziger 

Jahren vor, an der eigentlich erklärt werden soll, wie das Ufergebiet 

am Teich in Zonen aufgeteilt ist, dass aber seit den sechziger Jahren 

stilistisch hoffnungslos veraltet ist. Matthias Schellenberg kommt 

dann an, mit einer halbprofessionellen Mini-DV-Kamera  (hinterher 

erfahre ich von ihm, wie er sie aufgemotzt hat, sieht man als Laie 

nicht). Ihm fällt der glatte Boden auf und er schaut nach einem 

Schreibtischstuhl, auf dem er sich vom Assistenten durch die 

Gegend schieben lassen kann. In der Zwischenzeit fange ich an, 

mich in der Nähe einer einen Meter großen künstlichen See-

rosenblüte mit Monika Rinck zu unterhalten. Wir sprechen das 

Interview ab – und ich verstehe, dass ich nicht mal genug ver-

standen habe, um auch nur ansatzweise adäquate Fragen zu stellen. 

Ganz zwischendrin merke ich, dass Matthias, ohne zu fragen, 

einfach mit dem Dreh angefangen hat und auf seinem alten 

Schreibtischstuhl um uns herum rollt⁄ und ich erweitere die mir 

erteilte Nachhilfestunde zu einem wie aus dem Nichts entstehenden 

Interview. Die Arbeit verlässt den Boden der Routine. Reporter, 



PON==
 

 

Dichter, Kameramann arbeiten zu dritt an einem Projekt. Hans 

Joachim Friedrichs würde sich im Grabe herumdrehen und sein 

Credo, man dürfe sich mit nichts gemein machen, auch nicht mit 

einer guten Sache – das würde er wahrscheinlich mit einem 

Megaphon auf mich einbrüllen. Trotzdem: Mir ist die persönliche 

Möglichkeit, etwas über Literatur zu erzählen wichtiger als die 

schnöde Integrität. Der größte Gewinn ist ein persönlicher: Das 

Schöne an Gesprächen vor laufender Kamera ist die große Kon-

zentration. Wenn die Kamera läuft, verzettelt man sich nicht. Und 

da, zumindest da, so erlebe ich es: ist Fernsehen ein beträchtlicher 

Gewinn für die literarische Arbeit in Deutschland.  

wì=PK=

Fernsehen verlangt Menschen, von denen es dann einfache Dinge 

erzählen kann. Nur sollen die immer derselben fernsehkompatiblen 

Dramaturgie folgen, und das heißt: Auch wenn jemand ein Bier aus 

dem Kühlschrank holt, will er anschließend immer noch verstehen, 

was im Fernsehen läuft. Fernsehen soll, verlangen seine Redakteure, 

barrierefrei sein. Ich kenne einen Reporter, der das ausgenutzt hat 

und seiner Redaktion zweimal denselben Filmtext zu unter-

schiedlichen Filmen verkauft hat: Einmal als Geschichte eines 

Schornsteinfegers und einmal als die eines Bananenreifers (merk-

würdiger Beruf). Die Bilder waren natürlich andere, aber der Text 

war voll von identischen Plattitüden wie: ıAlles was er kann, hat er 

sich selbst beigebracht.„ Und ıJeden Morgen verlässt er in aller 

Frühe sein Haus„. Fernsehen ist textlich meistens ein ziemliches 

Nullmedium. Nehmen wir an, rein hypothetisch, Literatur sei das 

nicht. Wie macht man dann Fernsehen über Schriftsteller? Fern-

sehen ist trotz seiner Inhaltsleere voller tyrannischer Ansprüche. Es 

müssen also die Schriftsteller selbst auftreten. Die aber haben sich 

eigentlich kunstfertig hinter ihren Helden und Erzählern verschanzt, 



POO t~ëåÉêW=aÉê=^ìíçê=äÉÄí> 

 

um aus sicherer Distanz Dinge zu sagen, die sie sich sonst nicht 

trauen. Unsere Mediengesellschaft duldet so ein Versteckspiel nicht: 

Wir wollen – und ähneln damit auch beim Kulturkonsum den 

Rezeptionswünschen von Yellow Press-Lesern und Pornokon-

sumenten – durchs Schlüsselloch schauen, wollen hinter Kulissen 

blicken. Der verstehende Blick hinter die Kulissen aber ist per defi-

nitionem nur denen möglich, die dort auch arbeiten. Allen anderen 

verwandelt sich die authentische Atmosphäre sofort nur in Kulissen, 

vielleicht malerisch – aber inszeniert. Für alle, die im Fernsehen er-

zählt bekommen, was angeblich hinter den Kulissen passiert, gilt: 

Hier geht das Schauspiel weiter, halt nur hinter den Kulissen.  

wì=SK=

Redakteure (und manchmal erschreckenderweise sogar die 

Schriftsteller selbst), weil sie Fernsehen nicht als reine Kulissen-

schieberei begreifen wollen, verlangen gerne: Kannst Du nicht den 

Autor zeigen, wie er wirklich lebt und arbeitet? Manchmal ist das 

Privathaus vielleicht der richtige Ort, wenn es etwa um die an der 

Wand hängenden Entwurfsskizzen von Thomas Lehr geht oder das 

mit werkimmanenten Symbolen vom Marxkopf bis zum 

Familienbild ausstaffierte Büro Uwe Timms oder die gigantischen 

Skulptur gewordenen Papierhalden von Friederike Mayröcker. Oft 

aber ist der Ort, an dem Literatur entsteht, auch einer, an dem sie 

sich verbirgt. Und dann weiß man nach dem Fernsehbericht nichts 

über den Schriftsteller, außer, dass er fürÊs Fernsehen aufgeräumt 

hat. 

Bei Walser ist das Private immer ziemlich öffentlich, also lädt er 

nachhause in sein freistehendes Einfamilienhaus aus den sechziger 

Jahren am Ufer des Bodensees ein. Martin Walser hat eine 

Bedingung genannt: Er gibt ein Interview, aber es soll 5-6 Minuten 

ungeschnitten gesendet werden, beim Tod eines Kritikers habe er 



POP==
 

 

da schlechte Erfahrungen mit den Schnittkünsten meiner Kollegen 

gemacht. Das neue Buch heißt Der Augenblick der Liebe. Im Buch 

geht es um einen Ehebruch. Frau Walser hat fürÊs Team Pflaumen-

kuchen gebacken. Der Autor und ich sitzen auf der stark abschüs-

sigen Wiese vor seinem Haus, ich eher jüngerhaft unterhalb, dem 

Bodensee zu, er oberhalb, seinem Haus zu. Neben uns violette 

Sommerblumen, um uns kreist eine die unruhigen Wackelbe-

wegungen ausgleichende Steadycam. Mehrere Tage habe ich die 

Fragen gebaut, in Reihenfolge gebracht, mir überlegt, aus welchen 

Fragen und Antworten unausweichlich auch ein bisschen was von 

der Handlung des Romans erzählt wird ⁄ und dann sitze ich vor 

ihm und habe eine völlig andere Idee. Ich frage ihn, ob er 

eigentlich selbst gerne Hauptfigur in seinen Büchern wäre, weil die 

von ihrem Autor regelmäßig in Situationen geschickt werden, in 

denen es schwer fällt, souverän auszusehen. Walser schweigt, 

vielleicht hat er ein schlechtes Gewissen seinen Zürns, Gerns, Finks 

gegenüber. Angesprochen worden bin ich nie auf die Frage, nur auf 

die Sitzordnung beim Interview und auf Walsers Inneneinrichtung. 

Bücher im Fernsehen – da prallen, man merkt es im Alltagsbetrieb 

andauernd – zwei lineare Systeme aufeinander, Sendung wie Buch 

beginnen im Wesentlichen vorne und enden hinten, vor kurzem 

hörte es sich noch ziemlich sinnfrei an, wenn man davon sprach, 

jetzt aber, wo wir alle surfen und springen und verlinken, merken 

wir: Es ist atemberaubend stur, dass etwas vom Anfang zum Ende 

führt – und so laufen Fernsehen und Literatur wie zwei langsam 

sterbende Dinosaurier nebeneinander her, ohne sich je wirklich zu 

begegnen. Es sind halt doch bloß zwei Medien mit (hoffentlich) An- 

und (sicher reichlich) Widerspruch. 



POQ t~ëåÉêW=aÉê=^ìíçê=äÉÄí> 

 

 

wì=SK=

Katja Lange-Müller hat wieder mal keine Zeit. Sie ist sowieso im 

Stress. Und jetzt auch noch der Deutsche Buchpreis und sie als eine 

der zwei wichtigsten Kandidatinnen auf der Shortlist. (Jetzt würde 

ich gerne berlinern können) Ja wissn Se, ick muss am Samstach die 

Bulgaren bekochn, da mach ick Forelle mit Bohnen, und das geht 

vor, Buchpreis hin oder her. Zum Dreh ist sie erst bereit, als ich 

sage: Okay, wir kommen mit einkaufen, fahren Ihnen die Sachen in 

die Wohnung und machen das Interview, während sie kochen. 

Najaaaaaa ⁄. Das geht natürlich auch nich, filmen lass ick mir nur 

im Wohnzimmer und da koch ick ja nu nich. Als wir um zehn Uhr 

morgens ankommen, hat sie sich für die Kamera echt in Schale 

geworfen, alle zwei Minuten klingelt das Telefon, weil ihr Roman 

plötzlich als sehr wichtig gilt – Punkt zehn kam er auf die Shortlist 

zum Buchpreis (d. h. die ersten zwei Auflagen sind sicher bald 

verkauft), ich war zwei nach zehn da, weil man mir einen Tipp im 

Vorfeld gegeben hatte. Aber das Einkaufen lässt sich Katja Lange-

Müller nicht nehmen. Das Ergebnis: Sie läuft schick angezogen wie 

für die Oper zum Supermarkt, zieht ihren von Forellen und Bohnen 

überquellenden Trolley vor laufender Kamera brav über den 

Zebrastreifen und sitzt anschließend in der guten Stube, immer 

noch bestens gekleidet am guten Esstisch vor einem Berg 

Schnippelbohnen, den sie, als wäre es eine Kunstperformance, für 

ihre bulgarischen Freunde zubereitet. Dabei spricht sie über Heiner 

Müller und Berlin in den 80er Jahren. Aber nie spricht sie über 

Bohnen. Nicht wenige abnehmende Redakteure würden hier von 

Text Bild-Schere sprechen. Der Film wird bei der Buchpreisver-

leihung im Römer vor dem versammelten Literaturbetrieb gezeigt ⁄ 

Und jeder weiß: Es ist so passiert. Da ist nichts gestellt. Das einzige, 

aber das war heimlich und ich darf es eigentlich auch hier nicht 



POR==
 

 

erzählen, war, dass direkt neben dem Bildausschnitt, da wo die 

Kamera nicht mehr hinkam, eine Zigarette in einem Aschenbecher 

glomm und Katja Lange-Müller sagte, die dürften wir nicht 

aufnehmen, weil sie gerade nicht öffentlich rauchen wolle.  

wì=TK=

Was kann man tun, um wenigstens den Anspruch 

aufrechtzuerhalten, dass es ein Leben hinter den Kulissen gibt? 

Rainald GoetzÂ Abfall für alle, das Buch zum Internettagebuch, 

Rainald GoetzÂ Medienkompetenz fiel spätestens beim Bachmann-

Wettbewerb 1983 auf, als er sich zu Beginn seiner Lesung im 

Angesicht von Jury, Publikum und Kameras die Stirn mit einer 

Rasierklinge aufschlitzte. Er las seinen Text: ıEs muss doch bluten, 

lebendiges, echtes Blut muss fließen„ – und es floss lebendiges, 

echtes Blut von Rainald Goetz. Der Aufreger von Klagenfurt. 

Anschließend hat Goetz sich dem Fernsehen verweigert, hat viel 

darüber geschrieben, aber nicht mehr darin gesprochen. Seit 1983 

war von ihm fast nichts mehr zu sehen gewesen. Dann also: 1999, 

Abfall für alle. Er gibt drei Interviews, meins ist das erste, ich werde 

von Suhrkamp als Versuchskaninchen oder Kanonenfutter oder so 

in die Kampagne eingesetzt und bin idiotischerweise auch noch 

stolz darauf. Und: Ich bin aufgeregt, der Verlag ist aufgeregt. Bilder 

haben wir im Sender genug, aus dem Archiv und von einer Lesung 

am Vortag, wir brauchen nur noch das Interview. Wir richten also 

schnell einen Interviewplatz ein: Reporter und Kameramann 

kämpfen, natürlich will ich, dass es super aussieht, aber ich will 

davon nichts merken, sondern eine normale angenehme Gesprächs-

situation, möglichst, als wäre es kein Fernsehgespräch. Kollegen 

sagen dann auch mal gerne: Tun Sie bitte so, als wäre die Kamera 

nicht da. Mit so was fällt man bei Goetz natürlich mit Ankündigung 

auf die Nase. Rainald Goetz erscheint mit einer Plastiktasche von 



POS t~ëåÉêW=aÉê=^ìíçê=äÉÄí> 

 

der Mainzer Buchhandlung Shakespeare und so, lässt sich ein 

Mikrophon anstecken, setzt sich, bittet um einen kleinen Moment, 

nimmt die Bücher aus der Tüte, langsam, eines nach dem anderen, 

als handele es sich bei dem, was kommt, um eine sinnvolle und für 

den weiteren Verlauf notwendige Handlung: Dann zieht er sich die 

Tüte über den Kopf, so dass da jetzt ein kopfstehender Shakespeare 

zu uns spricht und sagt durch die Tüte, wir könnten anfangen. Ich 

bin schockiert. Mein Interview ist ein vorsichtig stammelndes 

halbstündiges Paraphrasieren der Fragen: Wie können sie mir so 

was antun? Muss ich Sie jetzt ernst nehmen? Was wollen Sie damit 

sagen? Erklären Sie sich, bitte, Herr Goetz! Von seinen Antworten 

bekomme ich nichts mit. Und mit diesem deutlichen Haltungsfehler 

bin ich als Fernsehreporter wieder mal nicht alleine. 



^ìíçêáååÉå=ìåÇ=^ìíçêÉå=

= =



POU  ^ìíçêáååÉå=ìåÇ=^ìíçêÉå 

Thomas Beutelschmidt, geb. 1953, Studium der Germanistik, Kunst-
geschichte und Politologie in Freiburg und Berlin (Stud. Ass. und Dr. Phil.); 
Medienhistoriker, Publizist und Kurator; von 2001-08 leitender Mitarbeiter 
eines Projektes der DFG-Forschergruppe ıProgrammgeschichte des DDR-
Fernsehens„ (Humboldt-Universität Berlin); 2009-10 Studie zu den 
ostdeutschen TV-Auftragsproduktionen (DEFA-Stiftung); derzeit Durch-
führung eines interdisziplinären Forschungsprojektes zum internationalen 
Programmtransfer europäischer TV-Veranstalter von Beginn der 1950er 
Jahre bis zum Ende der Systemkonfrontation 1990 (Zentrum für Zeit-
historische Forschung Potsdam). 
 

Stefan Greif, geb. 1961, seit 2007 Prof. für Neuere deutsche Literatur-
wissenschaft an der Universität Kassel. Arbeitsschwerpunkte: Literatur des 
18. Jahrhunderts, Medienästhetik und Popkultur; Vorsitzender der Georg-
Forster-Gesellschaft.  
 

Knut Hickethier,,,, geb. 1945, 1994-2010 Professor für Medienwissenschaft 
an der Universität Hamburg. Bis 2011 Gesch. Direktor des Research 
Center for Media and Communication der Universität Hamburg. 1982-1994 
Kritiken in epd Medien und epd Film sowie in Tageszeitungen. Veröffent-
lichungen zur Filmgeschichte und Filmtheorie. Fernsehtheorie, Fernseh-
geschichte, Medientheorie, -geschichte und -analyse sowie zur Theorie und 
Geschichte des Schauspielens in den Medien. 
 

Matthias Luserke-Jaqui, geb. 1959, Studium der Germanistik, Kompara-
tistik und Philosophie in Tübingen und Saarbrücken. Promotion 1987. Titel 
der Dissertation: Wirklichkeit und Möglichkeit. Modaltheoretische Unter-
suchung zum Werk Robert Musils. Habilitation 1993 mit der Habili-
tationsschrift: Die Bändigung der wilden Seele. Literatur und Leidenschaft 
in der Aufklärung. Seit 1998 Prof. für Neuere deutsche Literaturwissen-
schaft an der TU Darmstadt. Forschungsschwerpunkte: Literatur des 18. 
Jh., Sturm und Drang, klassische Moderne, 20.Jahrhundert, Literaturtheorie 
und kulturwissenschaftliche Germanistik. Zahlreiche Monographien mit 
dem Schwerpunkt Literatur des 18. bis 20. Jahrhunderts.  
 

Bernd Maubach, geb. 1978, Studium der Fächer Germanistik und Sozial-
wissenschaften in Siegen und Kassel. 2007-2011 Wissenschaftlicher Mitar-



POV=

beiter am Institut für Germanistik der Universität Kassel, Arbeitsgebiet: 
Literatur und Medien. Promotion zu den Hörspielarbeiten Heiner Müllers. 
Seit 2011 Dozent für Literatur- und Mediendidaktik für den Primar-
stufenbereich (Universität Kassel). 
 

Sigrid Nieberle, geb. 1968, Professorin für Neuere deutsche Literatur-
wissenschaft an der Universität Erlangen-Nürnberg. Studium der Neueren 
deutschen Literatur, Musik- und Theaterwissenschaften in München und 
Wien; Habilitation an der Universität Greifswald; Gastdozenturen in Debre-
cen, Brno und Oxford. Forschungsschwerpunkte: Intermedialität der Litera-
tur, Biographik, Narratologie und Gender Studies. 
 

Patrick Pfannkuche, geb. 1980, Studium der Germanistik, Anglistik und 
Psychologie in Berlin, Kassel und Preston (GB). Promotion 2011 über Vicki 
Baum. Forschungsinteressen: Literatur der Weimarer Republik, Exil-
literatur, Hotels als literarische Orte, Literatur und Mode. Derzeit tätig als 
Dozent für Neuere deutsche Literaturwissenschaft an der Universität Kassel. 
 

Jana Piper, geb. 1986, Studium der Germanistik und Geschichte in Kassel. 
Seit 2011 wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Germanistik der 
Universität Kassel, Fachgebiet: Literatur und Medien. Derzeit Promotion 
zum Thema: Konstruktion von Autorschaft: Goethe- und Schillerrezeption 
im Film. Forschungsinteressen: Literatur und Medien, Erinnerungskultur, 
Biographik. 
 

Georg-Michael Schulz,    geb. 1945, Studium der Fächer Germanistik, 
Philosophie, Romanistik, Promotion 1975 in Tübingen, Habilitation 1986 in 
Aachen. Prof. für Neuere deutsche Literaturwissenschaft von 1991 bis 1996 
in Aachen, von 1996 bis 2011 in Kassel. Seit 2011 im Ruhestand. 
Publikationen über die Literatur des 18.-20. Jhs., besonders auf dem Gebiet 
von Drama und Theater. 
    

Helmut Schanze, geb. 1939, Studium der Philologie, Philosophie und 
Politische Wissenschaft an der Universität Frankfurt. Promotion 1965 mit 
einer Arbeit über Romantik und Aufklärung bei Friedrich Schlegel und 
Novalis. 1966 bis 1972 arbeitete Schanze als wissenschaftlicher Assistent an 
der RWTH Aachen, wo er 1971 mit einer Untersuchung über das Theater 



PPM  ^ìíçêáååÉå=ìåÇ=^ìíçêÉå 

im bürgerlichen Realismus habilitierte. Seit 1972 hatte Schanze eine 
Professur an der RWTH Aachen inne. Von 1987 bis zu seiner Emeritierung 
im Jahr 2004 war er Professor an der Universität Siegen. Hier gehörte 
Schanze zu den Initiatoren des Sonderforschungsbereichs 240 ıBildschirm-
medien„, dem er ab 1992 auch als Sprecher vorstand. Er leitete 
Forschungsprojekte zur Intermedialitätsforschung über 'Fernsehgeschichte 
der Literatur', 'Europäische Kinokunst im Zeitalter des Fernsehens' sowie 
zur Erforschung der Neuen Medien ('Textsysteme und Veränderungen des 
Literaturbegriffs', 'Interaktive Medien und ihre Nutzer') und zur Medien-
wertungsforschung ('Medienwissenschaften und Medienwertung'). 
 

Peter Seibert, , , , geb. 1948, Studium der Germanistik, Geschichte und 
Kunstgeschichte.    Professor für Literatur und Medien an der Universität 
Kassel. Projektleiter ıTheater und Fernsehen„ im Sonderforschungsbereich 
„Bildschirmmedien„ an der Universität Siegen, DFG-Projekt zu „Aus-
stellungsästhetik„. Publikationen von der Frühen Neuzeit bis zur Gegenwart 
u. a. zu Literatur und Geselligkeit, Mediengeschichte der Literatur, Litera-
turausstellungen und Literarischen Gedenkstätten. 
 

Reinhold Viehoff, geb. 1948, Studium der Germanistik, Soziologie, 
Politikwissenschaft, Kommunikationswissenschaft und kath. Theologie in 
Bonn, Köln und Siegen. Gastprofessuren in den Niederlanden und 
Russland. Mitglied in zahlreichen wissenschaftlichen Vereinigungen. 
Herausgeber der internationalen Zeitschrift SPIEL Universitätsprofessor 
(Lehrstuhl für Medien- und Kommunikationswissenschaften) an der Martin-
Luther-Universität Halle-Wittenberg. Arbeits- und Forschungsschwerpunkte: 
Medientheorie, Mediensozialisation; Hörfunk; digitale Medien und 
Internetkommunikation; Fernsehprogrammforschung, Medienkultur; kultu-
relle Identität und Europa, Medienikonen, Fernsehen und Geschichte. 
 

Alexander Wasner, geb. 1965, wohnhaft in Frankfurt, Studium der 
Germanistik, Philosophie und Buchwesen, arbeitet seit 1991 als Autor und 
Redakteur für Fernsehen und Hörfunk des Südwestrundfunks. Zahlreiche 
Autorenporträts u. a. für den Deutschen Buchpreis. Seit 2001 Redakteur 
der Sendung Literatur im Foyer. Außerdem Juror, Moderator, Herausgeber 
und Mitherausgeber mehrerer Anthologien (u. a. Ich möchte lieber doch. 
Fernsehen als literarische Anstalt. Göttingen: Wallstein 2009). 



PPN=

Henning Wrage, geb. 1973, begann seine Laufbahn als wissenschaftlicher 
Mitarbeiter im Forschungsprojekt „Programmgeschichte des DDR-Fern-
sehens‰ an der Humboldt-Universität in Berlin. Er promovierte zur DDR-
Mediengeschichte der frühen 1960er Jahre. Nach Positionen als Feodor-
Lynen Fellow der Humboldt-Stiftung an der University of Wisconsin in 
Madison und einer Gastprofessur am Haverford College lehrt er gegen-
wärtig an der University of West Georgia. Diverse Veröffentlichungen, u. a. 
zur deutschen Nachkriegskultur, Fernsehgeschichte, Kinder- und Jugend-
literatur, Gerhart Hauptmann und Gottfried Benn. 



Die Beiträger dieses Bandes sind Medienwissenschaftler, die das Fernsehen als wich-
tiges Medium von Literatur begreifen. Als solches nimmt das Fernsehen literarische
Funktionen auf den unterschiedlichen Handlungsebenen wahr. Es kritisiert und
wertet Literatur und verbreitet sie in vielen Formaten, so in Dokus, in Literaturver-
filmungen, in Theateradaptionen. Das Fernsehen bestätigt traditionelle Autortypen
und generiert neue; es popularisiert Literaturgeschichtsschreibung. Die Pub likation
basiert auf einer Tagung an der Universität Kassel, auf der nicht zuletzt die aktuel-
le Bedeutung des literarischen Fernsehens vor dem Hintergrund der medialen Um-
brüche in den letzten beiden Jahrzehnten diskutiert wurde.

ISBN 978-3-86219-438-4

H
er

au
sg

eg
eb

en
 v

on
 P

et
er

 S
ei

be
rt

In
te

rv
al

le
13

kassel
university

press

Intervalle13 Schriften zur Kulturforschung

Fernsehen als Medium der Literatur 

Herausgegeben von Peter Seibert
Unter Mitarbeit von Patrick Pfannkuche und Jana Piper

Fe
rn

se
he

n 
al

s 
M

ed
iu

m
 d

er
 L

ite
ra

tu
r

U_Intervalle13_druck  18.12.12  09:13  Seite 1


	Front cover

	Reihentitel

	Titelseite

	Impressum

	Inhalt

	Vorwort 

	Peter Seibert: Fernsehen als Medium der Literatur 
	Jana Piper, Patrick Pfannkuche: Konzept des Bandes Fernsehen als literarisches Medium

	I. Fernsehadaption

	Knut Hickethier: Wie aus Literatur Fernsehen wird. Zur Theoriebildung des Medienwechsels: Adaption, Intermedialität, Transmedialität und Crossmedialität. Literatur in der Mediengesellschaft
	Helmut Schanze: Die Erfindung der Literaturverfilmung durch das Fernsehen
	Thomas Beuteschmidt, Henning Wrage: Zwischen Kunst und Propaganda. Adaptierte DDR-Literatur im Fernsehen vor und nach 1989

	II. Fernsehen und Literaturgeschichte

	Reinhold Viehoff: Fersehen und (Literatur-)Geschichtsschreibung, oder: (Literatur-)Geschichte im Fernsehen. Überlegungen zu einem anderen Verständnis von Literaturgeschichte im Fernsehen - als Fernseh-geschichte der Literatur
	Matthias Luserke-Jaqui: Literaturgeschichte im Fernsehen am Beispiel des Films Sturm und Drang oder Die Freiheit "jung und dumm zu sein"
	Sigrid Nieberle: Heinrich Breloers Die Manns: "Eine Art 'Fernseh-Buddenbrooks'"
	Georg-Michael Schulz: Schiller-Filme im Fernsehen

	Peter Seibert: Kleist zum Zweihundertsten. Das Fernsehen als Medium literarischer Erinnerung

	III. Fernsehliteratur

	Bernd Maubach: Blackbox Fernsehen. Benjamin von Stuckrad-Barres TV-Formate
	Stefan Greif: "Im Fernsehen kam der Papst auf PHOENIX. Ich aber wollte kurz nach Kassel reisen." Popliteratur als Fernsehkritik in Rainald Goetz' Klage 
	Bernd Maubach: Theater im Fernsehen. Anmerkungen zu einem Seminarprojekt
	Alexander Wasner: Der Autor lebt! Über den Alltag des Literaturredakteurs und -reporters

	Autorinnen und Autoren

	Back cover




