Robinson dos Santos

Moralitat und Erziehung bei Immanuel Kant

kassel .

university
press



Die vorliegende Arbeit wurde vom Fachbereich Erziehungswissenschaft / Humanwissenschaften der
Universitat Kassel als Dissertation zur Erlangung des akademischen Grades eines Doktors der Philosophie
(Dr. phil.) angenommen.

Erster Gutachter:  apl. Prof. Dr. Heinz Eidam
Zweiter Gutachter: Prof. Dr. Wolfdietrich Schmied-Kowarzik

Tag der miindlichen Priifung 5. Oktober 2007

Gedruckt mit Unterstiitzung des Deutschen Akademischen Austausch Dienstes (DAAD).

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tber
http://dnb.d-nb.de abrufbar

Zugl.: Kassel, Univ., Diss. 2007
ISBN 978-3-89958-344-1
URN: urn:nbn:de:0002-3441

© 2007, kassel university press GmbH, Kassel
www.upress.uni-kassel.de

Umschlaglayout: Jorg Batschi Grafik Desing, Kassel

Umschlagbild: Kant im Arbeitszimmer, Lithografie von Heinrich Wolff (1909)
Verfligbar unter: http://www.kant.uni-mainz.de/

Druck und Verarbeitung: Unidruckerei der Universitat Kassel

Printed in Germany



Para minha esposa Lenara, com amor e carinho

,,Der wahre Zweck des Menschen - nicht der,
welchen die wechselnde Neigung, sondern
welchen die ewig unverdnderliche Vernunft
ihm vorschreibt - ist die hochste und
proportionierlichste Bildung seiner Kréfte zu
einem Ganzen. Zu dieser Bildung ist Freiheit
die erste und unerldfiliche Bedingung.”
(Wilhelm von Humboldt)

* % %

,Jedes System der Ethik kann nur zeigen, daf3
es Wahrheit in sich habe, wenn eine Methode
aufgestellt werden kann, dasselbe zu
realisieren. Die Pddagogik ist die Probe fiir die
Ethik.” (Friedrich Daniel Ernst
Schleiermacher)

* % %

,In einem deutschen Schullesebuch um 1890
begann ein Gedicht: Den kategorischen
Imperativus  fand, dafl weiff ein jedes Kind,
Immanuel Kant. Heute weifs das nicht mehr
jedes Kind.” (Karl Jaspers)






INHALTSVERZEICHNIS

DANKSAGUNG 7
EINLEITUNG 9

I - PADAGOGIK ALS PROBLEM UND PROBLEME DER

PADAGOGIK BEI KANT 16
1.1 UBER PADAGOGIK - EINWANDE GEGEN SCHRIFT UND THEMA..................... 16
1.2 ANMERKUNGEN ZUGUNSTEN DER BEHANDLUNG DES THEMAS.................... 18
1.3 UBER DEN ZUSAMMENHANG ZWISCHEN MORAL, ERZIEHUNG UND
ANTHROPOLOGIE ....ceuttiutiriteniteieeitesitenieste sttt etesieeste s sieesaeetesaeenaeesesneens 20
1.4 ZUM STANDPUNKT DER FORSCHUNG: EINIGE PERSPEKTIVEN SEIT
WEISSKOPFS ABHANDLUNG (1970) .....cooveviiiiiiicinieiiicicieeceeceeceeeaenes 24
1.4.1 Historisch-philologische Rezeption..................ccccccccovvciiiiiiniiinrinn, 25
1.4.1.1 Die Untersuchung von Traugott Weisskopf ................c.cccooeen. 25
1.4.1.2 Die Studien von Peter Kauder.................cccocecioioiiiiiiiiniiniinie, 40
1.4.2 Rezeption in der Erziehungswissenschaft ................cccoccccceeioieenn. 48
1.4.2.1 Theo Winkels und die Frage nach dem Wissenschaftscharakter der
Phadagogik...... ..o 49
1.4.3 Rezeption in der Kant-Forschung ................ccccccccccoioioiiiinnen. 55
1.4.3.1 Werner Starks Plidoyer fiir eine , Erziehungslehre” Kants.............. 58

1.5 BEMERKUNGEN ZUR REZEPTION UND ZUM INTERPRETATIONSVORHABEN...63

IT - KANTS GRUNDLAGE DER MORAL 66
2.1 DAS PROBLEM DER FREIHEIT IN BEZUG AUF DIE BESTIMMUNG DES

IMEENSCHEN ...ttt ettt ettt ettt et ettt et st et e sat e et e saseebeesaeeeabeesaaeens 66

2.2 TRANSZENDENTALE FREIHEIT UND PRAKTISCHE FREIHEIT.........ccccevueeiennnnne. 73

2.3 FESTLEGUNG DES PRINZIPS DER SITTLICHKEIT .......cocvoviiiiiiiiiie, 84

2.3.1 Die I. und I1. Sektion der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten....87

2.3.2 Die 111. Sektion der GrundleQung.................cccccccoeviniiniicniiicnnd 107

2.3.3 ANIMEYKUTIGOT ...ttt 116

2.4 METHODENLEHRE DER KPV: DIE FRAGE DER BILDUNG ZUR MORAL ......... 117

III - ANTHROPOLOGISCHE UND GESCHICHTSPHILOSOPHISCHE

FUNDIERUNG DER PADAGOGIK 127

3.1 NATURANLAGE: ASPEKTE VON NATUR UND FREIHEIT IN DER BESTIMMUNG
DES MENSCHEN ...ttt ettt ettt ettt ettt saee s 127
3.1.1 Naturanlage innerhalb der Religionsschrift................c.ccccccecinn. 131
3.1.1.1 Die Anlage fiir die Tierheit...............cc.c.ccccoccoiniiiiiiiniiiii, 133
3.1.1.2 Die Anlage fiir die Menschheit..................cccccoooeoiiininiiicinnnnn. 135
3.1.1.3 Die Anlage fiir die Personlichkeit..................ccc.cccccocoiviniiicinnnnn. 137

5



3.2 ANTAGONISMUS UND ERZIEHUNG ODER KANTS FRAGE: ,, WIE KANN MAN
ABER ERWARTEN, DAR AUS SO KRUMMEM HOLZE ETWAS VOLLIG GERADES

GEZIMMERT WERDE?” ... 140
3.2.1 Die Aufgegebenheit des Menschen: ,,ungesellig-geselliges” und
erziehungsbediirftiges VVesem ..o 142
3.2.2 Gesellschaftlich - politische Forderungen..................cccccccccccceenin. 148

EXKURS - DAS PROBLEM DES BOSEN UND DIE WIEDERHERSTELLUNG DER
URSPRUNGLICHEN ANLAGE ZUM GUTEN: REFORM ODER REVOLUTION? 157

IV - ERZIEHUNG UND DIE FRAGE DANACH, WAS DER MENSCH

IST UND WAS ER SEIN SOLL 172
4.1 GRUNDBESTIMMUNGEN DER ERZIEHUNG .....coeitieiiiieiieniieeiieeiie e 172
4.1.1 Physische und praktische Erziehung - eine Differenzierung............. 173
4.1.2 Erziehung als Idee.....................cccccoccoiiiiiiiiiniiiiiiiiicc e 175
4.2 KANTS FORDERUNG: ,, ERZIEHUNG MUSS EIN STUDIUM WERDEN"............. 185
4.2.1 Pidagogik als praktische Wissenschaft..................ccccooiviinnnan, 190
4.2.2 Erziehung und EXperiment ................cc.ccococcoioniiiiiioiniiiiieae, 194
4.3 AUFGABE DER ERZIEHUNG.........cooviiiiiiiiiii 198
4.3 T WATTUTIG. ... 200
4.3.2 DISZIPLITL ... 202
4.3.3 KUIHUIETUTIG ..., 209
4.3.4 ZIUIIISIEIUNG ..., 217
4.3.5 MOTAliSIETUTIG ...t 222
V - TUGEND ALS MORALISCHE PRAXIS 227
5.1 KANTS BEGRIFF DER TUGEND ......cciuiiiiiiiiiiiiiiniieiieiiii s 230
5.1.1 Zwecke, die zugleich Pflichten sind...................c.ccocccoiiiiiinnn, 238
5.1.1.1 Eigene Vollkommenheit als Zweck, der zugleich Pflicht ist............ 242
5.1.1.2 Fremde Gliickseligkeit als Zweck, der zugleich Pflicht ist .............. 247
5.2 IST TUGEND LEHRBAR? ....cutiuieuietetenttatteteeiteiteteiente sttt st eie st ensententensesne e 249
5.2.1 Ethische Didaktik..................ccccooiiiiiiiiiiiiiiiiii e, 252
5.2.2 Ethische Asketik................c.cccccoiiiiiiiiiiniiiiiiiiiii e, 257
AUSBLICK 261
SIGLENVERZEICHNIS 266
LITERATUR 268



DANKSAGUNG

Ich mochte mich an dieser Stelle herzlich bedanken bei:

Apl. Prof. Dr. Heinz Eidam,

Prof. Dr. Wolfdietrich Schmied-Kowarzik,

Prof. Dr. Hans-Georg Flickinger

tur die freundliche und ermutigende Unterstiitzung und Kritik wahrend
der Austiithrung dieser Arbeit.

Ich bedanke mich ebenfalls bei Frau Rosemarie Heipcke fur die
Durchsicht des Manuskripts sowie bei Michael Pyrsch, Gerhard Zarbock und
Dr. Frank Hermenau fiir die kritischen Bemerkungen zu unterschiedlichen
Teilen dieser Arbeit.

Bei der Doktorandin Heike Borufka M. A. und Jiirgen Kaiser bedanke
ich mich nicht nur fiir die wertvolle Kritik bei der Lektiire des
Manuskripts, sondern auch fiir die freundliche und vielféltige
Unterstiitzung wahrend des Aufenthalts in Kassel.

Fir die vielfdltigen Vorschlige zu meinem anfénglichen
Interpretationsvorhaben sowie fiir die freundliche Unterstiitzung mochte
ich mich auch herzlich bedanken bei den brasilianischen Kollegen: Dr.
Claudio Almir Dalbosco (Universidade de Passo Fundo), Dr. Clélia Aparecida
Martins (Universidade Estadual Paulista Jalio de Mesquita Filho -
UNESP/Marilia), Dr. Edmilson Menezes (Universidade Federal de Sergipe),
Doktorand José André da Costa M.A, M.A. Julio César Werlang und M.A.
Paulo César Carbonari (Instituto Superior de Filosofia Berthier - Passo
Fundo).

Dem Deutschen Akademischen Austausch Dienst - DAAD - und
der CAPES (Bundesregierung Brasilien) danke ich fiir das Stipendium,

welches meine Promotion ermoglicht hat.






EINLEITUNG

Moralische Selbstbestimmung liegt uniibertragbar in der je eigenen
Verantwortung eines jeden Subjekts und kann nur unter der
Voraussetzung der Freiheit gedacht werden. Nichtsdestotrotz ist
moralisches Verhalten etwas, das erst durch Lernen erworben wird. In der
Philosophie Immanuel Kants ist dies nur dem verniinftigen Naturwesen
moglich und sogar erforderlich. Moralische Selbstbestimmung ist deshalb
sowohl im Zusammenhang mit Moralphilosophie als auch mit
Moralerziehung zu denken. Die begriffliche Unterscheidung von
Moralphilosophie und Moralerziehung setzt verschiedene Gegenstdande
und Zwecke voraus. Dennoch haben sie etwas gemeinsam, verbindet sie
doch der Begriff ,Moral”. Diesen Zusammenhang aufzukldren ist das
Leitthema dieser Arbeit.

In der Philosophie Kants ist der Zusammenhang zwischen Moral
und Erziehung aus verschiedenen Griinden nicht unmittelbar eindeutig.
Die Moral steht im Zentrum der praktischen Philosophie und ist deshalb
ein wichtiger Aspekt von Kants philosophischem System. Auf den ersten
Blick scheint die Erziehung kein grofdes theoretisches Interesse bei Kant
erregt zu haben und sogar wenig von ihm geschétzt worden zu sein, da er
sich nicht schwerpunktmaifdiig mit der Padagogik beschéftigt hat.
Infolgedessen gibt es innerhalb der Kant-Forschung hinsichtlich der

9



Behandlung dieser beiden Themenbereiche einen sehr bedeutenden
Unterschied. Einerseits gibt es eine relativ lange Tradition im Bereich der
Kantschen Ethik (praktische Philosophie), die durch verschiedene
Richtungen und Interessen geprdgt ist, etwa im Hinblick auf die
Grundlagen der Moralphilosophie, politischen Philosophie und
Rechtsphilosophie. Innerhalb der gegenwaértigen Ethik setzen sich die
verschiedenen Rezipienten am intensivsten mit der Moralphilosophie
Kants auseinander. Aufgrund des Vorwurfs des Formalismus lehnen
manche Autoren diesen moralphilosophischen Ansatz von Kant ab.
Allerdings sollte seine Philosophie nicht vereinfacht und in eine
»,Schublade” gesteckt werden, denn viele seiner Ideen sind
Schltisselbegriffe fiir das Verstdndnis verschiedener Probleme unserer
Gegenwart.

Andererseits finden die paddagogischen Ideen Kants keine grofde
Anerkennung, weder im Bereich der Kant-Forschung noch im Bereich der
Erziehungswissenschaft. Griinde hierfiir werden im ersten Kapitel
thematisiert. Dennoch, wenn man bedenkt, dass Kant nicht nur das
oberste Prinzip der Moral finden wollte, ein allgemein und unbedingt
giiltiges Prinzip, sondern sich auch {ber Moglichkeiten seiner
Verwirklichung klar gedufiert hat, sowohl durch seine Tugendlehre als
auch durch seine Anthropologie, Geschichtsphilosophie und seine
Vorlesungen tiber Padagogik, dann scheint ein Zusammenhang zwischen
Moral und Erziehung innerhalb seines Werkes zumindest denkbar. Es ist
das Ziel dieser Arbeit, einen solchen Zusammenhang unter
Beriicksichtigung der Moral, der Anthropologie und der pddagogischen
Ideen Kants darzustellen.

Mit anderen Worten: Hier geht es darum, die Forderung einer
Erziehung zur Moralitédt bei Kant zu kldren. Die Erziehung wird in dieser
Perspektive als eine Verwirklichungsweise der Moral angesehen. Diese
Forderung beruht allerdings auf bestimmten philosophischen und

anthropologischen Voraussetzungen. Dazu miissen Kants Argumente

10



bestimmt und erldutert werden. Deshalb beruht diese Aufgabe prinzipiell
auf einer immanenten Lekttire.

Die vorliegende Untersuchung ist in fiinf Kapitel unterteilt.

Zunidchst wird die Padagogik als Problem bei Kant gezeigt sowie
die Probleme, auf die man stofit, wenn die Schrift Uber Pidagogik zur
Analyse herangezogen wird. Dazu wird zundchst eine kommentierte
Zusammenfassung der entsprechenden Rezeption dieses Themas erstellt:
Die philologische Rezeption, die Rezeption innerhalb der Erziehungswissenschaft
sowie die Rezeption innerhalb der Philosophie bzw. in der Kant-Forschung.
Seit der Veroffentlichung der Abhandlung Immanuel Kant und die
Pidagogik: Beitrige zu einer Monographie (1970) von Traugott Weisskopt
bezieht sich die Auseinandersetzung {iber Kant und die Padagogik
vorwiegend auf die Diskussion beziiglich der ,Originalitdt” oder , Nicht-
Originalitat” der Schrift Uber Pidagogik. Infolgedessen werden andere
mogliche Perspektiven einer Lektiire oder Debatte iiber Moral und
Erziehung bei Kant kaum beachtet oder vernachléssigt.

Die Frage der Originalitdt der Schrift Uber Pidagogik hat grofe
Bedeutung, ist aber bei weitem nicht die einzige in Bezug auf das Thema,
denn sie erschopft die Frage der Erziehung bei Kant keineswegs. Obwohl
die Diskussion legitim ist, hat sie jedoch meines Erachtens eine begrenzte
Gtltigkeit, da sie eher an der Autorenschaft als am Inhalt der Schrift
interessiert ist. Dariiber hinaus ldsst sie die systematische Untersuchung
des Zusammenhangs von Erziehung und praktischer Philosophie
(Moralphilosophie) bei Kant als sekundér erscheinen.

Die Wirkung dieser philologischen Rezeption ist dennoch wichtig und
wird deshalb in der vorliegenden Arbeit analysiert. Mein
Rezeptionskommentar beschrankt sich auf eine Auswahl der wichtigsten
Arbeiten zum Thema seit der Abhandlung von Weisskopf (1970). Das
erste Kapitel soll sowohl einen Uberblick tiber den Stand der Forschung
als auch meine eigene Auffassung darstellen.

Das zweite Kapitel behandelt Kants Grundlagen der Moral und ihre

Erlduterungen hinsichtlich der Moglichkeit der Moral und damit der

11



Moglichkeit der moralischen Erziehung. Die Begriindung der Moral im
Sinne Kants ist mit der Kldrung des Begriffs der Freiheit untrennbar
verbunden. Diese Erlduterung ist bereits teilweise eine Antwort auf die
Frage: ,Was ist der Mensch?” Ihre Beantwortung, welche die ganze
Philosophie Kants zusammenfasst, ist eine notwendige Bedingung, um
seine padagogischen Ideen addquat verstehen zu konnen. Hier zeigt sich
die Bestimmung des Menschen als zugleich intelligibles und sensibles
Wesen. Worauf Kant eine solche doppelte Bestimmtheit des Menschen
griindet, ist deshalb griindlich zu analysieren. An dieser Stelle wird im
Laufe meiner Dissertation besonders auf die Auflosung der dritten
Antinomie der Kritik der reinen Vernunft (KrV) eingegangen. Des weiteren
ist der zentrale Begriff zum Ubergang zwischen theoretischer und
praktischer Philosophie bei Kant zu bedenken: Der Begriff der Freiheit. Es
wird gezeigt, dass die Freiheit im Bereich der KrV als ,absolute
Spontaneitidt” wenigstens denkbar bleibt, und dadurch wird es moglich,
den Begriff in seinem ,transzendentalen” Sinne zu formulieren. Die
Bedeutung dessen, was Kant transzendentale Freiheit nennt, ist der erste
Schritt zur Begriindung der Moral und wird folglich in diesem Kapitel
thematisiert.

Zudem wird im zweiten Kapitel der intelligible Charakter des
Menschen dargestellt. Dort findet sich die Begriindung der Sittlichkeit in
ihren Grundlinien wieder. Sobald die Denkbarkeit der Freiheit und
dadurch ihre Moglichkeit in praktischer Hinsicht gerechtfertigt ist,
werden die Hauptschritte der Begriindung der Moralitdt rekonstruiert.
Zum Schluss dieses Kapitels wird die Frage nach der Bildung zur Moral
gestellt. Hierdurch wird das Problem der Vermittlung der Moral
analysiert, welches Kant in der Methodenlehre der Kritik der praktischen
Vernunft (KpV) thematisiert hat.

Im  dritten Kapitel wird die anthropologische und
geschichtsphilosophische Fundierung der Pddagogik dargestellt. In
diesem Zusammenhang spielt der Begriff Naturanlage eine zentrale Rolle,

um die Bestimmung des Menschen im Sinne Kants zu verstehen. Kant

12



stellt diesen Begritf in seiner Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der
blofen Vernunft dar, welche sich an die Amnthropologie in pragmatischer
Hinsicht  und an die kleinen Schriften zur Politik und
Geschichtsphilosophie anschliefst. Durch diese Analyse wird gezeigt, dass
Anthropologie und Geschichte nur in ihrer padagogischen und politischen
Dimension angemessen verstanden werden konnen. Die Pddagogik ist
ihrerseits ebenfalls auf die Anthropologie, Geschichte und Politik
angewiesen.

Nur innerhalb des geschichtlichen Fortschritts der menschlichen
Gattung kann die Entwicklung der Naturanlagen richtig verstanden
werden. Diese Aufgabe ist in weitestem Sinne padagogischer Natur und
manifestiert sich in der Politik. Einerseits miindet er in einer durch Recht
gestalteten Gesellschaft (dufsere Freiheit) und andererseits in der Bildung
des moralischen Charakters (innere Freiheit). Deshalb wird tiber eine
anthropologische und  geschichtsphilosophische Fundierung der
Padagogik gesprochen.

Das vierte Kapitel greift auf die Gliederung der Padagogik zurtick
und versucht, im Anschluss an Moral und Anthropologie ihre Bedeutung
zu rehabilitieren. Hier soll gezeigt werden, dass die Padagogik einerseits
die Forderung nach einer Verwirklichung der Ethik stillen und
andererseits einen emanzipatorischen und autonomen
Handlungshorizont der Erziehung als Wissenschaft bieten kann. Um die
Erziehung als Verwirklichungsweise der moralischen Autonomie zu
konzipieren, ist nicht nur die Freiheit vorauszusetzen, die als Autonomie
durch das Prinzip der Sittlichkeit positiv begriindet wurde, sondern auch
eine leitende (regulative) Idee, woran sich die p&ddagogische Praxis
orientieren kann.

Damit komme ich zu dem Schwerpunkt der Arbeit, die ich als
Frage formulieren mochte: Wie ldsst sich die Moralitdt, welche auf dem
Begriftf der transzendentalen Freiheit beruht, in einem Wesen, das

zugleich sensibel ist, verwirklichen?

13



Gerade weil der Mensch nicht nur eine intelligible (unbedingte),
sondern auch eine empirische (bedingte) Dimension hat, stellt sich die
Frage nach der Vereinigung beider Dimensionen. Ware der Mensch nur
ein intelligibles Wesen, dann wiére die Rede iiber die Verwirklichung von
Freiheit und Moral und auch die iiber Erziehung sinnlos, weil in der Idee
eines rein intelligiblen Wesens bereits die moralische Vollkommenbheit
gedacht ist. Der Mensch ist aufgrund seiner Naturzugehorigkeit jedoch
ein Wesen, welches zu seiner Vervollkommnung befdhigt werden muss
und insofern moralisch unvollkommen ist. Von daher braucht er nicht nur
ein oberstes Prinzip der Moral, sondern auch eine leitende Idee der
moralischen Erziehung. Daher wird gezeigt, wie diese Idee sich in den
verschiedenen Aufgaben der Disziplinierung, Kultivierung, Zivilisierung
und Moralisierung innerhalb des Erziehungsprozesses Realitdt verschafft.
Die Padagogik wird aufgefordert, sich in eine Wissenschaft zu
verwandeln. An dieser Stelle wird Kants Forderung tberpriift werden.
Nicht nur die intelligible Dimension, sondern auch die sinnlich-
empirische Dimension des Menschen hat fiir die Begriindung der
moralischen Erziehung Bedeutung.

Als zu einer empirisch bedingten Welt gehoriges Wesen, also als
ein blofles Naturwesen betrachtet, ist der Mensch jedoch der
Naturkausalitdt unterworfen. Innerhalb dieser Erlduterungen soll daher
auch der Begriff Naturanlage und seine Bedeutung analysiert werden. Als
zugleich Vernunft- und Naturwesen hat der Mensch bestimmte
Qualitdten, die sich durch Erziehung entwickeln konnen, und zwar
zugunsten der Moralitdt. Zum Schluss des Kapitels wird dann die
Gliederung der Padagogik bzw. der moralischen Erziehung in ihren
verschiedenen Stufen dargestellt. Hier werden insbesondere die Begriffe
der Wartung, Disziplinierung, Kultivierung und Zivilisierung als
Propédeutik zur Moral betont.

Im funften Kapitel wird der Begriff der Moralisierung als Erziehung
zur Tugend, somit als moralische Praxis dargestellt und analysiert. Die

Tugendlehre erweist sich als unverzichtbare Grundlage zur Formulierung

14



einer Theorie der moralischen Erziehung bei Kant. Es geht hier nicht nur
um ihren Inhalt, sondern auch und vor allem um ihre Methoden. Die
moralische Bildung des Charakters braucht neben der theoretischen
Erkenntnis von ethischen Prinzipien auch unmittelbar ihre Ausfiihrung
durch Ubung. Das ist ein wichtiges Mittel, um die moralische
Urteilsfahigkeit zu schédrfen und den Charakter zu erziehen.

Wenn eine Erziehung zur Moralitdt gerechtfertigt ist, eréffnen sich
weitere Perspektiven. Eine dieser Perspektiven ist das Ideal einer
kosmopolitischen Zivilisation. Die Charakterisierung des Menschen als
Weltbiirger hat bestimmte politische und gesellschaftliche Konsequenzen.
Dies werde ich in meinem Schlusswort noch einmal thematisieren

Insgesamt wird durch meine Untersuchung gezeigt, dass die
Erziehung und die Pddagogik neben der Anthropologie und der
Tugendlehre, eine zentrale Rolle in der praktischen Philosophie Kants
insofern spielen, als dass erst durch sie die moralische Vervollkommnung
des Menschen zu verwirklichen ist, welche den eigentlichen Anspruch

der Philosophie Kants ausmacht.

15



I - PADAGOGIK ALS PROBLEM UND PROBLEME
DER PADAGOGIK BEI KANT

1.1 Uber Piidagogik - Einwinde gegen Schrift und Thema

Die Padagogik - sowohl das Thema als auch die Schrift - hat im
philosophischen System Kants einen sehr umstrittenen Status. Ein Grund
dafiir ist der zweifelhafte Ursprung der Schrift Uber Piidagogik, welche
zwar in die Akademie-Ausgabe aufgenommen, aber nicht als authentisches
Werk gesichert ist. Ein weiterer Grund sind Kants Aufierungen zur
Padagogik innerhalb seiner anderen Werke, die durch verschiedene
Perspektiven geprdgt sind, das heifst das Thema als solches wurde von
ihm nicht systematisch abgehandelt. In diesem Sinne wére es undenkbar,
Kants Pddagogik ohne seine Philosophie als Ganzes zu betrachten. Seine
Aussagen tiber Erziehung und Piadagogik sind in den Schriften der
praktischen Philosophie zu finden und stammen aus verschiedenen Zeiten
seiner philosophischen Arbeit.

In Bezug auf das erste Problem, ndmlich das des Ursprungs der
Schrift, sind folgende Argumente aufzufiihren:

a) Das erste und vielleicht wichtigste liegt in dem Einwand gegen die
Originalitdt der Schrift Uber Pidagogik. Es wird bezweifelt, dass sie
wirklich von Kant sei. Vielmehr sei die Schrift ein Werk seines
Schiilers und Freundes Friedrich Theodor Rink, der die Notizen
und Register von Kant kompiliert und das Buch herausgegeben hat.
Kurz: Die Schrift Uber Piidagogik ist kein authentisches Werk von
Kant.

b) Geht man von der Korrektheit dieser These aus, dann scheint eine
Diskussion tiber die inhaltlichen Aussagen des Buches, als Kants

eigenes , geistiges Eigentum”, widerspriichlich.

16



Im zweiten Fall, wenn man sich auf Kants unterschiedliche
Auflerungen {iiber Erziehung und Pidagogik innerhalb seiner anderen
Arbeiten bezieht, ergeben folgende Argumente ein neues Problem:

a) Im Bereich von Kants kritischer Philosophie erscheinen Erziehung
und Padagogik als Bruchstiicke von anderen Reflexionen, namlich
im Kontext von Anthropologie, Politik, Religions- und
Geschichtsphilosophie. Hinzu kommt die Ungenauigkeit des
Gebrauchs der Begriffe Erziehung und Pddagogik. Sie sind
manchmal als Synonyme, manchmal aber auch unterschiedlich
angewendet. Es ist deshalb sehr schwierig, diese unterschiedlichen
Fragmente zu einem Ganzen zusammenzufassen.

b) Vergleicht man die Pddagogik mit der Ethik, welche systematisch
abgehandelt wurde, so wird eine Diskrepanz zwischen beiden
sichtbar. Der Ethik wurde im Gegensatz zur Padagogik eine
grofsere Bedeutung zugeschrieben. Es entsteht der Eindruck, dieses

Thema sei kaum produktiv durchdacht worden.

Daraus folgt, dass eine Schwierigkeit dieses Themas auf der
Verwechslung des Themas mit der Schrift als solcher beruht. Aufgrund
des Problems der Schrift wird das Thema vernachléssigt.

Ein weiteres mogliches Argument gegen die Behandlung dieses
Themas liegt in der Annahme einer Altersschwiche bei Kant, die folglich
zu einem Misskredit seiner spateren Schriften gefiihrt hat. Wenn die
Annahme zutrdfe, miissten sowohl die Pidagogik-Schrift als auch die
anderen Schriften der neunziger Jahre, wie die Kritik der Urteilskraft
(1790), die Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft (1793), die
Metaphysik der Sitten (1797) und die Anthropologie in pragmatischer Hinsicht
(1798), welche ebenfalls Gedanken tiber Erziehung enthalten, zu diesen

wenig geschdtzten Schriften gerechnet werden.

17



1.2 Anmerkungen zugunsten der Behandlung des Themas

Kant hat wirklich keine systematische Untersuchung tiber die Erziehung
durchgefiihrt, da nur diese von Rink herausgegebene Schrift existiert. Dies
darf aber nicht die Tatsache verhiillen, dass sein ganzes philosophisches
System und insbesondere seine praktische Philosophie ein pddagogisches
Interesse haben. Wenn Kant sich - zumindest fragmentarisch - tiber
Erziehung gedufiert hat, ist es nicht sinnlos, dariiber zu diskutieren. Da die
Schrift Uber Pidagogik in ihrer Authentizitdt nicht gesichert ist, konnen wir
als Alternative Kants authentisches und systematisches Werk zur
Unterstiitzung heranziehen. Dies ist ein besserer Ausgangspunkt und
konnte sogar zur ,Kontrolle” und Uberpriifung der Padagogik-Schrift!
dienen.

Die in der Schrift Uber Pidagogik entwickelten Ideen, wie etwa die
Erziehung als Entwicklung der Naturanlage und als Bildung des
Charakters, sind bereits in vorherigen Werken Kants vorzufinden und
werden hier wieder aufgenommen. Deshalb ist die Hypothese einer
Grundlegung und Konzeption der Erziehung als Erziehung zur Moralitit in
der Philosophie Kants sinnvoll. Daher wird in dieser Arbeit die
Originalitdts-Frage im Prinzip sekundédr behandelt. Diese Frage wird im
Rezeptionskommentar lediglich in Grundlinien dargestellt, insofern man
auch mit Bezug auf Kants andere Schriften tiber Erziehung sprechen kann.

In Bezug auf den Aspekt des Gegensatzes zwischen systematischer
Ethik und Erziehung ist folgender Einwand zu bedenken: Zwar hat Kant
systematisch mit der Ethik gearbeitet, die einen grundlegenden Teil seines
kritischen Systems darstellt, dennoch hat er bereits innerhalb der Schriften
im Bereich der Ethik, ndmlich in der Methodenlehre der Kritik der
praktischen Vernunft (1788) und auch in der Tugendlehre, welche im letzten
Teil der Metaphysik der Sitten (1797) auftaucht, Fragen in engem

1Vgl. HUFNAGEL, 1990, S. 34.
18



Zusammenhang mit Erziehung deutlich dargestellt: Es wird , unter dieser
Methodenlehre die Art verstanden”, so argumentiert er, ,wie man den
Gesetzen der reinen praktischen Vernunft Eingang in das menschliche
Gemiit, Einflufs auf die Maximen desselben verschaffen, d. i. die objektiv-
praktische Vernunft auch subjektiv praktisch machen konne”2. Diese
Frage ist ein bedeutungsvoller Hinweis darauf, dass Kant nicht nur ein
Prinzip fiir die Moral objektiv und allgemeingiiltig finden wollte, sondern
auch Moglichkeiten zu ihrer Verwirklichung. Insofern kann man durch
diesen Hinweis argumentieren, dass die Moral nicht nur padagogischen
Anspruch hat, sondern auch Konsequenzen. Daher lassen sich Erziehung
und Paddagogik als unerldssliche Mittel zur Verwirklichung der Moral
denken. Dieses Stiick von Kants KpV ist zentral fiir die Grundlegung einer
Erziehung zur Moralitit, weil er grundsitzlich einen Begriff davon
verlangt und zugleich einige Prinzipien dafiir anbietet. Dariiber hinaus
darf man nicht vergessen, dass andere Quellen - ich meine die Vorlesungen
und Nachschriften, Berichte und anderen Dokumente - fiir die Kant-
Forschung wichtige und wertvolle Beitrdge zur Auseinandersetzung mit
Kant bieten. Das bedeutet, dass die Erziehung ganz und gar nicht lediglich
in einem kasuistischen Kontext auftaucht.

Gegen die Annahme einer Altersschwidche Kants spricht, dass
dieser in den neunziger Jahren weitere Ideen entwickelt hat, die in enger
Verbindung mit dem kritischen System stehen. Wie bereits erwahnt
wurde (1.1), hat Kant in dieser Periode weitere wichtige Schriften
veroffentlicht. Der Uberblick zeigt, dass das Thema zwar problematisch,

jedoch keinesfalls zu unterschétzen ist.

2KpV, IV 287.
19



1.3 Uber den Zusammenhang zwischen Moral, Erziehung und
Anthropologie

Nach Kant ist die Erziehung und somit die Pddagogik mit der
Moralisierung des Menschen beauftragt. Das bedeutet, dass im Bereich
der praktischen Philosophie Kants der Zusammenhang - und zwar der
Ubergang - von Moral zur Anthropologie ohne Erziehung nicht denkbar
wdre. Als solche ist sie zweifellos ein wichtiger Bestandteil seiner
praktischen Philosophie.

Es geht mir darum, dass das Problem der Rechtfertigung und
Begriindung einer Erziehung zur Moralitdt in einer neuen Perspektive
gesehen werden muss. Im Zentrum steht dabei die Frage nach der
Bestimmung des Menschen. Nach Kant soll diese Bestimmung wesentlich
als Freiheit in Form von moralischer Autonomie verstanden werden.

Der Mensch steht nach Kant unter zwei Arten von Kausalitit:
Natur und Freiheit. Er ist sowohl Erscheinung (Phdnomen) als auch Ding
an sich (Noumenon). Somit hat er einen empirisch-sinnlichen und zugleich
einen iibersinnlichen (intelligiblen) Charakter. Daraus ergibt sich die Frage
nach der Bedeutung dieser Bestimmung fiir die Erziehung. Mit anderen
Worten: Wenn man den Menschen einerseits wunter seiner
transzendentalen Dimension betrachtet, ist er frei zu handeln.
Andererseits kann der Mensch als lebendiges Naturwesen betrachtet
werden und somit in seiner nicht-freien empirischen Bedingtheit.
Demzufolge verwandelt sich diese Bestimmung in eine Aufgabe, weil die
Naturkausalitdt unmittelbar die Bedingung seiner Existenz ist. Zwischen
diesen zwei Ebenen besteht also ein Spannungsverhéltnis. Kurz: Zwischen
dem, was er als Naturwesen ist und dem, was er als intelligibles Wesen
sein sollte, erdffnet sich die Moglichkeit, ihn als das zu denken, was er sein
kann. Wie aber lassen sich Freiheit als moralische Autonomie und
Naturkausalitit miteinander in einem und demselben Wesen, ndmlich im

Menschen, vereinbaren? Oder anders formuliert: Wie 1ldsst sich dann die

20



Freiheit, das heifst ihre transzendentale Dimension, mit der empirischen
Bedingung in Einklang bringen?

Anders: Angesichts dieser scheinbaren Spaltung zwischen sensibler
und intelligibler Dimension bei Kant geht es um das Verstdandnis der Rolle
der Padagogik fiir die Bestimmung des Menschen.

Ist die Erziehung als Wissenschaft tiberhaupt brauchbar, um den
Menschen moralisch autonom zu entwickeln? Wenn ja, inwiefern?

Fiir Kant ist die Aufgabe der Erziehung wesentlich, damit der
Mensch zum Menschen werden kann. Das bedeutet, dass die Paddagogik
beim Menschwerdungsprozess eine zentrale Rolle spielt, insofern der
Mensch nichts anderes wird als das, ,,was die Erziehung aus ihm macht”3.
Der Menschwerdungsprozess soll letztlich in der Moralitdt des Einzelnen
gipfeln, weil genau dort seine Bestimmung liegt. Die hochste Aufgabe der
Padagogik besteht folglich darin, die Moralisierung des Menschen, sprich
den Ubergang von der Moralphilosophie zur Anthropologie, zu
verwirklichen. Sie ist deshalb als ein wesentlicher Teil der praktischen
Philosophie Kants zu betrachten. Damit ist aber nur teilweise die Rolle der
Padagogik im Sinne Kants gezeigt und die Frage nach ihrer Bestimmung
als Wissenschaft bleibt noch zu beantworten. Geht man von Kants
Differenzierung dieser ,zwei Welten” aus, so ist die Rolle der Pddagogik
naher zu bestimmen.

Der Zusammenhang zwischen Moral und Erziehung bei Kant ldsst
sich auf zweierlei Arten feststellen:

a) Mittels der Kennzeichnung eines moglichen padagogischen
Anspruchs seiner Ethik (sowie seiner Legitimationsbasis und
Begrenzung), das heifst neben der Begriindung sucht Kant auch
Moglichkeiten ihrer Verwirklichung.

b) Mittels der Erlduterung und Rechtfertigung des ethischen
Anspruchs seiner Padagogik und seiner Anthropologie.

Ist diese Perspektive korrekt und ergibt sich dadurch eine

Moglichkeit der Interpretation der Moral und Erziehung bei Kant, die

3 UP, VI 699.
21



nicht bloff unter dem Schwerpunkt ,Authentizitit” oder ,nicht
Authentizitat” liegt, dann stellen sich einige Probleme, die im Folgenden

vorgestellt werden sollen.

Probleme von Kants Erziehungsbegriff

In der aktuellen Diskussion werden die Begriffe Erziehung und Padagogik
meist unterschieden. Ohne dass es bisher eine einheitliche Definition gibt,
kann man doch sagen? dass unter Erziehung hauptsdachlich die
Vergesellschaftung des Menschen durch verschiedene Institutionen
(Familie, Kirche, Staat) und unter Pddagogik eher eine praktische
Wissenschaft von der und fiir die Erziehung verstanden wird?. Kant jedoch
nimmt eine solche Unterscheidung nur an wenig Stellen vor, meist
verwendet er beide Begriffe synonym®.

Kants Konzept der Erziehung héngt nicht nur mit seiner Sittenlehre
zusammen, sondern auch mit seiner pragmatischen Anthropologie und
seiner  Geschichtsphilosophie. =~ Dadurch  sollen = sowohl  die
anthropologische und geschichtsphilosophische = Fundierung der
Padagogik mittels des Begriffs der Naturanlage analysiert werden, als
auch das theoretische Postulat, dass sich die Pddagogik in eine
Wissenschaft verwandle.

Wie konnte man die Erziehungswissenschaft im Hinblick auf Kants

kritische Philosophie konzipieren?

4 Vgl. WULF, Christoph (Hrsg.) Worterbuch der Erziehung. Miinchen - Ziirich,1984, S. 187.

5 Vgl. SCHMIED-KOWARZIK, Wolfdietrich. Dialektische Pidagogik. Miinchen, 1974, S. 9.

¢ Vgl. UP, VI 703: , Die Erziehungskunst oder Padagogik muf also judiziés werden]...]”;
und spiter, VI 712: ,Die Pddagogik oder Erziehungslehre ist entweder physisch oder
praktisch”. In Bezug auf die Verwendung des Erziehungsbegriffs argumentiert
HUFNAGEL (1990, S. 43): ,, Innerhalb der von Rink besorgten Ausgabe seiner Pddagogik
wird dieser Grundbegriff nicht durchgingig identisch bestimmt. Dennoch kénnen die
wesentlichen Konturen des Erziehungsbegriffs erkannt werden. Kants Sprachgebrauch -
und darin ist er Exponent seiner Epoche - schwankt hédufig; die Termini Erziehung und
Bildung werden manchmal gegeneinander abgesetzt, dann wieder synonym verwendet.”

22



Wenn die Aufgabe der Erziehung wesentlich die Moralisierung des
Menschen ist, dann miissen Verfahren, Methoden und Prinzipien
entwickelt werden. Hier stellt sich aber die Frage: Welche Verfahren,
Methoden und Prinzipien koénnen diesen Prozess iiberhaupt
verwirklichen?

Nach der Analyse dieser beiden Fragen sollte man die Aufgabe der
Padagogik in ihren verschiedenen Stufen als eine wechselseitige
Beziehung zwischen Theorie und Praxis verstehen. Diese Stufen sind:
Disziplinierung, Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung. Die
Aufgabe der Bestimmung des Menschen als ein zu moralisierendes Wesen
im Sinne Kants bedarf daher einer Auseinandersetzung mit folgenden
Problemen:

a) Das erste Problem betrifft den Zusammenhang zwischen Zwang
und Freiheit. Ein Erziehungsprozess ohne Regeln und bestimmte Ziele ist
kaum denkbar. Wenn man den Menschen als ,, Erwachsenen” betrachtet,
so ist es normalerweise kein Problem, ihn als fiir sich selbst verantwortlich
zu erkldren. Aber wenn es sich um den Menschen als , kleines Kind”
handelt, ist diese Moglichkeit undenkbar. Das Paradox besteht darin, dass
der Mensch zu einem freien (autonomen) Wesen erzogen werden muss,
aber  dies  merkwiirdigerweise = durch  einen  heteronomen
Erziehungsprozess, in dem er nicht vollig fiir sich frei ist oder entscheiden
darf, gefangen ist. Damit der Mensch frei sein kann, muss er zu Beginn
diszipliniert werden.

Wie kann man jedoch diesen Umstand mit dem eigentlichen
Anspruch der Erziehung des Menschen bei Kant in Einklang bringen?

b) Das zweite Problem betrifft die Forderung nach Kultivierung
und Zivilisierung. In Kants Philosophie ist die Autkldrung der Ausgang
des Menschen aus seinem unmiindigen Zustand”. Das ist unbestreitbar
eine pddagogische Forderung. In der Pddagogik-Schrift wird davon
ausgegangen, dass durch Kultur und Zivilisierung (Weltklugheit) der
Mensch dazu befdhigt wird, die letzte und hochste Stufe, die

7 Aufkldrung, VI 53.
23



Moralisierung zu erreichen. Andererseits bestreitet Kant in der GMS, dass
Klugheit allein zur Moralitat fiithrt.

¢) In diesem Zusammenhang stellt sich das Problem, ob Tugend
tiberhaupt lehrbar sei. Hier kommt ein Spannungsverhiltnis zum
Vorschein, das daraufhin untersucht werden muss, in welchem Mafle
Kant die Lehrbarkeit der Tugend verteidigt. Wieso ist Tugend lehrbar?

In diesem Teil wird die Tugendlehre durch die Pflichtenlehre sowie
die Didaktik und Asketik zu einer wichtigen Unterstiitzung fiir die
Begriindung der moralischen Erziehung.

Die oben genannten Probleme konnen unter einer doppelten
Perspektive zusammengefasst werden: Innerhalb von Kants praktischer
Philosophie stellt die Erziehung ein empirisch-praktisches Problem dar,
insofern es sich um die Moralisierung des Menschen (und nicht um die
Begriindung der Moral) handelt, und gleichzeitig ein theoretisches
Problem, will man den Wissenschaftscharakter der Pdadagogik etablieren.
Eine Antwort auf diese Probleme wird im Laufe dieser Untersuchung auf
der Basis von Kants Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Pddagogik

und Ethik zu finden versucht.

1.4 Zum Standpunkt der Forschung: einige Perspektiven seit
Weisskopfs Abhandlung (1970)

Bevor ich die von mir ausgewdhlten drei Richtungen der Rezeption von
Kants Padagogik darstelle und kommentiere, mochte ich diese Auswahl
rechtfertigen. Eigentlich sind diese Richtungen nicht immer so einfach
getrennt oder zu trennen, hier aber fand ich um der Klarheit willen und
um einen allgemeinen Uberblick darzustellen eine solche Trennung
angebracht. Wie gesagt, beschrdnke ich mich, was den Stand der

Forschung anbetrifft, auf die Arbeiten, die nach der Abhandlung von

24



Weisskopf (1970) veroffentlicht wurden. Diese Entscheidung hat zwei
Griinde:

a) Die Arbeit von Weisskopf bietet bereits eine umfangreiche und
intensive Analyse der fritheren Rezeption der Pddagogik Kants, und zwar
bietet er im Anhang I8 eine Besprechung fast aller Abhandlungen zum
Thema, die in den Jahren 1843 bis 1966 verfasst wurden. Wer einen
detaillierten und geschichtlichen Bericht tiber die Entwicklung der
fritheren Rezeption von Kants Pdadagogik sucht, findet nicht nur bei
Weisskopf eine qualifizierte Unterstiitzung, die im Folgenden noch
kommentiert wird, sondern auch innerhalb der Untersuchung von
Ruberg?.

b) Die vorliegende Arbeit hat keinen philologischen Anspruch, das
heifdt, sie will nicht die Frage der Authentizitdt diskutieren, sondern die
Moglichkeit der moralischen Erziehung bei Kant philosophisch
begriinden. Dabei wird die Rezeption im Uberblick dargestellt, um meine
eigene Hypothese zu kliren und als Unterstiitzung fiir meine
Untersuchung zu nutzen. Ich werde mich eher Kant selbst widmen und

nur wenn notig auf die gegenwiértige Diskussion eingehen.

1.4.1 Historisch-philologische Rezeption

1.4.1.1 Die Untersuchung von Traugott Weisskopf

Unter dem Titel Immanuel Kant und die Pidagogik - Beitrige zu einer
Monographie (1970) verotfentlichte Traugott Weisskopf seine Abhandlung,
welche zuerst als Dissertation an der Philosophisch-Historischen Fakultit
der Universitdt Basel eingereicht wurde. Bevor ich die zentralen Thesen

von Weisskopf darstelle und analysiere, mochte ich die Einbeziehung

8 Siehe WEISSKOPF, 1970, S. 474-519.
9 RUBERG, Christiane. Wie ist Erziechung mdglich? Moralerziehung bei den friihen
pidagogischen Kantianern. Bad Heilbrunn, 2002.

25



seines Werks in diesem Zusammenhang rechtfertigen. Grund dafiir, sein
Werk als historisch-philologisch zu betrachten, ist:

Die Padagogik-Schrift und ihre Rezeption werden chronologisch
und systematisch rekonstruiert und zwar durch die philologische Methode.
Weisskopf versucht mit seiner Untersuchung soweit wie moglich, Aufbau
und Struktur der Schrift mit Hilfe von Dokumenten und Quellen zu
rekonstruieren und zu analysieren, durch die sich Kant moglicherweise
hat inspirieren lassen, sowie durch den Vergleich von sprachlichen
Ausdriicken und Passagen, die in seinen anderen Schriften zu finden sind.
Dazu gehoren auch die bis zum Zeitpunkt seiner Forschung
erschienenen, dem Thema gewidmeten Rezensionen, Aufsdtze und
Abhandlungen. Nach dem Ergebnis der Forschung ist die Schrift, wie
gesagt, kein authentisches Werk von Kant. Dartiber wird noch diskutiert.

Weisskopfs Ausgangspunkt fiir seine Untersuchung ist die
»,Beziehung zur Pddagogik” bei Kant. Der Autor gibt dennoch zu, dass in
seiner Arbeit eigentlich ,eine philosophisch orientierte Darstellung -
immer vor Augen stand” (S. XVII), um das Ganze zu gestalten. Jedoch im
Unterschied zu meiner Arbeit wendet sich Weisskopf im Verlauf seiner
Untersuchung allméhlich der Diskussion um die Authentizitdt der Schrift
zu. Dazu gehoren auch die Fragen nach dem Aufbau und der Entstehung
des Werks. Will man die Paddagogik bei Kant diskutieren, ist die
Bedeutung dieser Untersuchung nicht zu ignorieren. Das wird durch die
ganze Rezeption des Themas immer wieder bestétigt. Es handelt sich um
eine rigorose und umfassende Darstellung und Interpretation mit vielen
Aspekten, die man nicht zu wiederholen braucht. Ich werde mich deshalb
hier auf die Hauptthesen der Untersuchung Weisskopfs (3. Teil des Buchs)
konzentrieren und nicht im einzelnen auf die ganze Argumentation
eingehen. Seine Thesen und Ergebnisse haben grofse Wirkung und
Einfluss auf die nachfolgende Rezeption der Padagogik Kants, innerhalb
der Erziehungswissenschaft und der Philosophie (insbesondere auf die

Kant-Forschung) gehabt.

26



Fiir seine Untersuchung systematisiert der Autor die Behandlung
des Themas in drei Schritten. Ein Uberblick zeigt die folgende Struktur:

Zunidchst werden im ersten Teil der Abhandlung unter dem Titel
,Immanuel Kant als Zogling und Pddagoge” sowohl a) die Berithrung
Kants mit erzieherischen und pddagogischen Erfahrungen gezeigt!® als
auch b) sein ,Interesse und Einsatz fiir padagogische Projekte in seiner
Zeit” dargestellt!l. Im Grunde genommen geht es, wenn man so will, um
eine pidagogische Biografie Kants!2,

Im zweiten Teil der Untersuchung , Die Schrift ,Immanuel Kant
tiber Pddagogik’” werden die Fragen der Entstehung'® der Schrift
analysiert und die ,herausgeberische Tatigkeit”!* Rinks aufgezeigt.
Danach bietet der Autor sowohl eine , Beurteilung der Schrift ,Immanuel
Kant iiber Pddagogik’ beim Erscheinen und Uberblick iiber die Editionen

seit 1803 mit textkritischen Vergleichen”!> als auch die Ergebnisse der

10 WEISSKOPF, 1970, S. 5-53.

1 Ebda., S. 55-83.

12 Es werden bestimmte Aspekte von Kants Erlebnissen seit seiner Kindheit innerhalb des
viterlichen Hauses sowie wihrend seiner Jugend- und Schuljahre bis zum seiner
Hauslehrertatigkeit und spéteren Professur an der Universitit Konigsberg behandelt,
deren Spuren in Kants Charakter eindeutig sind. Kants spétere Gedanken iiber Erziehung
sind sicherlich nicht frei von der Wirkung dieser Zeit, welche seine Personlichkeit tief
geprédgt hat. Der Einfluss des Pietismus zu Hause, insbesondere durch seine Mutter,
sowie der fleiffige und ernsthafte Charakter seines Vaters sowie die pietistische
Erziehung am Gymnasium Fridericianum prdgen die Bildung des jungen Kant. Als
Student an der Albertina ist Kant durch seine Begegnung mit den Professoren Martin
Knutzen und Franz Albert Schulz einem starken Einfluss sowohl des Pietismus als auch
der Wolffschen Philosophie ausgesetzt. Zwischen 1747 und 1754 arbeitet Kant als
Hauslehrer in verschiedenen Familien im Kreis Konigsberg. Das war damals eine
Moglichkeit fiir die Studenten, insbesondere fiir die Theologiestudenten, sowohl einer
Erwerbstatigkeit nachgehen zu kénnen als auch ein Praktikum wéhrend des Studiums
oder gleich nach dem Abschluss zu absolvieren (S. 15). Uber Kants Erfahrung als
Hauslehrer gibt es nichts Aufierordentliches zu sagen. Es scheint, dass fiir ihn das einzige
Interesse an dieser Titigkeit die finanzielle Absicherung war. Dennoch unterschitzte er
,die Kunst” der Erziehung keineswegs. Nach etwa sechs Jahren kehrt Kant nach
Konigsberg zuriick, wo er weiter an der Universitit sein Interesse an den Wissenschaften
und an seinem kiinftigen Leben als Professor entwickelt. Vgl. dazu: KUHN, Manfred.
Kant: Eine Biographie. Aus dem Englischen von Martin Pfeiffer. Miinchen, 2004; und
GULYGA, Arsenij. Immanuel Kant: Eine Biographie. Aus dem Russischen und mit einen
Nachwort von Sigrun Bielfeldt. Frankfurt am Main, 2004.

13 WEISSKOPF, 1970, S. 89-170.

14 FEbda., S.171-183.

15 Ebda., S. 185-213.

27



»~Nachforschungen nach einer Vorlesungsnachschrift des ,Collegium
scholastico-practicum’“16 an.

Im dritten Teil - ,Versuch einer Hypothese tiber Aufbau und
Entstehung der Schrift ,Immanuel Kant tiber Padagogik’” - werden vier
Thesen tiberpriift, die vermutlich die Frage nach dem Aufbau und der
Entstehung der Schrift beantworten wiirden. Nach der Analyse dieser vier
Thesen fasst Weisskopf die Ergebnisse der Hypothesen zusammen und
legt die Schlussfolgerungen fest. Als Anhang [ schliefst sich ein
ausfithrlicher Kommentar unter dem Titel: , Besprechung der bisher
erschienenen Abhandlungen zum Thema ,Immanuel Kant tiber
Padagogik’ mit Einschlufs der Randgebiete”l” an. Dieser beinhaltet 52
Abhandlungen, welche zwischen 1843 und 1966 veroffentlicht wurden.
Im Anhang II sind die ,Register und Parallelstellen zu ,Immanuel Kant
tiber Pddagogik’“18 aufgelistet. Nach Ansicht des Autors sollen diese nicht
nur als Beleg dienen, um seine Hypothese iiber den Aufbau und die
Entstehung der Schrift zu stiitzen, sondern auch fiir die , Abklarung der
Abhéngigkeit dieser Schrift von den im ,Collegium Scholastico-Practicum’
bentitzten Kompendien”1°. Dies sind folgende:

1) Die Kompendien von Basedow und Bock; 2) Rousseaus ,, Emile”;
3) Werke Kants; 4) Reflexionen wund tbriger Nachlass; 5)
Vorlesungsnachschriften tiber Ethik, Anthropologie, Logik, Metaphysik
und Religion und 6) andere Ergdanzungen.

Nach diesem kurzen Uberblick iiber die Gliederung der Abhandlung
mochte ich mich im Folgenden auf die vier Thesen und die
Schlussfolgerung konzentrieren, um seine Position zum Thema zu
verdeutlichen. Fiir Weisskopf ist eindeutig, dass die von Friedrich
Theodor Rink im Jahre 1803 herausgegebene Schrift recht problematisch
ist. In der Einleitung zum dritten Teil seines Buchs, also seinem , Versuch

einer Hypothese tiber Aufbau und Entstehung der Schrift ,Immanuel Kant

16 Ebda., S. 215- 236.
17 WEISSKOPF, 1970, S. 474.
18 Ebda., S. 522-704.
19 WEISSKOPF, 1970, S. 523.

28



tiber Pddagogik’™”, werden die Fragen hinsichtlich der Mitwirkung von

Rink auf die Schrift zusammengefasst. Weisskopfs Fragen sind folgende:

~Wie weit ist bei dieser Ausgabe der Anteil Rinks in der
Anordnung und stilistischen Gestaltung des Textes? Hat er
auch hier Eigenes eingeschoben, die Anordnung umgestellt,
Fremdes und Eigenes miteinander vermengt, vielleicht sogar
aus andern Vorlesungen hineingemischt? Hat Rink unter
Umstéanden hier auch als Kompilator gewirkt? Wo? Wie? In
welchem Umfange?”20.

Der Autor gibt zu, dass sich im Laufe der Untersuchung seine Vermutung
hinsichtlich des Ursprungs (Aufbau und Entstehung) der Schrift bestéatigt
hat. Weisskopf stellt die Schrift als eine Kompilation vor, welche aus
verschiedenen Teilen aufgebaut ist, die aus verschiedenen Zeiten
stammen und fiir verschiedene Zwecke entwickelt wurden?'. Mit den
Ergebnissen des ersten und zweiten Teils seiner Untersuchung entwickelt
Weisskopf vier Thesen, um die Frage beziiglich der Authentizitit der
Schrift Uber Piidagogik bei Kant endgiiltig aufzuklaren.

Die erste These lautet: ,Teile der Schrift ,Immanuel Kant {iber
Padagogik’ gehoren zu einer Vorlesung Kants tiber Ethik”22.

Um diese These zu rechtfertigen, beginnt Weisskopf seine
Argumentation mit Bemerkungen tiber das Problem der Gliederung der
Schrift. Die Schrift wurde in zwei Teile gegliedert: Einfiihrung und
Abhandlung, welche in zwei Abschnitte geteilt ist, ndmlich physische
Erziehung und praktische Erziehung. Nach der inhaltlichen Uberpriifung
kommt der Autor zu dem Ergebnis, dass , bereits im Teil tiber physische
Erziehung Ausfiihrungen iiber moralische bzw. praktische Erziehung”?
testzustellen sind, ebenso wie einige Widerspriiche und Wiederholungen.

Das Hauptargument fiir diese These liegt im Vergleich der sprachlichen

20 Ebda., S. 239.

2L WEISSKOPF gibt zu: “Im Laufe unserer Arbeit erhirtete sich namlich immer mehr die
Gewifsheit, dafs die Schrift <Immanuel Kant iiber Pdadagogik> eine Kompilation aus
verschiedenen Teilen darstellt, die zu verschiedenen Zeiten entstanden und fiir verschiedene
Zwecke entworfen worden sind” (Ebda., S. 240).

2 WEISSKOPF, 1970, S. 243.

2 Ebda., S. 243.

29



Formulierungen von Aussagen der Schrift mit Aussagen aus der Vorlesung
Kants iiber Ethik, welche von Paul Menzer 1924 herausgegeben wurde.
Weisskopf zeigt nicht nur, welche Abschnitte miteinander
tibereinstimmen, sondern gibt einige Beispiele, indem er Parallelstellen
aus beiden Schriften zitiert. Da ich einen Uberblick iiber die Thesen und
die Schlussfolgerung anbieten will, verzichte ich hier auf die
Wiederholung der benutzten Parallelstellen bei jeder These. So sind,
zusammengefasst, die folgenden Abschnitte (und Begriffe) beim Vergleich
zwischen der Pidagogik-Schrift und der Vorlesung iiber Ethik, nach seiner

Zéhlung, zu erkennen:

,3 (Disziplin), 32 (Bildung und Belehrung), 33 (Gehorsam), 40
(Zwang  und  Freiheit), 44  (scholastich-mechanische,
pragmatische und sittliche Bildung), 66 (Hang des Kindes, die
Umgebung willfdhrig zu machen), 121 (Gehorsam des Kindes,
des Jiinglings), 122 (Wahrhaftigkeit, Liige), 128 (Klugheit,
Sittlichkeit), 137 (Kasteiungen, Fasten)“24.

Nachdem der Autor einige Beispiele und die drei moglichen Erkldrungen
tur die Rechtfertigung dieser These dargelegt hat, kommt er zu einem
ersten Restimee: ,Rink fligte aus einer Nachschrift einer Ethikvorlesung
Abschnitte in die padagogischen Notizen ein, verwendete daraus auch
einzelne Sitze und Gedanken zur Glattung des Textes und gestaltete nach
eigenem Ermessen um”?.

Die zweite These lautet: , Teile der Schrift ,Immanuel Kant iiber
Padagogik’ basieren auf Kollegentwiirfen zur ,Anthropologie’” bzw. aus
Entwiirfen zu einer ,Beobachtungslehre’”26.

Den Ausgangspunkt zur Unterstiitzung dieser These findet
Weisskopf nicht nur in der Analyse der Werke Kants, sondern auch bei

anderen Autoren, die auf diesen Zusammenhang hingewiesen haben?.

2 Ebda., S. 243.
25 Ebda., S. 252.
26 Ebda., S. 253.
%7 Erwéhnt sind: HOLLENBACH, Wilhelm. Darstellung und Beurteilung der Pddagogik
Kants. Diss. Jena, 1881, SCHWARZ, Walther. Immanuel Kant als Pidagoge. Diss.
Konigsberg, 1915, ERDMANN, Benno. Martin Knutzen und seine Zeit: Ein Beitrag zur

30



Daraus stellt sich ihm die Frage: Wie hangt die Schrift tatsachlich von der
Anthropologie ab??8. Auf dieselbe Art und Weise wie bei der ersten These
stellt der Autor wiederum einige Passagen von beiden Schriften
gegeniiber als Beleg fiir seine Argumentation. Um Klarheit zu schaffen,
wurde eine Gliederung erstellt, die die Rinksche Originaleinteilung
beibehilt, die ihrerseits den Text in zwolf Gruppen einteilt, die jeweils aus
mehreren Abschnitten bestehen. Diese Einteilung wird hier aufgefiihrt,
damit einige Bemerkungen der Erlduterung seiner Thesen verstdndlich

bleiben?®:

Gruppel Abschnitte 1-26
Gruppe I Abschnitte 27-31
Gruppe III Abschnitte 32-42
Abhandlung

Gruppe IV | Abschnitte 43-46

Von der physischen Erziehung

Gruppe V Abschnitte 47-69
Gruppe VI Abschnitte 70-78
Gruppe VII Abschnitte 79-94
Gruppe VIII Abschnitte 95-126
Gruppe IX Abschnitte 127

Von der praktischen Erziehung

Gruppe X Abschnitte 128-152
Gruppe XI Abschnitte 153-162
Gruppe XII Abschnitte 163-175

Das Verhiltnis zwischen den Aussagen der Schrift und den Reflexionen
tiber Anthropologie konzentriert sich zum Beispiel , auf die Gruppen I, II,
IV, VII und VIII, teilweise auch auf III und X (hier die ersten Abschnitte
128-138)30,

Geschichte der Wolfischen Schule und insbesondere zur Entwicklungsgeschichte Kants. Leipzig,
1876; RAUSCH, Alfred. Immanuel Kant als Piddagoge. Annaberg, 1924; und BRAUER, Otto.
Die Beziehungen zwischen Kants Ethik und seiner Pidagogik. Diss. Leipzig, 1904.

28 Ebda., S. 254.

2 Ebda., 254-255.

30 Ebda., S. 255.

31



Besonders wichtig in diesem Zusammenhang ist die Bestdtigung
der Gliederung durch Weisskopf: Disziplinierung, Kultivierung,
Zivilisierung und Moralisierung. Diese Begriffe schreibt er eindeutig Kant
zu, da sich dies ,sehr gut {iiber verschiedene Reflexionen zur
Anthropologie verfolgen”3! ldsst. Nicht nur der Vergleich der sieben
zitierten Parallelstellen, sondern auch die oben genannten vier Begriffe
bezeichnen eine eindeutige Beziehung zwischen Kants Anthropologie und
der Schrift tber Pddagogik. Meines Erachtens ist die Gliederung
wesentlich fiir die Begriindung der Padagogik bei Kant. Deshalb wird sie
in dieser Arbeit als Aufgabe der Piddagogik angenommen und in
Zusammenhang mit seiner praktischen Philosophie erldutert.

In der Folge seiner Untersuchung rekurriert Weisskopf auch auf
die Analyse der entsprechenden, dem Thema gewidmeten
Sekundarliteratur. Seiner Analyse nach ist die Sekundérliteratur in zwei
Richtungen zu differenzieren. Einige Autoren bestreiten sowohl die
Authentizitdt der Schrift als auch ihren Zusammenhang mit der Ethik
Kants. Andere wiederum versuchen auf einen moglichen systematischen
Zusammenhang zwischen Ethik, Anthropologie und Padagogik zu
verweisen, was Weisskopf mit Skepsis sieht32.

Ein weiteres Problem, welches bei der Analyse der Texte
vorkommt, ist die Wiederholung bestimmter Sétze. Die Wiederholungen,
die nicht selten in beiden Schriften erscheinen, sind nicht auf Rink
zurtickzufiihren. Sie sind nach Weisskopfs Meinung eher etwas, das Kant
selbst zugerechnet werden konnte?. Dabei kommt er zu einem weiteren
Ergebnis fiir seine vorherige Vermutung, hinsichtlich der Kompilation der
Schrift und fiir diese zweite These: ,Die wiederholt auftretenden und

stark voneinander abweichenden Einteilungsschemata sind ein Beleg

31 Ebda., S. 263.
22 Ebda., S. 284.
3 Ebda., S. 268.

32



daftir, dafs [die Schrift*4] als Ganzes eine Kompilation aus verschiedenen
und nicht ausschliefslich zur ,Pddagogik” gehérenden Teilen darstellt”3>.
Der Zusammenhang mit den anthropologischen Arbeiten wird
auch durch den Vergleich mit Kollegentwiirfen aus den 70er Jahren
deutlich. Die Reflexionen mit den Nummern 1486, 1497, 1498 und 1499 sind
hier von Weisskopf hervorgehoben. Nach der Analyse dieser zweiten

These ist das Ergebnis wie folgt:

,Wir diirfen deshalb zusammenfaiend [sic!] die bis an die
Grenze der Gewissheit vorstofiende Wahrscheinlichkeit
annehmen, dafs Rink Teile aus den Kollegentwiirfen fiir die
,Anthropologie’ bzw. Entwiirfe fiir die von Kant beabsichtigte
,Beobachtungslehre’ bei der Zusammenstellung der Schrift N
verwendet hat”.

Die dritte These lautet: , Teile der Schrift ,Immanuel Kant tiber Pddagogik’
basieren auf Exzerpten aus Rousseaus ,Emille] oder tber die
Erziehung'“?7.

Diese These ist akzeptabel, und jeder, fiir den Kant kein Fremder
ist, wird sich an seine Bewunderung fiir Rousseaus Emile erinnern. Einer
bertihmten Anekdote zufolge war Kant im Jahre 1762 einmal so
konzentriert und begeistert bei der Lektiire des genannten Buchs, dass er
auf seinen tdglichen Nachmittagsspaziergang verzichtet hat®. So hat er
dazu einmal gestanden: ,Ich mufs den Rousseau so lange lesen bis mich
die Schonheit der Ausdruke gar nicht mehr stohrt u. dann kann ich
allererst ihn mit Vernunft untersuchen”3°.

Erstaunlicherweise stellt Weisskopf fest, man konne in ,, mehr als 40
Abschnitten der insgesamt 175 unmittelbare Beziehungen zu Rousseaus

,Emil“40 ablesen. Diese Beziehungen sind am deutlichsten in den

3 Von mir hervorgehoben. Bei Weisskopfs Text erscheint einfach der Buchstabe ,N“ als
Zeichen fiir den Titel des Buchs Immanuel Kant iiber Pidagogik.

35 Ebda., S. 269.

3¢ Ebda., S. 285.

37 Ebda., S. 287.

3 Vgl. CASSIRER, 1994, S. 90-91.

39 AA XX, 30.

40 WEISSKOPEF, 1970, S. 287.

33



Gruppen V und VI beziehungsweise im Teil von der physischen Erziehung
zu finden. Nicht nur die Beziehungen zu Rousseaus Text werden deutlich,
sondern wichtig ist auch die Tatsache, dass Kant sich ebenfalls mit
Rousseaus politischen Schriften beschéftigt hat. In der Padagogik-Schrift
wird sein Name viermal direkt erwdhnt: einmal in der Einleitung und
dreimal innerhalb des bereits zitierten Teils (der physischen Erziehung)*!.
In der Einleitung ist, wenn es iiber den ,Hang zur Freiheit” und tber
,Disziplin” geht, eine Kritik an Rousseau zu lesen, welche eigentlich eine
problematische (heutzutage wungliicklich, ja peinlich klingende)

Formulierung darstellt. Da wird behauptet:

»+Man sieht es auch an den Wilden Nationen, dafs, wenn sie
gleich den Europédern ldngere Zeit hindurch Dienste tun, sie
sich doch nie an ihre Lebensart gewohnen. Bei ihnen ist dieses
aber nicht ein edler Hang zur Freiheit, wie Rousseau und
andere meinen, sondern eine gewisse Rohigkeit, indem das Tier
hier gewissermafien die Menschheit noch nicht in sich
entwickelt hat“4.

Wenn es sich innerhalb der physischen Erziehung um die Erndhrung und
Verpflegung handelt, wird wiederum auf Rousseau direkt hingewiesen.
Beim Abschnitt A 39 (VI 714) wird an ihn erinnert, wenn tiber den Wert
der ,Muttermilch” fiir das Kind und spéter beim Abschnitt A 49 (VI 718)
tiber die ,Empfindung” und das ,Leiden” des Kindes diskutiert wird.
Allerdings ist der Wert dieser direkten Erwdhnungen eher gering,
wenn man bestimmte Passagen aus ,Emil” aufmerksam mit Parallelstellen
aus der Padagogik-Schrift vergleicht. Das ist einer der grofien Verdienste
von Weisskopfs Untersuchung. Seiner Auffassung nach wurden solche

Exzerpte von Kant selbst herausgenommen:

»~Wie lebendig die Gedanken Rousseaus in Kant gegenwirtig
blieben, erfahren wir einerseits aus zahlreichen Belegen
verschiedener Vorlesungen und andererseits aus mehr oder
weniger deutlich {ibernommenen und grofstenteils selbstandig

4 UP, VI 714, 718 und 728.
42 UP, VI 698.

34



[sic!]] weiterentwickelten Ansédtzen in einer Vielzahl von
Werken auflerhalb des eigentlich Pddagogischen”42.

Nach seiner Gegeniiberstellung und Analyse zahlreicher Textstellen,
Ausdriicke und Begriffe in Bezug auf Rousseaus ,Emil” und der
Feststellung seines tiefen Einflusses auf Kant sowie durch den Rekurs auf
Erlduterungen von anderen Studien iiber diese Beziehung wird der
Schluss hinsichtlich der dritten These bestétigt: Die Schrift basiert auf
Exzerpten aus Rousseaus Emil, ,die sehr wahrscheinlich Kant selbst
zusammengestellt hat”44.

Weisskopfs vierte und letzte These kiindigt an:

,Der Herausgeber F. Th. Rink hat beinahe jeden Abschnitt der
Schrift ,Immanuel Kant {iber Padagogik” stilistisch iiberarbeitet
und meistens auch sinngeméfs ergénzt und die verschiedenen
Teile nach eigenem Gutdiinken zu einem Ganzen
zusammengefafst”s.

Wie er selbst in der Rechtfertigung dieser These sagt, wurde sie
hauptsdchlich durch die Feststellungen der vorherigen drei Thesen
ermoglicht. Diese These stiitzt sich auf bestimmte Aspekte und Merkmale,
die in der Folge des Textes erscheinen und grofSe Zweifel erregen, ob sie
wirklich aus Kants Feder hervorgebracht wurden. Er bemerkt zum
Beispiel, eines dieser Merkmale, welche eigentlich ,kein Kantisches
Stilmerkmal ist, besteh[e] in der Vielzahl angefiigter Hauptsitze, die mit
der Konjunktion <und> eingeleitet werden”4. Die zahlreichen
kopulativen Satzverbindungen neben Anmerkungen und scheinbaren
Erganzungen sind nach Weisskopf eine Spur von Rinks Mitwirkung.
Aufierdem sind die , Abschliisse” ,einzelner Abschnittgruppe[n]” und
,,Uberleitungen” ein Versuch von Rink, die , Abschnitte unter sich,

sinngemdfs [zu] verbinden”#”.

4 WEISSKOPF, 1970, S. 304.
4“4 Ebda., S. 313.
4 Ebda., S. 315.
4 Ebda., S. 316.
47 Ebda., S. 318.

35



Warum hat Rink das getan? Wenn die Vermutung zutrifft, dass er
in seinen Handen lediglich Bemerkungen oder Notizen gehabt hétte, dann
ist es moglich, dass er diesen Notizen eine Gestalt gegeben und auf dieser
Grundlage einen als Ganzes sinnvollen Text erstellt hat. Sehr
wahrscheinlich wollte er ,damit den Zusammenhang des Ganzen
verstandlich erscheinen lassen und den Flufd der Gedanken rein formal
glatten”48.

Was aber hat Rink dazu gebracht, stilistische Anderungen,
Umstellungen und Ergénzungen in den Text einzuftigen? Wieso ist gerade
dieser ,problematische” Text erschienen und kein anderer? Konnte Kant
damals, ein Jahr vor seinem Tod, nicht mehr mit Rink iber den Text
diskutieren oder die Veroffentlichung sogar verhindern? Die letzte Frage
beruht auf der Vermutung einer Alterskrankheit Kants. Aus diesem
Grund konnte Kant moglicherweise den Text nicht mehr {iberpriifen.
Daher verfiigen wir von ihm {iiber keine Bestdtigung dariiber, ob er mit
der Fassung des Textes tibereinstimmt oder sie missbilligt. Weisskopt
sucht Zeugnisse, um einen ,progressive[n] Kraftezerfall physischer und

geistiger Art” anzunehmen.

,Obschon es heute noch immer an einer verldfllichen
Darstellung iiber Kants Alterskrankheit aus medizinischer Sicht
fehlt, miissen wir auf Grund mehrfacher Zeugnisse einen
offensichtlichen progressiven Kréftezerfall physischer und
geistiger Art annehmen, der es Kant nicht mehr erméglichte,
die herausgeberische Téatigkeit seines Schiilers und Kollegen
Rink sachgerecht zu beurteilen”4.

Nach der Auseinandersetzung mit biografischen Daten und Auflerungen

Kants dartiber in seinen Briefen zieht der Autor folgenden Schluss:

~Soweit es sich auf Grund der vorgebrachten Einzelheiten
beurteilen ladf3t, miissen wir den Schluf3 ziehen, dafs Kant nicht
mehr fahig war, Rinks Ausgabe der Schrift N in Hinsicht auf
Systematik und Echtheit zu priifen. Ein Eingreifen Kants im

4 Ebda., S. 318.
4 Ebda., S. 323.

36



Sinne einer Richtigstellung war demnach nicht mehr moglich,
so dafd Rink freie Bahn zur Edition der Notizen nach eigenem
Gutdiinken hatte”>.

Ein mogliches Gutachten tiber die Padagogik-Schrift von Kant selbst ist
Weisskopfs Analyse zufolge vollig ausgeschlossen. Jedoch bestétigt er am
Ende der Begriindung dieser These, dass sie ,iiber die wenigsten sicheren
Grundlagen verfiigt“>!. Freimiitig gesteht er, ,wir mufdten oft bei
Vermutungen, Andeutungen und Fragen stehenbleiben und konnten
nicht, sosehr wir es gewiinscht hitten, entsprechende Belege
beibringen”>2. Demzufolge kann diese These nur im Anschluss an die
vorherigen verstanden werden. Die Behauptung der Mitwirkung Rinks
wird bis zum Ende beibehalten. Sowohl die ,dufdere Form” als auch , die
innere Struktur” sind fiir Weisskopf voll und ganz Rinks Werk.

Dazu schliefst er: , Rink hat fast jeden Abschnitt der Schrift ,Immanuel
Kant iiber Pidagogik’ stilistisch tiberarbeitet und von Fall zu Fall sinngemuifs
erweitert und die verschiedenen Teile nach eigenem Gutdiinken zu einem Ganzen
gefiigt”>.

Die Untersuchung wird beendet mit einer wagemutigen

Behauptung:

,Als einzig haltbare und konsequente Stellungnahme auf
Grund unserer Untersuchungen mufd gelten: Die Schrift
Jdmmanuel Kant tiber Pidagogik’kann nicht als authentisches Werk
Kants angesehen werden. Sie ist deshalb aus der Akademie-Ausgabe
zu entfernen”,

Die Untersuchung Weisskopfs hat, wie bereits erwéhnt, offensichtlich die
nachfolgende Debatte tiber Kants Padagogik stark geprdgt. Sie wird oft in
Aufsdtzen und anderen Schriften zitiert. Merkwiirdigerweise gibt es aber
keine direkte Auseinandersetzung mit jener Untersuchung. Eine

Ausnahme ist der Aufsatz von Werner Stark, veroffentlicht in der

50 Ebda., S. 326.
51 Ebda., S. 329.
52 Ebda., S. 329.
% Ebda., S. 330.
54 Ebda., S. 349.

37



Zeitschrift Kant-Studien aus dem Jahr 2000. Stark macht einige Einwénde
gegen Weisskopfs Auffassung geltend. Darauf wird in der Rezeption der
Kant-Forschung ndher eingegangen.

Im Folgenden mochte ich {iber einige Aspekte und Probleme der
Untersuchung Weisskopfs und insbesondere tiber seine Stellungnahme

meine eigenen kritischen Betrachtungen dufSern:

1. Ich schidtze die Untersuchung Weisskopfs als eine grofiartige
Interpretation. Es handelt sich um eine wertvolle und umfassende
Untersuchung. Weisskopf hat auf viele Details, Quellen und
Informationen aufmerksam gemacht, die in wenigen anderen

Untersuchungen zu finden sind.

2. Ich teile die Auffassung, dass der Text in der Gestalt, in der er uns
vorliegt, nicht wirklich von Kant ist, sondern von Rink, dem Herausgeber.
Die Bemerkungen und Notizen Kants wurden an Rink weitergegeben,
und dieser hat sie kompiliert. Der Text gilt strictu sensu deshalb als nicht
authentisches und ebenso wenig als systematisches Werk Kants. Jedoch
sind wir berechtigt, uns zumindest mit Kants Bemerkungen oder Notizen
tiber Erziehung und Piddagogik auseinanderzusetzen. Aufgrund dieses
Authentizitdtsproblems wird die Schrift bis heute unterschitzt. Geht man
davon aus, dass mit dem von Rink herausgegebenen Text nichts
anzufangen ist - eine Meinung, der ich nicht zustimmen wiirde - so ist
dennoch aus anderen systematischen Schriften der praktischen

Philosophie Kants vieles zum Thema zu erfahren.

3. Die Thesen 1, 2 und 3 sind konsequent insofern, dass sie tiber ein
Verhiltnis zwischen Bemerkungen {iiber Pddagogik und Ideen sprechen,
die in den Vorlesungen tiber Ethik und Anthropologie sowie in Rousseaus
,Emil” erscheinen. Tatsdchlich stellt man, wenn man die Parallelstellen
der genannten Schriften mit der Pddagogik-Schrift vergleicht, zahlreiche

inhaltliche Ubereinstimmungen, Anndherungen und Ahnlichkeiten fest.

38



Diese Schriften sind aber nicht die einzigen, die einen Zusammenhang mit
der Erziehung erldutern. Das gilt auch fiir die GMS, die KpV, KU und die
MS. Sie alle enthalten eine Unmenge von Aspekten, die auf jeden Fall zu
diesem Thema gehoren und aufgrund dessen zur Analyse hinzugezogen

werden miissen.

4. Die vierte These beruht, wie der Autor selbst zugibt, mehr auf
Vermutungen als auf Tatsachen. Sehr wahrscheinlich hat Rink etwas
hinzugefiigt, aber wie sich Weisskopf selbst gefragt hat: Was? Wie? In
welchem Umfang? Dies mit aller Sicherheit zu beantworten ist unmoglich.
Weisskopf ist sich dessen bewusst und ist deshalb sehr vorsichtig mit

dieser These, wie oben gezeigt wurde.

5. Der letzte Teil der Schlussfolgerung ist meines Erachtens iibertrieben
und trdgt kaum etwas zur Diskussion bei. Die in der Schrift kompilierten
Ideen sind doch von Kant. Warum sollte man sie aus der Akademie-
Ausgabe von Kants Werk entfernen? Nur weil sie ,,sehr wahrscheinlich”
stilistisch bearbeitet wurden und einige Ergdnzungen haben? Was macht
man mit den anderen Schriften Kants, die er selbst nicht herausgegeben
hat? Sollten sie aus demselben Grund auch aus Kants Werken entfernt

werden? Was soll dann unter Kant-Forschung verstanden werden?

6. Die Debatte wurde trotz Weisskopfs Ergebnis auch aufierhalb der
philologischen  Fragestellung  weiterentwickelt. Im  Bereich der
Erziehungswissenschaft wurde nicht nur die Pddagogik-Vorlesung
insbesondere nach den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts zur Diskussion
gestellt, sondern auch die theoretische und praktische Philosophie Kants.
Ebenso wurde innerhalb der Kant-Forschung iiber die Padagogik
diskutiert>®. Einige bekannte Kant-Interpreten unterschédtzen deren
Bedeutung keineswegs. Aspekte davon werden im Laufe der Dissertation

hervorgehoben. Das bedeutet, dass die Ideen Kants, insbesondere die

5% Vgl. PLEINES, Jiirgen-Eckardt (Hrsg.) Kant und die Pidagogik. Wiirzburg, 1985.
39



pidagogischen Ideen, von ihrem Wert nichts verloren haben, sondern im
Gegenteil: Seine ,Bemerkungen” haben grofse Anerkennung gefunden,

und deshalb bemiiht sich auch diese Arbeit, neue Aspekte aufzuzeigen.

1.4.1.2 Die Studien von Peter Kauder

Neben der Untersuchung Weisskopfs sind die Studien von Peter Kauder
wichtige Beitrdge zur philologischen Rezeption der Padagogik-Schrift.
Diese wurden in dem gemeinsam mit Wolfgang Fischer herausgegebenen
Buch Immanuel Kant iiber Pidagogik - 7 Studien 1999 veroffentlicht. Die
Studien I bis VI sind von Peter Kauder und gehen hauptsachlich auf die
philologische Fragestellung ein, wdhrend die VII. Studie, von Fischer
verfasst, eine systematisch-philosophisch orientierte Interpretation im
Zusammenhang mit der Frage der Religion bei Kant anbietet. Dieser
Aufsatz von Fischer hat kein primér philologisches Interesse. Aus diesem
Grund wird er hier nicht behandelt. Ich werde mich, wie bei der
vorherigen Analyse, auf die zentralen und fiir meine Untersuchung
relevanten Aspekte von Kauders Interpretation konzentrieren. Wahrend
der Autor innerhalb der ersten drei Studien das Authentizititsproblem
hervorhebt und behandelt, geht er in den weiteren (also den Studien 1V, V,
VI) auch auf andere philosophische Aspekte ein.

Kauders Absicht liegt darin, durch die Analyse des
,Einteilungsschemas”, einer ,Reihe von semantisch réatselhaften
Passagen” sowie durch eine hermeneutische ,Behandlung von
Detailfragen”> eine Auseinandersetzung mit der Schrift durchzufiihren.

Seine Haltung ist zu Beginn beschrieben: ,Es scheint kein rechtmaéfSiger

5% KAUDER,P.; FISCHER, W., 1999, S. 8.
40



Grund dazu zu bestehen, ,Immanuel Kant tiber Pddagogik’ nicht
wesentlich als Vorlesung anzusehen””.

Die Vorlesungen Kants sollten damals inhaltlich aus Kompendien
und Handbiichern von anderen Autoren verfasst worden sein und nicht
seine eigenen Texte zeigen. ,,Der damaligen Zeit entsprechend legten die
Regierungsbehorden den Lehrstoff fiir die Vorlesungen an den
Universitiaten in Form und Inhalt fest”58. Wohl anerkannt ist, dass Kant
sich auf die Abhandlungen von Bock und Basedow gesttitzt hat>®. Deshalb
vermutet Kauder, dass ,die Vorlesungen Kants einen andauernden
Denkprozef mit allen Vor- und Nachteilen, die damit verbunden sind”®,
darstellen. Das kénnte auch eine Pramisse sein, um die Pddagogik-Schrift
zu interpretieren.

Kauder weist darauf hin, dass ein grofier Unterschied zwischen
Kants , Vortragsstil” und ,Schreibstil” besteht. Seiner Auffassung nach
konnen die Vorlesungen kaum als , organisch” betrachtet werden. Auch in
der Tatsache, dass Rink sich nicht auf seine Tatigkeit als Herausgeber
beschréankt hat, liegt ein wichtiger Hinweis, diesen Text von den anderen
Druckschriften Kants zu unterscheiden. Der Versuch einer Interpretation
der Padagogik-Schrift soll aus diesen Griinden deren ,besondere Form”
beachten. Deshalb sollte man die Schrift, um die Probleme zu bestimmen,
zundchst abgesondert von anderen Werken Kants analysieren. Genau
diese widerspriichlichen Passagen miissen im Text ,immanent”
rekonstruiert werden. Fiir Kauder sollte die Benutzung anderer Schriften
nur eine sekunddre und erlduternde Funktion, keine ,mafsgebende”®!,
haben. Das ist eine klare und angemessene Haltung, wenn das Ziel in

einer philologischen Interpretation besteht.

5 Ebda., S. 21.

5 Ebda., S. 39. Von mir hervorgehoben.

% BOCK, Friedrich Samuel. Lehrbuch der Erziehungskunst zum Gebrauch fiir christliche Eltern
und kiinftige Jugendlehrer. Konigsberg und Leipzig, 1780. BASEDOW, Johann Bernhard.
Das Methodenbuch fiir Viiter und Miitter der Familien und Vélker. Altona und Bremen, 1770.
00 KAUDER,P.; FISCHER, W., 1999, S. 23.

¢ Ebda., S. 25.

41



Von fiinf dargestellten Pramissen, die dieser immanenten Methode

zugrunde liegen, mochte ich folgende hervorheben:

a) Es wird ,,davon ausgegangen, dafs mit der Padagogik-Schrift, Gedanken
Kants vorliegen, die mehr oder weniger sinnvoll und stringent
rekonstruiert werden konnen”¢2. Mit anderen Worten wird die Schrift
nicht ,von vornherein zu einer ablehnenden Beurteilung [...] als

unkantisch”63 verworfen.

b) Man sollte die Schrift nur mit ,Vorbehalt als Kants padagogische Lehre
ausgeben und als eine Seite der padagogischen Bemiihung Kants
ansehen”®t. Wichtig ist, die Problemstellungen aufzuzeigen und dann
wenn moglich mit ,Lésungen”, also Prinzipien und Grundlagen Kants,

den Zusammenhang zu erkldren.

c¢) Die Beurteilung der Schrift als ,kantisch” oder ,unkantisch”,
authentisch” oder ,nicht authentisch” bedarf einer ,kritisch-
wohlwollenden Priifung”. ,Erst nach einem sehr griindlichen
Textstudium sind vorsichtige und begriindete Urteile moglich und

sinnvoll“65,

Am Ende der ersten Studie, welche eigentlich als allgemeine
Einfithrung dient, stellt Kauder seine Auffassung der Weisskopfs
gegeniiber und formuliert dabei seine Kritik an ihr. Obwohl wir mit einem
,Fragment” operieren miissen, erkennen wir in der Schrift , Kants Geist”;
so die Grundhaltung Kauders der Schrift gegentiber. Der ,Geist Kants”
erscheint ,manchmal gar nicht, manchmal nur schemenhaft”, in einigen

Passagen ist er aber ,manchmal auch sehr présent”.

02 Ebda., S. 26.
0 Ebda., S. 26.
¢4 Ebda., S. 26.
% Ebda., S. 26-27.
% Ebda., S. 27.

42



Ich mochte hier die Betonung auf das, meines Erachtens,
Hauptargument Kauders legen: , Es gibt trotz aller Bedenken gegen den
Text, tiber dessen Authentizitdt gestritten werden kann, keinen
zwingenden Grund, ihn - analog zu einigen Platon unterschobenen
Dialogen - als unechten Kant-Text zu behandeln”®”. Dabei wird die
Stellungnahme Weisskopfs kritisiert. Diese hat gezeigt, dass die Schrift an
vielen Punkten Zweifel erregt, Kauder jedoch restimiert, ,es ist ihm nicht
gelungen, sie als durch und durch unkantisch zu entlarven”®8. Fiir mich ist
dies das Kernstiick von Kauders Beitrag, insofern er dadurch die Debatte
wiedereroffnet, welche durch Weisskopfs Ergebnis scheinbar

abgeschlossen wurde. Dieses ist, so Kauder:

»[-..] nicht nur iiberzogen, sondern auch Staunen machend -
zum einen decken seine Analysen dieses so harte Urteil nicht
[...], zum anderen steht dieses Fazit zum getriebenen Aufwand
und geschriebenen Umfang des Werks in keinem
angemessenen Verhdltnis mehr“e.

Wie Kauder und andere Autoren bin auch ich der Auffassung, dass fiir die
Entwicklung des pddagogischen Denkens Kants Philosophie als Ganze
wichtiger ist als die kleine Schrift Uber Pidagogik. Sein kritisches System -
und hier sind sowohl theoretische als auch praktische Philosophie
gemeint - enthélt nicht nur fiir die Philosophie neue Anregungen, sondern
auch fiir die Padagogik”. In diesem Zusammenhang erscheint die von
Kauder gestellte Frage immer noch provokativ: ,Wére die Bedeutung

Kants fiir die Pddagogik nicht auch dann noch von signifikanter Art, wenn

7 Ebda., S. 27.

¢ Ebda., S. 28.

% Ebda., S. 28.

70 Im Bezug auf diese Aspekte schreibt Willy MOOG (1967, S. 217-218): , Kants Bedeutung
fiir die Padagogik besteht nicht in erster Linie darin, dafs er auch Vorlesungen iiber
Padagogik gehalten hat, sondern darin, daff seine neue philosophische Methode
unmittelbar auch einen starken péadagogischen Gehalt in sich birgt und fiir die
Konstituierung der Padagogik als Wissenschaft wichtig ist.[...] Kant, der Kritiker und
Methodiker der Philosophie, gehort als solcher schon zu den Klassikern der Padagogik.”

43



es die Padagogik-Schrift gar nicht gdbe und/oder er niemals tiber
Padagogik gelesen hatte?”71.

Die Stellungnahme von Kauder wird in der 2. Studie ausfiihrlicher
geklart. Hier geht es um die , Interpretationsproblematik von Genese und
Authentizitat” der Padagogik-Schrift. Es wird angenommen, dass die
Schrift ein ,Patchwork” sei. Gegeniiber Weisskopfs ,Schichtentheorie”,
ebenso der ,Schichtentheorie” von Groothoff”?, kiindigt Kauder eine
dritte Moglichkeit an, auch wenn sie ebenfalls als Schichtentheorie

betrachtet werden konnte. Sein Ansatz pladiert:

»Die beiden Hauptteile der Schrift weichen von einander ab, d.

h., dafs Kant in den anndhernd zehn Jahren, in denen er ,iiber
Padagogik’ gelesen hat, zuerst eine Form von gesellschaftlicher
Erziehung zum Ausgangspunkt genommen hat, um dann, in
weiteren Entwiirfen, nach und nach den Erfolg allen
padagogischen Bemiihens an eine moralische Erziehung zu
binden”7.

Im Bezug auf die Authentizitét stellt sich die Frage nach der Urheberschaft
nicht nur beziiglich der Schrift als Ganzes, sondern auch hinsichtlich der
verschiedenen Bruchstiicke, auf deren Grundlage die Schrift verfasst
wurde. Im Rahmen der Authentizitdtsproblematik wird nach der
Chronologie von verschiedenen Teilen gefragt: Zum Beispiel beziiglich
der Veroffentlichung der Kritik der reinen Vernunft (1781); nach der
Bedeutung und dem entsprechenden Einfluss von Rousseau und den
Philanthropisten (Bock und Basedow) auf Kant; nach der Moglichkeit, die
Schrift einheitlich zu qualifizieren, entweder als empirisch oder als
systematisch. , Schliefilich die vielleicht wichtigste Frage: Steht ,Immanuel

Kant tiber Pddagogik’ in deutlichem Widerspruch zum {iibrigen Werk

71 Ebda., S. 29.

72 Vgl. GROOTHOFF, Hans-Hermann. Anmerkungen [zur Textausgabe]. In: KANT,
Immanuel. Ausgewdhlte Schriften zur Pidagogik und ihrer Begriindung. Besorgt von Hans-
Hermann GROOTHOFF u.M.v. Edgar REIMERS. 2. Auflage. Paderborn, 1982. S. 157-174.
73 KAUDER,P.; FISCHER, W., 1999, S. 36.

44



Kants oder kann die Schrift, freilich mit Vorbehalten, als kantisch
bezeichnet werden?”74.

Nach seiner ersten Analyse ,besteht zwischen ,Einleitung’ und
,Abhandlung’ eine inhaltliche Differenz“’5. In der Abhandlung steht der
,denkende und zur Aufkldarung gelangende Mensch im Mittelpunkt der
Erziehungsbemithungen“’¢; ein Prozess, der auf die Moralisierung des
Einzelnen gerichtet ist. Umgekehrt wird die Erziehung in der Einleitung,
obwohl rudimentdr vorgestellt, als ein Verfahren behandelt, das primaér
zur Sozialisation des Menschen angewendet wird. In diesem Sinne wurde
die Moralisierung weder direkt diskutiert noch vollig ausgeschlossen. Die
Bemiihung, eine moralische Dimension der Erziehung zu konzipieren,
wurde vermutlich spdter durch die der Ethik gewidmeten Arbeiten
bewirkt. Nach Kauder ist dieser Wandel denkbar, insofern zwischen 1776
und 1791 nicht nur die vier Vorlesungen zur Pddagogik, sondern auch die
erste und zweite Auflage der Kritik der reinen Vernunft (1781 und 1787)
entwickelt wurden. Dasselbe gilt fiir die wichtigsten Schriften seiner
praktischen Philosophie, ndmlich die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
(1785) und die Kritik der praktischen Vernunft (1788).

,Es féllt ndmlich auf, dafs erst das Ende der ,Einleitung’ den
moralischen Menschen als Ziel des Erziehungsprozesses betont,
und es wird deutlich, dafd die Moralitit des Menschen nicht
sozusagen ein fakultatives Nebenprodukt, sondern den
Hauptzweck der Erziehung ausmachen soll“7”.

Struktur und Aufbau der Schrift werden insbesondere in der 3. Studie
analysiert. Hier wird die Gliederung der Schrift in Frage gestellt. Kauder
tasst die zentralen Begriffe zusammen, erstmals aus der Einleitung und
danach aus der Abhandlung. Nachdem er die Hauptbegriffe identifiziert
hat, bildet er ein Schema von beiden und stellt sie einander gegeniiber.

Damit versucht er ,mogliche innere Gemeinsamkeiten und

74 Ebda., S. 38.
75 Ebda., S. 48.
76 Ebda., S. 48.
77 Ebda., S. 50.

45



Bertihrungspunkte beider Teile””® zu verdeutlichen. Ein Beispiel fiir einen
problematischen Aspekt ist das Verhdltnis zwischen physischer und
praktischer Erziehung. Eine genaue Zuordnung dessen, was zum einen
und was zum anderen gehort, ist sehr schwer festzustellen.

Wie sollte man physische Erziehung gegeniiber der praktischen
verstehen? Sollte sie blofs als Verpflegung verstanden werden? Ist sie
absolute und notwendige Bedingung fiir die praktische Erziehung? Am
Ende des Abschnitts iiber die praktische Erziehung ist von religidser und
sexueller Erziehung die Rede. Wie sollte man den Begriff , praktisch” in
diesem Zusammenhang verstehen? Sollte er im weitesten Sinne sittlich,
aber auch teilweise pragmatisch, oder im engeren Sinne, sprich rein
moralisch interpretiert werden? AufSerdem muss geklart werden, ob, und
wenn ja welcher Unterschied zwischen Bildung des Charakters und
Begriindung des Charakters besteht.

Zu diesen und anderen Fragen fithrt Kauder eine griindliche
semantische Analyse durch. Dabei werden auch die Begriffe Wartung,
Disziplinierung, Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung wieder
aufgenommen, die ich im vierten Kapitel ebenfalls analysiere. Kauders
Interpretation bezeichnet insbesondere den Teil tiber die praktische
Erziehung als , nicht sehr konsistente Darstellung””°.

Die Studien IV, V und VI behandeln entsprechend folgende
Themen: Kants Begriindung der Notwendigkeit der Pddagogik - Die
anthropologische Fragestellung und ihr Horizont; die Frage des
Spannungsverhéltnisses zwischen Freiheit und Zwang und zuletzt das
Verhiéltnis zwischen Disziplinierung, Kultivierung und Zivilisierung im
Hinblick auf eine Erziehung zur Moralitdt. Ich werde diese drei Aspekte
im Laufe meiner Arbeit ebenfalls behandeln und an Kauders in diesen
drei Studien dargestellte Analyse wieder ankniipfen. Deshalb nenne ich
hier nur einige Stichworter, um unnotige Wiederholungen zu vermeiden.

Diesen Stichworten folgen einige Bemerkungen zu Kauders Studien.

78 Ebda., S. 60.
79 Ebda., S. 78.

46



Die Notwendigkeit der Pddagogik wird in der IV. Studie auf das
Spannungsfeld von philosophischer Anthropologie und
Geschichtsphilosophie bezogen. Eigentlich ist, wie in dieser Untersuchung
auch gezeigt wird, die Erziehungskonzeption Kants ohne
Berticksichtigung seiner Anthropologie und Geschichtsphilosophie sehr
schwer zu verstehen. Der Mensch wird bei Kant aufgrund seines
Instinktmangels als einziges erziehungsbediirftiges Geschopf bezeichnet.
Im Riickgriff auf Herder und Gehlen wird die Frage des ,Méadngelwesens”
von Kauder griindlich analysiert.

Ebenfalls werden die Bedeutung und der mogliche Zusammenhang
von Kultur, Freiheit und Zwang in der V. Studie behandelt. Freiheit bei
dem Zwang bedeutet keineswegs Freiheit durch Zwang. Es wird ein
Kultivierungsprozess vorausgesetzt, weil Freiheit nicht mit willkiirlichen
Handlungen zu verwechseln ist. Gerade weil Freiheit als moralische
Autonomie verntinftiges Handeln bedeutet und das Kind allein noch nicht
dazu fahig ist, bedarf es eines Zwangs in und durch die Vernunft, um dem
zu Erziehenden zu ermoglichen, sich seiner eigenen Vernunft zu
bedienen. Sehr wichtig ist die Beurteilung dieser Frage am Ende der
Studie. Dort wird angenommen, dass die Losung Kants eindeutig in enger
Beziehung zum Aufkldrungszeitalter steht. ,Das erste systematische
Grundthema der Schrift ,Immanuel Kant tiber Pddagogik” besteht also in
einer der Erziehung zugrunde liegenden aufkldrerischen Perspektive, wie
zahlreiche Passagen des Textes belegen®#0.

Kauders VI. Studie zeigt die Disziplinierung, Kultivierung und
Zivilisierung  als ,Teilaufgaben” der Paddagogik. Der Begriff der
Weltklugheit, welcher gewissermafien in diesen drei Stufen entwickelt
wird, wird bei Kant in seinem Zusammenhang mit der Sittlichkeit
betrachtet. Die Hauptaufgabe der Padagogik besteht darin, eine Erziehung
zur Moralitdt zu entwickeln. Hier wiirdigt Kauder die Beziehung der

Padagogik zur Moral bei Kant.

80 Ebda., S. 132.
47



Die Pddagogik Kants bekommt nach der Arbeit Weisskopfs nun
durch Kauder eine neue Gewichtung. Insbesondere schétze ich seine
kritische, aber auch positive Haltung hinsichtlich des Themas. Sein Urteil
halte ich fiir iberzeugend. Statt einer radikalen Ablehnung der Schrift
versucht Kauder den Sinn dieser Ideen hervorzuheben, der sich
eigentlich nur im Zusammenhang mit der in Kants anderen Werken
verwendeten = Terminologie  hermeneutisch  rekonstruieren  ldsst.
Demzufolge teile ich nicht nur seine Haltung, sondern auch seine Kritik

an Weisskopf.

1.4.2 Rezeption in der Erziehungswissenschaft

Die Wirkung der Pddagogik Kants innerhalb der Erziehungswissenschaft
ist ~umstritten.  Einerseits steht die Schrift aufgrund des
Authentizitdtsproblems stdndig unter Verdacht und wird eben deshalb
immer wieder unterschétzt. Auf diese Weise erfahrt Kant innerhalb der
Erziehungswissenschaft kaum Beachtung, erstaunlicherweise auch
beziiglich seiner Philosophie, als habe sie keine Implikationen fiir die
Padagogik geleistet. Andererseits und merkwiirdigerweise erfahren einige
Ideen aus der Pddagogik-Schrift, welche durch Abhandlungen und
Aufsdtze thematisiert wurden, eine , Wiedergeburt”. Die Konstellation der
Fragestellungen ist sehr weit und unterschiedlich in ihren Nuancen. Das
heift: Die Paddagogik Kants hat trotzdem innerhalb der
Erziehungswissenschaft ihren Platz. Allerdings bedarf die Frage, ob dieser
Platz angemessen ist und die Leistung Kants wiirdigt, einer genaueren
Betrachtung.

Durch diese punktuelle Rezeption erfuhren einige wichtige Aspekte
der Padagogik Kants eine durchaus differenzierte Betrachtung. Dennoch

ist es sehr schwer, eine Rezeptionsgeschichte der Pddagogik Kants innerhalb

48



der Erziehungswissenschaft zu beschreiben, wodurch man eine Art
,Landkarte” in der Hand hétteS!.

Wenn man die Rezeption der 70er Jahre des XX. Jahrhunderts
nimmt, heben sich zwei Schwerpunkte der Pddagogik Kants innerhalb der
Erziehungswissenschaft hervor: a) einer beziiglich der Frage tiber den
Wissenschaftscharakter der Pddagogik und b) einer, der die Sittlichkeit
(und damit verkniipft die Freiheitsproblematik) als Horizont der
Erziehung zu erldutern versucht.

Ich mochte in diesem Abschnitt zunédchst nur auf den ersten dieser
Schwerpunkte eingehen, indem ich die Abhandlung Theo Winkels ,Kants
Forderung nach Konstitution einer Erziehungswissenschaft” analysiere,
da ich diese nach Weisskopfs Arbeit fiir die erste bedeutende
Auseinandersetzung mit dem Thema in der Erziehungswissenschaft halte.
Doch auch der zweite, auf die Sittlichkeit bezogene Schwerpunkt wurde
innerhalb der Kant-Forschung diskutiert und ist in seiner Bedeutung nicht
zu unterschitzen. Die entsprechende padagogische Literatur tiber die
Sittlichkeitsproblematik und {iber andere Fragen werde ich im Laufe

meiner Untersuchung heranziehen.

1.4.2.1 Theo Winkels und die Frage nach dem
Wissenschaftscharakter der Padagogik

,Der Mechanismus in der Erziehungskunst muss in Wissenschaft
verwandelt werden”8?, so lautet die Forderung Kants nach der
Konstitution der Padagogik als Wissenschaft. Dieser Anspruch fiihrte zu

grofier Wiirdigung der Verdienste Kants um die Padagogik, jedoch auch

81 Im Anhang dieser Arbeit sind die wichtigsten Studien nach den 70er Jahren, also nach
Weisskopfs Abhandlung, sowie einige Studien aus den 60er Jahren, die durch Weisskopfs
Untersuchung nicht beriicksichtigt wurden, angefiigt.

82 UP, VI 704.

49



zu Missverstdndnissen und Vorwiirfen gegen seine Arbeiten. Zahlreiche
Aufsdtze und Abhandlungen widmen sich dem Thema. Bereits vor dem
Erscheinen der Abhandlung Weisskopfs haben sich Lochner, Liedtke und
Ipfling, um nur einige Autoren zu erwdhnen, in den 60er Jahren mit dieser
Frage auseinandergesetzt®3. Die Studien von Strauss und Heim, aus den
80er Jahren, widmen sich ebenfalls dieser Frage. Wichtige Beitrdge zur
Debatte findet man sowohl in der Untersuchung von Winkels als auch im
Sammelband von Pleines®4. Auch die in den 90er Jahren veroffentlichten
Arbeiten von Hufnagel und Koch? befassen sich mit dieser Thematik.

Winkels Fragestellung bezieht sich systematisch auf die Forderung
Kants nach einer wissenschaftlichen Pdadagogik. Demnach beansprucht
der Autor bei seiner Untersuchung ,sowohl die Berechtigung wie auch
die Tragweite der Kantschen Forderung”, sowie ,was Kant selbst zur
Realisierung seiner eigenen Forderung beigetragen hat“8 zu priifen.
Dabei wird die Padagogik-Schrift, mit der genannten Aussage Kants,
neben anderen Auflerungen zum Thema innerhalb seines Gesamtwerks
betrachtet und analysiert. Winkels vertritt die Meinung, dass sich nur aus
den Grundlagen des Gesamtwerks Kants eine ,Theorie der Erziehung”
ableiten und erkldren lésst.

Kernpunkt seiner Untersuchung bildet die Antwort auf die Frage:
~Welchen Charakter hat die von Kant postulierte péddagogische

Wissenschaft, und wo ist ihr Ort im Kantschen System wissenschaftlicher

8 Vgl. LOCHNER, Rudolf. Deutsche Erziehungswissenschaft. Meisenheim am Glan, 1963.
LIEDTKE, Max. Kant und die Erziehungswissenschaft. In: Zeitschrift fiir Pidagogik 12. Jg.
1966. IPFLING, Hans-Jiirgen. Anmerkungen {iiber die wissenschaftstheoretische
Grundlegung der Padagogik bei Kant. In: Pidagogik Rundschau 21. Jg. 1967.

8¢ Vgl. STRAUSS, Walter. Allgemeine Pidagogik als transzendentale Logik der
Erziehungswissenschaft. Frankfurt am Main, 1982. WINKELS, Theo. Kants Forderung nach
Konstitution einer Erziehungswissenschaft. Miinchen, 1984. PLEINES, Jiirgen-Eckardt. Kant
und die Pidagogik. Wiirzburg, 1985. HEIM, Helmut. Systematische Pidagogik: e. histor.-krit.
Unters. Frankfurt am Main, 1986. Nicht zu iibersehen sind auch die wichtigen Beitrdge
von Wolfgang RITZEL zu dieser Debatte, die im Laufe dieser verschiedenen Jahrzehnte
verfasst wurden und auf vielen junge Forscher bzw. ihre Nachfolger gewirkt haben.

8 Vgl. HUFNAGEL, Erwin. Der Wissenschaftscharakter der Pidagogik. Wiirzburg, 1990.
KOCH, Lutz. Kants Postulat einer wissenschaftlichen Padagogik. In: BOHM, Winfried;
WENGER-HADWIG, Angelica (Hrsg.) Erziehungswissenschaft oder Pidagogik? Wiirzburg,
1998.

86 WINKELS, Theo. Kants Forderung nach Konstitution einer Erziehungswissenschaft.
Miinchen, 1984, S. 15.

50



Erkenntnis?“%”. Dies wird explizit im sechsten Teil seiner Untersuchung
,Padagogik als Wissenschaft”, insbesondere im Abschnitt
»~Wissenschaftscharakter und Systematischer Ort der Padagogik”
thematisiert.

In Bezug auf die Bestimmung der Pddagogik als Wissenschaft
argumentiert Winkels, dass sie nicht als eine ,autonome” oder
~eigenstdndige” Disziplin zu betrachten sei®. Sie bedarf vielmehr eines
,weit tibergreifende[n] Begriindungszusammenhang[s]“$%, um verstanden
zu werden. Deshalb ist fiir Winkels nicht nur der Zusammenhang
zwischen Pddagogik und Anthropologie wesentlich, sondern auch der
von der Padagogik hin zur Politik, Ethik und Geschichtsphilosophie. Aus
diesem Grund kritisiert er die Auffassung von Blafs®, insofern dieser sich
auf eine ,verkiirzte” Interpretation des Zusammenhangs zwischen
Padagogik, Anthropologie und Politik stiitzt. Die Frage ,Was ist der
Mensch?”, unter welcher fiir Kant die gesamte Aufgabe der Philosophie
zusammengefasst und verstanden werden kann, sollte, so Winkels, richtig
interpretiert werden. Winkels erkldrt im Folgenden die Anthropologie im
,weiteren” und im ,engeren” Sinne, eine Unterscheidung, die bei Blafs, so
seine Kritik, nicht zu finden sei. Wenn man tiiber Kants Anthropologie
spricht, besteht die Gefahr, sie mit der Schrift Amnthropologie in
pragmatischer Hinsicht zu verwechseln. Genau dies ist der Punkt, den der
Autor erkldrt. Im weiteren Sinne verstanden, bietet die Anthropologie die
Grundlage fiir ,die zu entwerfende Padagogik”: ,[...] sie erortert als
Ganzes die Frage nach dem Wesen, den Vermogen und der Bestimmung
des Menschen”l. Und wie gezeigt wird, ist diese Bestimmung nichts
anderes als sittliche Vollkommenheit. Deshalb spielt die Ethik eine so
wichtige Rolle fiir die Pddagogik. Das heifst: Die sittliche Vollkommenbheit

8 Ebda., S. 16.

8 Ebda., S. 160.

8 Ebda., S. 160.

% BLASf, Josef L. Kant - Die Entdeckung des Begriindungszusammenhanges der
Padagogik. In: Ders.: Modelle pddagogischer Theorie Bildung. Bd. 1: Von Kant bis Marx.
Stuttgart - Berlin - KoéIn - Mainz, 1978, S. 17-49.

91 Ebda., S. 162.

51



und ihre Beférderung kénnen nur unter der Voraussetzung des , hochsten

Gutes” gedacht werden.

,In der Begriindung dieser dem Menschen wesentlich
zukommenden Aufgabe, die zugleich das oberste Ziel
padagogischen Handelns ist, liegt die fundierende Funktion der
Ethik fiir die Pddagogik, die ihrerseits den Prozefs der
Versittlichung  des  Menschen in  dessen  konkreter
Lebenswirklichkeit zu betreiben hat“2.

Mit Recht betont Winkels, dass sich die Anthropologie in engeren Sinne -
im Unterschied zu der Ethik - auf die Aspekte der Anwendung jenes

reinen Sittengesetzes bezieht. Mit anderen Worten:

s[...] diese Anthropologie mufi sich eine Kenntnis vom
Menschen und seinen Anlagen und Moglichkeiten verschaffen.
Sie tut dies, indem sie ihr Erkenntnisbemiihen sowohl auf den
Menschen als Naturwesen (physiologische Anthropologie) wie
auch auf den Menschen als Wesen der Freiheit (moralische
Anthropologie) richtet”®,

Dabei wird in diesem Zusammenhang die Beziehung des Individuums
zur Gattung eine wichtige Rolle spielen, insofern die Idee der Menschheit
der Anthropologie sowohl im engeren als auch im weiteren Sinne
zugrunde liegt. Deshalb ist es wichtig in diesem Rahmen die

Geschichtsphilosophie einzubeziehen.

»,Geschichtsphilosophie als das systematische Denken iiber die
in der Geschichte sich entwerfende Vernunft (die zugleich die
approximative Anndherung an die Idee der Sittlichkeit
ermoglicht), ist somit neben Ethik und Anthropologie das dritte
Konstituens fiir eine wissenschaftliche Padagogik im Sinne
Kants”%4,

In den nachfolgenden Teilen meiner Arbeit werde ich darauf

zuriickkommen. Um die Frage, was fiir eine Wissenschaft die Paddagogik

2 Ebda., S. 162.
% Ebda., S. 162.
% Ebda., S. 163.

52



ist, zu erortern, zieht der Autor die Bestimmung der Wissenschaft bei den
Metaphysischen Anfangsgriinden der Naturwissenschaft (1786) Kants heran
und setzt sich mit den Interpretationen von Ipfling, Straufs und Liedtke
auseinander. Kants Bestimmung der Wissenschaft in der erwé&hnten
Schrift lautet: ,Eine jede Lehre, wenn sie ein System, d. i. ein nach
Prinzipien geordnetes Ganze der Erkenntnis, sein soll, heifst
Wissenschaft”®. Nach Winkels erweist sich die Pddagogik als
Wissenschaft, insofern sie systematisch ist, das heifst, insofern ,sie zufolge
der sie bestimmenden Idee der Vollkommenheit die Einzelerkenntnisse
der Erfahrung zu der ,Form eines Ganzen’ zusammenzubringen
vermag”°.

Nach Liedtkes Auffassung ware Erziehungswissenschaft bei Kant
nur als empirische Wissenschaft zu verstehen und miisste ,im
historischen Departement der unteren Fakultdt eingeordnet werden”®.
Liedtke vertritt seine Interpretation auf der Basis des Systems der
Wissenschaften, so, wie sie Kant seiner Zeit entsprechend in der Schrift
Der Streit der Fakultiten (1798) analysiert hat. Innerhalb dieses Systems
sind als die oberen Fakultdten die theologische, die juristische und die
medizinische bestimmt. Die untere Fakultét ist die philosophische, welche

in zwei Departemente unterteilt ist.

,Die philosophische Fakultdt enthdlt nun zwei Departemente,
das eine der historischen Erkenntnis (wozu Geschichte,
Erdbeschreibung, gelehrte Sprachkenntnis, Humanistik mit
allem gehort, was die Naturkunde von empirischem Erkenntnis
darbietet); das andere der reinen Vernunfterkenntnisse (reinen
Mathematik und reinen Philosophie, Metaphysik der Natur
und der Sitten) und beide Teile der Gelehrsamkeit in ihrer
wechselseitigen Beziehung auf einander”s.

Daran, dass die Pddagogik auch zu der philosophischen Fakultdt gehort,

gibt es keinen Zweifel. Die Frage jedoch, die offen zu bleiben scheint, ist,

9% MAN, V 11.

9% WINKELS, 1984, S. 166.

% Vgl. seinen Aufsatz, bereits erwéhnt, S. 139.
98 SF, VI 291.

53



zu welchem Departement die Padagogik als zugehorig zu betrachten
wadre. Sie lautet konkret: , Griindet die Pddagogik in einer ,empirischen’
oder in der ,reinen Philosophie’?”%.

Um diese Frage zu beantworten, stiitzt sich Winkels auf die
Erklarung des Begriffs der Erfahrung, welcher bei Kant nicht nur eine
einzige Bedeutung hat und bereits in der Arbeit von Straufs wieder
aufgenommen wird. Nach Straufs” Analyse, dhnlich wie bei Liedtke, ist
die Padagogik den ,historisch-empirischen” Disziplinen zuzuordnen und
sollte als ,angewandte moralisch-praktische Disziplin® verstanden
werden. Diese Bestimmung ist, Winkels Analyse zufolge nicht zutreffend,
insofern die moralische Dimension der Padagogik Kants ausgeschlossen
wird!%. Bei beiden Autoren scheint, so bemerkt er, ,der Zusammenhang
von praktische[r] Philosophie und Pddagogik nicht hinreichend bedacht
worden zu sein”19l. Auf jeden Fall muss die Pddagogik, aufgrund der
Bestimmung des Menschen als Naturwesen, in ihrem empirischen
Zusammenhang verstanden werden, wie im Laufe dieser Untersuchung
betont wird. In diesem Sinne treffen Padagogik und  empirische
Anthropologie aufeinander. Die Pddagogik kann deshalb unter die
historischen Erkenntnisse eingeordnet werden. Dennoch wird sie allein
dadurch ihrer Bestimmung nicht vollstdandig gerecht. Das oberste Ziel der
Erziehung, ndmlich die sittliche Bestimmung des Menschen, ldsst sich
nicht ohne den Begriff der Freiheit denken. Aber auch die Bestimmung
der Padagogik als blofses Mittel fiir die Anwendung von Moral ist eine
Reduzierung ihres Wissenschaftscharakters zu einem blofsen Instrument.
Deshalb betont Winkels: ,Unserer Auffassung nach ist es dem Kantschen
Entwurf einer Theorie der Erziehung unangemessen, den Erzieher
lediglich auf eine ,Theorie der Methode” der sittlichen Erziehung fixieren
zu wollen”1922, Nach seiner Analyse gehort die Pddagogik aufgrund ihres

Zusammenhangs mit der Metaphysik der Sitten auch in das Departement

9% WINKELS, 1984, S. 168.
100 Ebda., S. 170.
101 Ebda., S. 172.
102 Ebda., S. 171.

54



der ,reinen Vernunfterkenntnisse”. Sofern die Erziehung die Beférderung
des ,hochsten Gutes”, also die sittliche Bestimmung des Menschen als
Aufgabe hat, wird die Ethik als reine Moralphilosophie , konstitutiv” fiir
sie.

,Das heifst, dafs die Padagogik in der Ethik qua reiner
Moralphilosophie einen ihr vorausgehenden und somit pddagogische
Erfahrungserkenntnis ermoglichenden und begriindenden Bereich hat,
von dem her sie ihr Tun rechtfertigen kann”103.

Den Beitrag Winkels zugrunde legend, sind wir berechtigt, {iber die
Padagogik bei Kant als Wissenschaft zu sprechen, und zwar als praktische
Wissenschaft, wie spéater erortert wird, insofern sie sich auf die beiden
Dimensionen des Menschen bezieht; in empirischer und moralischer
Hinsicht. Damit wird der scheinbare Konflikt, der in der dritten
Antinomie der KrV Kants behandelt wird, aufgelost. Freiheit und
Naturkausalitdt sind, wie noch zu sehen sein wird, auch in der Erziehung

miteinander kompatibel.

1.4.3 Rezeption in der Kant-Forschung

»Zu den Themendefiziten vieler Moralphilosophen gehort die Erziehung
zur Moral” stellt Otfried Hoffel® mit Recht fest. Ahnlich konnte auch
argumentiert werden, dass die Pddagogik Kants zu den
»,Themendefiziten” der Kant-Forschung gehort. Kants Padagogik scheint
bisher, mit wenigen Ausnahmen, eine Nebenrolle in der Kant-Forschung
gespielt zu haben. Das ergibt sich teilweise auch aus der zunehmenden

Spezialisierung nicht nur innerhalb der Philosophie allgemein, sondern

103 Ebda., S. 173.
104 HOFFE, Otfried. Lebenskunst und Moral: Oder macht die Tugend gliicklich? Miinchen,
2007, S. 347.

55



eben auch innerhalb der Kantschen Philosophie. Allerdings liegt darin die
Gefahr, in eine abgekiirzte Auffassung oder einen eingeschrankten Begriff
von Philosophie zu geraten und in diesem Fall von der Kantschen
Philosophie tiberhaupt. Da, wo man eine ,puristische” Kant-
Interpretation verteidigt, wo die Interpretation sich von Fragen tiber das
»Nicht-Reine” distanziert'®, wird der Formalismus- und Rigorismus-
Vorwurf seine Berechtigung finden.

Wie haben also die Kantianer nach der Arbeit Weisskopfs die
Padagogik Kants gelesen? Haben sie den Schluss Weisskopfs bestétigt
oder sind sie trotz seines Urteils der Meinung, es bleibe doch noch etwas
dartiber zu sagen? Ist also die Diskussion {iber die Erziehung bei Kant
unhaltbar? Hat sie keinen Zusammenhang mit der Kantschen Philosophie
bzw. mit seiner Moralphilosophie?

Im Folgenden mochte ich zeigen, wie von Seiten der Kant-
Interpreten diese Frage behandelt wurde. Ich werde Argumente
aufzeigen, die neben der Kritik der philologischen Rezeption und der
Rezeption in der Erziehungswissenschaft mein Untersuchungsvorhaben
berechtigen. Dabei wird deutlich, dass, obwohl der Umfang der Arbeiten
in diesem Zeitabschnitt relativ klein ist, das Urteil Weisskopfs keine
vorbehaltlose Unterstiitzung im Sinne der AusschliefSung der Padagogik-
Schrift aus der Akademischen Ausgabe gefunden hat. Wenn man diese
Aspekte mit den vorher analysierten in Zusammenhang bringt, entsteht
Raum fiir meine Hypothese. Im Anschluss an diese Darstellung werde ich
dann eigene Anmerkungen zu diesem Kapitel vorstellen und meine
Interpretation weiter ausfiihren.

In der zweiten Hilfte der 60er Jahre, sehr wahrscheinlich in
denselben Jahren, in denen Weisskopf seine Untersuchung entwickelt hat,

wurden in den USA die Darstellung von William Frankenal® {iber die

105 Dies zeigt sich auch bei der Untersuchung von Robert LOUDEN, Kant’s impure Ethics:
From Rational Beings to Human Beings. New York, 2000.

106 Vgl. FRANKENA, William. Three Historical Philosophies of Education. Aristotle, Kant,
Dewey. Illinois, 1965. S. 79-134.

56



Erziehung bei Kant sowie die Bemerkungen von Lewis White Beck!?”,
innerhalb seines Kommentars iiber die Kritik der praktischen Vernumft,
verdffentlicht. In Frankreich ist die Ubersetzung der Padagogik-Schrift
von Alexis Philonenko!®® mit einem umfangreichen einleitenden
Kommentar (iiber 80 Seiten) erschienen. Alle oben genannten Arbeiten
dieser drei renommierten Kant-Forscher wurden in  Weisskopfs
Untersuchung nicht berticksichtigt. Aus den 60er und 70er Jahren sind die
Arbeiten von Wolfgang Ritzel'® und Gerhard Funke!!? in Deutschland zu
nennen. Die Aufsdtze von Funke wurden spéter in einem Sammelband
veroffentlicht. Ebenfalls zu dieser Zeit erscheint ein anderer Aufsatz von
Beck!! in den USA, in dem dieser Kritik an Weisskopf {iibt. Seit Anfang
der 80er bis Ende der 90er Jahre erscheinen folgende wichtige Arbeiten
tiber Moral und Padagogik bei Kant:

In Frankreich Paul Moureau!'? und Bernard Wandevalle!l3, in den
USA Gisela Felicitas Munzel'4, und auch in Deutschland wurde die
Debatte zwischen Philosophen und Padagogen weiter entwickelt!5. All

diese Arbeiten versuchen auf verschiedenste Art und Weise eine

107 Vgl. BECK, Lewis White. A Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason.
London/Chicago, 1966 (dt. Kants ,Kritik der praktischen Vernunft”. Ein Kommentar.
Ubers. Karl-Heinz Ilting. Miinchen, 1974).

108 PHILONENKO, Alexis. Kant et le Probleme de L’éducation. In: KANT, Emmanuel.
Réflexions sur L’éducation. Introduction, traduction et notes par Alexis Philonenko. Paris,
1967.

109 RITZEL, Wolfgang. Kant und die Pidagogik. In: Padagogik Rundschau, 18. Jahrgang,
Ratingen bei Diisseldorf, 1964, S. 153-167; Die Vielheit der pidagogischen Theorien und die
Einheit ~ der  Pidagogik. =~ Wuppertal-Ratingen-Diisseldorf, ~ 1968;  Uber  den
Wissenschaftscharakter der Pidagogik. In: Kant-Studien, 62. Jahrgang, 1971, S. 185-201; Kant
und das Problem der Individualitit. In: Kant-Studien, 65. Jahrgang, Sonderheft. Akten des 4.
Internationalen Kant-Kongresses. Teil I, Mainz 1974, S. 229-246.

110 FUNKE, Gerhard. Von der Aktualitit Kants. Bonn, 1979.

111 BECK, Lewis White. Kant on Education. In : BROWNING, J. D. Education in the 18th
Century. New York/London, 1979.

12 MOREAU, Paul. L’education morale chez Kant. Latour-Maubourg: Les Editions du Cerf,
1988.

113 VANDEWALLE, Bernard. Kant, éducation et critique. Paris, 2001.

114 MUNZEL, Gisela F. Kant’s conception of moral character: the “critical” link of morality,
anthropology, and reflective judgment. London: University of Chicago Press, 1999.

115 In diesem Zusammenhang nenne ich wiederum den bereits zitierten Sammelband von
PLEINES, zum Beispiel, und insbesondere die Abhandlungen von NISTERS, Thomas.
Kants Kategorischer Imperativ als Leitfaden humaner Praxis, Freiburg/Miinchen, 1989. Von
der Seite der Pddagogen mochte ich hervorheben die Arbeit von KOCH, Lutz. Kants
ethische Didatik. Wiirzburg, 2003.

57



Darstellung des Zusammenhangs zwischen Moral und Padagogik
anzudeuten und letztendlich eine Wiirdigung der Padagogik Kants
vorzunehmen. Im Grunde genommen teilt meine Untersuchung diese

Perspektive.

1.4.3.1 Werner Starks Plidoyer fiir eine ,Erziehungslehre”
Kants

Ende der 90er Jahre erscheint auch ein wichtiger Beitrag von Werner Stark
zur Frage des Status der Padagogik-Schrift (zundchst im Jahre 1997 als
Vortrag und danach im Jahre 2000 als tiberarbeitete Fassung in den Kant-
Studien). Stark weist darauf hin, dass dieses Problem auch innerhalb der
Kant-Forschung in ein anderes Licht geriickt und neu behandelt werden
muss. Ich mochte im Folgenden auf die Stellungnahme Starks eingehen
und einige seiner kritischen Bemerkungen vorstellen. Sein Aufsatz hat
drei grundlegende Teile. Erstens werden einige relevante Aspekte des
historischen Hintergrundes skizziert, zweitens stellt er seine Einwdnde
gegen die philologische Arbeit Weisskopfs dar, und drittens plddiert er fiir
eine mogliche philosophische Stellungnahme beztiglich dieses Themas.

In seiner Darstellung des historischen Hintergrundes kniipft Stark
sowohl an einige Details und entsprechende Probleme hinsichtlich der
Verfassung des Textes als solche als auch an die Begegnung Kants mit der
Pdadagogik an. Er macht darauf aufmerksam, dass man, wenn man auf
bestimmte Texte eingehen will, mitunter an die Tatsache der
Unverfligbarkeit oder an den fragmentarischen Charakter von Quellen
stofst. Die Situation vieler Materialien und Papiere (Handschriften) ist,
dhnlich wie die der Pddagogik-Schrift, problematisch. Einerseits liegen
diese von Kant herausgegebenen Nachschriften nicht mehr vor.

Andererseits sind viele damit zusammenhidngende Quellen spurlos

58



verschwunden. Stark bedauert diese Lage fiir die Kant-Forschung als
misslich, ,weil grundsédtzlich unklar ist, in welchem Verhéltnis der je
gedruckte Text zu den von Kant verfassten handschriftlichen Grundlagen
der Editionen steht“116. Die Unklarheit {iber solche Schriften ist seines
Erachtens auch ein Grund, weshalb sie kein ,nachhaltiges positives Echo
in der gelehrten Offentlichkeit nach sich gezogen ha[ben]“17. Zur
Auseinandersetzung Kants mit der Pddagogik kann, aufgrund von
Recherchen iiber seine amtliche Tatigkeit, gezeigt werden, dass er sich im
Gegensatz zu einer blofsen Befolgung der Lehrverpflichtung, welche von
der damaligen preufdischen Regierung vorgegeben war, aktiv engagiert
und eine wichtige Rolle in den entwickelten Ansétzen gespielt hat. Durch
die Vorlesungen {tiber Padagogik hat Kant sich folglich mit Funktionen
und Aufgabenstellungen auseinandergesetzt. ,Es ist zu wenig
anzunehmen”, so sagt Stark, ,dass Kant sich diesem ihm - als
Philosophen - fremden Gebiet blofs als einer ldstigen Pflicht zugewandt
hat”118. Gerade weil es um eine Reform von Schule und Universitit ging
und die wichtige Scharnierstelle dazwischen die Lehrerausbildung war,
darf man eher eine explizite Stellungnahme Kants annehmen. Das
Padagogik-Kolleg sollte eine Leistung dafiir bringen.

Stark bestidtigt ebenfalls die ,Nicht-Authentizitdt” der Schrift und
nimmt die Teilnahme Rinks bei ihrer Abfassung an. ,Offensichtlich hat
Rink sie, ,irgendwie’ zusammengesetzt“11%. In diesem Zusammenhang
wird die Auffassung Weisskopfs zur Analyse hinzugezogen, wobei Stark,
trotz seiner Hochachtung der Untersuchung gegeniiber, Einwdnde gegen
diese formuliert.

Bezogen auf die philologische Methode von Weisskopf verweist
Stark darauf, wie sich seitdem die Lage fiir die Kant-Forschung durch den
neuerdings moglichen vollstindigen Zugriff auf die Nachschriften

verdndert hat, insbesondere, seit sie in der elektronischen Form verfiigbar

116 STARK, 2000, S. 95.
117 STARK, 2000, S. 95.
118 Ebda., S. 97.
119 Ebda., S. 97.

59



sind!'?. In diesem Sinne ist es Stark zufolge leicht, ,z. B. die zweite der
Thesen von Weisskopf”, namlich den Bezug der Pddagogik-Schrift zur
Anthropologie, ,umfassend zu iiberpriifen”12!.

Gegen den Schluss, dass Rink jeden Abschnitt ,stilistisch”
tiberarbeitet und ,sinngemdfs” ergédnzt hat, fithrt Stark seinen zweiten

Einwand ein. Dieser besagt, dass dies historisch kaum begriindbar sei.

»,Das in der Sekundarliteratur zur Padagogik hédufig ertrterte
Problem einer ,fehlenden’ Gesamtdisposition der Schrift ist
relativ einfach und sicher 16sbar, wenn man zunichst - ich
betone: zundchst - inhaltliche Erwdgungen beiseite ldsst und
sich  ausschliefllich  auf  sprachliche  Partikel und
Formulierungen bezieht, die sich nur als Aussagen iiber die
Disposition verstehen lassen”122,

Dabei erldutert er dieses Argument durch die Identifizierung von
Stichworten, die Kant nie in seinen Schriften angewandt hat. Beispiel dafiir
ist das Verb ,anbetreffen”, welches in den von Jidsche und Rink
herausgegebenen Arbeiten Kants, die sich in Band IX der Akademie-
Ausgabe befinden, sechsmal erscheint.

In seinem dritten Einwand stiitzt sich Stark auf chronologische
Aspekte. Seines Erachtens werden, wenn man den Text der Padagogik
datiert, ,viele der offenen Probleme” ihren , dubidsen Charakter”
verlieren. ,D. h. man nimmt die vorhandenen &dufderen Indizien
(Bezugnahmen auf Publikationen anderer) und bezieht bestimmte
Kerntermini der Pdidagogik auf die in d. XXV der Akademie-Ausgabe
vorgefithrte Chronologie der Anthropologie-Vorlesungen”123. Er ist

120 Seit Beginn der 90er Jahre des vorherigen Jahrhunderts, so erinnert Stark, sind
samtliche Texte Kants in elektronischer Form verfiigbar. Das Projekt von Gottfried
Martins  (1901-1972), einen ,Allgemeinen Kant-Index” zu verfassen, wurde
weiterentwickelt. Das entwickelte Analyse-Programm , Word-Cruncher” erschliefit Kants
Werke und Briefwechsel (bzw. Abteilung I und II der Akademie Ausgabe). Er fiigt noch
hinzu: ,Im Rahmen der Marburger Arbeitsstelle der Kant-Ausgabe wurden beginnend
im Mai 1987 die Vorlesungsnachschriften iiber Anthropologie bei der Vorbereitung auf
Band XXV der Akademie-Ausgabe von Kant’s gesammelten Schriften in gleicher Weise in
digitale Form gebracht.”(S. 98)

121 STARK, 2000, S. 98.

12 Ebda., S. 99.

123 Ebda., S. 99.

60



tiberzeugt davon, dass die Padagogik-Schrift mit den Kollegien von
1776/77 und 1780 nichts zu tun hat. Moglich ist jedoch, dass sie mit
denjenigen von 1783 /84 und 1786/87 in Zusammenhang steht.

Ein anderes Argument sind ,sachliche Passagen” der Padagogik,
welche vermutlich auf die Ethik-Vorlesungen der 70er Jahre verweisen.
Fiir Stark ist es ausgeschlossen, dass diese Passagen in die 70er Jahre
gehoren konnen. Er bezieht sich auf die Entwicklung des Begriffs der
transzendentalen Freiheit, der nur kurz vor der Veroffentlichung der
ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft (1781) entwickelt wurde.
Jedoch gibt er Weisskopf in zwei Punkten Recht. Erstens, wenn dieser eine
Beziehung zwischen dem p&ddagogischen Kolleg und der Anthropologie
teststellt:

,Tatsdchlich gibt es in den Nachschriften der Anthropologie-
Vorlesung des Winters 1775/76 - und nur dort - am Schluss
einen Abschnitt tiber die Erziehung von rund 2000 Worten
Umfang. Auch sind von Beginn an (ab dem Winter 1772/73) in
der Vorlesung zahlreiche explizite Bemerkungen tiiber die
Erziehung eingestreut. Das Wort (erziehen/Erziehung) kommt
iiber 250-mal vor. So nimmt es nicht Wunder, dass auch eine
Vorform des einleitendes Kernsatzes der Padagogik von 1803
von Kant schon im ersten Semester formuliert worden ist: ,Der
Mensch ist ein Thier, welches Disciplin néthig hat.” Daraus
ergibt sich der Schluss, dass Kant selbst - und nicht erst Rink -
einen inneren Zusammenhang zwischen Anthropologie und
Padagogik hergestellt hat124,

Der andere Punkt, in dem sich Stark mit Weisskopf einig ist, besteht in der
Meinung, dass die Schrift ,nicht im vollen Wortsinn” als Werk Kants
angesehen und benutzt werden darf!?>.

Im letzten Teil seines Textes versucht der Autor, und dies ist meiner
Meinung nach das Wichtigste im Zusammenhang mit der Philosophie,
eine Stellungnahme fiir die Erziehung bei Kant zu formulieren. Deshalb
wird die Frage gestellt: ,Wo bleibt die Philosophie?”. Er plddiert fiir eine
tibergreifende philosophische Perspektive. Man sollte unter , Kants Lehre

12¢ Ebda., S. 100.
125 Ebda., S. 101.

61



von der Erziehung” einen engen Zusammenhang zwischen

Anthropologie, Pddagogik und Ethik erkennen.

,,Auch wenn man von der spezifischen
Konstitutionsproblematik des Textes der Kantischen Padagogik
absieht, so stellt sich doch die Frage nach dem inneren
Verhdltnis dieser drei Disziplinen, die Kant selbst in
akademischen Vorlesungen behandelt hat“126.

Dariiber hinaus fuigt der Autor wichtige Passagen hinzu, in denen Kant
tiber die Ausbildung des moralischen Charakters spricht. Somit
konstatiert er eine eindeutige Wechselbeziehung zwischen Anthropologie

und Ethik, durch die die Rolle der Erziehung gepragt wird.

,Die Kantische Lehre der fortschreitenden Entwicklung der
menschlichen Gesellschaft (gleichsam die Ausgangsbasis seiner
politischen  Philosophie) hat ihre Wurzeln in der
Parallelisierung von Ontogenese und Phylogenese. So jedenfalls
verstehe ich Kants Auffassung, dass ein moralischer Fortschritt
der Menschheit Erziehungsanstalten auf wissenschaftlicher
Grundlage zur Voraussetzung hat”127,

Durch diesen Schluss von Stark wird die Bedeutung der Erziehung bei
Kant zusammengefasst und bestétigt. Die Leistung von Starks Analyse ist
bemerkenswert. Deutlich wird, dass ein Zusammenhang zwischen Moral,
Erziehung und  Anthropologie  besteht und  deshalb eine
»Erziehungslehre” bei Kant moglich wird, welche eine wichtige Rolle fiir
die sittliche Bildung des Charakters spielt. Deshalb stimme ich nicht nur
der Argumentation Starks, sondern auch seiner kritischen Stellungnahme

gegeniiber Weisskopfs Interpretation zu.

126 Ebda., S. 101.
127 Ebda., S. 104.

62



1.5 Bemerkungen zur Rezeption und zum
Interpretationsvorhaben

Im Anschluss an die vorgestellten Analysen mochte ich hier auf
zusammenfassende Weise meine Uberlegungen sowie mein bisherige
Interpretation darstellen.

a) Die Frage der Erziehung bei Kant wurde teilweise mit der Frage
der Pddagogik verwechselt und aufgrund des Problems der
Authentizitdt der Padagogik-Schrift zu einer Nebenrolle innerhalb
der praktischen Philosophie Kants abgewertet, wenn nicht gar
radikal abgelehnt.

b) Dennoch wurde der Zusammenhang zwischen Moral und
Erziehung sowohl innerhalb der Erziehungswissenschaft als auch
innerhalb der Philosophie, insbesondere der Kant-Forschung, eher
als produktiv gekennzeichnet und in deutliche Beziehung zur

Philosophie Kants gesetzt .

Ich habe gezeigt, dass die radikale Ablehnung der Padagogik-Schrift von
Weisskopf, auch wenn er immer wieder zitiert wird, keine vollige
Unterstiitzung gefunden hat. Die hier einbezogenen Positionen von
Kauder, Winkels und Stark zeigen, dass es sehr wohl einen Sinn ergibt
und Griinde dafiir anzufiihren sind, diese Debatte am Leben zu erhalten
und weiter zu entwickeln.

Gegeniiber dieser Problematik, sowohl der Erziehung und ihres
Zusammenhangs mit der Moral als auch der Pddagogik-Schrift als solcher,
konnte man zwei grundlegende Perspektiven kennzeichnen, um die ganze
Diskussion zusammenzufassen: Es gibt diejenigen, denen diese
Diskussion kaum wichtig ist und die es deshalb als unkohérent oder gar
fruchtlos ansehen, sie bei Kant zu thematisieren. Hinsichtlich dieser
Perspektive sind einerseits die Erziehungswissenschaftler, fiir welche

Kants Philosophie (insbesondere Moralphilosophie und Padagogik) keine

63



Rolle spielt, zu nennen und andererseits diejenigen Kant-Interpreten, fiir
welche sowohl das Thema der Moralerziehung als auch die Padagogik-
Schrift kein Interesse erregt.

Diesen sind die folgenden zwei Fragen zu stellen:

a) Ist es tiberhaupt moglich, die Wirkung von Kants Denken in der
Geschichte der Pddagogik zu ignorieren, ohne in einen Widerspruch zu
geraten?

b) Kann man sich mit dem Zusammenhang zwischen
Moralphilosophie und Anthropologie tiberhaupt beschiftigen, ohne die
Rolle von Erziehung und Padagogik einzubeziehen oder zu
bertiicksichtigen?

Die zweite grundlegende Perspektive akzeptiert die Diskussion,
weil sie zwischen Moral und Erziehung eine wesentliche Beziehung
erkennt. Hier spielt die Pddagogik-Schrift, auch wenn ihr Status
problematisch ist, als etwas, das wesentlich aus Kantschen Ideen verfasst
wurde, eine grofde Rolle. Die Problematik wird in ein neues Licht gesetzt,
wenn sich eine Kohdrenz zwischen den Ideen, welche griindlich durch die
ganzen Werke Kants analysiert werden konnen, und den systematischen
Werken tiber Moralphilosophie bestétigt. In dieser Interpretationsrichtung
stehen = die  Aufsitze und  Abhandlungen  sowohl  von
Erziehungswissenschaftlern, die sich auch mit der Kantschen Philosophie
beschéftigen, als auch von Philosophen, die sich hauptsédchlich als Kant-
Interpreten bezeichnen.

Mein Interpretationsvorhaben griindet in der Berechtigung des
Zusammenhangs zwischen Moral und Erziehung durch eine immanente
Lektiire. Das heif3t: Ich will zeigen, dass die Diskussion tiber Moral und
ihre Anwendung durch die Erziehungswissenschaft vollig legitim ist und
dass bei Kant selbst eine Begriindung hierfiir zu finden ist. Leitfaden
dieser Untersuchung ist deshalb nicht die Padagogik-Schrift als solche,
sondern die Werke der praktischen Philosophie Kants. Wie gezeigt wird,
gibt es zwischen Begriindung und Anwendung von moralischen Prinzipien

einen bedeutenden und klaren Unterschied, und die Erziehung spielt eine

64



wichtige Rolle als Bindeglied zwischen diesen zwei Bereichen. Das heifst,
tir die Ethik beansprucht Kant nicht nur ein Prinzip, sondern auch
Moglichkeiten ihrer Vermittlung. Er ist sich bewusst, dass es sich um
zwei verschiedene Ebenen ein- und desselben Wesens handelt. Wenn er
tir die Erziehung das hochste Ziel in der Moral sieht, dann werden
dadurch diese beiden Bereiche in Einklang gebracht. Erziehung ist
letztendlich Erziehung zur Menschlichkeit, was eindeutig einem ethischen
Anspruch entspricht. In diesem Sinne sind Moral und Pddagogik bei Kant
untrennbar miteinander verbunden. Ich hoffe, im Folgenden diesen
Zusammenhang verdeutlichen und weitere Argumente zur Unterstiitzung

meines Interpretationsvorhabens darstellen zu konnen.

65



IT - KANTS GRUNDLAGE DER MORAL

2.1 Das Problem der Freiheit in Bezug auf die Bestimmung
des Menschen

Im Kernpunkt der Moralphilosophie Kants steht die Idee eines Wesens,
das sich selbst sein eigener Gesetzgeber sein kann und als ,,Zweck an sich
selbst” betrachtet werden muss, weil Freiheit wesentlich seine
Bestimmung ist. , Alle Fortschritte in der Kultur, wodurch der Mensch
seine Schule macht”, so schreibt Kant in der Vorrede seiner Anthropologie
in pragmatischer Hinsicht (1798), ,haben das Ziel, diese erworbenen
Kenntnisse und Geschicklichkeiten zum Gebrauch fiir die Welt
anzuwenden; aber der wichtigste Gegenstand in derselben, auf den er jene
verwenden kann, ist der Mensch: Weil er sein eigener letzter Zweck ist“128.
Der Mensch ist Adressat und zugleich Trager der Erkenntnis und
der Ethik. Kants Bestimmung des Menschen beruht auf zwei
verschiedenen Ebenen und bietet deshalb nicht wenige Schwierigkeiten:
Natur und Freiheit sind die zwei Bereiche, in denen der Mensch
angesiedelt ist. Die Unterscheidung Kants zwischen theoretischer und
praktischer Vernunft ist demzufolge der Ausgangspunkt, die Bestimmung
des Menschen innerhalb seiner Philosophie richtig zu verstehen.
Naturphilosophie und Moralphilosophie sind die entsprechenden
Ebenen, woher der Mensch sich als erkennendes und handelndes Wesen
erkennt. Diese Unterscheidung ist insofern grundlegend, weil sie sich auf
zwei verschiedene Bereiche bezieht und sie voneinander abgrenzt:
Einerseits die Ebene des Seins und andererseits die Ebene des Seinsollens.
Einerseits (theoretisch) fragt man nach den Bedingungen der Moglichkeit
der Erkenntnis in einer moglichen Erfahrung, oder die Frage Vas ist? (Was

konnen wir wissen?), und andererseits (praktisch) nach den Bedingungen

128 ApH, VI 399.
66



der Moglichkeit des Handelns, oder die Frage Was sollen wir sein? (Was
sollen wir tun?)1?. Dieses hat mit Freiheit zu tun, jenes mit Natur.

Nach Kant kann der Mensch nur moralisch handeln, wenn er frei
ist. Damit ist ebenso vorausgesetzt, dass er, obwohl er ein Teil der Natur
ist, keineswegs als blofses Objekt innerhalb derselben konzipiert ist. Ware
der Mensch ausschliefdlich durch die Naturgesetze bestimmt, so ware die
Moglichkeit der Moralitdt undenkbar und die Rede tiber Freiheit und die
damit verbundenen Begriffe (zum Beispiel Handlung oder
Verantwortung) gegenstandslos. Wie konnte jemand fiir eine Tat
zustdndig oder verantwortlich gemacht werden, wenn er sich nicht frei
entschieden hat? Dadurch ist bereits vorausgesetzt, dass die Bestimmung
des Menschen beide - Freiheit und Naturnotwendigkeit - in Einklang
bringen muss. Wie sich beide in denselben Wesen miteinander
vereinbaren lassen, wird im Folgenden erldutert.

Der Begriff der Freiheit wird im Bereich der theoretischen
Philosophie und im Bereich der praktischen Philosophie auf
Verschiedenes bezogen. Er muss deshalb  geklart werden. Freiheit als
moralische Autonomie innerhalb der praktischen Philosophie wird nur
dann moglich, wenn zunéchst die Moglichkeit der Freiheit {iberhaupt im
Bereich der theoretischen Philosophie nicht ausgeschlossen wurde. Solche
grundlegenden Kldrungen sind wichtig, insofern die Moglichkeit der
Freiheit im Bereich der theoretischen Philosophie wenigstens denkbar sein
muss, um im Bereich der praktischen Vernunft als Eckstein dienen zu
konnen.

Die transzendentale Freiheit ist deshalb der Ausgangspunkt, um in
den Bereich der praktischen Vernunft zu gelangen, indem die Begriffe
Mensch, Handlung, Freiheit und moralisches Gesetz im Hinblick auf eine

Konzeption der moralischen Erziehung in Zusammenhang gebracht

129 Wihrend er in der KrV versucht, auf die Frage danach, was wir wissen kénnen
(Bereich der Erkenntnis) bzw. ob die Metaphysik als Wissenschaft tiberhaupt moglich sei,
eine sichere Antwort zu geben, wird er im Bereich des Handelns, besonders durch die
GMS und KpV, auf die Frage danach, was wir tun sollen, eine Antwort suchen.

67



werden konnen. Erst wenn man versteht, was Moral tiberhaupt im Sinne
Kants bedeutet, wird es sinnvoll, tiber Erziehung zur Moralitit zu
sprechen. Nur dann wird die Beziehung der Moral zur Padagogik deutlich
und zugleich verstdndlich, warum die Moral als letztes Ziel der Erziehung
von Kant gesetzt wurde.

Die Darstellung dieses Kapitels ist deshalb in zwei Hauptteile
gegliedert, wodurch die strategischen Argumente beziiglich der
Grundlage der Moral dargestellt werden. Daher wird zundchst die
Rechtfertigung der Moglichkeit der Freiheit thematisiert. Es muss
dargelegt werden, wie Kant hinsichtlich eines blofsen Naturdeterminismus
seine Position bestimmt und welche Argumente er hierfiir heranzieht.
Dabei geht es darum, dass die Moglichkeit der Freiheit als absolute
Spontaneitét (kosmologische Problematik) zur Moglichkeit der Freiheit als
Autonomie (moralisch-praktische Problematik) und insofern zur
Moglichkeit der Moral {iberhaupt fiithrt. Diese Bestimmungen des
Freiheitsbegriffs haben, wie gesagt, insofern sie auf bestimmte Ebenen
bezogen sind, verschiedene Bedeutungen. Eben deshalb erweist sich ein
Riickgriff auf die Problematik der Freiheit innerhalb der Kritik der reinen

Vernunft als notwendig.

Die dritte Antinomie und ihre Auflésung

Kant erdffnet die Vorrede der ersten Auflage der KrV und bietet dadurch
bereits den Grund, warum eine solche Kritik entwickelt werden muss, mit

folgenden Worten:

,,Die menschliche Vernunft hat das besondere Schicksal in einer
Gattung ihrer Erkenntnisse: daf3 sie durch Fragen beldstigt
wird, die sie nicht abweisen kann, denn sie sind ihr durch die
Natur der Vernunft selbst aufgegeben, die sie aber auch nicht

68



beantworten kann, denn sie iibersteigen alles Vermdgen der
menschlichen Vernunft“130,

Gott, Freiheit und Unsterblichkeit sind die drei Ideen, welche im Zentrum
des ,Kampfplatzes” der Metaphysik stehen (B 395, II 338). Wenn die
Vernunft auf solche Probleme - beziiglich des Unbedingten - eingehen
will, verwickelt sie sich merkwiirdigerweise aber in Widerspriiche.

Der zweite Teil der KrV, die transzendentale Dialektik, ist die Stelle,
wo Kant die Art und Weise dieser Widerspriiche behandelt und damit auf
die Antinomie der Vernunft (cosmologia rationalis) eingeht. Die Antinomie
ist ,ein Widerstreit zwischen zwei Sdtzen, deren jeder als richtig, wahr,
beweisbar erscheint“13l. Insgesamt werden vier Antinomien thematisiert,
die sich auf den raum-zeitlichen Anfang der Welt, auf ihre Verfassung
(Beschaffenheit), auf die Moglichkeit der Freiheit und die Existenz Gottes
beziehen!32. Die erste und die zweite werden mathematisch genannt; die
dritte und die vierte dynamisch. Man kann die Differenzierung
entsprechend auch als eine logische (analytische) und eine dialektische
(synthetische) Opposition bezeichnen. Kant stellt fest, dass im Falle der
ersten und zweiten Antinomie These und Antithese gleichzeitig falsch
sind, in der dritten und vierten jedoch beide - These und Antithese - wahr
sein konnen'®. Der Schliissel zur Auflésung der dritten Antinomie liegt,
so Kant, in der Lehre vom transzendentalen Idealismus. Die
Unterscheidung zwischen Ding an sich und Erscheinung ist in diesem

Zusammenhang entscheidend.

B0 KrV, II11.

131 EISLER, 2002, S. 26.

132, Die Fragen: ob die Welt einen Anfang und irgend eine Grenze ihrer Ausdehnung im
Raume habe, ob es irgendwo und vielleicht in meinem denkenden Selbst eine unteilbare
und unzerstorliche Einheit, oder nichts als das Teilbare und Vergéngliche gebe, ob ich in
meinen Handlungen frei, oder, wie andere Wesen, an dem Faden der Natur und des
Schicksals geleitet sei, ob es endlich eine oberste Weltursache gebe, oder die Naturdinge
und deren Ordnung den letzten Gegenstand ausmachen, bei dem wir in allen unseren
Betrachtungen stehen bleiben miissen: das sind Fragen, um deren Auflésung der
Mathematiker gerne seine ganze Wissenschaft dahin gidbe; denn diese kann ihm doch in
Ansehung der hochsten und angelegensten Zwecke der Menschheit keine Befriedigung
verschaffen”(KrV, II 441).

133 Vgl. KrV B 556, 11 485.

69



Um zu klédren, wie die menschliche Handlung tiberhaupt moglich
ist, durch welche Art sie bestimmt ist und vor allem, wodurch die
Moglichkeit der Sittlichkeit behauptet werden kann, muss zunéchst
untersucht werden, ob die Freiheit, im allgemeinen Sinn (kosmologisch),
tiberhaupt moglich ist, ob einer Handlung eine freie Entscheidung
zugrunde liegt oder ob sie ausschliefilich einem Naturdeterminismus
folgt. Daher ist die dritte Antinomie so formuliert: ,,Die Kausalitdt nach
Gesetzen der Natur ist nicht die einzige, aus welcher die Erscheinungen
der Welt insgesamt abgeleitet werden konnen. Es ist noch eine Kausalitét
durch Freiheit zur Erkldrung derselben anzunehmen notwendig”, so
lautet die These, und es ,ist keine Freiheit, sondern alles in der Welt
geschieht lediglich nach Gesetzen der Natur“134, wird in der Antithese
formuliert.

Deutlich wird, dass die These zu klidren versucht, dass nicht alles,
was geschieht, notwendigerweise das Ergebnis eines Determinismus
durch Naturgesetze ist. Falls es so widre, dann waren alle Ereignisse
unvermeidlicherweise mit einem vorhergehenden Bestandteil (der in
seiner Bestimmung entscheidend wére) verkniipft. Eine derartige
Verkniipfung wiirde eine Kette von Ursache und Wirkung bilden, die ad
infinitum zuriickreichte. , Wenn also alles nach blofien Gesetzen der Natur
geschieht” betont Kant, ,so gibt es jederzeit nur einen subalternen,
niemals aber  einen ersten Anfang und also {iberhaupt keine
Vollstandigkeit der Reihe auf der Seite der von einander abstammenden
Ursachen”1%. In diesem Sinne widerspricht sich die Verteidigung eines
universalen Determinismus, insofern es {iberhaupt nicht moglich ist, eine
erste Ursache zu finden, die selbst nicht durch andere bewirkt wurde.
Jedoch wenn man annimmt, dass eine erste Ursache existiert, die nicht
durch andere vorhergehende Ursachen bestimmt ist und nicht
notwendigen Gesetzen folgt - was Kant als ,absolute Spontaneitit”

bezeichnet hat -, dann ist dieser Widerspruch eines universalen

134 K1V, 11 426-427.
135 Ebda., I 428.

70



Determinismus vermeidbar. Diese absolute Spontaneitdt, so Kant, wére
imstande, fiir sich selbst eine neue Reihe von Erscheinungen anzufangen.
Der Behauptung einer solchen absoluten Spontaneitidt widerspricht jedoch
die Antithese, welche den Determinismus verteidigt. Gemafd dieser
Antithese gibt es tiberhaupt keine Ausnahme: alle Erscheinungen sind
allein durch die Gesetze der Natur bestimmt. Demzufolge scheint
zundchst  die  transzendentale  Freiheit der  Naturkausalitit

entgegengesetzt:

,Wir haben also nichts als Natur, in welcher wir den
Zusammenhang und Ordnung der Weltbegebenheiten suchen
miissen. Die Freiheit (Unabhingigkeit), von den Gesetzen der
Natur, ist zwar eine Befreiung vom Zwange, aber auch vom
Leitfaden aller Regeln™13,

Kant erkldart in diesem Zusammenhang, dass ohne die Naturkausalitat,
das heifst ohne Gesetze der Natur, weder Erfahrung noch die Vorstellung
der sinnlichen Welt als Gesamtheit aller Erscheinungen moglich ware. Es
gilt zu beachten, dass sich die Argumentation hier immer noch auf den
Bereich der Kosmologie bezieht. Es geht darum, einen moglichen Anfang
der Welt zu denken. Gleichwohl versucht Kant vor allem in der zweiten
Auflage der KrV einen Ort zu finden, um die Freiheit im praktischen
Sinne, beziehungsweise die Freiheit in Bezug auf die menschliche
Handlung, thematisieren zu konnen. Er ldsst die Moglichkeit eines
praktischen Gebrauchs der Vernunft offen, welche spater entwickelt wird.

These und Antithese konnen bei der dritten Antinomie wahr sein,
weil eine jede von beiden auf unterschiedliche Weise tiber ein und
denselben Gegenstand urteilt!3”. Wéahrend die These tiber die Welt als
,causa noumenon” urteilt, urteilt die Antithese tiiber die Welt als ,,causa

phaenomenon”. Das aber bedeutet, so Kant, dass man sich ,[...] nur

136 Ebda., IT 429.
137 Vgl. KrV B 556-B 560.

71



zweierlei Kausalitdt in Ansehung dessen, was geschieht, denken [kann],
entweder nach der Natur, oder aus der Freiheit”138.

Die Kausalitit der Natur ist diejenige, durch welche die
Erscheinungen der sinnlichen Welt nach einem Gesetz zeitlich bestimmt,
das heist dem Naturgesetz unterworfen sind. Die Freiheit im
kosmologischen Sinne ist dagegen ,das Vermogen, einen Zustand von
selbst anzufangen, deren Kausalitdt also nicht nach dem Naturgesetze
wiederum unter einer anderen Ursache steht, welche sie der Zeit nach
bestimmte“13°. Freiheit in diesem (kosmologischen) Sinne ist ,eine reine
transzendentale Idee, die [...] nichts von der Erfahrung Entlehntes
enthdlt”140. Es ldsst sich nicht durch Erfahrung beweisen ,weil es ein
allgemeines Gesetz, selbst der Moglichkeit aller Erfahrung, ist“14l. Das
ganze Feld der Erfahrung steht deshalb unter der Ursache-Wirkungskette.
Dadurch, also im kausalen Verhiltnis, ist, so Kant ,keine absolute
Totalitdit der Bedingungen” festzustellen. Die Vernunft ,schafft sich”
dann ,die Idee von einer Spontaneitit, die von selbst anheben kénne zu
handeln, ohne dafs eine andere Ursache vorangeschickt werden diirfe, sie
wiederum nach dem Gesetze der Kausalverkniipfung zur Handlung zu
bestimmen™142.

Innerhalb der Philosophie Kants spielt die Auflosung der dritten
Antinomie eine zentrale Rolle, insofern durch sie die Moglichkeit einer

~Kausalitdt aus Freiheit” wenigstens denkbar wird.

,,Die Freiheit wird hier nur als transzendentale Idee behandelt,
wodurch die Vernunft die Reihe der Bedingungen in der
Erscheinung durch das Sinnlichunbedingte schlechthin
anzuheben denkt, dabei sich aber in eine Antinomie mit ihren
eigenen Gesetzen, welche sie dem empirischen Gebrauche des
Verstandes vorschreibt, verwickelt. Dafd nun diese Antinomie
auf einem blofien Scheine beruhe, und, daf3 Natur der
Kausalitdt aus Freiheit wenigstens nicht widerstreite, das war

138 KrV, 11 488.

159 Ebda., II 488.
140 Ebda., II 488.
141 Ebda., IT 489.
142 Ebda., IT 489.

72



das einzige, was wir leisten konnten, und woran es uns auch
einzig und allein gelegen war“143,

Freiheit als transzendentale Idee wird zundchst negativ als
»,Unabhédngigkeit von der Natur” bestimmt. Als solche hat sie keine
konstitutive Funktion. Ihr Gebrauch ist nur regulativ. Positiv betrachtet
wird sie als ,absolute Spontaneitdt” bestimmt. Dadurch ist sie als ein
Vermogen bestimmt, das fiir sich selbst einen neuen Zustand anfangen
kann. Aufserdem unterwirft sie sich nicht dem Gesetz der Natur oder
einer vorausgehenden Kausalitdt in der Zeit. In diesem Sinne ist sie als
eine ,absolute Selbsttatigkeit wirkender Ursachen” zu verstehen!44,

Im Kontext der ersten Kritik handelt es sich nicht um einen Beweis
der Wirklichkeit der Freiheit. Die transzendentale Freiheit kann weder
theoretisch noch durch empirische Beobachtung festgestellt oder bewiesen
werden. Dennoch ist sie eine unerldssliche Voraussetzung fiir das
Verstdandnis der Freiheit in praktischer Hinsicht. ,Es ist tiberaus
merkwiirdig,” so stellt Kant fest, ,,dass auf diese transzendentale Idee der
Freiheit sich der praktische Begriff derselben griinde, und jene in dieser
das eigentliche Moment der Schwierigkeiten ausmache, welche die Frage
tiber ihre Moglichkeit von jeher umgeben haben”145. Erst durch die
Auflosung des scheinbaren Widerspruchs zwischen Freiheit und
Naturnotwendigkeit wird der Weg zur praktischen Philosophiel46
eroffnet. Hiedurch wird gleichsam eine der grofien Bedeutungen der

spekulativen Philosophie sichtbar.

2.2 Transzendentale Freiheit und praktische Freiheit

Die Idee der transzendentalen Freiheit ist der Schliissel zu einem

angemessenen Verstdndnis der Freiheit innerhalb der praktischen

143 Ebda., II 506.

144 Vgl. GUNKEL, 1989, S. 72.
145 KrV, 11 489.

146 Vgl. GMS, IV 92-93.

73



Philosophie. Im Zentrum der praktischen Philosophie steht die Frage nach
der menschlichen Freiheit: Wie ist sie {iberhaupt moglich? Die Antwort
Kants lautet: Freiheit im praktischen Sinne besteht in der , Unabhéngigkeit
der Willkiir von der Noétigung durch Antriebe der Sinnlichkeit”14”. Der
Begrift der Willkiir spielt hier eine sehr wichtige Rolle, um das Problem
der Freiheit als wesentliches Merkmal des Menschen zu verstehen.
Innerhalb der KrV wird dieser Begriff ndher erldutert. Eine Willkiir kann
sinnlich oder tierisch (arbitrium brutum) sein, wenn sie pathologisch, im
ersten Fall, durch eine Bewegursache der Sinnlichkeit affiziert ist; oder, im
zweiten, wenn sie sich als eine Notwendigkeit - als ein Naturgesetz -
aufdrangt. Bei den Menschen ist aber die Willkiir ,,zwar ein arbitrium
sensitivum, aber nicht brutum, sondern liberum®148.

Der Mensch als ein Wesen, das zur sinnlichen Welt gehort, kann
sinnlich affiziert werden, aber bereits dadurch ist keineswegs seine
Handlung gezwungen bzw. bestimmt. Sinnlichkeit macht also beim
Menschen keine Handlung notwendig, weil ihm ,ein Vermogen
beiwohnt, sich, unabhéngig von der No6tigung durch sinnliche Antriebe,
von selbst zu bestimmen”149. Eben durch sinnliche Antriebe affiziert,
kann der Mensch seine eigene Handlung frei, d. h. selbst bestimmen.
Wenn das nicht moglich wire, dann kénnte man einen Determinismus der
Natur als einziges Prinzip akzeptieren, und der Mensch konnte mit
irgendwelchen anderen Tieren, die nur instinktiv agieren, verglichen
werden. Handeln heifst deshalb Entscheidungen treffen, welche auf mehr
oder weniger gekladrten Kriterien beruhen. Die Naturkausalitét ist deshalb
nicht die einzige Art von Kausalitdt, weil es auch eine Kausalitdt aus
Freiheit gibt.

,Man siehet leicht, daf3, wenn alle Kausalitit in der Sinnenwelt
blofs Natur wire, so wiirde jede Begebenheit durch eine andere

in der Zeit nach notwendigen Gesetze bestimmt sein, und
mithin, da die Erscheinungen, so fern sie die Willkiir

147 KrV, 11 489.
148 Ebda., II 489.
149 Ebda., II 489.

74



bestimmen, jede Handlung als ihren natiirlichen Erfolg
notwendig machen miifsten, so wiirde die Aufhebung der
transzendentalen Freiheit zugleich alle praktische Freiheit
vertilgen”1%0,

Erst durch die intelligible Dimension wird es moglich, die Handlung eines
Menschen als einen Akt seiner eigenen Freiheit zu denken. Kant erldutert,
wie beide Arten von Kausalitdt, die der Natur und die der Freiheit, im
Menschen miteinander existieren konnen. Er beginnt diese Erlduterung
mit einem negativen Begriff = des Intelligiblen mittels folgender
Formulierung: ,Ich nenne an einem Gegenstande der Sinne, was selbst
nicht Erscheinung ist, intelligibel”1l. Ein Gegenstand kann daher
zundchst als blofier Gegenstand der sinnlichen Anschauung betrachtet
werden und dennoch zugleich in sich selbst ein Vermoégen enthalten,
welches ihm ermoglicht, wiederum Ursache von Erscheinungen zu sein.
Kant nimmt an, dass man die Kausalitédt solcher Erscheinungen aus zwei

Perspektiven betrachten kann:

»[.-.] so kann man die Kausalitit dieses Wesens auf zwei Seiten
betrachten, als intelligibel nach ihrer Handlung, als eines
Dinges an sich selbst, und als sensibel, nach den Wirkungen
derselben, als einer Erscheinung in der Sinnenwelt. Wir wiirden
uns demnach von dem Vermdgen eines solchen Subjekts einen
empirischen, imgleichen auch einen intellektuellen Begriff
seiner Kausalitit machen, welche bei einer und derselben
Wirkung zusammen stattfinden. Eine solche doppelte Seite, das
Vermogen eines Gegenstandes der Sinne sich zu denken,
widerspricht keinen von den Begriffen, die wir uns von
Erscheinungen und von einer moglichen Erfahrung zu machen
haben”152,

Der Mensch kann somit gleichzeitig als Erscheinung und als Ding an sich
betrachtet werden, d. h. hinsichtlich einer doppelten Kausalitdt, ohne dass
man dadurch in Widerspruch gerét. Allerdings argumentiert Kant, dass
jede wirkende Ursache ein Gesetz ihrer Kausalitédt, bzw. einen bestimmten

Charakter haben muss, ,, ohne welches sie gar nicht Ursache sein wiirde”.

150 Ebda., II 489-490.
151 Ebda., 11 492.
152 Ebda., I 492.

75



,Und da”, so fahrt Kant in seiner Argumentation fort, ,wiirden wir an
einem Subjekte der Sinnenwelt erstlich einen empirischen Charakter
haben, wodurch seine Handlungen, als Erscheinungen, durch und durch
[...] nach bestindigen Naturgesetzen im Zusammenhange stinden, und
von ihnen, als ihren Bedingungen, abgeleitet werden konnten”153,

Das menschliche Handeln stellt sich hinsichtlich seiner Wirkung als
Erscheinung dar und gehort in diesem Sinne durch seine Beziehung zu
anderen Erscheinungen in eine einzige Kausalkette der Natur und
unterwirft sich somit denselben Gesetzen. Hierdurch wird der empirische
Charakter menschlicher Handlung gerechtfertigt.

Dieselbe Handlung steht andererseits, auch wenn ihre Wirkung in
der sinnlichen Welt begrenzt erscheint, hinsichtlich ihrer Kausalitdt nicht
unter denselben Bedingungen und kann demnach nicht nur als
Erscheinung betrachtet werden. Das bedeutet, dass aufgrund ihres
intelligiblen Charakters das handelnde Subjekt nicht zur Erscheinung
,reduziert” werden kann. Aus dieser Perspektive betrachtet ist es keinen
zeitlichen Bedingungen unterworfen. Die zeitliche Bedingung ist typisch
fur Erscheinungen. Dennoch ist dieser intelligible Charakter der
theoretischen Erkenntnis unzuganglich. Wir konnen ihn weder erkennen
noch beweisen, weil er kein Gegenstand der Erfahrung sein kann. Falls er
uns unmittelbar in der sinnlichen Anschauung gegeben wire, dann
miisste er zu den Erscheinungen gerechnet werden, demzufolge blofs der

empirischen Welt zugehorig!>4.

153 Ebda., I1 493.

154 Nach seinem empirischen Charakter wiirde also dieses Subjekt, als Erscheinung,
allen Gesetzen der Bestimmung nach, der Kausalverbindung unterworfen sein, und es
wadre so fern nichts, als ein Teil der Sinnenwelt, dessen Wirkungen, so wie jede andere
Erscheinung, aus der Natur unausbleiblich abflossen. So wie dufiere Erscheinungen in
dasselbe einflossen, wie sein empirischer Charakter, d. i. das Gesetz seiner Kausalitit,
durch Erfahrung erkannt wire, miifSten sich alle seine Handlungen nach Naturgesetzen
erklaren lassen, und alle Requisite zu einer vollkommenen und notwendigen
Bestimmung derselben miissten in einer moglichen Erfahrung angetroffen werden. Nach
dem intelligibelen Charakter desselben aber (ob wir zwar davon nichts als blofs den
allgemeinen Begriff desselben haben kénnen) wiirde dasselbe Subjekt dennoch von allem
Einflusse der Sinnlichkeit und Bestimmung durch Erscheinungen freigesprochen werden
miissen, und, da in ihm, so fern es Noumenon ist, nichts geschieht, keine Verdanderung,
welche dynamische Zeitbestimmung erheischt, mithin keine Verkniipfung mit

76



Dadurch wird wiederum angedeutet, dass es eine Kausalitdt aus
Freiheit bereits im Sinne der praktischen Freiheit gibt bzw. eine Kausalitét,
die mit der menschlichen Handlung verbunden ist. Wenn man den
Menschen als Erscheinung betrachtet, so bedeutet dies, dass er nicht frei
ist und seine Handlungen unter Naturgesetzen stehen. Der Mensch ist
nicht frei, wenn er nur seiner Natur folgt bzw. wenn der Gesetzgeber
seiner Handlungen nicht er selbst ist. Weil der Mensch jedoch eben nicht
nur sinnlich ist, d. h. weil er nicht ausschlieSlich einem blinden
Naturmechanismus folgt, steht er gleichzeitig unter einer anderen Art von
Kausalitdt. Der Mensch ist frei, weil er die Fahigkeit hat, fiir sich selbst ein
Gesetzgeber zu sein. Dies ergibt sich nicht aus seiner Natur, sondern aus
seiner Vernunft. Aber wo oder wie kénnte man genau feststellen, dass der
Mensch eigentlich ein intelligibles Wesen (Ding an sich) ist, wenn wir
nichts als einen allgemeinen Begriff haben konnen? In Hinsicht auf unsere
Sinnlichkeit sind wir Rezeptivitit, aber in Ansehung gewisser
Vermogen!®® sind wir viel mehr als blofd Rezeptivitdt. Solche Vermogen
sind der Verstand und die Vernunft.

Die Vernunft ist nicht auf die sinnliche Welt begrenzt. Sie ist das
Vermogen der Prinzipien, und dadurch ist sie fiir den Verstand
bestimmend. Innerhalb der Transzendentalen Dialektik erlautert Kant die
Beziehung zwischen Vernunft und Verstand und dadurch die Rolle der

Vernunft in Rahmen der Erkenntnis:

,Der Verstand mag ein Vermogen der Einheit der
Erscheinungen vermittelst der Regeln sein, so ist die Vernunft
das Vermogen der Einheit der Verstandesregeln unter
Prinzipien. Sie geht also niemals zunédchst auf Erfahrung, oder
auf irgend einen Gegenstand, sondern auf den Verstand, um
den mannigfaltigen Erkenntnissen desselben Einheit a priori
durch Begriffe zu geben, welche Vernunfteinheit heifsen mag
und von ganz anderer Art ist, als sie von dem Verstande
geleistet werden kann“1%e,

Erscheinungen als Ursachen angetroffen wird, so wiirde dieses tdtige Wesen so fern in
seinen Handlungen von aller Naturnotwendigkeit, als die lediglich in der Sinnenwelt
angetroffen wird, unabhédngig und frei sein”(KrV, II 494).

1% Vgl. KrV, II 498.

156 KrV, 11 314.

77



Aus diesen Griinden wird eine Kausalitdt aus Freiheit nicht in dem
Verstand verankert, sondern sie darf nur als eine Eigenschaft der Vernunft
festgelegt werden. Wir konnen einen Hinweis auf diese eigene Kausalitét
der Vernunft finden, wenn wir jederzeit gewisse Regeln fiir unser
praktisches Vermogen feststellen. Kant gibt ein Beispiel davon mittels der
Imperative, die wir uns selbst auferlegen. Das Sollen, das ein Ausdruck
solcher Imperative ist, hat einen Grund, der sich nicht in der Natur findet.
Widhrend der Verstand sich durch Kategorien mit den Daten der Natur
beschiftigt, welche zeitlich bedingt sind, kann er sich insofern nur mit
demjenigen beschiftigen, was da ,ist” oder gewesen ist oder sein wird!'¥’,
nicht aber mit dem, was sein soll. In der Natur gibt es demnach keine Art
von Sollen. , Dieses Sollen nun driickt eine mogliche Handlung aus, davon
der Grund nichts anders, als ein blofSer Begriff ist; da hingegen von einer
blofien Naturhandlung der Grund jederzeit eine Erscheinung sein
mufs”“1%8.

Dass unser Wollen durch sinnliche Antriebe motiviert sein kann,
bedeutet keineswegs, dass die Natur das Sollen hervorbringt. Teilweise
sind wir durch unsere physisch-biologische Struktur geleitet bzw. durch
eine Art von Heteronomie bestimmt. Damit aber wird diese Bestimmung

immer bedingt sein.

»,Bs mogen noch so viel Naturgriinde sein, die mich zum
Wollen antreiben, noch so viel sinnliche Anreize, so konnen sie
nicht das Sollen hervorbringen, sondern nur ein noch lange
nicht notwendiges, sondern jederzeit bedingtes Wollen, dem
dagegen das Sollen, das die Vernunft ausspricht, Mafs und Ziel,
ja Verbot und Ansehen entgegen setzt“1%,

Wie konnte man indessen beweisen, dass die Vernunft eine eigene
Kausalitdt hat und dass sie mit der Gesetzgebung der sinnlich-

empirischen Welt koexistieren kann? Kant spricht hier noch nicht tiber

157 Vgl. KrV B 575, 11 498.
158 KV, 11 499.
159 Ebda., IT 499.

78



einen Beweis dafiir, sondern versucht die Frage im weiteren ndher zu
klaren. Man muss annehmen, dass die Vernunft eine eigene Kausalitdt hat,
sonst wére keine Wirkung ihrer Ideen auf die Erfahrung moglich.
Angenommen, dass sie eine eigene Kausalitit hat und auch auf die
Erfahrung einwirkt, so muss ihr empirischer Charakter gezeigt werden.
Das heifst, ihr Verfahren setzt eine Regel voraus. Hier taucht der Begriff
der Willkiir auf.

Kant bestimmt die menschliche Willkiir hinsichtlich ihrer
empirischen Seite als einen Bestandteil, durch welchen die Kausalitdt der
Vernunft sich dufiert. In dieser Perspektive wird sie als Erscheinung
betrachtet. Als Erscheinung ist sie bedingt durch dieselben Naturgesetze,
die auch fiir die anderen Erscheinungen gelten. Dieser empirische
Charakter wird sichtbar unter einer ,fremden Regierung”, ndmlich den
Gesetzen der Natur. Hinsichtlich dieses empirischen Charakters , gibt es
also keine Freiheit, und nach diesem konnen wir doch allein den
Menschen betrachten, wenn wir lediglich beobachten, und, wie es in der
Anthropologie geschieht, von seinen Handlungen die bewegenden
Ursachen physiologisch erforschen wollen”1%0. Unter der empirischen
Perspektive bleibt die Freiheit ausgeschlossen. Kant priift, ob eine andere
Art von Kausalitédt hinter der menschlichen Handlung moglich sein kann.
Wenn man aber dieselben Handlungen unter der Perspektive der
Vernunft analysiert, nicht aber in ihrem spekulativen Gebrauch, ,,um jene
ihrem Ursprunge nach zu erkldren, sondern ganz allein, so fern die
Vernunft die Ursache ist, sie selbst zu erzeugen”, d. h., ,vergleichen wir
sie mit dieser in praktischer Absicht, so finden wir eine ganz andere Regel
und Ordnung, als die Naturordnung ist“161.

Es muss gesagt sein, dass man nicht die Vernunft selbst als
»vorgegebene” im Bezug auf die Wirkung (Handlung) wie in einer Kette
betrachten kann, weil sie kein Gegenstand unter zeitlichen Bedingungen

ist. Einerseits ist die Kausalitit der Vernunft in ihrer empirischen

160 Ebda., II 500.
161 Ebda., II 500.

79



Ansehung mit dem empirischen Charakter der Willkiir verbunden.
Andererseits hat die Kausalitdit der Vernunft in ihrem intelligiblen
Charakter keinen Anfang, und demzufolge keineswegs eine Geburt, sonst
wdre sie Natur, nicht aber Freiheit. Sie muss also zeitlich unbedingt sein.
Von daher kann man zusammenfassen: Die Vernunft hat eine Kausalitat
in Ansehung der Erscheinungen. Demnach ,ist sie ein Vermoégen, durch
welches die sinnliche Bedingung einer empirischen Reihe von Wirkungen
zuerst anfdngt. Denn die Bedingung, die in der Vernunft liegt, ist nicht
sinnlich, und fangt also selbst nicht an“162. Kant findet dann einen Weg
mit dem Ziel, dass die Bedingung nicht empirisch begriindet sei. Sie liegt
in dem Intelligiblen und kann nicht unter dem gleichen Gesetz der
sinnlichen Welt eingeordnet werden. Die Vernunft ist also keine
Erscheinung und keineswegs dem Gesetze der Natur unterworfen. Sie ist,
wie Kant sagt, ,die beharrliche Bedingung aller willkiirlichen
Handlungen, unter denen der Mensch erscheint”163,

Wenn Kant behauptet, dass die Vernunft nicht bedingt ist, bedeutet
das, sie hat kein ,vorher” oder ,nachher” und handelt frei. Dariiber
hinaus muss man sie jetzt nicht nur negativ betrachten, das heifst, als
Unabhéngigkeit von allen empirischen Bedingungen, sondern auch
positiv, das heif3t, als Vermogen, eine Reihe von Ereignissen selbst in Gang

zu bringen.

,Sie, die Vernunft, ist allen Handlungen des Menschen in allen
Zeitumstdnden gegenwiértig und einerlei, selbst aber ist sie
nicht in der Zeit, und gerét etwa in einen neuen Zustand, darin
sie vorher nicht war; sie ist bestimmend aber nicht bestimmbar
in Ansehung desselben”164,

Wenn man eine Handlung zu beurteilen versucht, ist es daher nur
moglich, bis zur Vernunft als intelligibler Ursache zu gelangen, aber nicht

weiter. Das bedeutet, dass sie frei ist, und nicht durch Sinnlichkeit

162 Ebda., I 501.
163 Ebda., II 502.
164 Ebda., II 504.

80



bestimmt. Deshalb konnen wir feststellen, dass sie die unbedingte
Bedingung der Erscheinung ist.

Durch die Unterscheidung der beiden Arten von Kausalitdt und
den entsprechenden Bereichen ihrer Gesetzgebung, ndmlich der
empirischen und der intelligiblen Welt, legt Kant also die zwei Bereiche
des Gebrauchs der Vernunft fest, und zwar einen theoretischen und einen
praktischen. So findet der ,scheinbare” Widerspruch zwischen Freiheit
und Natur seine Auflésung, und damit sichert sich Kant einen ,leeren
Platz”, um diesem spéter durch die praktische Vernunft auszufiillen6.

Mittels der Darstellung und Analyse der 3. Antinomie sowie ihrer
Auflésung bleibt auch die doppelte Bestimmung des Menschen sichtbar.
Kant richtet das ganze Gebdude seiner praktischen Philosophie danach
aus, obwohl die Freiheit, als Autonomie betrachtet, bisher nicht positiv
erwiesen ist. Es wird im Folgenden dieser Begriff thematisiert, welcher
unentbehrlich ist, um die Moralitdt bei Kant nachzuvollziehen. Die
Freiheit im praktischen Sinn, bzw. als moralische Autonomie, ist, wie
noch gezeigt wird, selbst die Basis und zugleich das Ziel der moralischen
Erziehung.

Ebenso, wie zuvor die Analyse des Ubergangs von
transzendentaler Freiheit zur praktischen Freiheit notwendig war, wird
jetzt eine Erklarung des Ubergangs von der praktischen Freiheit zum
Bereich der Moral aufgezeigt. Es geht hier nicht mehr um die Moglichkeit
der Freiheit des Menschen. Es wurde gezeigt, dass dieser zwei
Bestimmungen unterworfen ist: Zundchst der Natur, die ihn an die raum-
zeitliche Welt bindet, und im weiteren die eigene Vernunft in ihrem
praktischen Gebrauch. Erst durch die Unabhédngigkeit der letzteren 6ffnet

sich die Moglichkeit der moralischen Autonomie als Realitédt der Freiheit.

165 Der Gebrauch der Metapher , leerer Platz’ bezieht sich also auf das Verhiltnis
zwischen zwei zentralen Teilen der kritischen Philosophie Kants, ndmlich auf das
Verhidltnis zwischen der theoretischen und der praktischen Philosophie.” Vgl.
DALBOSCO, Claudio A. Ding an sich und Erscheinung: Perspektiven des Transzendentalen
Idealismus bei Kant. Wiirzburg, 2002, S. 13.

81



Praktische Freiheit und Moral

Der Begriff der transzendentalen Freiheit ist, wie man an dem vorherigen
Teil bemerken kann, der wichtigste, um die ganze praktische Philosophie
Kants zu verstehen. Wahrend die transzendentale Freiheit eine reine Idee
ist (wie die Unsterblichkeit der Seele und das Dasein Gottes), die die
Moglichkeit einer absoluten Spontaneitdt meint, ist die Freiheit in der
praktischen Ansehung nach Kant diejenige, durch welche unsere Willkiir
sich dem sinnlichen Zwang entgegenstellen kann, das heifst, sie meint die
Moglichkeit eines absolut freien Willens. Die Idee der transzendentalen
Freiheit steht im Kontext einer kosmologischen, die der praktischen
Freiheit im Kontext einer anthropologischen Problematik!®. Praktische
Freiheit wird deshalb zundchst innerhalb des ,,Kanons” der KrV im Bezug
auf das menschliche Handeln analysiert. Wenn das menschliche Handeln
keine blofie Wirkung der Natur in uns ist, dann muss das Gesetz, nach
welchem es vollzogen wird, erst entdeckt werden.

Kant versucht zu zeigen, dass die Gliickseligkeit hinsichtlich
unseres Handelns eine wichtige Rolle spielt. Er ist mit der Annahme der
Gliickseligkeit als Befriedigung aller unserer Neigungen einverstanden
und stimmt damit tiberein, dass letztendlich unser Verhalten am Zweck
der Gluckseligkeit orientiert ist. Eben deshalb stellt sich fiir uns eine
praktische, zugleich aber pragmatische Forderung: Wiinschen wir
Gliickseligkeit, dann miissen wir unser Verhalten nach bestimmten Regeln
ausrichten. Auch darin - in einer blof3 utilitaristischen Perspektive - liegt
etwas von unserer Freiheit, nimlich die Freiheit zur Wahl der Mittel, um
unsere Wiinsche zu befriedigen (Max Weber wird das als Zweckrationalitiit
bestimmen). Kant zeigt jedoch, dass solche Regeln auf empirische

Umstdnde bezogen sind. Derartige Regeln haben einen pragmatischen

166 Vgl. GUNKEL, 1989, S.71.
82



Charakter und sind deshalb als Klugheitsregel zu benennen. Sie sind vom
moralischen bzw. vom Sittengesetz zu unterscheiden. Klugheitsregeln
griinden sich auf empirische Prinzipien und raten, was man tun muss, um
gliicklich zu sein. Das Sittengesetz hat als Grund nur die Freiheit eines
verniinftigen Wesens tiberhaupt und sagt, wie man sich verhalten soll, um
der Glickseligkeit wiirdig zu werden. Daher abstrahiert es von allen
empirischen Trieben’¢”.

Damit zeigt sich, dass Kant die Moglichkeit eines reinen Prinzips
ohne irgendeine empirische Bedingung annimmt, an dem sich unser
Handeln orientieren kann und soll. Klugheitsregeln gelten demnach nur
unter bestimmten Bedingungen (hypothetisch) und sind insofern nicht
ausreichend, um ein allgemeingiiltiges Prinzip zu finden. Wenn man von
den konkreten Umstdnden abstrahiert, bleibt wenigstens die Idee der
Handlung tiberhaupt. Kant zeigt somit, wie ein allgemeingiiltiges Prinzip
gesucht werden konnte. Im Bereich der theoretischen Vernunft ist das
nicht moglich, im Bereich der praktischen Vernunft hingegen muss es

moglich sein. Von daher argumentiert er:

,Die reine Vernunft enthidlt also zwar nicht in ihrem
spekulativen, aber doch in einem gewissen praktischen,
ndmlich dem moralischen Gebrauche, Prinzipien der
Moglichkeit der Erfahrung, ndamlich solcher Handlungen, die
den sittlichen Vorschriften gemifs in der Geschichte des
Menschen anzutreffen sein kénnten. Denn, da sie gebietet, dafs
solche geschehen sollen, so miissen sie auch geschehen kénnen,
und es mufs also eine besondere Art von systematischer Einheit,
ndmlich die moralische, moglich sein, indessen daf3 die
systematische Natureinheit nach spekulativen Prinzipien der
Vernunft nicht bewiesen werden konnte, weil die Vernunft
zwar in Ansehung der Freiheit iiberhaupt, aber nicht in
Ansehung der gesamten Natur Kausalitiat hat, und moralische
Vernunftprinzipien zwar freie Handlungen, aber nicht
Naturgesetze hervorbringen koénnen. Demnach haben die
Prinzipien der reinen Vernunft in ihrem praktischen,
namentlich aber dem moralischen Gebrauche objektive
Realitat™168,

167 Vgl. KrV, 11 677.
168 KrV, 11 678-679.

83



Damit wird es sinnvoll, tiber die intelligible Dimension des Menschen als
Bedingung der Moglichkeit seiner moralischen Autonomie zu sprechen.
Trotz aller empirischen Umstinde und Antriebe, wodurch wir affiziert
sind, bleibt uns die Idee einer freien - moralisch autonomen -
Entscheidung. Eine solche ,moralische Dimension” verwirklicht sich
durch die Verbindung unserer freien Willkiir mit dem Sittengesetz.
Zusammengefasst: Kant stiitzt sich auf eine doppelte Ebene, um die
Freiheit zu bewahren, und zwar durch die Lehre des transzendentalen
Idealismus, worin Erscheinung und Ding an sich voneinander
unterschieden sind. Die Denkbarkeit der Freiheit ist die erste
Voraussetzung zur Moral. Der Mensch als ,,Biirger” dieser ,zwei Welten”
steht einerseits unter den Naturgesetzen, andererseits unter den Gesetzen,
die er durch sich selbst (Autonomie des Willens) schafft.

Die Darstellung des Prinzips der Moral sowie seine transzendentale
Rechtfertigung und die Moglichkeiten seiner Verwirklichung werden in

den folgenden Abschnitten entwickelt.

2.3 Festlegung des Prinzips der Sittlichkeit

Der Begriff der Sittlichkeit ist, wie gezeigt wurde, nicht denkbar ohne den
der transzendentalen Freiheit. Das gilt ebenso fiir den Anspruch der
Erziehung zur Sittlichkeit. Sittlichkeit bzw. Moralitdt im Sinne Kants ist
nichts anderes als moralische Autonomie. In dieser Sektion des Kapitels
geht es um die Grundlage der Moral. Damit wird die Freiheit als
Selbstgesetzgebung bzw. als moralische Autonomie unter der
transzendentalen Perspektive erldutert und gerechtfertigt.

Durch Kants Unterscheidung  jener zwei Ebenen
(sensible/intelligible) ist das Prinzip der Moral nur in zwei Quellen zu

suchen: Das bedeutet, ein ethisches System muss seine Prinzipien und

84



Maf$stdbe klar darstellen, und zwar entweder aus der Erfahrung bzw. aus
der empirischen Welt (a posteriori) oder aus der reinen Vernunft (a priori)
ableiten. Ethische Systeme, welche ihre Prinzipien aus der Erfahrung
ableiten, sind z. B. diejenigen, die mit dem Eudaimonismusbegriff
bezeichnet werden, wie beispielsweise die Ethik des Aristoteles oder die
Ethik des Utilitarismus. ,Vor Kant”, so Hoffe, ,wurde der Ursprung der
Sittlichkeit in der Ordnung der Natur oder der Gemeinschaft, im
Verlangen nach Gliick, im Willen Gottes oder im moralischen Gefiihl
gesucht”169,

Genau diese Perspektiven werden bei Kant kritisiert und durch
seine Grundlegung abgelehnt. Er fordert eine neue Legitimationsbasis fiir
die Ethik. Es wird damit keine ,neue” Ethik entdeckt, sondern ein neues
Prinzip dafiir festgelegt. Nach Kant muss die Ethik auf Prinzipien
beruhen, welche aber nicht aus der Erfahrung abgeleitet werden koénnen,
da sie objektiv und allgemeingiiltig sein miissen. Fiir diese Ableitung spielt
die Anthropologie ,als systematische Wissenschaft und empirischer Teil
der Ethik in der GMS keine Rolle. Das heifst aber nicht, dass empirisches
Wissen in der Formulierung und Ableitung konkreter Pflichten keine
Rolle spielte”170. Handlungen sind nicht ein blofs dufierliches Verhalten.
Deshalb ist es nicht gestattet, lediglich aus der Erfahrung eine Handlung
als moralisch gut oder bose zu beurteilen.

Sittlichkeit im Sinne Kants bedarf vielmehr der freien Entscheidung
tur das Handeln sowohl im Bezug auf innere als auch &dufSere Triebe,
Neigungen usw. Es handelt sich aber nicht um einen ethischen
Dezisionismus, wie im Folgenden erldutert wird. Die Ethik im Sinne Kants
wird deswegen als eine Ethik der Autonomie gekennzeichnet. Probleme
entstehen dann, wenn man fragt, ob ein Ubergang aus der Ethik zur
Erziehung moglich ist. Das bedeutet einen Zusammenhang zwischen
Transzendentalphilosophie einerseits, worunter Prinzipien verstanden

werden, die a priori bzw. unabhdngig von der Erfahrung giiltig sind, und

160 HOFFE, 2004, S. 170.
170 SCHONECKER/WOOD, 2002, S. 37.

85



einem Feld, in dem die Naturkausalitat wirkt, d. h. die empirisch bedingte
Ebene, auf der sich die Sittlichkeit im menschlichen Handeln
verwirklichen soll, andererseits. Die Pddagogik ist durch die Erfahrung in
gewisser Weise bedingt, und deswegen scheint ihr Anspruch, welcher zur
Ethik leiten will, diese als reine oder Transzendentalphilosophie
verstanden, fragwiirdig zu sein. Die Frage lautet also: Wie kénnen beide
(Sittlichkeit und Padagogik) trotz ihrer verschiedenen Ebenen bzw. ihrer
respektiven Bereiche, Voraussetzungen, Prinzipien und Methoden auf
einander bezogen sein? Kant war sich dieser Schwierigkeit bewusst und
hat sich besonders in der Methodenlehre der KpV und in der Tugendlehre
dartiber gedufiert. Die Frage bezieht sich deswegen auf die
Verwirklichungsweise bzw. die Vermittlung der Moral durch die
Padagogik in dem Sinne, wie Kant sie (die Frage der Anwendung) in
Bezug auf die Anthropologie gedacht hat. Daraus, dass das oberste
Prinzip der Moral nicht blofs aus der Erfahrung hergeleitet werden darf
(dazu spéter mehr), kann man schon ersehen, dass die Padagogik nicht die
Ethik bildet, sondern umgekehrt: Die (reine) Moralphilosophie bildet, im
Sinne Kants, die Grundlage sowohl fiir die Tugendlehre als auch fiir die
Padagogik!”l.

Demnach scheint es sinnvoll, zundchst die Legitimationsbasis der
Moral bzw. ihre theoretischen Grundlagen darzustellen, um nachher die
Moglichkeit ihrer Vermittlung zu priifen.

Die Darstellung greift also auf die zentralen Argumente der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) zuriick. Diese dient
hauptsdchlich der Festlegung und Analyse des obersten Prinzips der
Sittlichkeit sowie der Unterscheidung zwischen dem Willen eines
vollkommenen verniinftigen Wesens und dem Willen eines sinnlich-
verniinftigen Wesens. In diesem Rahmen sind Fragen zu erldutern wie z. B.:

Was ist ein kategorischer Imperativ, und wie ist er moglich? Wie héngt

171 GUNKEL (1989, S. 124) bemerkt dazu: ,Wenn es um die ,moralische Unterweisung’
der jungen Menschen bzw. darum geht, diesen eine echte moralische Gesinnung
anzuerziehen (Kant sagt: ,einzupfropfen’), dann bedarf es dazu einer Pddagogik, die auf
dem Fundament einer ,reinen” Moraltheorie beruht.”

86



ihre ~ Beantwortung mit den  beiden = Wesensbestimmungen
(sensible/intelligible) zusammen?

Die folgenden Abschnitte dieses Kapitels haben also eine doppelte
Aufgabe: a) Zundchst handelt es sich darum, die Begriindung der Moral in
ihren Hauptschritten zu rekonstruieren; b) Zweitens wird insbesondere
die Methodenlehre der Kritik der praktischen Vernunft analysiert, worin Kant
einige Mafsstdbe fiir die moralische Erziehung darstellt, um die
Vermittlungsfrage zu bearbeiten!”2. Es muss auch gesagt werden, dass die
folgende Analyse auf den bereits benannten spezifischen Zusammenhang
abzielt und sich auf ihn beschranken wird. Deshalb kommt die
Behandlung aller einzelnen Probleme, d. h. sowohl der GMS als auch der

KpV, hier nicht zur Sprache.

2.3.1 Die I. und II. Sektion der Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten

Heute eine Diskussion itiber Moral bzw. eine Auseinandersetzung tiber
ihre Prinzipien und Grundlage zu unternehmen, ohne damit an Kants
Position anzukniipfen, ist kaum denkbar. Die ganze Auseinandersetzung
in der gegenwdrtigen Ethik-Diskussion verdankt ihre Entwicklung
grofitenteils Kant. Die verschiedenen Perspektiven (Utilitarismus,
Diskursethik und konstruktivistische Ethik, um nur einige Beispiele zu

nennen) haben in seiner Moralphilosophie entweder ihren

172 Eine Frage, die sowohl die Aktualitdt als auch die Provokation der Moralphilosophie
Kants ausmacht, ist die moralische Erziehung. So wird bei HOFFE (2002, S. 19)
hervorgehoben: ,Einige Griinde fiir Kants Aktualitit sind schon genannt, zum Beispiel
dass Kant in der ,Methodenlehre’ eine Theorie moralischer Erziehung skizziert, von der
der heutige Schulunterricht ,Ethik’ viel lernen konnte. Sie stellt eine gewichtige
Alternative zum Vorschlag dar, die Moral anhand von Dilemmata zu diskutieren.
Wichtig ist beispielsweise, an den Hang der Vernunft anzukniipfen, der sich auch bei
Jugendlichen findet, ,in aufgeworfenen praktischen Fragen selbst die subtilste Priifung

22

mit Vergniigen einzuschlagen’.

87



Ausgangspunkt oder einen Referenzpunkt zur Debatte!”3. Im Zentrum
der Moralphilosophie steht die Frage nach ihrem Prinzip oder ihren
Prinzipien. Es geht deshalb zundchst um die Begriindung. In diesem
Rahmen sind die folgenden Fragen zu kldren: Was bedeutet hier
begriinden? Auf welches Prinzip stiitzt Kant seine Ethik? Wie wird dieses
Prinzip gerechtfertigt? Dennoch gehort auch zur Moralphilosophie
ebenfalls die Frage nach ihrer Verwirklichung. In diesem Zusammenhang
stellt sich auch die Frage nach der Anwendung dieses Prinzips. Wenn ja,
wie ist es anzuwenden? Beide Arten von Fragen (Begriindung und
Anwendung) werden bei Kant behandelt. Deshalb ist es ein
Missverstindnis, Kants Ethik vorzuwerfen, sie sei rein formal. Diesem
Vorwurf zufolge sucht er einfach ein Prinzip, das kaum mit der Realitédt zu
tun hat und sich letztendlich nicht verwirklichen ldsst. Wie noch deutlich
werden wird, findet man bei Kant Griinde genug, um das Gegenteil zu
verteidigen.

Der erste Schritt von Kants ethischem System besteht in der
Aufsuchung und Festlegung des obersten Prinzips der Moral. Deshalb hat
seine Moralphilosophie, in systematischer Hinsicht betrachtet, in der

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) ihren Ausgangspunkt, weil

173 Kants Neubegriindung der Sittlichkeit hat bis heute mehr als einen blof3
geschichtlichen Wert. In der gegenwirtigen Auseinandersetzung um die Rechtfertigung
sittlicher (moralischer) Normen wird Kant als systematischer Gesprachspartner in
Anspruch genommen und dies geschieht zu Recht. Erstens stimmt er mit jenen
Minimalbedingungen iiberein, die die zeitgenossische normative Ethik in der Regel
anerkennt. Wie die Vertreter der utilitaristischen Ethik und des Prinzips der
Verallgemeinerung (Hare, Singer), wie ferner Rawls und Kohlberg, Apel, Habermas und
die konstruktivistische Ethik (,Erlanger Schule’), so stellt sich auch Kant in einen
Gegensatz zu Relativismus und Dogmatismus in der Ethik. [...] Die Kontroverse mit
Kant beginnt erst dort, wo sich die zeitgendssische Ethik selbst nicht mehr einig ist,
namlich in der genauen Bestimmung des Moralprinzips. Und hier erfiillt Kant die zweite
Voraussetzung eines anregenden Gesprdachspartners. Zu der in weiten Teilen der
internationalen Diskussion vorherrschenden utilitaristischen Theorie stellt seine Ethik
der Autonomie und des kategorischen Imperativs das systematisch bedeutendste
Gegenmodell dar, ein Gegenmodell, das nicht erst durch sein hohes Reflexionsniveau,
sondern schon durch die weit elaborierte Begrifflichkeit mit ihren Unterscheidungen von
Recht und Moral, von empirischen bedingtem und reinem Willen, von Legalitdt und
Moralitdt, von technischen, pragmatischen und sittlichen Verbindlichkeiten, von
oberstem und hochstem Gut kaum ihresgleichen kennt. So sind Kants Hauptschriften zur
Ethik bis heute nicht nur eine historische Darstellung, sondern auch eine sachliche
Auseinandersetzung wert”. (HOFFE, 2004, S. 170).

88



eigentlich die Metaphysik der Sitten (1797), die sich im wesentlichen mit der
Anwendung der Moral durch Recht- und Tugendlehre beschiftigt, erst
spdter verfasst wird.

Kant beginnt die Vorrede der GMS mit einer Erklarung iiber reine
und empirische Philosophie. Die empirische Philosophie griindet in der
Erfahrung. Prinzipien aus Erfahrung entstehen aber nur a posteriori. Die
reine Philosophie griindet sich auf Prinzipien a priori, und wenn sie blofs
formal ist, dann heifst sie Logik, wenn sie sich aber auf bestimmte
Gegenstdande des Verstandes begrenzt, dann heifst sie Metaphysik. Die
Metaphysik kann deshalb entweder eine der Natur oder eine der Sitten
sein. Physik und Ethik haben also gleichzeitig einen empirischen und
einen rationalen (reinen) Teil. Den empirischen Teil der Ethik nennt Kant
hier praktische Anthropologie, den rationalen die reine Morall74.

Im Bereich des Handelns bzw. der praktischen Philosophie
untersucht Kant deshalb zunéchst die Moglichkeit einer Moral aus reinen
Prinzipien, d. h. unabhédngig von der Erfahrung, welche sich als objektiv
und {iberhaupt allgemeingiiltig erweisen. Wenn man wissen will, in
wieweit es der Vernunft gelingt, ihre Prinzipien aus sich selbst zu
schopfen, stellt sich die Forderung zur Unterscheidung zwischen allem,
was empirisch ist, und dem, was rational (rein) ist.

Kant versucht zu zeigen, dass wir bereits durch unser tagliches
Handeln in der Lage sind, die Idee der Pflicht zu erkennen. Die Idee der
Pflicht enthélt die der Verbindlichkeit. Wenn es sich um ein moralisches
Gesetz handelt, fragt man nach dem Grund dieser Verbindlichkeit. Es
muss sich ausnahmslos und unter allen Umstédnden als giiltig erweisen,
sonst gilt es als praktische Regel, nicht aber als moralisches Gesetz. In
diesem Sinne spricht man tiber Allgemeinheit und Notwendigkeit eines
solchen Prinzips. Empirie erweist sich in diesem Sinne als unbefriedigend,
um ein Prinzip der Moral zu begriinden. Deswegen muss das Prinzip der
Moral in dem Begriff einer allgemeinen Vernunft aufgesucht werden. Es

wird deutlich, dass es sich hierbei um einen abstrakten - keinen

174 Vgl. GMS, IV 11.
89



empirischen - Begriff handelt. Falls es ein solches Prinzip in der reinen
Vernunft bzw. a priori gibt, dann muss es als fiir alle verntinftigen Wesen
gliltig betrachtet werden, sonst haben wir kein sicheres Prinzip. Dafiir
braucht man keine Anthropologie (bloff empirisch betrachtet), obwohl
man diese nicht im Ganzen unterschétzen darf, weil sie fiir die Frage der
Anwendung bzw. der Verwirklichung der Ethik, wie noch gezeigt,
unentbehrlich ist175.

Gerade weil in der GMS sowohl auf die ,, Aufsuchung” als auch auf
die ,Festsetzung” des obersten Prinzips der Moralit&dt!7¢ fokussiert wird,
kommt die Frage nach der Art und Weise der Moralisierung des Menschen
noch nicht explizit zur Sprache. Auch ist wichtig zu erinnern, dass in der
GMS noch nicht die transzendentalphilosophische Rechtfertigung des
Prinzips der Moral in seiner Ganzheit dargestellt wird!””. Daftir wird
spater die Argumentation der KpV entwickelt. Trotzdem steht die
Deduktion des kategorischen Imperativs bereits im III. Abschnitt der
GMS.

Die erste und die zweite Sektion der GMS sind also der Analyse der
Begriffe der Ethik und der Festsetzung des kategorischen Imperativs
gewidmet. Kant beginnt mit der Analyse des Begriffs des guten Willens.

Die Frage besteht darin, was gut sein kann, und zwar frei von aller Art

175 Durch die Erklirung Kants in der Vorrede der GMS wird dieser Bezug auf die
Anthropologie deutlich: ,Da meine Absicht hier eigentlich auf die sittliche Weltweisheit
gerichtet ist, so schrianke ich die vorgelegte Frage nur darauf ein: ob man nicht meine,
daf3 es von der duflersten Notwendigkeit sei, einmal eine reine Moralphilosophie zu
bearbeiten, die von allem, was nur empirisch sein mag und zur Anthropologie gehort,
vollig gesdubert wire; denn, daf$ es eine solche geben miisse, leuchtet von selbst aus der
gemeinen Idee der Pflicht und der sittlichen Gesetze ein. Jedermann muf3 eingestehen,
daf3 ein Gesetz, wenn es moralisch, d. i. als Grund einer Verbindlichkeit, gelten soll,
absolute Notwendigkeit bei sich fithren miisse; dafs das Gebot: du sollst nicht liigen, nicht
etwa blofs fiir Menschen gelte, andere verniinftige Wesen sich aber daran nicht zu kehren
hdtten; und so alle iibrige eigentliche Sittengesetze; dafs mithin der Grund der
Verbindlichkeit hier nicht in der Natur des Menschen, oder den Umstinden in der Welt,
darin er gesetzt ist, gesucht werden miisse, sondern a priori lediglich in Begriffen der
reinen Vernunft, und daf3 jede andere Vorschrift, die sich auf Prinzipien der blofien
Erfahrung griindet, und sogar eine in gewissem Betracht allgemeine Vorschrift, so fern
sie sich dem mindesten Teile, vielleicht nur einem Bewegungsgrunde nach auf
empirische Griinde stiitzt, zwar eine praktische Regel, niemals aber ein moralisches
Gesetz heiflen kann”(GMS, IV 13).

176 GMS, 1V 16.

177 Vgl. EIDAM, 2001, S. 39.

90



von Einschrankung bzw. unbedingt gut. Er zeigt, dass nur ein guter Wille
an sich selbst gut sein kann. Diese Bestimmung scheint aber im ersten
Augenblick zirkuldr zu sein. Das ist ein falscher Eindruck. Wenn sie
ausfiihrlich betrachtet wird, dann wird es moglich, eine andere Bedeutung
zu erkennen. An sich gut bedeutet, dass er (der gute Wille) nicht fiir etwas
anderes gut bzw. gut als ,Mittel” betrachtet werden darf, um etwas
anderes zu schaffen oder zu erreichen, wie z. B. die Gliickseligkeit. Eine
Menge von Qualitidten oder Eigenschaften unseres Temperaments sind gut
immer in Hinsicht oder im Bezug auf etwas anderes, nicht aber an sich
selbst178. Diese Unterscheidung Kants soll einerseits die Unbedingtheit und
dadurch die ,Reinheit” des guten Willens darstellen und andererseits die
Grenzen beziehungsweise die Bedingtheit anderer Triebfedern, welche in
unseren Handlungen liegen konnen. Hier liegt bereits ein Hinweis
zugrunde, welcher eine zentrale Rolle spielt, um die Begriindung der
Moral im Sinne Kants zu verstehen. Warum muss diese Begriindung auf
einem reinen Prinzip beruhen? Wenn man {iiber Triebfeder und Neigung
spricht, setzt man damit eine (bedingte) sinnlich-natiirliche Dimension
voraus. Gerade weil Triebfedern oder Neigungen Naturinstinkte sind,
konnen sie kein reines Prinzip hervorbringen. Nur ein guter Wille kann
ein uneingeschrankt gutes Wollen hervorbringen. Er ist deshalb nicht gut
in Bezug auf etwas anderes (also als Mittel), sondern an sich selbst gut17°.
Wiirde uns die Gliickseligkeit als hochster Zweck unseres Lebens
gegeben, so wére dafiir die Vernunft nicht notig, weil unsere Neigung
ausreichend und sogar angemessener wére. Es gibt nach Kant jedoch
etwas Hoheres (das Hochste Gut) im Vergleich mit der Gliickseligkeit,

und die Neigungen fiihren, wenn sie unsere Handlung bestimmen, davon

178 Hier wird erldautert: ,Einige Eigenschaften sind sogar diesem guten Willen selbst
beférderlich und kénnen sein Werk sehr erleichtern, haben aber dem ungeachtet keinen
innern unbedingten Wert, sondern setzen immer noch einen guten Willen voraus, der die
Hochschdtzung, die man iibrigens mit Recht fiir sie trdgt, einschrankt und es nicht
erlaubt, sie fiir schlechthin gut zu halten. Mifligung in Affekten und Leidenschaften,
Selbstbeherrschung und niichterne Uberlegung sind nicht allein in vielerlei Absicht gut,
sondern scheinen sogar einen Teil vom innern Werte der Person auszumachen; allein es
fehlt viel daran, um sie ohne Einschrankung fiir gut zu erkldren (so unbedingt sie auch
von den Alten gepriesen worden)”(GMS, IV 18-19).

179 Vgl. GMS, IV 19.

91



tfort. Die Vernunft zeigt, dass wir zu etwas anderem als Gliickseligkeit
bestimmt sind, und deswegen muss sie den Willen dahin orientieren. Die
Vernunft als solche ist sogar nicht tauglich genug, alle unsere Bediirfnisse
zu befriedigen, sondern kann diese im Gegenteil vervielféltigen. Der
Naturinstinkt in uns ist dafiir viel geeigneter, so Kant. Dennoch soll aber
die Vernunft als praktisches Vermogen Einfluss auf den Willen haben.
Deshalb muss sie fiir den Willen die Quelle ihrer Bestimmung sein!80.

Interessen und Neigungen machen kein allgemein und notwendig
glltiges Prinzip der Ethik aus. Vielmehr sind sie blofs Ausdruck des
Subjektiven. Die Vernunft als praktisches Vermogen kann das aber
leisten: ,so mufs die wahre Bestimmung derselben sein, einen nicht etwa
in anderer Absicht als Mittel, sondern an sich selbst guten Willen
hervorzubringen”181. Kant erldutert den Begriff des guten Willens durch
den Begriff der Pflicht ndher. Die Idee der Pflicht schliefst bereits in sich
die des guten Willens. Wie ist dieses zu verstehen? Eine grundlegende
Voraussetzung [dafiir] ,ist Kants Unterscheidung zwischen dem Begriff
eines vollkommen und dem eines unvollkommen verniinftigen Wesens”182.
Diese Unterscheidung liegt der ganzen Argumentation Kants in der GMS
zugrunde und spielt insofern auch eine wichtige Rolle, um die Frage der
moralischen Erziehung zu beantworten. Gerade weil man tiber ein Wesen
spricht, das nicht nur verniinftig ist, sondern auch sinnlich, und das
aufserdem nicht bereits als Erwachsener auf die Welt kommt, ist die
moralische Erziehung als notwendiges Mittel zur moralischen Autonomie
von so grofSer Bedeutung. Dazu spédter mehr.

Vollkommen verniinftige Wesen sind also durch keine Triebfeder
affiziert und stehen unter keiner Art von Einschrdnkung. Da die Vernuntft,
in dieser Perspektive, den Willen bestimmt, werden alle Handlungen von
jenen sowohl verniinftig als auch moralisch sein. Daher wird nicht nur

sein objektiver, sondern auch sein subjektiver Charakter als notwendig

180 Vgl. GMS, IV 21-22.
181 GMS, IV 21.
182 SCHONECKER/WOOD, 2002, S. 56.

92



angesehen. Ein vollkommen verniinftiges Wesen kann nur im Einklang
mit seiner eigenen Beschaffenheit handeln. Deshalb gibt es fiir dieses
keine Notigung.

Der Mensch ist aber kein vollkommen verniinftiges Wesen, sondern
ein unvollkommen verniinftiges. Er ist zwar ein Mitglied der
Verstandeswelt bzw. ein Wesen, das sich durch seine Vernunft orientieren
kann, aber nicht notwendigerweise moralisch und auch nicht unbedingt
verniinftig handelt. Er hat jedoch die Moglichkeit, moralisch zu handeln.
Gerade weil er eine andere Beschaffenheit hat, wird die Idee der Pflicht
wichtig, um das moralische Handeln in einem menschlichen Wesen zu
erkldren. Die Idee der Pflicht stellt sich also nur fiir ein Wesen, das
verniinftig und moralisch handeln kann, aber zugleich unvollkommen ist.
Deswegen liegt bereits in der Pflicht die Idee eines guten Willens. In
diesem Sinne kénnte man, wenn ein unvollkommen verniinftiges Wesen
aus Pflicht handelt, seine Handlung mit der Handlung eines vollkommen
verniinftigen Wesens vergleichen. Aus Pflicht handeln bedeutet sowohl
objektiv (duflerlich) als auch subjektiv in Ubereinstimmung mit dem
moralischen Gesetz handeln.

Der moralische Wert einer Handlung aus Pflicht zeigt sich nicht in
der Absicht, die sie verfolgt, sondern ihr Wert wird durch die Maxime
bestimmt, die jener zugrunde liegt. Eine Maxime bestimmt Kant als ,das
subjektive Prinzip des Wollens“18. Sie , hdngt also nicht von der
Wirklichkeit des Gegenstandes der Handlung ab, sondern bloff von dem
Prinzip des Wollens, nach welchem die Handlung, unangesehen aller
Gegenstdnde des Begehrungsvermoégens, geschehen ist”184, Aus
Wirkungen oder Zielen, die durch eine Handlung verfolgt werden,
konnen wir keinen uneingeschrdnkten Wert einer Handlung ableiten.
Abstrahiert man von diesem Interesse sowie von aller Neigung, welche
immer a posteriori bestimmt oder bestimmbar ist, dann bleibt nur das

formale bzw. a priori Prinzip des Wollens tiberhaupt. ,Pflicht ist die

183 GMS, IV 27.
184 Ebda., IV 26.

93



Notwendigkeit einer Handlung aus Achtung fiirs Gesetz”185, stellt Kant
test. Wie bereits erwdhnt wurde, muss eine Handlung ihren moralischen
Wert nicht nur objektiv bzw. aus Pflicht haben, sondern auch in ihrer
subjektiven Dimension. Durch die Achtung ist diese Bedingung erfiillt.
Wenn die Neigung Einfluss auf eine Handlung hat, dann ist sie (die
Handlung) nicht mehr durch eine freie und unabhéngige Tatigkeit des
reinen Willens bestimmt, sondern sie ist eine blofse Wirkung des
Gegenstands einer Handlung. Neigung stellt sich nicht nur als Gegensatz
einer freien Tat des Willens dar, sondern bildet sogar ein Hindernis fiir
ihre Entwicklung. Trotzdem ist nicht so einfach in jedem Fall die
Unterscheidung zu treffen, ob man in einer Handlung seiner Neigung
folgt oder dem Gesetz. Fiir einen Gegenstand der Handlung darf ich also
zwar Neigung haben, nicht aber Achtung. Kant definiert Achtung nicht als
blof3 durch andere Triebfedern bewirktes Gefiihl, sondern es wird durch

das unmittelbare Bewusstsein des Gesetzes produziert.

,Nur das, was blof§ als Grund, niemals aber als Wirkung mit
meinem Willen verkniipft ist, was nicht meiner Neigung dient,
sondern sie {iberwiegt, wenigstens diese von deren Uberschlage
bei der Wahl ganz ausschliefst, mithin das blofde Gesetz fiir sich,
kann ein Gegenstand der Achtung und hiemit ein Gebot sein.
Nun soll eine Handlung aus Pflicht den Einflufs der Neigung
und mit ihr jeden Gegenstand des Willens ganz absondern, also
bleibt nichts fiir den Willen tibrig, was ihn bestimmen konne,
als, objektiv, das Gesetz, und, subjektiv, reine Achtung fiir
dieses praktische Gesetz, mithin die Maxime, einem solchen
Gesetze selbst mit Abbruch aller meiner Neigungen, Folge zu
leisten186,

Der moralische Wert einer Handlung beruht nicht darauf, was sie bewirkt
hat, oder auf einem Ergebnis, das bei einer erwarteten Wirkung erzielt
wurde (Mittel-Zweck-Zusammenhang), sondern allein auf der Maxime,
die das Handeln bestimmt hat. Eine Maxime ist der subjektive Grund des
Handelns. Als solche ist sie nicht allgemein giiltig und kann deshalb nicht
als Prinzip des Handelns betrachtet werden. Wohltatigkeit, Gliickseligkeit

185 Ebda., IV 26.
186 Ebda., IV 27.

94



usw. konnen zwar gewiinscht oder sogar indirekt durch das Handeln
bewirkt werden, dienen aber nicht als Kriterium fiir die Pflicht. Als

erhoffte Wirkungen haben sie einen ,, bedingten” moralischen Wert.

»,Bs kann daher nichts anders als die Vorstellung des Gesetzes
an sich selbst, die freilich nur im verniinftigen Wesen
stattfindet, so fern sie, nicht aber die verhoffte Wirkung der
Bestimmungsgrund des Willens ist, das so vorziigliche Gute,
welches wir sittlich nennen, ausmachen, welches in der Person
selbst schon gegenwirtig ist, die darnach handelt, nicht aber
allererst aus der Wirkung erwartet werden darf”187.

Die Frage richtet sich deshalb auf eine Bestimmung dieses Gesetzes, die
unbedingt und allgemeingiiltis Wert hat. Wenn man von allen
Bedingungen und Einfliissen abstrahiert, bleibt einfach die
Gesetzmaéfiigkeit gegeniiber einem allgemeinen Gesetz tiberhaupt, das als
Prinzip fiir den Willen giiltig wird: ,ich soll niemals anders verfahren als
s0, dafs ich auch wollen kénne, meine Maxime solle ein allgemeines Gesetz
werden”18. Das ist die erste Formulierung des kategorischen Imperativs,
welcher im zweiten Abschnitt prédzise erldutert und in seinen Variationen
entwickelt wird.

Im II. Abschnitt beschiftigt sich Kant mit der philosophischen
Erlduterung des Begriffs des Sittlichen. Eigentlich versucht er, wie der
Titel selbst ankiindigt, einen Ubergang von der populdren sittlichen
Weltweisheit zur Metaphysik der Sitten auszuarbeiten. Zentral in diesem
Abschnitt werden die Darstellung und  die Unterscheidung des
Imperativs sowie seine verschiedenen Formeln. Der kategorische

Imperativ ist deshalb der Hohepunkt der Moralphilosophie Kants!#.

187 Ebda., IV 27.

188 Ebda., IV 28.

189 Kant erklart weiter in diesem Abschnitt, warum wir nicht im Feld der Erfahrung
Prinzipien der Moral suchen diirfen: ,Es ist aber eine solche v6llig isolierte Metaphysik
der Sitten, die mit keiner Anthropologie, mit keiner Theologie, mit keiner Physik oder
Hyperphysik, noch weniger mit verborgenen Qualitdten (die man hypophysisch nennen
konnte) vermischt ist, nicht allein ein unentbehrliches Substrat aller theoretischen, sicher
bestimmten Erkenntnis der Pflichten, sondern zugleich ein Desiderat von der héchsten
Wichtigkeit zur wirklichen Vollziehung ihrer Vorschriften. Denn die reine und mit
keinem fremden Zusatze von empirischen Anreizen vermischte Vorstellung der Pflicht

95



Nur in der Reinheit der Vernunft konnen wir das Prinzip der Moral
tinden. Deswegen sagt Kant, es gebe dafiir kein Beispiel in der Erfahrung,
keine Anthropologie diene dazu, bzw. keine moralische Erziehung bringe
ein solches Prinzip hervor. Diese Ebenen werden aber gleichwohl nicht
unterschdtzt. Kant will nur aus systematischen und methodischen
Griinden die Grundlage zusammenstellen und die Frage der Anwendung
nochmals abgrenzen. Die sittlichen Begriffe miissen , vollig a priori in der
Vernunft ihren Sitz und Ursprung haben, und dieses zwar in der
gemeinsten Menschenvernunft eben sowohl, als der im hochsten Mafie
spekulativen”, so argumentiert Kant. Sie konnen keineswegs von
,empirischen und darum blofs zufdlligen Erkenntnisse[n] abstrahiert
werden”10. Dafiir sieht Kant die Notwendigkeit der Erkldrung des
praktischen Vernunftvermogens.

Die Vernunft enthdlt ihre eigenen Bestimmungsregeln, und um sie
zu begreifen, miissen wir den Weg zwischen der populdren Weltweisheit
und der Metaphysik zurticklegen. Zu dieser Erlduterung fithrt Kant die
Unterscheidung (die bereits erwdhnt wurde) zwischen einem
vollkommen verniinftigen Wesen und einem unvollkommen verniinftigen
Wesen ein. In der Natur wirkt jedes Ding nach Gesetzen. Der Mensch
steht zwar auch unter der Naturkausalitdt, aber als verniinftiges Wesen
hat er auch die Moglichkeit, durch die Vorstellung der Gesetze zu
handeln. Dafiir braucht er seinen Willen. Der Wille wéahlt nur das, was gut
ist, wenn er durch die Vernunft bestimmt wurde. Er (der Wille) ist deshalb
derjenige, der das Prinzip einer Handlung geben kann. Diese durch ein

Prinzip objektiv notwendige Handlung wird auch dann als subjektiv

und iiberhaupt des sittlichen Gesetzes, hat auf das menschliche Herz durch den Weg der
Vernunft allein (die hiebei zuerst inne wird, dafs sie fiir sich selbst auch praktisch sein
kann) einen so viel machtigern Einfluf3, als alle andere Triebfedern, die man aus dem
empirischen Felde aufbieten mag, dafy sie im Bewufitsein ihrer Wiirde die letzteren
verachtet, und nach und nach ihr Meister werden kann; an dessen Statt eine vermischte
Sittenlehre, die aus Triebfedern von Gefithlen und Neigungen und zugleich aus
Vernunftbegriffen zusammengesetzt ist, das Gemiit zwischen Bewegursachen, die sich
unter kein Prinzip bringen lassen, die nur sehr zuféllig zum Guten, 6fters aber auch zum
Bosen leiten kénnen, schwankend machen mufs” (GMS, IV 38-39).

190 GMS, IV 39.

96



notwendig erkannt. Der Wille ist also nichts anderes als praktische
Vernunft.

Wenn im Gegenteil der Wille nicht ,an sich vollig der Vernunft
gemafs [ist] (wie es bei Menschen wirklich ist): so sind die Handlungen,
die objektiv als notwendig erkannt werden, subjektiv zuféllig”“1l. Dadurch
ist die Bestimmung eines solchen Willens nach objektiven Gesetzen als
eine Notigung zu bezeichnen. Dadurch klart sich die Frage, warum das
moralische Gesetz fiir den Menschen den Charakter einer Verpflichtung
hat. Nur fiir ein unvollkommen verniinftiges Wesen gibt es Pflicht. Diese
Prinzipien sind ausschliefslich aus der Vernunft hergeleitet, stellen sich als
ein Gebot derselben dar, und deshalb nennt man ihre Formel Imperativ. Sie
kennzeichnen die Bestimmung des Willens eines verniinftigen Wesens.
Gerade weil das objektive Gesetz in einem unvollkommenen Willen nicht
unbedingt auch subjektiv akzeptiert und verfolgt wird, ist es eine
Verpflichtung (Notigung) fiir jenen. Ein vollkommen guter Wille kann
nicht ,genotigt” werden, auch wenn er reinen objektiven Gesetzen folgt.
Gerade aufgrund seiner subjektiven Beschaffenheit kann er nur durch die
Vorstellung des Guten bestimmt werden. In diesem Sinne gibt es fiir
gottlichen und heiligen Willen keinen Imperativ, weil dieser Wille sowohl
objektiv als auch subjektiv mit dem Gesetz tibereinstimmt. Daher erklart
Kant, dass Imperative nur Formeln sind, welche ,das Verhiltnis
objektiver Gesetze des Wollens tiberhaupt zu der subjektiven
Unvollkommenheit des Willens dieses oder jenes verniinftigen Wesens, z.
B. des menschlichen Willens“19? ausdriicken.

Die Imperative kénnen entweder hypothetische oder kategorische sein.
Diese Unterscheidung ist wichtig, insofern man dadurch erkennt, ob eine
Handlung an sich moralischen Wert hat bzw. objektiv-notwendig ist oder
ob sie einfach als ,,Mittel” dient, um einen anderen Zweck zu erreichen.
Wenn die Handlung blof3 als Mittel, um etwas anders zu erreichen, gut ist,

so ist der Imperativ hypothetisch. Ist sie an sich gut bzw. ist der Wille

191 Ebda., IV 41.
192 Ebda., IV 43.

97



allein durch die Vernunft bestimmt und damit ihr Prinzip notwendig, so
ist der Imperativ kategorisch!%?.

Der kategorische Imperativ gilt, weil er eine objektive
Notwendigkeit ausdriickt bzw. ohne Berticksichtigung von (subjektiven)
Neigungen vorgeht, als ein apodiktisches (praktisches) Prinzip. Das
bedeutet, er ist unwiderlegbar richtig und giiltig, trotz aller Umstdnde, ob
wir wollen (mogen) oder nicht. Gerade das ist der Grund, warum er uns
als Verpflichtung erscheint, und zugleich der Grund, warum wir ihn
manchmal nicht akzeptieren oder verfolgen konnen. Deshalb spricht man
von pflichtwidrigen Handlungen, pflichtmifiigen Handlungen bzw. blof3
dufderlich, nicht aber innerlich mit der Pflicht iibereinstimmenden
Handlungen, und Handlungen aus Pflicht.

Dartiiber hinaus kann man {iiber andere Prinzipien bzw. iiber eine
andere Art von Imperativen sprechen. Handlungsprinzipien sind
grundlegend nicht nur, um die Orientierung, sondern auch, in einem
bestimmten Rahmen, um mehr oder weniger Sinn fiir Handlung zu
schaffen. Bestimmte verfolgte Zwecke sind dasselbe fiir uns alle, und
deshalb werden wir tiberlegen, welche Mittel daftir addquat sind. Kant
gibt einige Beispiele fiir solche Verfahren im Bereich der Wissenschaften.
Ein Arzt muss ebenso gut wissen, welches Mittel fiir die Behandlung einer
bestimmten Krankheit besser ist, wie jemand, der, um zu toéten, ein Gift
produziert. Beide miissen sehr gute Kenntnisse tiber ihre Tatigkeit haben.
Es ist zu erkennen, dass damit iiber die Wertung dieser so verschiedenen
Arten von Handlungen noch nichts ausgesagt ist. Deswegen nennt Kant
sie Imperative der Geschicklichkeit. Man konnte eine Menge anderer
Beispiele nennen. Das wichtigste ist aber, solche Imperative haben immer
nur einen bedingten Wert. In diesem Sinne erwdhnt Kant das Problem
einer Art von Erziehung, die durchaus heute noch verbreitet ist, die blofs

die Entwicklung der Geschicklichkeiten anstrebt!®4. Selbstverstandlich ist

193 Vgl. GMS, IV 43.

194 Das ist der Fall der Bestimmung der Erziehung als , Entwicklung von Kompetenzen”.
In Brasilien insbesondere, hat sich dieser Diskurs in den neunziger Jahren massiv im
Bereich der Erziehungswissenschaft verbreitet. Ich will hier nicht dieses Problem

98



es wichtig, die Geschicklichkeit der Heranwachsenden zu férdern, da man
nicht weifs, welchen Herausforderungen sie sich kiinftig stellen miissen.
Dadurch wird ihr Horizont der Moglichkeiten erweitert. Wenn man aber
nur der technisch-pragmatischen Entwicklung Aufmerksamkeit schenkt,
dann vergisst man die Ubung und Bildung der Urteilskraft hinsichtlich
der sittlichen Entwicklung!®. Diese aber befahigt uns, zwischen
verschiedenen Werten nur diejenigen zu wéhlen, die zu hoheren Zwecken
anleiten. Kant will zeigen, dass Imperative der Geschicklichkeit wertvoll,
von Nutzen und sogar notwendig fiir das Leben sind, sie sind aber nicht
geeignet, um ein Prinzip der Moral zu rechtfertigen’®.

Imperative der Geschicklichkeit sind hypothetisch und haben eine
begrenzte Giiltigkeit. Wie wir noch sehen werden, bildet man im Sinne
Kants damit Disziplin, Kultur und Klugheit, man schatft aber keinen
Charakter (moralisch betrachtet). In diesem Zusammenhang koénnen
Imperative der Geschicklichkeit auch auf derselben Ebene mit den
Ratschligen der Klugheit betrachtet werden. Sie haben eine technisch-
pragmatische Orientierung gemeinsam, auch wenn man dadurch
Glickseligkeit oder Wohlstand sucht oder beférdern will. Der Unterschied
zwischen beiden liegt darin, dass die Ratschlige der Klugheit die
Glickseligkeit befordern, welche lediglich als moglicher Zweck erscheint
und nicht als etwas Gegebenes. Dabei dienen sie nicht unbedingt fiir jedes
einzelne Individuum, was wiederum ihre Kontingenz zeigt. Sie bleiben
also immer noch hypothetische Imperative, d. h. letztendlich auf den
Zweck-Mittel-Zusammenhang bezogen.

Ein weiteres Kennzeichen der hypothetischen Imperative ist, dass

sie analytisch sind. Das bedeutet, dass wir durch die Analyse der Zweck-

behandeln, aber m. E. ist das ein grofier Reduktionismus. Die Erziehung wird in dieser
Hinsicht sich letztendlich in eine Technik verwandeln. Es ist nicht so schwer zu
bemerken, dass sich sogar innerhalb der Human- und Erziehungswissenschaften
derartige ,Moden” entwickeln.

19 In Bezug auf diesen Aspekt argumentiert LOWISCH (1968, S. 227): ,Der Auftrag der
Erziehung heifst: Gewissenserziehung, d. h. Ermoglichung und Beférderung einer
kritischen Urteilsfahigkeit des Zoglings tiber Wert und Sinn, d. h. Geltung von
Motivationen zu Handlungen.”

19 Vgl. GMS, 1V 44.

99



Mittel-Beziehung  diese = Eigenttimlichkeit = solcher  Imperative
nachvollziehen konnen'®”. Was die Ratschldge der Klugheit anbetrifft, ist
das Problem ihre Unbestimmbarkeit. Kant sagt, sie wiirden genauso wie
die Imperative der Geschicklichkeit, wenn man die Mittel der
Gliickseligkeit genau bestimmen konnte. Sie sind deshalb analytisch, weil
sie fiir jemanden, der den Zweck will, die Auswahl der Mittel fordern. Das
erste hat einen gegebenen Zweck, das zweite einen moglichen Zweck.
Klugheit gibt keinen kategorischen Imperativ an. Deshalb sind die
Handlungen keineswegs als objektiv, also praktisch-notwendig zu
betrachten. Sie gelten eher als Anratungen, nicht aber als Gebote der
Vernunft!®8 Weil sie keine absolute und objektive Notwendigkeit
aussprechen, ist noch nicht damit gemeint, dass sie deswegen unmoglich
sind. Ganz im Gegenteil, wegen der Moglichkeit solcher Imperative hat
man keine Schwierigkeit zu iiberlegen. Sie sind kein Gesetz im strengen
Sinne, aber existieren doch und dienen relativ in der alltdglichen
Erfahrung.

Kants Ziel in der Grundlegung ist es, den kategorischen Imperativ
zu entwickeln und die Art und Weise, wie er sich mit dem menschlichen
Willen verkniipft, darzulegen. Gerade weil er absolut und objektiv gelten
muss bzw. Allgemeingiiltigkeit und Notwendigkeit haben soll, darf er
nicht im Feld der Erfahrung gesucht werden. Nur der kategorische
Imperativ kann das moralische Gesetz ausdriicken, weil er durch keine

andere Bedingung bestimmt wird.

197 Die Erlduterung Kants an diesem Punkt ist folgende: ,Wer den Zweck will, will (so
fern die Vernunft auf seine Handlungen entscheidenden Einflufs hat) auch das dazu
unentbehrlich notwendige Mittel, das in seiner Gewalt ist. Dieser Satz ist, was das Wollen
betrifft, analytisch; denn in dem Wollen eines Objekts, als meiner Wirkung, wird schon
meine Kausalitdt, als handelnde Ursache, d. i. der Gebrauch der Mittel, gedacht, und der
Imperativ zieht den Begriff notwendiger Handlungen zu diesem Zwecke schon aus dem
Begriff eines Wollens dieses Zwecks heraus (die Mittel selbst zu einer vorgesetzten
Absicht zu bestimmen, dazu gehéren allerdings synthetische Sitze, die aber nicht den
Grund betreffen, den Actus des Willens, sondern das Objekt wirklich zu machen).”(GMS,
IV 46).

198 Vgl. GMS, 1V 48.

100



, Er betrifft nicht die Materie der Handlung und das, was aus
ihr erfolgen soll, sondern die Form und das Prinzip, woraus sie
selbst folgt, und das Wesentlich-Gute derselben besteht in der
Gesinnung, der Erfolg mag sein, welcher er wolle. Dieser
Imperativ mag der der Sittlichkeit heifSen”1%.

Seine Moglichkeit muss also a priori gefunden werden.

Der kategorische Imperativ hat allein den Charakter -eines
notwendigen praktischen Satzes, wédhrend die anderen moglichen
Prinzipien des Willens als zuféllig betrachtet werden konnen. Er ist ein
synthetisch-praktischer Satz a priori. Unter kategorisch versteht man die
Idee eines absoluten Gebots fiir die Handlung ohne irgendeine andere
Bedingung, z. B. eine Neigung. A priori bedeutet, dass der Imperativ
objektiv ist bzw. kein subjektives Interesse voraussetzt - sonst wiirde er
dadurch bereits a posteriori - und allein der Vernunft entspringt?®. Kant
erldutert, warum der kategorische Imperativ ein synthetisch-praktischer
Satz ist, wiederum durch den Rekurs auf die Idee eines vollkommen
verniinftigen Wesens. Synthetisch bedeutet, dass durch den kategorischen
Imperativ der Wille eines unvollkommen verniinftigen Wesens mit dem
moralischen Gesetz verkniipft wird. Dessen Wille wird hierdurch mit dem
Willen eines vollkommen verniinftigen Wesens einig, weil sie in dieser
Hinsicht (auf der Vernunftebene) nur das Gute wollen. Trotzdem wird das
moralische Gesetz fiir ein sinnlich-verniinftiges (unvollkommenes) Wesen
immer den Charakter einer Verpflichtung haben, weil es nicht immer und

unbedingt das Gute will.

»Ich verkniipfe mit dem Willen, ohne vorausgesetzte
Bedingung aus irgend einer Neigung, die Tat, a priori, mithin
notwendig (obgleich nur objektiv, d. i. unter der Idee einer
Vernunft, die tiber alle subjektive Bewegursachen vollige
Gewalt hdtte). Dieses ist also ein praktischer Satz, der das
Wollen einer Handlung nicht aus einem anderen, schon
vorausgesetzten analytisch ableitet (denn wir haben keinen so
vollkommenen Willen), sondern mit dem Begriffe des Willens

199 GMS, 1V 45.
20 Vgl. SCHONECKER, 1999, S. 408.

101



als eines verniinftigen Wesens unmittelbar, als etwas, das in
ihm nicht enthalten ist, verkniipft“201.

Der kategorische Imperativ enthélt also keine inhaltliche Bestimmung,
sondern dient als unbedingtes Prinzip, geméfs dem sich unsere Maximen
orientieren  sollen. So lautet die erste Formel, auch als
Universalisierungsformel bekannt: ,handle nur nach derjenigen Maxime,
durch die du zugleich wollen kannst, dafd sie ein allgemeines Gesetz
werde”22. Obwohl Kant selbst eindeutig tiber ,ein einziges” Prinzip
spricht, das aber durch andere Formeln ausgedriickt werden kann, gibt es
dariiber zwischen Kant-Interpreten verschiedene Auffassungen?®. Die
erste Formel besteht also darin, dass die Maxime einer Handlung
universalisierbar sei. Dies versucht Kant durch weitere Erlduterungen,
beispielsweise durch die Naturgesetzformel zu erkldren: ,handle so, als ob
die Maxime deiner Handlung durch deinen Willen zum allgemeinen
Naturgesetze werden sollte”204,

Die andere Formel, ndmlich die Zweck-an-sich-Formel, in manchen
Fillen auch als Menschheitsformel bezeichnet, lautet: ,Handle so, dafs du
die Menschheit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden
andern jederzeit zugleich als Zweck, niemals blofs als Mittel brauchest”20.
Diese Formel ist vielleicht die wichtigste und diejenige, die am meisten
beziiglich der Moral Kants zitiert wird. Sie griindet sich auf zwei Aspekte,

welche nicht aus der Erfahrung entlehnt sind: a) sie setzt die

201 GMS, IV 50.

202 Ebda., IV 51.

203 GUNKEL (1989, S. 144) stellt fest: ,Uber die Anzahl der Formeln des KI, die Kant in
GMS II nennt, herrscht in der Kant-Forschung keine Einigkeit.” Er zeigt, dass z. B. Paton
(1962) iiber , drei Hauptformeln (Gesetzes-, Zwecke- und Autonomieformel) und zwei
Nebenformeln (Naturgesetzformel und ,Reich der Zwecke’-Formel)” spricht.
Schwemmer (1971) ,,unterscheidet dagegen blof$ zwischen einer ,allgemeinen Formel’ des
KI und drei ,Subformeln’. Wimmer (1980) ,,unterscheidet zwischen einer ,Grundformel’
des KI und drei weiteren ,Hilfsformeln” (Naturgesetz-, Selbstzweck- und ,Reich der
Zwecke’-Formel).” Gunkel selbst scheint sich auf Wimmers Position zu stiitzen. Er
spricht auch iiber eine ,Standardformel” des KI, die sich durch weitere ,Hilfsformeln”
expliziert. Der einzige Unterschied besteht darin, dass Gunkel statt iiber drei
Hilfsformeln tiber vier spricht: Naturgesetz-Formel, Selbstzweck-Formel, Autonomie-
Formel und Reich-der-Zwecke-Formel.

204 GMS, IV 51.

205 Ebda., IV 61.

102



Allgemeinheit aller verniinftigen Wesen voraus, welche die Einzelheit und
Vielheit aufhebt und damit das Feld der Erfahrung tibersteigt und; b) die
Menschheit wird nicht als subjektiver Zweck vorausgesetzt, also als etwas,
das jeder fiir sich als Zweck in Anspruch nimmt, sondern als objektiver
Zweck, welcher die subjektiven von vornherein als oberste Bedingung
bestimmt. Dieses Prinzip kann deshalb nur der reinen Vernunft
entspringen. Daraus wird sowohl die Autonomie-Formel als auch die Reich
der Zwecke-Formel abgeleitet. Beztuiglich der Autonomie sind folgende

Argumente zu bedenken:

,Es liegt ndmlich der Grund aller praktischen Gesetzgebung
objektiv in der Regel und der Form der Allgemeinheit, die sie
ein Gesetz (allenfalls Naturgesetz) zu sein fdhig macht (nach
dem ersten Prinzip), subjektiv aber im Zwecke; das Subjekt aller
Zwecke aber ist jedes verniinftige Wesen, als Zweck an sich
selbst (nach dem zweiten Prinzip): hieraus folgt nun das dritte
praktische Prinzip des Willens, als oberste Bedingung der
Zusammenstimmung  desselben mit der allgemeinen
praktischen Vernunft, die Idee des Willens jedes verniinftigen
Wesens als eines allgemein gesetzgebenden Willens™20e,

Die Autonomie des Willens wird durch das folgende Argument niher
erldutert: Der Wille kann sich selbst als Urheber der Handlung betrachten
bzw. als Selbstgesetzgeber und ist insofern nicht lediglich dem Gesetze
unterworfen. Sie folgt keinem fremden Gesetz. Allerdings ist sie
unterworfen in dem Sinne, dass sie ihrem eigenen Gesetz folgt?”. Jede
Maxime, die nicht dem Willen eines verniinftigen Wesens iiberhaupt
entspricht, darf nicht akzeptiert werden. Daraus folgt: , Ich will also diesen
Grundsatz das Prinzip der Autonomie des Willens, im Gegensatz mit
jedem andern, das ich deshalb zur Heteronomie zédhle, nennen”2%8. Der
Mensch kann also, aufgrund seines Willens, der Urheber seiner Handlung
werden bzw. ein Gesetzgeber fiir sich selbst. Als verniinftiges Naturwesen

ist er dazu fahig, sein eigenes ,Schicksal” zu wéhlen und sich von der

206 Ebda., IV 63.
207 Vgl. GMS, 1V 64.
208 GMS, IV 66.

103



Heteronomie wunabhidngig zu machen. Zu Handlungen sind nur
Menschen, d. h. vernunftbegabte Wesen, fihig und haben insofern mit
Gesetzen zu tun, welche nicht Naturgesetze sind. Solche Gesetze sind die
Imperative, womit die Idee der Pflicht geklart wird.

Wenn man bedenkt, dass alle Menschen nach dem Prinzip der
Autonomie des Willens sich selbst bestimmen kénnen, dann gelangt man
zu der Idee einer Gemeinschaft solcher Wesen. Dies ist genau das, was
Kant mit der Idee eines Reichs der Zwecke andeuten will. Die Idee eines
Reichs der Zwecke bedeutet eine Verbindung aller durch dasselbe Prinzip

handelnden verntinftigen Subjekte.

,Der Begriff eines jeden verniinftigen Wesens, das sich durch
alle Maximen seines Willens als allgemein gesetzgebend
betrachten mufs, um aus diesem Gesichtspunkte sich selbst und
seine Handlungen zu beurteilen, fithrt auf einen ihm
anhdngenden sehr fruchtbaren Begriff, ndamlich den eines
Reichs der Zwecke. Ich verstehe aber unter einem Reiche die
systematische Verbindung verschiedener verniinftiger Wesen
durch gemeinschaftliche Gesetze. Weil nun Gesetze die Zwecke
ihrer allgemeinen Giiltigkeit nach bestimmen, so wird, wenn
man von dem persénlichen Unterschiede verniinftiger Wesen,
imgleichen allem Inhalte ihrer Privatzwecke abstrahiert, ein
Ganzes aller Zwecke (sowohl der verniinftigen Wesen als
Zwecke an sich, als auch der eigenen Zwecke, die ein jedes sich
selbst setzen mag), in systematischer Verkniipfung, d. i. ein
Reich der Zwecke, gedacht werden koénnen, welches nach
obigen Prinzipien moglich ist”209,

Obwohl solche Formeln verschiedene Weisen des kategorischen
Imperativs ausdriicken, handelt es sich um ein einziges Prinzip. Damit
zeigt Kant, dass Sittlichkeit keine neutralen Regeln zum Handeln vorgibt,
sondern vielmehr von uns eine Stellungnahme fordert. Das Gute, das
uneingeschrankt ist, ist nur das sittlich Gute. Als hochstes Kriterium gilt
der kategorische Imperativ, um unsere Maximen zu tiberpriifen. Daraus
kann man schlussfolgern, dass Kant durch die GMS noch nicht inhaltliche

moralische Vorschriften bestimmen will. Dass wir jedoch durch seine

209 GMS, IV 66.
104



verschiedenen Formulierungen bestimmte inhaltliche Bestimmungen
sehen konnen, ist nicht bestreitbar. Beispielsweise ist die Menschheitsformel
bereits bestimmend, denn sie besagt, negativ betrachtet, was uns nicht
erlaubt ist, ndmlich Menschen blofs als Mittel zu betrachten oder zu
behandeln. Maximen, die sich gegen dieses Prinzip durchsetzen, sollen
ausgeschlossen werden, weil sie nicht als allgemeines Gesetz gelten
konnen. Moralitdt ist also die einzige Moglichkeit, wodurch der Mensch
durch seine Selbstgesetzgebung sich zum Zweck seiner selbst machen
kann. In diesem Sinne sind sowohl Moralitdt und Autonomie als auch
Moralitdt und Freiheit miteinander verkniipft.

Verniinftige Wesen, sowohl vollkommene als unvollkommene,
haben unbedingten und absoluten Wert an sich selbst und kénnen deshalb
niemals als blofSes Mittel betrachtet werden. Relative Werte hat nur, was
austauschbar ist. Was unersetzbar, unaustauschbar ist, hat eine Wiirde.
Kant erkldart das durch die Unterscheidung zwischen  Marktpreis,
Affektionspreis und Wiirde. Alles, was man kaufen oder verkaufen kann,
hat einen Marktpreis. Wie man bereits weifs, bezieht sich der Marktpreis
auf eine Sache bzw. Ware, deren man blofs zum Gebrauch bedarf. Dazu
gehoren auch unsre Geschicklichkeit und Talente, welche wir zwar
verkaufen, nicht aber einkaufen konnen. Was den Affektionspreis betrifft,
nennt Kant: ,das, was, auch ohne ein Bediirfnis vorauszusetzen, einem
gewissen Geschmacke, d. i. einem Wohlgefallen am blofien zwecklosen
Spiel unserer Gemiitskrifte, gemdfs ist“?10. Nur die Moralitdt und die
Menschheit, insofern sie dazu fahig ist, besitzen Wiirde. Wiirde bezeichnet
Kant als einen unbedingten und unvergleichbaren Wert. In diesem Sinne
besteht Wiirde darin, dass die Menschheit in jedem Einzelnen unantastbar
und unersetzbar ist. , Autonomie”, so pladiert Kant, ,ist also der Grund
der Wiirde der menschlichen und jeder verniinftigen Natur”?211.

Kant erldutert des weiteren, wie die verschiedenen Formeln des

kategorischen Imperativs als Maximen eine grundlegende und

210 GMS, IV 68.
211 Ebda., IV 69.

105



gemeinsame Struktur haben. Sie konnten in diese drei Aspekte gegliedert
werden: Einheit, Vielheit und Allheit. Alle Maximen richten sich auf die
Universalisierung bzw. sie streben letztendlich danach, eine Giiltigkeit,
vergleichbar der der Naturgesetze (absolut und notwendig), zu erreichen.
Eine solche Form macht die Einheit der Maximen aus. Die Materie einer
Maxime ist ihr Zweck. Unter allen moglichen Zwecken ist das verniinftige
Wesen, das ein Zweck an sich selbst und Subjekt der Maximen ist, der
oberste Zweck. Die Vielheit aller Materie bzw. aller Zwecke muss das
Prinzip des Zwecks an sich selbst berticksichtigen. Was die Allheit betrifft,
handelt es sich um die gemeinsame und vollstindige Bestimmung aller
Maximen, insofern sie mit der Idee eines Reichs der Zwecke als eines
Reichs der Natur zusammenstimmen.

Es wird damit, so Kant, der Begriff eines absoluten vollkommenen

Willens erldutert. Ein solcher kann nie bose sein. Deshalb schliefdt Kant:

,Nun ist auf solche Weise eine Welt verniinftiger Wesen
(mundus intelligibilis) als ein Reich der Zwecke moglich, und
zwar durch die eigene Gesetzgebung aller Personen als Glieder.
Demnach muf? ein jedes verniinftige Wesen so handeln, als ob
es durch seine Maximen jederzeit ein gesetzgebendes Glied im
allgemeinen Reiche der Zwecke ware”212,

Kurz vor dem Schluss des II. Abschnitts erinnert Kant wiederum an den
Unterschied zwischen einem heiligen Willen, bzw. einem absolut guten
Willen, und einem Willen, der nicht absolut gut ist. Dieser, der nicht
unbedingt autonom ist, hat gegeniiber dem moralischen Gesetz eine
Verpflichtung.

Bisher ist noch nicht die Rechtfertigung der Deduktion des
kategorischen = Imperativs erfolgt. Nach der Analyse einer
,Phianomenologie der Moral” hat Kant die Hauptbegriffe der Sittlichkeit
isoliert und tiberpriift. Dadurch stellt er das hochste Prinzip der Moral
dar. Auf die Frage: ,Wie ist der kategorische Imperativ tiberhaupt

moglich?”, wird erst im III. Abschnitt eingegangen.

212 GMS, IV 72.
106



2.3.2 Die IIl. Sektion der Grundlegung

Im dritten Teil der GMS (bzw. GMS III) beschiftigt sich  Kant
hauptsdchlich mit der Antwort auf die Frage: Wie ist ein kategorischer
Imperativ moglich? Durch die Analyse der ,Phdanomenologie der Moral”,
die im I. und II. Abschnitt entwickelt wurde, ist fassbar, was guter Wille,
Pflicht sowie Handlung aus Pflicht, pflichtmifiige und pflichtwidrige
Handlung bedeuten. Damit wurde auch gekennzeichnet, was ein
kategorischer Imperativ ist und seine moglichen Formeln. Dort hat Kant
die Erfahrungselemente analysiert, die reinen und die empirischen
Elemente identifiziert und ihre Geltung fiir das Prinzip der Moral
testgelegt. Hier setzt sich Kant insbesondere mit dem Zusammenhang
zwischen Freiheit und Moral sowie der Moglichkeit des kategorischen
Imperativs auseinander. Es geht demnach nicht mehr um die Aufsuchung
und Festlegung des obersten Prinzips der Moral, sondern um die
Rechtfertigung derselben.

Die GMS als Ganze gehort zu Kants Schriften zur praktischen
Philosophie, die nicht wenig umstritten sind, insbesondere aufgrund von
Problemen des IIl. Abschnitts. Hinter Kants Argumenten stecken viele
Probleme, die sich aus der aufserordentlichen Komplexitdt des Textes
ergeben. Mit Recht betont man, dass eine voreilige und schnelle Lektiire
den Text nicht wiirdigen wiirde?'3. Der III. Abschnitt der GMS ist in sechs
Teile gegliedert und hat den ,Ubergang von der Metaphysik der Sitten
zur Kritik der reinen praktischen Vernunft” zur Aufgabe. Dafiir ist sowohl
der Zusammenhang zwischen Freiheit und Moral als auch die Geltung

des kategorischen Imperativs bzw. die Deduktionsfrage zu erldutern.

213 Vgl. SCHONECKER, 1999, S. 16.
107



Kant beginnt seine Erlduterungen durch die so genannte
Analytizititsthese. Dieser These zufolge sind Freiheit und Sittlichkeit
miteinander verbunden, so dass, wenn man Freiheit des Willens
voraussetzt, die Sittlichkeit durch die Zergliederung ihres Begriffes folgt.
Kant stellt aber vorher eine negative Bestimmung der Freiheit dar. Freiheit
in diesem Sinne ist zundchst eine  Eigenschaft des Willens aller
verniinftigen Wesen, insofern er (der Wille) als eine Art von Kausalitét frei
von anderen fremden Bestimmungen gedacht werden kann.
Unverniinftige = Wesen haben ihre Kausalitit bloff in der
Naturnotwendigkeit. Unvollkommen verniinftige Wesen aber haben einen
eigenen Willen, auch wenn er nicht immer unbedingt befolgt wird, und
deshalb stellt der Imperativ fiir sie ein Sollen dar. Vollkommen verniinftige
Wesen sind bereits frei und haben daher keine Verpflichtung, weil sie
moralisch perfekt sind.

Bei den Menschen, wie bereits dargestellt wurde, konnen beide
Arten von Kausalitdt - Natur und Freiheit - ohne Widerspruch gedacht
werden. Kant nimmt jedoch an, dass es sich bei dieser noch um eine
negative Bestimmung der Freiheit handelt (Unabhidngigkeit von
Naturgesetzen), welche aber zu einem positiven Begriff derselben leitet
(Autonomie). Der Begriff Kausalitdt beruht auf Gesetzen. Mittels Gesetzen
ist es moglich, in einer Erscheinung zu identifizieren, was wir Ursache
und Wirkung nennen. In diesem Sinne hat die Freiheit, als Eigenschaft des
Willens, eine eigene Kausalitdt, welche nicht unter den Naturgesetzen
steht. Anders gesagt: Die Eigenschaft, durch welche der Wille sein eigener
Gesetzgeber wird, heifst Autonomie. Freiheit insofern ist gleich zu setzen

mit Autonomie.

,Der Satz aber: der Wille ist an allen Handlungen sich selbst ein
Gesetz, bezeichnet nur das Prinzip, nach keiner anderen
Maxime zu handeln, als die sich selbst auch als allgemeines
Gesetz zum Gegenstande haben kann. Dies ist aber gerade die
Formel des kategorischen Imperativs und das Prinzip der
Sittlichkeit: also ist ein freier Wille und ein Wille unter sittlichen
Gesetzen einerlei. Wenn also Freiheit des Willens vorausgesetzt

108



wird, so folgt die Sittlichkeit samt ihrem Prinzip daraus, durch
blofie Zergliederung ihres Begriffes”214,

Es ist zu erkennen, dass diese Definition wiederum die Unterscheidung
zwischen vollkommen und unvollkommen verniinftigen Wesen
voraussetzt. Diese Identifizierung zwischen Freiheit und Sittlichkeit kann
nur in der Perspektive eines vollkommen verniinftigen Wesens?!> gedacht
werden. Dabei wird noch nicht gezeigt, wie sich die positive Bestimmung
der Freiheit in der Hinsicht eines unvollkommen verniinftigen Wesens
denken ldsst. Gerade weil ein unvollkommen verniinftiges Wesen
moralisch handeln kann, bedeutet das nicht, dass es immer moralisch
handeln wird?'e.

Kant selbst weifs, dass ein direkter Beweis der Freiheit, durch die
Erfahrung also, unmoglich ist. Daher versucht er, die Freiheit als
Eigenschaft des Willens aller verniinftigen Wesen als eine notwendige
Voraussetzung festzustellen. Wenn wir blofs unseren sinnlichen Antrieben
oder Instinkten folgen, dann sind wir durch einen fremden Gesetzgeber
kontrolliert. Das bedeutet Heteronomie und beweist, dass es keine Freiheit
gibt, folglich keine Autonomie. Wenn wir jedoch im Gegenteil unsere
eigenen Gesetzgeber sind, dann sind wir frei. Aber diese Moglichkeit ist
keine Eigentiimlichkeit einiger besonderer Menschen, sondern eine
Eigenschaft aller Wesen, insofern sie verniinftig sind, seien es
vollkommene oder unvollkommene. Deswegen darf diese
Selbstgesetzgebung als eine Eigenschaft des Willens aller verniinftigen
Wesen bezeichnet werden. Kant stellt fest, ,,dass wir jedem verniinftigen
Wesen, das einen Willen hat, notwendig auch die Idee der Freiheit leihen
miissen, unter der es allein handle”2'”. Ein Wille, der ausschliefslich durch

fremdes Gesetz bestimmt (heteronom) ist, darf nicht unter der Idee der

214 GMS, 1V 81-82.

215, Alles, was Kant sagen will, ist dies: Wenn es einen freien Willen gibt, dann ist es ein
Wille unter dem sittlichen Gesetz. Ob es einen freien Willen gibt, ist eine Frage, die erst
spéter beantwortet wird.” SCHONECKER /WOOD, 2002, S. 174.

216 Vgl. SCHONECKER/WOOD, 2002, S. 174.

217 GMS, 1V 83.

109



Freiheit gedacht werden. Er widerspricht der Freiheit. Nur ein Wille, der
unter der Freiheit steht, der sich selbst sein Gesetz geben kann, darf als
sittlich bezeichnet werden. Also ist Freiheit, in der praktischen Ansehung,
nichts anders als die Eigenschaft, durch welche der Wille aller

verniinftigen Wesen sich fiir sich selbst Gesetze geben kann.

»,Nun kann man sich unmoglich eine Vernunft denken, die mit
ihrem eigenen Bewufstsein in Ansehung ihrer Urteile
anderwdrts her eine Lenkung empfinge, denn alsdann wiirde
das Subjekt nicht seiner Vernunft, sondern einem Antriebe, die
Bestimmung der Urteilskraft zuschreiben. Sie mufs sich selbst
als Urheberin ihrer Prinzipien ansehen, unabhingig von
fremdem Einfliissen, folglich muss sie als praktische Vernunft,
oder als Wille eines verniinftigen Wesens, von ihr selbst als frei
angesehen werden; d. i. der Wille desselben kann nur unter der
Idee der Freiheit ein eigener Wille sein, und muss also in
praktischer Absicht allen verniinftigen Wesen beigelegt
werden”218,

Daraus folgt, dass der freie Wille eines verntinftigen Wesens und Freiheit
dasselbe sind. Weil der Wille eines verniinftigen Wesens sein eigener sein
kann (von ihm selbst), handelt es bereits unter der Idee der Freiheit. Jedes
mit Vernunft und Willen begabte Wesen kann nur unter der Idee der
Freiheit handeln. Gleichzeitig bedeutet das aber nicht, dass seine
Handlung unmittelbar moralisch sei, denn die Bedingung, um das zu
beurteilen, werden wir in der Maxime finden, an der sich die Handlung
orientiert hat. Zu dessen Beurteilung stehen uns der kategorische
Imperativ und seine Formeln zur Verfiigung. Eine Handlung kann durch
verschiedene Interessen und Antriebe (Neigung und Sinnlichkeit)
kontrolliert werden. Jedoch kann sie sich nach einem fiir alle verniinftigen
Wesen allgemeingiiltigen Prinzip regulieren?'®. Nur in diesem Fall darf die

Handlung als frei und folglich moralisch betrachtet werden. Aber

218 Ebda., IV 83.

219 In diesem Zusammenhang erldutern SCHONECKER /WOOQOD (2002, S. 174): ,,Der freie
Wille eines sinnlich-verniinftigen Wesens und ein Wille unter sittlichen Gesetzen sind
also nicht ,einerlei’ - dass sie es sein sollen, ist gerade das, was in der Deduktion des KI
[Kategorische Imperative] erst noch bewiesen werden muss.”

110



gleichzeitig stellen sich die Fragen: Wieso kann man dessen sicher sein?
Wie ist die Freiheit als Moralitdat moglich? Kant weist darauf hin, dass der
Zusammenhang zwischen Freiheit und Moral durchaus gedacht werden
kann, was aber noch keine Wirklichkeit der Freiheit zeigt. Er sagt jedoch,
dass sie eine unwiderlegbare Voraussetzung ist, um uns ein verniinftiges
Wesen mit Bewusstsein seiner eigenen Kausalitdt hinsichtlich seiner
Handlung, bzw. ein Wesen, das einen Willen hat, vorzustellen. Bisher ist
also die ganze Argumentation Kants auf eine Voraussetzung gebaut. Ich
muss Freiheit voraussetzen, um die moralische Autonomie zu
konzipieren. Hier, dieses Problems bewusst, fragt er selbst: , Warum aber
soll ich mich denn diesem Prinzip unterwerfen und zwar als verniinftiges
Wesen tiberhaupt, mithin auch dadurch alle andere mit Vernunft begabte
Wesen?”“220. Und spdter heifst es: , Es scheint also, als setzten wir in der
Idee der Freiheit eigentlich das moralische Gesetz, namlich das Prinzip der
Autonomie des Willens selbst, nur voraus, und konnten seine Realitit und
objektive Notwendigkeit nicht fiir sich beweisen“??!. Dadurch scheint die
Gtltigkeit bzw. die Frage der Deduktion des kategorischen Imperativs
ihre Losung nicht zu finden. Der Mangel an einer sicheren Antwort wird
wiederum innerhalb der 3. Sektion explizit dargestellt: ,woher das
moralische Gesetz verbinde, konnen wir auf solche Art noch nicht
einsehen”??2. Kant scheint Zweifel an seinem eigenen bisherigen
argumentativen Weg zu haben und &dufsert sich deshalb dartiber, wenn er

eine Art Zirkel in seinem argumentativen Verfahren feststellt:

,Es zeigt sich hier, man muf3 es frei gestehen, eine Art von
Zirkel, aus dem, wie es scheint, nicht heraus zu kommen ist.
Wir nehmen uns in der Ordnung der wirkenden Ursachen als
frei an, um uns in der Ordnung der Zwecke unter sittlichen
Gesetzen zu denken, und wir denken uns nachher als diesen
Gesetzen unterworfen, weil wir uns die Freiheit des Willens
beigelegt haben; denn Freiheit und eigene Gesetzgebung des
Willens sind beides Autonomie, mithin Wechselbegriffe, davon
aber einer eben um deswillen nicht dazu gebraucht werden

20 GMS, 1V 84.
221 Ebda., IV 84-85.
22 Ebda., IV 85.

111



kann, um den anderen zu erkliren und von ihm Grund
anzugeben, sondern hochstens nur, um, in logischer Absicht,
verschieden scheinende Vorstellungen von eben demselben
Gegenstande auf einen einzigen Begriff (wie verschiedne
Briiche gleichen Inhalts auf die kleinsten Ausdriicke) zu
bringen”22,

Damit eroffnet sich die Moglichkeit fiir Kant, diesen Verdacht der
Zirkularitit seiner Argumentation aufzulosen. Er spricht deshalb tiber
eine ,scheinbar” zirkuldre Argumentation. Wie wir sehen werden, ist dies
kein Widerspruch, sondern das Zirkelproblem spielt im Gegenteil eine
wichtige Rolle, um die Deduktionsfrage zu kldren.

Wenn wir iiber uns selbst und tiber die &dufdere Welt urteilen,
nehmen wir einen bestimmten Standpunkt ein, von dem wir zunéchst
meinen, er spiele keine Rolle. Dies jedoch stellt Kant zur Diskussion. Es ist
wichtig zu erkennen, welcher Standpunkt eingenommen wird, wenn wir
uns als frei denken und wenn wir uns die Wirkungen, die von uns (von
unseren Handlungen) ausgehen, vorstellen.

In diesem Zusammenhang erweist sich der Rekurs auf die Lehre
des transzendentalen Idealismus bzw. die Unterscheidung zwischen
sinnlicher und intelligibler Welt, Ding an sich und Erscheinung, noch
einmal als grundlegend. Kant erinnert daran, dass wir nur durch die Art
und Weise, wie uns die Gegenstdnde affizieren, und nicht anders sie
erkennen kénnen. Auch wenn wir versuchen, bei aller Anstrengung und
Aufmerksamkeit unseres Verstandes, die Gegenstdnde zu erkennen, wie
sie an sich sein mogen, bleibt die Grenze unseres Erkenntnisvermdégens
innerhalb der Erscheinungswelt. Wir konnen nichts jenseits der
Erscheinung erkennen??*. Es gibt deshalb keine Erkenntnis tiber die Dinge
an sich, sondern nur tiber Erscheinungen. Dadurch wird die Frage nach
dem Standpunkt entscheidend fiir unsere Selbsterkenntnis. Wir kénnen

uns von diesen zwei Standpunkten her betrachten.

22 GMS, IV 85-86.
24 Vgl GMS, 1V 86.

112



Diese Unterscheidung hat Kant getroffen, um die Frage, was wir
wissen konnen, zu beantworten. Insofern kann der Mensch, als Glied der
sinnlichen und der intelligiblen Welt, sich selbst nur als Erscheinung
erkennen, das heifdt, nie als das, was er an sich ist. Dennoch ist ihm die
Moglichkeit, sich als freies Wesen zu denken, nicht verschlossen. Hier
stofsen wir wiederum an das Problem der Freiheit, und deshalb miissen
wir klar zwischen seinem theoretischen und seinem praktischen Begriff
unterscheiden.

Der Mensch kann tiberhaupt nicht wissen, was er an sich selbst ist,
das heifst, als Ding an sich. Denn der Begriff, den er von sich selbst hat,
wurde durch die Erfahrung erworben, das heift, mittels seiner Existenz
als Erscheinung. Jedoch auf der Basis dieser Ich-Erscheinung, das heifst,
sowohl als Gegenstand der Erfahrung als auch durch die Art und Weise,
wie das Bewusstsein von ihr affiziert ist, soll ein Ich-Noumenon
vorausgesetzt werden, d. h. als existent an sich selbst. In diesem
Zusammenhang spielt der Begriff des Noumenon eine Rolle als
Grenzbegriff. Insofern ist der Begriff des Noumenon ein , problematischer
Begrift”, wahrend er, theoretisch betrachtet, ein denkbarer Begriff ist, der
aber zugleich nicht positiv bestimmt werden kann. Kant hat dartiber
insbesondere innerhalb der KrV diskutiert.

Was also die zwei Standpunkte anbetrifft, so beruht das, woraus
der Mensch seine Erkenntnis gewinnt, nicht nur auf der Unterscheidung
zwischen Sinnlichem und Intelligiblem, sondern auch darauf, was das
Bewusstsein  kennzeichnet. Das Bewusstsein ist nicht blof3
Empféanglichkeit, sondern auch reine Tatigkeit??. Durch dieses konnen
wir uns als Glieder der intellektuellen Welt betrachten. Vernunft ist ein
Vermoégen, durch das der Mensch sich, sofern er durch Gegenstdnde

affiziert ist, von allen anderen Dingen unterscheidet.

»Diese, als reine Selbsttitigkeit, ist sogar darin noch iiber den
Verstand erhoben: daf3 obgleich dieser auch Selbsttatigkeit ist,

25 Vgl. GMS, 1V 87.
113



und nicht, wie der Sinn, blofs Vorstellungen enthilt, die nur
entspringen, wenn man von Dingen affiziert (mithin leidend)
ist, er dennoch aus seiner Titigkeit keine andere Begriffe
hervorbringen kann, als die, so blofs dazu dienen, um die
sinnlichen Vorstellungen unter Regeln zu bringen und sie
dadurch in einem Bewufitsein zu vereinigen, ohne welchen
Gebrauch der Sinnlichkeit er gar nichts denken wiirde, da
hingegen die Vernunft unter dem Namen der Ideen eine so
reine Spontaneitdt zeigt, daf3 er dadurch weit iiber alles, was
ihm Sinnlichkeit nur liefern kann, hinausgeht, und ihr
vornehmstes Geschifte darin beweiset, Sinnenwelt und
Verstandeswelt von einander zu unterscheiden, dadurch aber
dem Verstande selbst seine Schranken vorzuzeichnen226,

Es geht darum, dass das verniinftige Wesen sich als Intelligenz und vor
allem als Glied der intellektuellen Welt betrachten kann. Dieses sind also
die beiden Aspekte, unter denen wir den Menschen betrachten konnen.
Als Erscheinung ist er den Gesetzen der sinnlichen Welt unterworfen, die
tur alle Naturerscheinungen giiltig sind, und als verntinftiges Wesen stellt
er sich unter die Gesetze, die aus seiner Vernunft hervorgebracht wurden
und von den Gesetzen der Natur unabhdngig sind. Diese auf Vernunft
gegriindeten Gesetze bezeichnen den Willen in seiner eigenen Kausalitat.
Kant schliefst deshalb: , Als ein verniinftiges, mithin zur intelligibelen Welt
gehoriges Wesen kann der Mensch die Kausalitdt seines eigenen Willens
niemals anders als unter der Idee der Freiheit denken”??”. Demzufolge ist
der Zusammenhang zwischen Freiheit und Moral bzw. Freiheit und
Autonomie begreifbar. Freier Wille und Autonomie im Sinne Kants sind
synonym. Die Autonomie besteht als allgemeines Prinzip der Sittlichkeit
und gilt als Grund aller Handlungen von verniinftigen Wesen, so wie der
Grund aller Erscheinungen in den Naturgesetzen liegt. Mittels des
Rekurses auf die Lehre des transzendentalen Idealismus antwortet Kant
auf das Problem der Deduktion des kategorischen Imperativs und 16st

ebenfalls den Verdacht eines Zirkels in seiner Argumentation.

»Nun ist der Verdacht, den wir oben rege machten, gehoben,
als ware ein geheimer Zirkel in unserem Schlusse aus der

226 GMS, IV 88.
227 Ebda., IV 88.

114



Freiheit auf die Autonomie und aus dieser aufs sittliche Gesetz
enthalten, dafs wir nidmlich vielleicht die Idee der Freiheit nur
um des sittlichen Gesetzes willen zum Grunde legten, um
dieses nachher aus der Freiheit wiederum zu schliefSen, mithin
von jenem gar keinen Grund angeben konnten, sondern es nur
als Erbittung eines Prinzips, das uns gutgesinnte Seelen wohl
gerne einrdiumen werden, welches wir aber niemals als einen
erweislichen Satz aufstellen konnten. Denn jetzt sehen wir, dafs,
wenn wir uns als frei denken, so versetzen wir uns als Glieder
in die Verstandeswelt und erkennen die Autonomie des
Willens, samt ihrer Folge, der Moralitdt; denken wir uns aber
als verpflichtet, so betrachten wir uns als zur Sinnenwelt und
doch zugleich zur Verstandeswelt gehorig”22.

Ein kategorischer Imperativ ist moglich, weil der Mensch ein Subjekt ist,
welches aber zugleich unter zwei Standpunkten betrachtet werden kann:
er gehort zu der sinnlichen Welt und ist damit der Naturkausalitit
unterworfen, was fiir ihn einen heteronomen Zustand bewirkt; er gehort
aber auch zur intelligiblen Welt, und deshalb ist sein eigener Wille fiir ihn
eine ,causa efficiens” seiner Handlungen. Falls der Mensch ein rein
intelligibles, also ein vollkommen verntinftiges Wesen wére, wiirden seine
Handlungen immer mit dem Prinzip der Autonomie des Willens
tibereinstimmen. Wie kann er aber, als zugleich auch zu der empirischen
Welt gehoriges Wesen (Heteronomie), der Gesetzgeber sein? Kants
Argument ist deutlich: Die intelligible Welt (Kant sagt Verstandeswelt)
enthilt den Grund und die Gesetze der sinnlichen Welt. Deshalb, auch
wenn sich der Mensch der sinnlichen Welt zugehorig betrachtet, kann er
sich dennoch, als Intelligenz, unter dem Gesetze der Vernunft betrachten,
welche sich in der Idee der Freiheit griindet. Er wird sich deshalb der
Autonomie des Willens unterwerfen. Solche Gesetze der Vernunft sind fiir
ihn Imperative, und die Handlugen diesem Prinzip gemadfs sind
Pflichten??. Der kategorische Imperativ ist eine Verpflichtung bzw. eine
moralische Pflicht aufgrund der Zugehorigkeit zur sinnlichen Welt. Dieser
Begriff einer Verstandeswelt ist wichtig, denn nur aufgrund der

Unterscheidung beider Standpunkte kann sich der Mensch als frei denken.

228 Ebda., IV 89.
229 Ebda., IV 90.

115



»Der Begriff einer Verstandeswelt ist also nur ein Standpunkt,
den die Vernunft sich genétigt sieht, auffer den Erscheinungen
zu nehmen, um sich selbst als praktisch zu denken, welches,
wenn die Einfliisse der Sinnlichkeit fiir den Menschen
bestimmend wéren, nicht moglich sein wiirde, welches aber
doch notwendig ist, wofern ihm nicht das Bewufstsein seiner
selbst, als Intelligenz, mithin als verniinftige und durch
Vernunft titige, d. i. frei wirkende Ursache, abgesprochen
werden soll“2%0,

Auf die Frage, wie Vernunft praktisch sein kann, kann man nicht
antworten, weil gerade das alle unsere Fahigkeiten tiberschreitet. Wir
konnen also gar keinen theoretischen Beweis der Freiheit geben, wie im
ersten Teil dieses Kapitels gezeigt wurde. Sie ist eher eine Idee und ,gilt
nur als notwendige Voraussetzung der Vernunft in einem Wesen, das sich
eines Willens, d. i. eines vom blofien Begehrungsvermogen noch
verschiedenen Vermogens, (ndmlich sich zum Handeln als Intelligenz,
mithin nach Gesetzen der Vernunft, unabhingig von Naturinstinkten, zu

bestimmen), bewuf3t zu sein glaubt”231.

2.3.3 Anmerkungen

Die obige Darstellung der Kantschen Grundlage der Moral hatte das Ziel,
die bedeutendsten Argumente zu kennzeichnen und zu kommentieren.
Gerade weil die Moral im Sinne Kants nur in Zusammenhang mit seinem
System richtig verstanden werden kann, stellte sich die Forderung, ihre
Begriindung, hier zumindest ihre Hauptschritte in der GMS, zu zeigen.
Wie wir gesehen haben, war in diesem Teil noch nicht vom
Zusammenhang zwischen der Begriindung der Moral und der
Anwendung derselben die Rede. Diese Unterscheidung ist insofern

wichtig, weil es Kants Absicht war, zundchst das hochste Prinzip zu

20 Ebda., IV 95.
21 Ebda., IV 96.

116



tinden und eben nicht die Frage zu beantworten, ob es anwendbar ist oder
nicht. Deshalb darf man die Frage der Begriindung der Moral -
Aufsuchung und Festlegung ihres Prinzips - nicht mit der Frage des
Moralisierungsprozesses - Anwendung oder Verwirklichung - verwechseln.
Angesichts der Tatsache, dass mein Interesse hier nicht
hauptsdchlich auf der Grundlegungsfrage, sondern insbesondere auf den
Zusammenhang zwischen Moral und Erziehung gerichtet ist, gentigt es
mir, die Hauptbegriffe zu zeigen und mich nicht mit den einzelnen
Problemen zu beschiftigen. Kants Grundlage der Moral wird weiter
ausgeftihrt in der Kritik der praktischen Vernunft (1788), und dort bietet er
weitere Argumente an, um die Freiheit als moralische Autonomie zu
rechtfertigen. Erst am Ende jener Schrift wird Kant die Frage der
Austithrung bzw. der Vermittlung der Moral behandeln. Dieser Teil ist
von grofier Bedeutung, um meine Fragestellung zu kldren. Der folgende
und letzte Teil dieses Kapitels wird sich auf die Methodenlehre der KpV

konzentrieren und die dortige Fragestellung von Kant analysieren.

2.4 Methodenlehre der KpV: Die Frage der Bildung zur Moral

Die Methodenlehre der KpV, systematisch betrachtet, ist der Ort, wo Kant
sich deutlich mit dem Problem der moralischen Erziehung
auseinandersetzt. Zwar hat er bereits frither (chronologisch betrachtet)
einige Anmerkungen gedufsert, die man im Zusammenhang mit der
Padagogik betrachten kann, wie z.B. in der Nachricht von der Einrichtung
seiner Vorlesung in dem Winterhalbenjahre von 1765-1766, die Aufsitze das
Philanthropin betreffend 1776/1777, der Schrift Idee zu einer allgemeinen
Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht und Beantwortung der Frage: Was ist
Aufklirung?, beide von 1784 wund so fort. Nicht weniger wichtig ist die

Tatsache, dass Kant gerade in dieser Zeit, ndmlich zwischen 1776 und

117



1787, viermal seine Vorlesungen tiber Padagogik an der Universitat
Konigsberg gehalten hat - vor und wéahrend der Vorbereitung der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und ein Jahr vor der
Verotfentlichung der Kritik der praktischen Vernunft (1788). Nicht zu
vergessen ist, dass 1787 die zweite Auflage der Kritik der reinen Vernunft
erscheint. Es ist kein Zufall, dass er am Ende seiner zweiten Kritik iiber die
Frage der Verwirklichungsweise seiner Moralphilosophie diskutiert.

Nach der Darstellung der Elementarlehre, welche in zwei Teile -
Analytik und Dialektik - gegliedert ist, thematisiert die Methodenlehre
letztendlich das Problem der Entwicklung des moralischen Charakters.
Unter Methodenlehre ist hier nicht die Art und Weise des Verfahrens der
wissenschaftlichen Erkenntnis zu verstehen, letztere bezeichnet Kant als

Methode. Die Richtung wird Kant klar vorgegeben:

,Vielmehr wird unter dieser Methodenlehre die Art
verstanden, wie man den Gesetzen der reinen praktischen
Vernunft Eingang in das menschliche Gemiit, Einflufs auf die
Maximen desselben verschaffen, d. i. die objektiv praktische
Vernunft auch subjektiv praktisch machen kénne”232,

Deutlich ist, es geht nicht mehr um die Begriindung und Rechtfertigung
der Moral, sondern es geht um die Frage, wie konnen solche Prinzipien in
einem unvollkommen verniinftigen Wesen, einem Wesen, das moralisch
handeln kann, das aber nicht immer moralisch handeln will oder zu
handeln wiinscht, erkannt, akzeptiert und durch die menschliche Praxis
verwirklicht werden. Diese Herausforderung verstarkt sich, wenn man als
unvollkommen verniinftiges Wesen nicht den Erwachsenen betrachtet,
sondern das Kind. Das setzt einen komplizierten Prozess voraus, durch
den nicht nur die moralische Bildung verfolgt wird, sondern andere
menschliche Qualititen, die bereits in unserer Natur verankert sind. Mehr
dazu wird innerhalb der ndchsten Kapitel entwickelt.

Kants argumentatives Verfahren in der Methodenlehre beruht

insbesondere auf der Ubung der moralischen Urteilskraft und der Kultur der

22KpV, 1V 287.
118



Gesinnungen. Die beiden sind grundlegend, um einen moralischen
Charakter bei den Menschen zu schaffen und o6ffnen die Moglichkeit,
innerhalb dieses Systems den Zusammenhang zwischen Moral und
Erziehung zu denken. Die Methodenlehre ist im Grunde genommen
eigentlich keine Theorie der Erziehung, jedoch findet man da die ersten
Grundrisse Kants, um eine zu formulieren. Kant selbst sagt, er wolle nur
yauf die allgemeinsten Maximen der Methodenlehre einer moralischen
Bildung und Ubung hinweisen” 23,

Wie man bereits weifs, besteht das, was eigentlich die Maximen
moralisch macht, in der Achtung vor dem moralischen Gesetz durch seine
unmittelbare Vorstellung und seine objektive Befolgung als Pflicht.
Ebenso kénnen andere Triebfedern uns zur Handlung antreiben, welche
manchmal sogar stdrkeren Einfluss auf unser Gemiit ausiiben. Die Suche
nach Vergniigen und Gliickseligkeit oder die Sorge darum, Schmerz und
Bedrohung zu vermeiden, koénnen auch auf unsere Entscheidung
einwirken. Dadurch verhindert sie, was eigentlich die Moralitdt eines
Handelns ist, und reduziert seine Qualitdt auf blofse Legalitdt bzw. rein
dufderliche Moral. In diesem Sinne, so Kant, wiirde ,, der Buchstabe des
Gesetzes (Legalitdt) in unseren Handlungen anzutreffen sein, der Geist
derselben aber in unseren Gesinnungen (Moralitdt) gar nicht“?%4. Gerade
weil das Gemiit grundlegend zum = moralischen Charakter gehort,
welcher aber bei den Menschen unvollkommen oder von Anfang an durch
die Sinnlichkeit bedingt ist, braucht man zunachst den Rekurs auf eine Art
von Propddeutik oder, mit Kants Worten, ,bedarf man einiger
vorbereitende[r] Anleitungen”?®. Die Disziplin, eine grundlegende Stufe
der Padagogik, wie wir spdter sehen werden, ist in der Lage, diese
Vorbereitung zu leisten.

Trotz der grofien Bedeutung einer Vorbereitung zur Moral in der

und durch die Praxis bzw. durch die Ubung der Tugend und der

23 Ebda., IV 299.
24 Ebda., IV 288.
25 Ebda., IV 288.

119



moralischen Urteilskraft betont Kant, dies sei nur ein , Gdngelband” oder
ein ,Maschinenwerk”, weil eigentlich ein Charakter, d. h. eine , praktische
konsequente Denkungsart nach unverdnderlichen Maximen” nur durch
»ein[en] rein moralische[n] Bewegungsgrund” gegriindet wird?¢. Nur
dieses, das Sittengesetz, wenn es sich in der menschlichen Seele findet,
erlaubt dem Menschen, seine eigene Wiirde zu fiithlen und tibt auf das
Gemiit eine wachsende Kraft aus. Wenn der Mensch dazu fdhig wird,
dann konnte es sein, dass er sich immer mehr seiner Vollkommenheit
anndhert, oder, mit anderen Worten, er wird sich progressiv. vom
sinnlichen Einfluss distanzieren und immer mehr nach seiner intelligiblen
Beschaffenheit Unabhédngigkeit finden. Diese Moglichkeit wurde bereits
durch Begriindung und Beweis des kategorischen Imperativs gegeben. Es
handelt sich um eine Frage der moralischen Motivation: Wie stiftet man
einen moralischen Charakter? Wie konnte man jemanden dazu aufrufen,
seine eigene Freiheit zu nutzen? Obwohl hier noch keine befriedigende
Antwort auf diese Frage gegeben wird, glaubt Kant, es sei moglich, dies

zu tun.

»Wir wollen also diese Eigenschaft unseres Gemiits, diese
Empféanglichkeit eines reinen moralischen Interesse, und mithin
die bewegende Kraft der reinen Vorstellung der Tugend, wenn
sie gehorig ans menschliche Herz gebracht wird, als die
méchtigste, und, wenn es auf die Dauer und Piinktlichkeit in
Befolgung moralischer Maximen ankommt, einzige Triebfeder
zum Guten durch Beobachtungen, die ein jeder anstellen kann,
beweisen; wobei doch zugleich erinnert werden mufs, dafs,
wenn diese Beobachtungen nur die Wirklichkeit eines solchen
Gefiihls, nicht aber dadurch zu Stande gebrachte sittliche
Besserung beweisen, dieses der einzigen Methode, die objektiv-
praktischen Gesetze der reinen Vernunft durch blofie reine
Vorstellung der Pflicht subjektiv-praktisch zu machen, keinen
Abbruch tue, gleich als ob sie eine leere Phantasterei wére”2%.

Kants Verfahren nimmt die Erfahrung weder als Kriterium noch als ein

definitives und endgiiltiges Prinzip, um eine Methode zu konzipieren,

26 Vgl. KpV, IV 288.
27 KpV, IV 289.

120



sondern vielmehr dient sie als Hinweis dazu, um zu zeigen, wie das
Verhéltnis zwischen dem Charakter einer Person und ihren Handlungen
in unseren moralischen Beurteilungen vorausgesetzt wird. Obwohl wir
nicht in der Lage sind, den Charakter einer Person einzusehen, offenbart
sich uns dieser durch seine Handlungen. , Denn, da diese Methode noch
niemals in Gang gebracht worden, so kann auch die Erfahrung noch nichts
von ihrem Erfolg aufzeigen, sondern man kann nur Beweistiimer der
Empféanglichkeit solcher Triebfedern fo[r]dern”?3*. Wie auch immer, Kants
Perspektive beginnt mit der Erfahrungsanalyse der moralischen
Beurteilung. Sein Ziel ist, ,die Methode der Griindung und Kultur echter
moralischer Gesinnungen”? darzustellen.

Nach Kant gibt es kaum Fragen, die in unseren alltdglichen
Gesprdachen mehr Debatten hervorrufen als diejenigen beziiglich der
Sitten. Standig miissen wir uns mit den verschiedenen Positionen in Bezug
auf den Wert einer bestimmten Handlung bzw. der Frage, ob sie
moralisch positiv oder negativ zu betrachten ist, auseinandersetzen?4.
Damit ist nattirlich gemeint, dass wir dazu imstande sind. Wir betrachten
uns als Richter. Auf verschiedene Art und Weise analysieren wir sowohl
unser eigenes Handeln als auch die anderer Menschen. Was wir jedoch
zugestehen miissen ist, dass die einer Handlung zugrunde liegende
Motivation fiir uns nicht verftigbar ist und es deshalb immer
problematisch ist, die Absicht zu beurteilen. Trotz aller unserer Bemiithung
entzieht sie sich unserem Zugriff. Dennoch, uns dessen mehr oder
weniger bewusst, werden wir uns weiter mit unserem Gesprachspartner
auseinandersetzen. Was Kant mithin zeigen will, ist etwas, das, obwohl es
tir uns scheinbar eindeutig ist, innerhalb der Erziehung missachtet wird.
Kant erhebt die Frage, warum unsere Urteilsfdhigkeit nicht so

systematisch getibt wird.

238 Ebda., IV 289.

2% Ebda., IV 289.

240 Unter allem Rédsonieren ist aber keines, was mehr den Beitritt der Personen, die sonst
bei allem Verniinfteln bald lange Weile haben, erregt, und eine gewisse Lebhaftigkeit in
die Gesellschaft bringt, als das iiber den sittlichen Wert dieser oder jener Handlung,
dadurch der Charakter irgend einer Person ausgemacht werden soll” (KpV, IV 289)

121



Die Vernunft hat einen Hang ,in aufgeworfenen praktischen
Fragen selbst die subtilste Priifung mit Vergniigen einzuschlagen”?*!, und
trotzdem machen die Erzieher der Jugend sogar dann, wenn das Lernen
nach einem moralischen Katechismus entwickelt wurde, keinen Gebrauch
von diesem Vermoégen. Eine Moglichkeit dafiir widre die Lektiire von
Biografien, um durch Beispiele von Handlungen mit den Pflichten, die
gelernt wurden, zu vergleichen. Dadurch wiirde die Urteilskraft des
Zoglings in Tatigkeit gesetzt und verschérfte sich allméahlich.

Der Gebrauch von Beispielen in der moralischen Erziehung wird
von Kant geschitzt, weil sie seiner Ansicht nach ,, zur Rechtschaffenheit im
kiinftigen Lebenswandel eine gute Grundlage ausmachen wiirden”?42.
Jedoch betont er, Beispiele konnten auch missverstanden werden. Sie
miissen unter folgender Bedingung gebraucht und verstanden werden: Sie
diirfen den zu Erziehenden nicht zur blofsen Nachahmung veranlassen.
Im Gegenteil, es soll nur die Idee der Pflicht das Kriterium sein, um die
Maximen, die dem Handeln zugrunde liegen, zu beurteilen. Das wird
spéter auch als Kultivierung und Zivilisierung verstanden werden. Hier
stellt Kant wiederum die Frage danach, was das Sittliche ausmacht, und
greift einen Gedanken auf, der bereits in der Grundlegung auftrat,

namlich die Idee der gemeinen sittlichen Vernunfterkenntnis.

,Wenn man aber fragt: was denn eigentlich die reine Sittlichkeit
ist, an der, als dem Probemetall, man jeder Handlung
moralischen Gehalt priifen miisse, so mufs ich gestehen, dafs
nur Philosophen die Entscheidung dieser Frage zweifelhaft
machen koénnen; denn in der gemeinen Menschenvernunft ist
sie, zwar nicht durch abgezogene allgemeine Formeln, aber
doch durch den gewohnlichen Gebrauch, gleichsam als der
Unterschied zwischen der rechten und der linken Hand, langst
entschieden”24,

Was fiir Kant entscheidend ist, liegt bereits durch die vorherigen

Erlduterungen der GMS zugrunde: Er will noch einmal die ,Reinigkeit des

241 KpV, IV 290.
222 Ebda., IV 291.
243 Ebda., IV 292.

122



sittlichen Grundsatzes” betonen. Jetzt konnen wir bestdtigen, was friiher
als Merkmal von Kants Verfahren bestimmt wurde, ndmlich dass er die
Erfahrung als Ausgangspunkt, nicht aber als absolutes Kriterium
annimmt. Kant entwickelt stufenweise seinen Gedanken, wie in der GMS,
und steigt bis zu den reinen Prinzipien auf. Die Sittlichkeit muss Kraft auf
das menschliche Gemiit haben. Kant denkt, je reiner sich das Sittengesetz
dem Menschen darstellt, desto starker wird die Wirkung?*4.

Zur Bestimmung unseres tugendhaften Handelns konnen wir keine
andere Triebfeder als das moralische Gesetz haben. Unsere moralische
Gesinnung soll sich auf kein Gefiihl stiitzen, sondern auf Prinzipien. Diese
beruhen wiederum auf Begriffen. Was damit immer wieder als Problem
erscheint, ist, wie man solche Prinzipien, die auf objektive Begriffe

gegriindet sind, auch subjektiv anwenden kann.

,Diese Begriffe nun, wenn sie subjektiv praktisch werden
sollen, miissen nicht bei den objektiven Gesetzen der Sittlichkeit
stehen bleiben, um sie zu bewundern, und in Beziehung auf die
Menschheit hochzuschédtzen, sondern ihre Vorstellung in
Relation auf den Menschen und auf sein Individuum
betrachten; da denn jenes Gesetz in einer zwar hochst
achtungswiirdigen, aber nicht so gefdlligen Gestalt erscheint,
als ob es zu dem Elemente gehore, daran er natiirlicher Weise
gewohnt ist, sondern wie es ihn notiget, dieses oft, nicht ohne
Selbstverleugnung, zu verlassen, und sich in ein hoéheres zu
begeben, darin er sich, mit unaufhorlicher Besorgnis des
Riickfalls, nur mit Miihe erhalten kann. Mit einem Worte, das
moralische Gesetz verlangt Befolgung aus Pflicht, nicht aus
Vorliebe, die man gar nicht voraussetzen kann und soll“24.

Das Gesetz ist etwas, das aufgrund unserer doppelten Bestimmung eine
grofse Anforderung darstellt, denn um es zu verfolgen, miissen wir tiber
unsere Wiinsche und Bestrebungen hinwegsehen. Eine gewisse Negation
unserer selbst wird von uns somit gefordert. Hier erwdhnt Kant als
Beispiel eine Art von Pflichten, welche in der Tugendlehre ndher erldutert

werden, ndmlich die Pflichten gegen sich selbst durch Aufopferung. Er will

24 Vel KpV, IV 293.
25 KpV, IV 295.

123



verdeutlichen, dass die Verfolgung der Pflicht im Fall eines zu
Erziehenden allmédhlich entwickelt wird und man nur dadurch bzw.
durch eine Propddeutik der Moral das Interesse an der Moral entwickeln
kann. Dazu werden wir noch im néchsten Kapitel durch den

Erziehungsbegriff Kants mehr erfahren.

,Aber der Heiligkeit der Pflicht allein alles nachsetzen, und sich
bewufst werden, daff man es konne, weil unsere eigene
Vernunft dieses als ihr Gebot anerkennt, und sagt, dafs man es
tun solle, das heifst sich gleichsam tiiber die Sinnenwelt selbst
ganzlich erheben, und ist in demselben Bewufitsein des
Gesetzes auch als Triebfeder eines die Sinnlichkeit
beherrschenden Vermégens unzertrennlich, wenn gleich nicht
immer mit Effekt verbunden, der aber doch auch, durch die
Oftere Beschdftigung mit derselben, und die anfangs kleinern
Versuche ihres Gebrauchs, Hoffnung zu seiner Bewirkung gibt,
um in uns nach und nach das grofste, aber reine moralische
Interesse daran hervorzubringen”24,

Kant stellt also zwei Schritte vor, die sowohl an den Erziehungsbegritf als
auch an die Tugendlehre ankniipfen, bzw. sie orientieren sich
hauptsdachlich an der moralischen Praxis. Erstens miissen wir die
Eintibung der Urteilskraft nach dem sittlichen Gesetz zu einer stindigen
Tatigkeit entwickeln. Je mehr, so Kant, das sittliche Urteil auf
verschiedene Art und Weise ausgetibt wird, desto mehr werden die
Fahigkeit zum tugendhaften Handeln und zur Erkenntnis sowie das
Interesse daran von der Pflicht entwickelt. Nicht nur im Bezug auf das
Gesetz (objektiv), sondern auch hinsichtlich der Gesinnung (subjektiv) soll
das Handeln betrachtet werden. In gewissem Sinne ist damit
vorausgesetzt, dass die , Anerkennung” des moralischen Gesetzes einen
Entwicklungsprozess voraussetzt, dessen man sich bewusst werden muss.
Das ist aber nur eine Seite. Die Ubung der Urteilskraft ist sehr wichtig,
bewirkt aber allein noch nicht das Interesse an sittlichen Handlungen und
an der Moralitdt an sich?¥”. Deshalb ist der zweite Schritt von Bedeutung.

Durch ihn soll der zu Erziehende auf seine eigene Gesinnung achten und

246 Ebda., IV 296-297.
27 Vgl KpV, IV 298.

124



sich dessen bewusst werden, auf welchen Prinzipien ihre Bestimmung
beruht. Das bedeutet nichts anderes als hinsichtlich seiner Bediirfnisse
sich seiner Freiheit bewusst zu werden. Durch diese Aufopferung, die
nicht immer leicht ist, entspringt eine andere Art von Empfindung, welche
nicht blofs aus der Quelle der Sinnlichkeit kommt. Merkwiirdigerweise
spricht Kant standig tiber ein Verhaltnis, das auf den ersten Blick fiir uns
nicht ganz eindeutig ist, ndmlich das Verhdltnis zwischen Vernunft und

Herz.

»,Das Herz wird doch von einer Last, die es jederzeit ingeheim
driickt, befreit und erleichtert, wenn an reinen moralischen
Entschliefsungen, davon Beispiele vorgelegt werden, dem
Menschen ein inneres, ihm selbst sonst nicht einmal recht
bekanntes Vermogen, die innere Freiheit, aufgedeckt wird, sich
von der ungestiimen Zudringlichkeit der Neigungen dermafien
loszumachen, dafs gar keine, selbst die beliebteste nicht, auf
eine Entschlieffung, zu der wir uns jetzt unserer Vernunft
bedienen sollen, Einfluf3 habe248,

Mit anderen Worten, sowohl bei der Beurteilung von Maximen und deren
Unterscheidung als auch bei der Befolgung der Pflicht trotz aller
Umstédnde, d. h. wir sollen keine Sklaven unserer Bediirfnisse, Triebe und
Neigungen sein, sind alle diese Faktoren nur auf eines gerichtet: Einen
Bewusstwerdungsprozess, durch den man progressiv zur Achtung gegen
sich selbst und demzufolge gegeniiber Anderen gelangt. Hiedurch kann
man erwarten, dass die moralische Gesinnung nicht nur moglich ist,
sondern eben sich durch einen - auf die Grundlage der reinen
Moralphilosophie gesttitzten - Erziehungsprozess verwirklichen I&sst.
Damit glaubt Kant die Grundrisse eines solchen Prozesses gegeben zu
haben. Jedoch ist Kant hier weit davon entfernt, eine Theorie der
moralischen Erziehung aufzustellen. Er ist sich dessen bewusst und sagt
am Ende, es handele sich nur um die ,allgemeinsten Maximen”. Aber
meines Erachtens ist das Wichtigste die Tatsache, dass Kant eindeutig

tiber die Notwendigkeit einer Vorbereitung oder, wie ich betont habe, einer

28 KpV, IV 298-299.
125



Propddeutik zur Moralisierung spricht, und zwar tut er dies in der KpV auf
systematische Weise. Trotz ihrer Kiirze beinhaltet die Methodenlehre
bereits viele Ideen, die in der Tugendlehre und in der Schrift Uber
Pidagogik wieder erscheinen werden. Ich hoffe damit die Grundlage der
Moral im Sinne Kants deutlich gemacht zu haben sowie die Art und
Weise, wie Kant die Frage der moralischen Erziehung angeht. Mithin wird
auch die Frage, wie oder in welchem Verhiltnis Moral und Erziehung
zueinander stehen, teilweise beantwortet. Die Betonung in diesem Kapitel
wurde hauptsdchlich auf die Frage der Begriindung der Moral gelegt,
widhrend die Frage der Vermittlung, die durch die Analyse der
Methodenlehre begonnen wurde, nur am Rande bearbeitet wurde. Im
ndchsten Kapitel soll dieses Verhéltnis hinsichtlich seiner pddagogischen

Seite besser erklart werden.

126



IIT - ANTHROPOLOGISCHE UND
GESCHICHTSPHILOSOPHISCHE FUNDIERUNG
DER PADAGOGIK

3.1 Naturanlage: Aspekte von Natur und Freiheit in der
Bestimmung des Menschen

Im vorherigen Teil dieser Arbeit wurde die Grundlegung der Moral Kants
dargestellt und dabei gezeigt, dass sie auf der Idee der Freiheit beruht.
Damit wurde bereits gekladrt, dass der Mensch unter zwei Perspektiven
betrachtet werden kann: Der intelligiblen und der sensiblen. Die erste
Perspektive ist mit der Idee eines vollkommen verniinftigen Wesens
verkniipft. Die Idee eines vollkommen verniinftigen Wesens enthalt
bereits in sich die Idee eines perfekten moralischen Charakters. Ich habe
gezeigt, warum das offensichtlich beim Menschen nicht der Fall ist. Die
Annahme, dass er einen perfekten moralischen Charakter besitzt, miisste
beweisen, dass der menschliche Wille unbedingt dem Sittengesetz
jederzeit entspricht. Weil der Mensch jedoch gerade kein rein intelligibles
Wesen ist, stellt sich fiir ihn das Sittengesetz als eine Verpflichtung dar.
Wenn dann in der Methodenlehre der KpV die Frage nach der Bildung
eines moralischen Charakters gestellt wird, also wie man diese objektiven
Gesetze auch in subjektive verwandelt, stellt sich demnach die Forderung,
den Menschen als , Ganzes”, also als Einheit von Natur und Freiheit zu
betrachten. Das bedeutet, dass in diesem Zusammenhang auch die
Erkenntnis tiber seine sinnliche Konstitution eine wichtige Rolle spielt.

In diesem Teil werde ich mich deshalb bestimmten Aspekten von
Kants Anthropologie widmen. Den Kernpunkt dieses Teils der Arbeit
bildet der Begriff von Naturanlage, der in verschiedenen Schriften zu
tinden ist. Durch diese Analyse soll es gerechtfertigt werden, warum der

Mensch ein Tier ist, das erzogen werden muss. Die Bestimmung des

127



Menschen und die entsprechende Rolle der Erziehung werden Kklar
verstanden durch die Erlduterung dieser zweiten Betrachtungsweise des
Menschen (also als sensibles Wesen). Deshalb wird hier auf die
anthropologische und  geschichtsphilosophische Fundierung der
Padagogik eingegangen.

In der Vorrede der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht wird die
Erkenntnis tiber den Menschen in zwei Perspektiven unterschieden: Die
systematische Kenntnis tiber den Menschen kann entweder physiologischer
oder pragmatischer Art sein. ,Die physiologische Menschenkenntnis geht
auf die Erforschung dessen, was die Natur aus dem Menschen macht, die
pragmatische auf das, was er, als freihandelndes Wesen, aus sich selber
macht, oder machen kann und soll“?4°. Durch diese Unterscheidung wird
eine ,Urverwandtschaft” zwischen Philosophie und péddagogischer
Anthropologie, welche seit Platon existiert, auch bei Kant weitergegeben
und entwickelt?30.

Die anthropologische Erkenntnis ist, ebenso wie die der Ethik,
unentbehrlich ftir die Entwicklung der Padagogik. Alle drei
wissenschaftlichen Bereiche hiangen mit der Philosophie zusammen und
versuchen auf verschiedene Art und Weise eine Antwort auf die Frage
»,Was ist der Mensch?” zu geben. Die Aufgabe der Erziehung ist eindeutig
mit dieser Frage gegeben, weil sie letztendlich darin besteht, den
Menschen seiner Bestimmung zuzufiihren. Wenn man beispielsweise tiber
die Erziehung zum guten Menschen spricht oder wenn von Erziehung
zum Guten die Rede ist, setzt man voraus, dass der Mensch diesen
Zustand noch nicht erreicht hat. Mit anderen Worten, der Mensch ist nicht
bereits von Geburt an gut, und die Menschheit ist noch nicht bei diesem

Zustand angekommen?!. Wenn der erste Fall zutrifft, muss die Erziehung

249 ApH, VI 399.

20 Vgl. ROTH, Heinrich. Pidagogische Anthropologie. Bd. I - Bildsamkeit und Bestimmung.
Hannover, 1966, S. 32.

%1 In Bezug auf diesen Aspekt trifft die Analyse von Marcel NIQUET (2001, S. 407-408)
vollig zu, wenn er iiber die Bestimmung der Anthropologie als pragmatisch spricht: ,
,pragmatisch’ heifst ja: bezogen auf den Menschen als Wesen, der als blofs von Natur
gegebenes Wesen noch gar nicht Mensch ist, sondern sich erst zu einem solchen machen

128



auf der Idee des Guten beruhen. Falls der zweite auch zutrifft, ist der
Mensch immer noch defizitér. , Es liegen viele Keime in der Menschheit,
und nun ist es unsere Sache, die Naturanlagen proportionierlich zu
entwickeln, und die Menschheit aus ihren Keimen zu entfalten, und zu
machen, dafi der Mensch seine Bestimmung erreiche”?2, so lautet die
urspriingliche anthropologisch-ethische Forderung zur Erziehung in der
Einleitung der Paddagogik-Schrift.

Wéhrend die anderen Tiere ihre Bestimmung ,von selbst”
erreichen, ohne sie zu kennen, ist der Mensch dafiir nicht von vornherein
ausgestattet. Er braucht eine ,zweite Natur” als Ersatz dafiir, was er in
seiner primdr organischen Gestalt nicht zur Verfiigung hat??.
~Mingelwesen”, ein Begriff, welcher in der gegenwértigen Anthropologie
auch angewendet wird?*, scheint geeignet, um das Hauptmerkmal des
Menschen als sinnliches Wesen bei Kant zu charakterisieren. Das ist auch,
in gewissem Mafle, eine Abgrenzung, um den Menschen gegeniiber den
Tieren zu unterscheiden. In seinen Schriften wird dieser Begriff jedoch
nicht explizit verwendet, wenngleich die Idee desselben in vielen
Passagen angedeutet wird.

Ein Méngelzustand schlief3t allerdings die Perfektion eines Wesens
aus. Dennoch, weil er nicht perfekt ist, ist bereits dadurch nicht die
Moglichkeit seiner Perfectibilité (Perfektionierung) ausgeschlossen. Darin
liegt die besondere Eigenart des Menschen. In diesem Zusammenhang
stellen sich folgende Fragen: Stellt die sinnliche Beschaffenheit fiir die

Bildung des moralischen Charakters ein Hindernis dar? Oder im

muss, indem er sich z. B. durch Zivilisierung, Kultivierung und Moralisierung im
Hinblick auf seine Anlagen gemif? seiner Gattungsnatur als animal rationabile zu einem
animal rationale macht, welches die Fiahigkeit des Selbstbewuftseins besitzt und unter
,Freiheitsgesetzen’ nach Mafdgabe selbstgesetzter verniinftiger Zwecke handeln kann”.

252 UP, VI 701.

23 Vgl. GEHLEN, Arnold. Anthropologische Forschung. Zur Selbstbegegnung und
Selbstentdeckung des Menschen. Hamburg, 1961. S. 48.

24 GEHLEN hat diesen Begriff in seinen verschiedenen Schriften verwendet, auch wenn
er spdter festgestellt hat, dass dieser sich, wie alle ,iiberprdgnanten Formeln”,
verselbststandigt hat, eine ,Eigenleben” fiihrt, welches er nicht ganz billigt. Siehe: Ders.
Anthropologische Forschung. Zur Selbstbegegnung und Selbstentdeckung des Menschen.
Hamburg, 1961. S. 18.

129



Gegenteil, fordert und fordert sie sogar eine solche Entwicklung? Hier
liegt m. E. der Schliissel zur Rechtfertigung einer Erziehung zur Moralitét
bei Kant. Genau das ist, was ich durch den Zusammenhang zwischen
Moralphilosophie, Anthropologie und Erziehung erkldren will. Dieses
Wesen, das nicht nur intelligibel ist, sondern auch sensibel, braucht
Erkenntnis tiber sich selbst, iiber seine Beschaffenheit. Das heifst, es muss
ndher gezeigt werden, ob, wie und warum tberhaupt der Mensch der
Erziehung bedarf. Damit ist bereits vorausgesetzt, dass diese Moglichkeit
von vornherein nicht ausgeschlossen ist und dass er mindestens dazu
befdhigt ist. An dieser Stelle scheint der Riickgriff auf den Begriff
Naturanlage sinnvoll. Kant verwendet den Begriff Naturanlage in seinen
verschiedenen Schriften zur praktischen Philosophie. Er kommt besonders
in seiner Anthropologie, Religionsphilosophie, Idee zu einer allgemeinen
Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht und auch in der Pidagogik-Schrift vor.

Die Idee der Perfektionierung pragt ebenfalls die Anthropologie
Kants. Als Philosoph der Aufkldrung glaubte er leidenschaftlich an die
sittliche Verbesserung der Menschheit durch den fortschreitenden
Gebrauch der Vernunft. Eine solche Perspektive ist seiner Auffassung
nach der Leitfaden der menschlichen Geschichte. Deshalb sah er mit
Recht in der Erziehung einen typisch menschlichen Aufklarungsprozess,
durch den der Mensch Moglichkeiten seiner Perfektionierung zu suchen
hat. Deshalb ist fiir ihn ,der Mensch [...] das einzige Geschopf, das
erzogen werden mufs“?5. Als einziges Wesen, das Erziehung notig hat, ist
er aber auch das einzige, das nur aus sich selbst (als Gattung) diese
Aufgabe verwirklichen kann. Wodurch kann er diesen Prozess beginnen?
Die Antwort Kants lautet: Durch die Entwicklung und Nutzung dessen,
was er bereits in sich selbst trdgt, ndmlich seiner Naturanlage.

Die Entwicklung der Naturanlage ist Kant zufolge die elementarste
Aufgabe der Erziehung. Sie soll letztendlich in der Moralisierung des
Menschen gipfeln. Kant benutzt diesen Begriff als Qualifizierung des

Menschen und zugleich als eine Art von Unterscheidung zwischen

255 UP, VI 697.
130



Menschen und anderen Tieren. Wenn der Mensch ebenso beschaffen wére
wie irgendwelche anderen Tiere, dann wédre kein Erziehungsprozess
notwendig. Eben deshalb, weil er keine Vorherbestimmung hat, muss er
sein , Dasein” ausarbeiten, entwerfen und aufbauen. Woher kann er das
Wissen daftir beziehen? Die Antwort Kants lautet: In sich selbst und im
Umgang mit seiner Gattung. Darin besteht das eigentliche Interesse seiner
Anthropologie. ,,Die Menschengattung soll die ganze Naturanlage der
Menschheit, durch ihre eigne Bemiithung, nach und nach von selbst
herausbringen. Eine Generation erzieht die andere”23.

Um diese anthropologische und geschichtsphilosophische
Fundierung der Pddagogik zu kldren, werde ich mich auf die
entsprechende Darstellung dieses Themas im ersten Teil der
Religionsschrift konzentrieren, ndmlich ,Von der Urspriinglichen Anlage
zum Guten in der menschlichen Natur”. Die Analyse erfolgt in diesem
Zusammenhang durch den Ruckgriff auf die Schrift Idee zu -einer
allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht (1784), im zweiten
Abschnitt. Hier entwickelt Kant in einer geschichtsphilosophischen
Perspektive wichtige Argumente, um eine Lehre von der Erziehung zu
formulieren. Als Exkurs soll die Frage nach dem ,Hang zum Bosen”

analysiert werden.

3.1.1 Naturanlage innerhalb der Religionsschrift

In Die Religion innerhalb der Grenzen der blopen Vernunft (1793) versteht
Kant unter Naturanlage eines Wesens ,sowohl die Bestandstticke, die
dazu erforderlich sind, als auch die Formen ihrer Verbindung, um ein

solches Wesen zu sein“?’. Es wird gezeigt, dass diese Anlagen

256 Ebda., VI 697.
%7 Rel., IV 675.

131



urspriinglich Anlagen zum Guten sind. Dennoch wird der Mensch in
derselben Schrift als ein Wesen, das einen Hang zum Bosen hat,
charakterisiert. Es scheint hier, dass Kant statt einer Erlduterung tiber den
Menschen ein Paradoxon formuliert hat. Was wollte er damit eigentlich
tiber den Menschen sagen?

Zunichst ist es wichtig zu verdeutlichen, dass Kant in dieser Schrift
keine empirisch-wissenschaftliche Bestimmung des Menschen etablieren
wollte, sondern vielmehr thematisiert sie den Prozess der Verwirklichung
des Menschen als ein sittlich-freies Vernunftwesen?8. Kants geht es
darum, an seine Ethik ankniipfend, die Unabhédngigkeit des Menschen im
Bezug auf ein anderes fiir und tiber ihn gesetzgebendes Wesens zu
bewahren. Er will damit zeigen, dass Moral keine Religion braucht, sowie
die Art und Weise, wie sie sich im Laufe der Geschichte durch Recht
(dufsere Freiheit) und Tugend (innere Freiheit) in der menschlichen Praxis
tortschreitend entwickeln kann.

Kant spricht hier tiber drei Arten von Naturanlagen, die sich
hinsichtlich ihrer Entwicklung und ihres Zwecks unterscheiden. Die erste
Voraussetzung ist, dass die Menschengattung im Vergleich zu anderen
Tieren nicht vorbestimmt, d. h. nicht pradestiniert ist. Sie hat schlicht
Naturanlagen, bzw. blofs Moglichkeiten. Im Vergleich zu anderen Tieren
ist der Mensch ein Wesen ohne bestimmte Spezialisierungen. Er hat viele
Moglichkeiten und kann nach verschiedenen Richtungen oder
Orientierungen seine Fahigkeiten entwickeln. Es ist zu erkennen, dass hier
die Voraussetzung fiir die Freiheit liegt, durch die der Mensch eine
,andere Natur” in und fiir sich aufbauen kann. Einerseits ist er durch
seine physisch-biologische Struktur der Naturkausalitdt unterworfen, und
in dieser Dimension ist der Mensch vergleichbar mit irgendwelchen
anderen Lebewesen: er folgt seinem Instinkt, das heifst, seinem
Naturgesetz. Andererseits ist er ein zur Selbstbestimmung fahiges Wesen

und somit gerade kein Sklave seiner Instinkte.

28 Vgl. SCHMIED-KOWARZIK, 1999, S. 47.
132



Die Naturanlagen sind in der Religionsschrift folgendermafsen
benannt: a) die Anlage fiir die Tierheit; b) die Anlage fiir die Menschheit
und c) die Anlage fiir die Personlichkeit.

3.1.1.1 Die Anlage fiir die Tierheit

Die erste Naturanlage des Menschen, ndmlich die fiir die Tierheit
(animalitas), stellt die erste Bedingung seiner Existenz dar. Diese Anlage
lasst sich als eine physische und ,blop mechanische Selbstliebe”
kennzeichnen. Sie bedarf keiner Vernunft und wird ,im allgemeinen vom
Instinkt und von erworbenen Tendenzen und Gewohnheiten gelenkt”2%.
In gewisser Weise ist sie fiir den Menschen sein erster Zustand als
lebendes Wesen. Die Anlage fiir die Tierheit besteht in erster Linie in
derselben instinktmaéfsigen Tendenz wie die anderer Tiere, ndmlich in den
nattirlichen Impulsen zur Selbsterhaltung und Fortpflanzung der eigenen

Gattung.

,Sie ist dreifach: erstlich, zur Erhaltung seiner selbst; zweitens,
zur Fortpflanzung seiner Art, durch den Trieb zum Geschlecht,
und zur Erhaltung dessen, was durch Vermischung mit
demselben erzeugt wird; drittens, zur Gemeinschaft mit andern
Menschen, d. i. der Trieb zur Gesellschaft“260.

Seine physisch-biologische Struktur befdhigt ihn fiir unbestimmte Arten
von Handhabungen. Angesichts dessen ist der Mensch, gemdp den
Anthropologen, ein nicht-spezialisiertes Tier. ,Ein Tier ist schon alles
durch seinen Instinkt“2¢1, so stellt Kant in der Pddagogik-Schrift fest. Man

braucht kein Spezialist im Bereich der Zoologie zu sein, um eine derartige

%9 Vgl. RAWLS, 2004, S. 381.
260 Rel., IV 673.
261 UP, VI 697.

133



Bestimmung zu verstehen. Hier konnte man sagen, um Kant zu
paraphrasieren, dass die gemeine Vernunfterkenntnis diese Feststellung
bestdtigen wird. Tiere haben durch ihre Instinkte und ihre physisch-
biologische = Beschaffenheit eine einzige Bestimmung, wund ihr
Selbstbewusstsein ist nicht komplex entwickelt wie beim Menschen. Auch
wenn das heute kontrovers diskutiert wird, besteht der Unterschied
zwischen Tier und Mensch immer noch genau in diesem Punkt.

Die Bestimmung des Menschen beruht keineswegs blof$ auf seinem
Instinkt zur Selbsterhaltung und Fortpflanzung. Sie ist ihm nur durch den
Gebrauch seiner eigenen Vernunft erreichbar. Durch diese ist er in der
Lage, an seiner eigenen Entwicklung aktiv teilzunehmen. Auch wenn es
eine spontane und nattirliche physisch-biologische Entwicklung fiir den
Menschen gibt, ist es ihm nicht verwehrt, bei dieser Entwicklung bewusst
mitzuwirken. Der Mensch , hat keinen Instinkt, und mup sich selbst den
Plan seines Verhaltens machen. Weil er aber nicht sogleich im Stande ist,
dieses zu tun, sondern roh auf die Welt kommt: so miissen es andere fiir
ihn tun“?2. Das zeigt, weshalb der Mensch ,alles aus sich selbst”
hervorbringen muss, und bestétigt wiederum, dass er bereits durch seine
biologische Konstitution erziehungsbediirftig ist263.

Die Sinnlichkeit spielt eine wichtige Rolle in der Bestimmung des
Menschen und wird zundchst durch die Anlage zur Tierheit sichtbar.
Dennoch erscheint der Mensch unter dieser Perspektive immer noch
ausschliefslich von seinen Grundbediirfnissen beherrscht. Wenn er nur
durch diese Anlage bestimmt wére, dann kénnte man sagen, so wiére er
einem ,sinnlichen Despotismus” unterworfen. Das ist der

Ausgangspunkt, auf den alle anderen Ebenen aufbauen?*.

202 Ebda., VI 697.

263 Vgl. ROTH, Heinrich. Pidagogische Anthropologie. Bd. I - Bildsamkeit und Bestimmung.
Hannover, 1966. Insbesondere S. 109-149.

264 Bs ist wichtig zu bedenken dass Kant iiber keine tierische Anlage spricht, sondern iiber
eine Anlage zur Tierheit. HUFNAGEL (1990, S. 47) betont: ,, Kant spricht [...]- erstaunlich
genug - von einer Anlage fiir die Tierheit. Mit dem Begriff der Anlage bezeichnet Kant
eine wie auch immer geartete Richtungsbestimmtheit, einen dimensionalen Inbegriff von
Moglichkeiten, den animalischen, den menschheitlich-verniinftigen und den sittlichen”.

134



Durch diese Anlage konnen einige Laster entspringen, die aber
nicht in der Anlage selbst wurzeln. Zum Beispiel das Laster der Rohigkeit
der Natur oder in einer hochsten Intensitit das viehische Laster. In diesem
Sinne konnen wir als Beispiel die wilde Gesetzlosigkeit nennen. Das
Laster wird als Vorbild der Heteronomie (Fremdbestimmung) dargestellt.
Es setzt sich der Autonomie (Selbstbestimmung) entgegen und hindert
dadurch an der Befolgung der Pflicht, was fiir Kant das wichtigste Ziel
alles menschlichen Handelns bedeutet. Je mehr die Laster den Menschen
beherrschen, desto heteronomer ist er. In diesem Sinne diirfte man
folgendes sagen: So wie die Autonomie im Verhéltnis zur Praxis der
Tugend (innere Freiheit) steht, so steht die Heteronomie im Verhiltnis
zum Leiden am Laster. Beide sind ebenfalls Handlungen, der Unterschied

liegt aber im Bestimmungsgrund, d. h. in der Art und Weise der Maxime.

3.1.1.2 Die Anlage fiir die Menschheit

Die Naturanlage der Menschheit (rationalitas) ist auf den Menschen als
lebendes und verniinftiges Wesen bezogen. Sie bedeutet auch physische
Selbstliebe, aber in einer anderen Hinsicht: physische und vergleichende
Selbstliebe. Vergleichende, weil sie einiger Vernunft bedarf und immer im
Bezug auf Andere hervorgebracht wird. D. h., der Mensch vergleicht und
beurteilt seine eigene Glickseligkeit mit der Gliickseligkeit anderer
Menschen.

Durch diese Fahigkeit erscheint der Mensch nicht mehr als ein
Wesen, welches lediglich seinem priméren Instinkt folgt. Selbsterhaltung
und Fortpflanzung sind bereits vorausgesetzt. Hier kniipft Kant an eines
der wichtigsten menschlichen Merkmale an, welches bereits im zweiten
Teil der Arbeit gezeigt wurde, ndmlich der Mensch als verniinftiges
Wesen. Auf der Ebene der Vernunft erreicht der Mensch seine differentia

135



specifica.  Durch diese Anlage ist er Dbefdhigt, an einem
Selbstbewusstwerdungsprozess, wie es der der Erziehung ist,
teilzunehmen und allméhlich aus dem Rohzustand seiner Tierheit zu
entkommen und das Spektrum der Entwicklung seiner Moglichkeiten
qualitativ und quantitativ zu erweitern.

Selbstverstdandlich bemerkt Kant, dass durch diese Anlage auch
einige Laster entspringen konnen. Es gibt die Neigung, in der Meinung
von Anderen einen Wert zu erreichen. Das geht aus einem Wunsch nach
Gleichberechtigung hervor. Hiermit ist gemeint: ,keinem tiiber sich
Uberlegenheit zu verstatten, mit einer bestindigen Besorgnis verbunden,
dafs andere darnach streben mochten; woraus nachgerade eine ungerechte
Begierde entspringt, sie sich tiber andere zu erwerben”26%.

Aus dieser Neigung konnen die Laster der Kultur oder auch
teuflische Laster, wie Kant es nennt, entstehen. In diesem Rahmen sind die
Laster der Wettkdmpfe um Rang und Stellung, Heuchelei und
Nebenbuhlerei sowie Eifersucht und Neid, Undankbarkeit und
Boshaftigkeit zu nennen. Eifersucht und Nebenbuhlerei sind hier die
groften Laster26®.

In Ankniipfung an diese Anlage spricht Kant in seiner Anthropologie
tiber eine technische und eine pragmatische Anlage. Gemdp der Kantschen
Bestimmung ist die technische Anlage eine aufgrund des menschlichen
Bewusstseins entstandene Anlage, die den Menschen zur mechanischen
Handhabung der Sachen befdhigt. Die pragmatische Anlage ist jene , der
Zivilisierung durch Kultur, vornehmlich der Umgangseigenschaften und
der natiirliche Hang seiner Art, im gesellschaftlichen Verhéltnisse aus der
Rohigkeit der blopPen Selbstgewalt herauszugehen und ein gesittetes [...]
Wesen zu werden”?¢’. Hier zeigt Kant wiederum den Menschen als ein
Wesen, das durch die Notwendigkeit der Belehrung und Disziplin

charakterisiert ist. Diese Anlage deckt sich letztendlich mit den sozialen

265 ApH, VI 674.

266 So RAWLS (2004, S. 381) ,,Diese Laster werden unserer Anlage zum Guten nach Kants
Meinung durch die historische Entwicklung der Kultur aufgepfropft”.

267 Rel., IV 676.

136



Merkmalen des Menschen, was in die Analyse des vierten Kapitels

wieder aufgenommen wird.

3.1.1.3 Die Anlage fiir die Personlichkeit

Die dritte Naturanlage, die uns innewohnt, ist die Anlage fiir die
Personlichkeit (personalitas). Durch diese Anlage betrachten wir uns nicht
nur als rational, sondern als zurechnungsfdhig, d. h. als ein durch
Verantwortung qualifiziertes Wesen. Der Freiheitsbegriff ist hier die
Hauptvoraussetzung. Die Anlage fiir Personlichkeit ist nach Kant die
,Empfanglichkeit der Achtung fiir das moralische Gesetz, als einer fiir
sich hinreichenden Triebfeder der Willkiir“?%8. Hier sind die Begriffe
Empfinglichkeit und Willkiir erklarungsbediirftig. Die Empfanglichkeit der
Achtung fiir das moralische Gesetz als solche, so erldutert Kant, wire das
moralische Gefiihl in uns. Dieses ist aber fiir sich noch nicht ein Zweck der
Naturanlage. Nur insofern es eine Triebfeder der Willkiir ist, gehort es in
diesen Zusammenhang. Das bedeutet, diese Empfanglichkeit bzw. das
moralische Gefiihl wird erst moglich, weil die freie Willkiir es in seine

Maxime aufgenommen hat.

»[So] ist Beschaffenheit einer solchen Willkiir der gute
Charakter; welcher, wie iiberhaupt jeder Charakter der freien
Willkiir, etwas ist, das nur erworben werden kann, zu dessen
Moglichkeit aber dennoch eine Anlage in unserer Natur
vorhanden sein mufs, worauf schlechterdings nichts Boses
gepfropft werden kann2.

Es ist, so Kant, allein die Idee des moralischen Gesetzes und die

,unzertrennliche Achtung”, die mit jener verbunden ist, was die

268 Rel., IV 674.
269 Ebda., IV 674-675.

137



Personlichkeit selbst ausmacht. Dies bezieht sich auf die Menschheit ,ganz
intellektuell betrachtet”20, Warum nennt er es dann immer noch eine
Anlage? Die Achtung, die unzertrennlich mit der Idee des moralischen
Gesetzes verbunden ist, ist objektiv. Wenn sie aber als eine Triebfeder in
die Maxime aufgenommen wurde, erhdlt sie auch einen subjektiven
Grund. Dieser subjektive Grund, sagt Kant, ,scheint ein Zusatz zur
Personlichkeit zu sein” und heifst deshalb Anlage?”!.

In diesem Zusammenhang betont John Rawls in seiner Geschichte
der Moralphilosophie, dass wir diese Anlage unter zwei Aspekten
betrachten konnen: erstens als Fahigkeit, ,das moralische Gesetz
(vermittels des Kategorischen Imperativverfahrens) als Idee der reinen
praktischen Vernunft zu begreifen und mit Verstand anzuwenden”, und
zweitens als Fahigkeit, ,dieses Gesetz als von sich aus ausreichendes
Motiv fiir unser freies Entscheidungsvermégen zu achten”272.

Die moralische Anlage verbindet sich mit dem Bewusstsein zu
handeln, und zwar nach Maximen zu handeln. Von daher wird das
Verhalten im Verhiltnis zum Guten oder Bosen, zum Recht oder Unrecht
moralisch beurteilt. Durch diese dritte Anlage wird das menschliche
Wesen seine hochste Bestimmung erreichen. Seine Bestimmung ist von

daher Selbstbestimmung.

,[Dlenn ein mit praktischem Vernunftvermogen und
Bewufstsein der Freiheit seiner Willkiir ausgestattetes Wesen
(eine Person) sieht sich in diesem Bewufstsein, selbst mitten in
den dunkelsten Vorstellungen, unter einem Pflichtgesetze und
im Gefiihl (welches dann das moralische heif}t), dafs ihm, oder
durch ihn anderen recht oder unrecht geschehe”273.

Der Mensch kann selbstverstindlich unter Umstinden Widerstand
dagegen leisten bzw. gern seinen Instinkten folgen. Er kann sogar von

einer moralischen Verpflichtung abweichen, aber selbstverstandlich sich

270 Vgl. Rel., IV 675.

271 Ebda., IV 675.

272 RAWLS, 2004, S. 381.
273 ApH, VI 677.

138



nicht dieser Anlage entziehen?’%. Auch die Unterwerfung unter eine
Fremdbestimmung (Heteronomie) setzt die Freiheit voraus. Die
moralische Anlage wird ebenso in der Anthropologie als eine Anlage
beschrieben, die den Menschen beféhigt, nach dem Freiheitsprinzip unter
Gesetzen gegen sich und andere zu handeln, was ihn von allen tibrigen
Naturwesen unterscheidet 27>.

Von den drei Naturanlagen kann, so Kant, nur die dritte die Wurzel
tur die praktische Vernunft oder die unbedingt gesetzgebende Vernunft in
sich selbst haben. Die erste Naturanlage hat keine Vernunft. Die zweite
bedient sich zwar einer technisch-praktischen Vernunft, aber dient einer
anderen Triebfeder. Alle drei sind gut nicht nur im negativen Sinn, das
heifdt, sie widersprechen nicht dem moralischen Gesetz, sondern auch gut
im positiven Sinn, weil sie Anlagen zum Guten sind, wenn sie seine
Befolgung befordern. Solche Anlagen sind insofern urspriinglich, als sie
zur Moglichkeit der menschlichen Natur gehoren. Sie widren zufillig,
wenn der Mensch auch ohne sie moglich wire.

Die Entwicklung dieser drei Anlagen geschieht weder von selbst
oder durch eine ,unsichtbarer Hand” der Natur. ,Der Mensch braucht
Wartung und Bildung. Bildung begreift unter sich Zucht und
Unterweisung. Diese braucht, soviel man weifs, kein Tier”?6. Die
Bestimmung des Menschen wird erst dann erreicht, wenn er einen Begriff,
eine regulative Idee daftir hat und in einen Plan umsetzt bzw. als
Handlung durchfiihrt. Das ist nichts anderes als ein Erziehungsprozess.
Beziiglich einer jeden Anlage stellt sich fiir die Erziehung die Forderung,
Prinzipien fiir ihre Entwicklung in Gang zu setzen.

In der GMS unterscheidet Kant drei Arten von ,Nétigung des
Willens” nach verschiedenen Prinzipien (Imperative), woran sie (die

jeweilige Anlage) sich orientieren soll: Der Anlage zur Tierheit (als

774 Vgl. SCHMIED-KOWARZIK (1999, S. 49) ,,Der Mensch kann sie [die Anlage zum
Guten] in sich mifSachten, verdriangen, unterdriicken - auch darin liegt seine Freiheit -,
aber er kann sie niemals ausloschen, ohne sich dabei selbst als Mensch auszuldschen.”

25 Vgl. ApH, VI 674.

276 UP, VI 699.

139



technisch in der ApH benannt) entsprechen die Regeln der Geschicklichkeit;
der Anlage zur Menschheit (auch als pragmatisch dort bezeichnet)
entsprechen die Ratschlige der Klugheit und der Anlage zur Personlichkeit
(ebenfalls moralische Anlage) entsprechen die Gebote (Gesetze) der
Sittlichkeit?””. Durch diese Prinzipien soll demnach die Aufgabe der
Erziehung gedacht werden. Erst durch Wartung, Disziplin, Kultur und
Sozialisation ist der Mensch als verniinftiges Naturwesen imstande, zur
Autonomie zu gelangen. Auf diesen Punkt, bzw. die Aufgabe und
entsprechende Stufe der Erziehung, werde ich im vierten Kapitel
eingehen.

Im folgenden Abschnitt werde ich noch einige Argumente Kants
aus der Schrift Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht
darstellen, um die Bedeutung der Naturanlage fiir die Erziehung weiter

zu klaren.

3.2 Antagonismus und Erziehung oder Kants Frage: ,Wie
kann man aber erwarten, daff aus so krummem Holze etwas
vollig Gerades gezimmert werde?”

Die Schrift Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht
(1784) gehort, neben der Religionsschrift, zu denjenigen Schriften, in
denen sich Kants in der Aufkldrungsbewegung tief verwurzelte Hoffnung
beziiglich der Verbesserung der Menschheit zu erkennen gibt. Diese
Hoffnung ist allerdings kein naives Gefiithl. Sie offenbart einen
Hintergrund oder einen Leitfaden, wenn man so will, der die ganze
praktische Philosophie Kants durchzieht.

Die Idee eines Reichs der Zwecke, wie im zweiten Kapitel

dargestellt wurde, ist kein Hirngespinst und keine Wahrsagerei. Eben weil

277 GMS, 1V 45-46.
140



es um eine Gemeinschaft von verniinftigen Naturwesen geht, die mit
Intelligenz und Willen begabt sind und sich dabei als Selbstgesetzgeber
betrachten und sich deshalb in eine andere Art von Verhiltnis stellen,
konnen wir den Anfang dieses Reichs nicht nur erhoffen, sondern hier
und jetzt mit seinem Aufbau anfangen?®. Das Reich der Zwecke bleibt
demnach immer innerhalb des menschlichen Horizonts als etwas, das
durch die moralische Praxis moglich ist. Moglich, weil die Bedingung
seiner Moglichkeit durch die Freiheit bestdtigt wurde. In diesem Sinne
sieht Kant in der Entwicklung der Geschichte, auch wenn ihre Ursachen
tief verborgen sind, die Hoffnung auf die Entdeckung eines Leitfadens -
eines regelméfsigen Gangs - welcher im Hintergrund des ,Spiel[s] der
Freiheit des menschlichen Willens”?7? steckt. Was darf also gehofft werden?
Fiir Kant geht es darum, hier die ,fortgehende obgleich langsame”280
Entwicklung der Naturanlage ans Licht zu bringen. Gehofft werden darf
also auf die moralische Perfektionierung der Menschheit.

Die Schwierigkeit, jenen Leitfaden in der Geschichte der
Menschheit zu entdecken, besteht darin, dass die Menschen weder rein
durch die Instinkte geleitet sind, was uns eine bestimmte Naturabsicht
(Plan) in ihrer Geschichte wie bei den Tieren sichtbar machen wiirde, noch
gemdfs einem weltbiirgerlichen Plan, also als , verniinftiger Weltbtirger”
handeln, wodurch auch eine Wegekarte einzusehen moglich wire. Es gibt
tir uns tiberhaupt keine Moglichkeit, einen derartigen Plan zu erkennen.
Kant spricht deshalb statt {iber eine Welt vielmehr tiber eine Weltbiilne.
Darauf sieht er keine Harmonie, sondern eher einen Trubel. Niemand
macht sich eigentlich Gedanken dartiber, ob und welchen Begriff die
menschliche Gattung von sich hat. So lduft deren Geschichte etwa
durcheinander, weil sie eine Mischung von Torheit, Bosheit, , kindischer
Eitelkeit” und ,Zerstorungssucht” zeigt, auch wenn es manchmal ,ein

bisschen” Weisheit gibt. Das zeigt zugleich, ironischerweise, die

278 Vgl. BICCA, Luiz. Racionalidade Moderna e Subjetividade. Belo Horizonte (Brasilien),
1997,S.12.

279 Idee, VI 33.

280 Ebda., VI 33.

141



unverniinftige Seite eines verniinftigen Wesens. Deshalb sieht Kant
eigentlich keine ,eigene Absicht” in dieser Spielerei. So schliefst er, dass es
dem Philosophen nur so zu denken tibrig bleibt, als ,ob er nicht eine
Naturabsicht in diesem widersinnigen Gange menschlicher Dinge
entdecken konne; aus welcher, von Geschopfen, die ohne eigenen Plan
verfahren, dennoch eine Geschichte nach einem bestimmten Plane der
Natur moglich sei”?81. Insgesamt stellt Kant neun Sétze auf, in denen er
diesen Leitfaden zu zeigen versucht.

In diesem Abschnitt besteht mein Ziel, um noch bei der
Naturanlage zu bleiben, darin, iiber ihre sozialen und politischen Aspekte
zu reflektieren und damit die Rolle und Bedeutung, die sie fiir die
Erziehung spielen, zu identifizieren. Wie sich zeigen wird, bildet genau
dieses Spannungsfeld zwischen Moralphilosophie und Anthropologie den
Hinter-, aber auch den Vordergrund fiir die Erziehung. Um meine
Argumente klarzustellen, beschréanke ich die Behandlung dieser Schrift
auf zwei Schwerpunkte: Erstens wird tiber den Antagonismus der
Gesellschaft (ethische und soziale Dimension) diskutiert und dadurch die
Thesen I bis IV als Hintergrund behandelt, und zweitens wird auf die
rechtlichen und politischen (immerhin auch ethischen und sozialen)

Forderungen, die durch die Thesen V bis IX gezeigt werden, eingegangen.

3.2.1 Die Aufgegebenheit des Menschen: , ungesellig-
geselliges” und erziehungsbediirftiges Wesen

Die Entwicklung der Naturanlage des Menschen soll moglich sein.

Warum? Wie kann man dessen sicher sein? Kants stiitzt seine ganze

21 Idee, VI 34.
142



Argumentation in dieser Schrift auf die Teleologie?8?. Die teleologische
Beurteilung des System der Natur spielt eine reflexive Rolle, keine
bestimmende. Durch das Prinzip der ZweckmifSigkeit, so zeigt Kant im II.
Teil der KU, wird es fiir die Urteilskraft moglich, {iber die Verbindung der
Erscheinungen in der Natur zu reflektieren, als ob diese ein
zweckorientiertes Ganzes ware. Wenn man auf dieses Prinzip verzichtet,
dann bleibt die Idee, dass die Natur eher chaotisch und zwecklos spielt.
Diesem Prinzip entspricht der erste Satz: ,Alle Naturanlagen eines
Geschopfes sind bestimmt, sich einmal vollstindig und zweckmafdig
auszuwickeln”?8.  Er zeigt danach, dass diese Entwicklung der
Naturanlage nur in der menschlichen Gattung ihre Vollendung erreichen
kann (II. Satz). Das Leben des Einzelnen angesichts seiner Grenze wiirde
jene Vollendung verhindern. Der Mensch ist begrenzt in der Zeit, das

heif3t, sein Dasein ist durch die Endlichkeit geprdgt. Der Einzelne kann in

282 Mit der Kritik der Urteilskraft (1790), auch , dritte Kritik” genannt, beansprucht Kant die
Vervollstindigung seines kritischen Systems darzulegen. Die theoretische Philosophie ist
auf den Naturbegriff und die Gesetze des Verstandes bezogen und umfasst die Aufgabe
in der KrV. Der Freiheitsbegriff und die Gesetze der Vernunft sind im Bereich der
praktischen Philosophie behandelt. Sowohl theoretische als auch praktische Philosophie
haben ihre eigene Gesetztgebung a priori. Fiir das Erkenntnisvermdgen ist der Gesetzgeber
der Verstand, so wie fiir das Begehrungsvermdgen der Gesetzgeber die Vernunft ist.
Dennoch koénnen Natur und Freiheit nicht auseinander bleiben, als ob es eine
uniiberschreitbare Kluft zwischen beiden gibe. Eine Vermittlung zwischen beiden wird
durch die reflektierende Urteilskraft gesucht. Die Urteilskraft wird als Mittelglied zwischen
Verstand und Vernunft betrachtet, um das System zu vervollstindigen. Sie mag zwar
keine Gesetzgebung haben, aber doch ein eigenes Prinzip, um Gesetze zu suchen. Die
Urteilskraft bezieht sich auf das Gefiihl der Lust oder Unlust. Damit sind die drei
,Seelenvermogen” oder Fihigkeiten von Kant zusammengefasst: Sie sind also das
Erkenntnisvermogen, das Begehrungsvermogen und das Gefiihl der Lust oder Unlust.
Die Urteilskraft ,iiberhaupt ist das Vermogen, das Besondere als enthalten unter dem
Allgemeinen zu denken. Ist das Allgemeine (die Regel, das Prinzip, das Gesetz) gegeben,
so ist die Urteilskraft, welche das Besondere darunter subsumiert, (auch, wenn sie, als
transzendentale Urteilskraft a priori die Bedingungen angibt, welchen gemafs allein unter
jenem Allgemeinen subsumiert werden kann) bestimmend. Ist aber nur das Besondere
gegeben, wozu sie das Allgemeine finden soll, so ist die Urteilskraft blof3 reflektierend”
(KU, V 251). Die subsumierende (bestimmende) Urteilskraft hat bereits in der Natur oder
im Freiheitsgesetz eine Gesetzgebung a priori, so dass sie kein eigenes Prinzip braucht.
Die reflektierende Urteilskraft braucht aber ein eigenes Prinzip, welches sich aber nicht in
der Erfahrung griindet, wodurch sie fiir das gegebene Besondere das Allgemeine sucht.
Durch dieses Prinzip ergibt sich fiir ihn die Aufgabe, die systematische Einheit aller
empirischen Prinzipien bzw. die Mannigfaltigkeit der Erfahrung zu begriinden. Dieses
Prinzip heifst Zweckmifiigkeit, bzw. , die Natur wird durch diesen Begriff so vorgestellt,
als ob ein Verstand den Grund der Einheit des Mannigfaltigen ihrer empirischen Gesetze
enthalte” (KU, V 253).

23 Idee, VI 35.

143



seiner Zeit lernen und auch durch seine eigene Leistung gleichzeitig neue
Giite fiir seine soziale und kulturelle Umgebung hervorbringen. Thm ist
nicht nur gestattet, sondern von ihm ist sogar gefordert, sich aktiv in der
Entwicklung und Verbesserung der Gesellschaft und der Kultur zu
engagieren. In diesem Sinne zeigt die Dynamik der Gesellschaft, dass es
kein vollkommenes ,Zeitalter” gab oder gibt. Dieses Spannungsfeld
fordert und ermoglicht das Lernen. Alle Bereiche haben ihre Beziehung
zur ihrer geschichtlichen Wurzel und stehen zugleich vor neuen
Herausforderungen, die den Menschen zwingen, neue Kenntnisse, neue
Perspektiven und Sinn fiir seine Praxis zu finden. Die Menschheit kann
deshalb die Kenntnis aus verschiedenen Zeitaltern nutzen und hat
dadurch die Moglichkeit, mehrere Stufen der Entwicklung aller
Naturanlagen kennen zu lernen.

Die Vernunft als Anlage der menschlichen Natur hat unbegrenzte
Moglichkeiten ihrer Entwicklung. Datiir braucht sie ,Versuche, Ubung
und Unterricht, um von einer Stufe der Einsicht zur andern allmé&hlich
fortzuschreiten”, argumentiert Kant. Angesichts dieses Gegensatzes
zwischen der ,Machtlosigkeit” des Einzelnen und der ,Unendlichkeit”
der Vernunft bleibt nur eine dritte Moglichkeit jener Entwicklung
denkbar, ndmlich eine permanente Uberlieferung von Erkenntnissen und
Erfahrungen von einer Generation zur néchsten, ,,um endlich ihre Keime
in unserer Gattung zu derjenigen Stufe der Entwickelung zu treiben,
welche ihrer Absicht vollstindig angemessen ist“?%4. Dies muss
mindestens in der Idee des Menschen denkbar sein, sonst wéaren alle
Naturanlagen vergeblich. Dadurch entsteht die Aufgegebenheit des
Menschen. Der Mensch (als Einzelner) ist auf den Menschen (als Gattung)

angewiesen. Der dritte Satz beschreibt ganz klar diesen Zustand:

»,Die Natur hat gewollt: dass der Mensch alles, was tiber die
mechanische Anordnung seines tierischen Daseins geht,
ganzlich aus sich selbst herausbringe, und keiner anderen
Gliickseligkeit, oder Vollkommenbheit, teilhaftig werde, als die

24 ]dee, VI 35.
144



er sich selbst, frei von Instinkt durch eigene Vernunft, verschafft
hat"25,

Das Menschsein ist kein passiver Zustand, sondern bedeutet eine
Aufgabe. Die Teilnahme an der Menschheit wird nicht lediglich durch die
Geburt bestimmt. Menschheit reduziert sich nicht auf eine Summe von
biologischen Eigenschaften. Die materielle Existenz ist fiir den Menschen
auf jeden Fall die Bedingung, um in der Welt zu sein, aber weit davon
entfernt, ihm zu gentigen. Wie spdter Marx und Engels beschreiben
werden, ist ,die erste Voraussetzung aller Menschengeschichte” die
»Existenz lebendiger Individuen” und ihr Verhiltnis zur Natur. ,Alle
Geschichtsbeschreibung mufs von diesen natiirlichen Grundlagen und
ihrer Modifikation im Lauf der Geschichte durch die Aktion der Menschen
ausgehen”?%.  Der Mensch muss sich also um sein In-der-IVelt-Sein
kiimmern. Das tut er, indem er stdndig an sich arbeitet und seine Anlagen
kultiviert. Er muss, weil er sonst keine andere Wahl zur Verfiigung hat,
sich seiner ,mechanischen Anordnung” entziehen. Deshalb bedarf sein
Geist der Kultur. Ein geistiges Wesen ist, wie in Schelers Die Stellung des
Menschen im Kosmos (1928) argumentiert wird, ,nicht mehr trieb- und
umweltgebunden, sondern ,umweltfrei’ und, wie wir es nennen wollen,
,weltoffen’: Ein solches Wesen hat ,Welt’“287,

Die Naturbestimmung des Menschen wird durch Kultur ergénzt
und in ihren Gebrauchsmoglichkeiten erweitert. In der Tat, ,in diesem
Gange der menschlichen Angelegenheit ist ein ganzes Heer von
Miihseligkeiten, die den Menschen erwarten”?8. Der Ausdruck ,alles aus
sich selbst herausbringen”, abgesehen von der klaren Unterscheidung
Kants von Naturkausalitit und Kausalitdt aus Freiheit, konnte bedeuten,
dass der Mensch zum Lernen verurteilt ist, um hier Sartres menschliche

Freiheitsverurteilung zu paraphrasieren.

25 Ebda., VI 36.

286 MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Deutsche Ideologie. In: MEW, Bd. 3, 1973, S. 21, von
mir hervorgehoben.

287 SCHELER, Max. Die Stellung des Menschen im Kosmos. 11. Auflage, Bonn, 1988, S. 38.

28 Jdee, VI 37.

145



Durch die Entwicklung der Kultur ,schreibt” der Mensch seine
eigene Geschichte. Die Natur als solche hat auch eine Geschichte ihrer
Entwicklung. Der Unterschied z. B. zwischen der Geschichte der
Menschen und der Tiere wird klar, wenn man im Nachhinein aufmerksam
auf ihre Entwicklung schaut. Friedrich Engels gibt in seiner Dialektik der
Natur (1873) eine Charakterisierung daftir, beide Arten von Geschichte zu
unterscheiden. Fiir Tiere, und hier konnte man alle tbrige Natur
einschliefSen, wird ,die Geschichte [...] gemacht, und soweit sie selbst
daran teilnehmen, geschieht es ohne ihr Wissen und Wollen”. Die
Menschen, ,je mehr sie sich vom Tier im engeren Sinn entfernen, desto
mehr machen sie ihre Geschichte selbst, mit Bewufstsein“289. Dadurch
entwickelt sich die Menschheit progressiv hinsichtlich ihrer Emanzipation,
auf dieser Ebene jedoch noch rein als Befreiung vom  blofien
Naturmechanismus verstanden. Je freier diese Geschichte , geschrieben”
wird, desto mehr ist sie Geschichte der Menschheit und entspricht einem
letzten Zweck, ndmlich der Einheit von Natur und Freiheit. Vollzieht sich
so die Geschichte, kann ihre Entwicklung innerhalb von
unterschiedlichen Generationen als Fortschritt verstanden werden. Dieser
kann kaum durch eine einzige Generation beobachtet werden. Daher ist
eine lange Reihe von Generationen notwendig, die einander ihre
Kenntnisse tiiberliefern, um den Fortschritt der ganzen Menschheit
sichtbar zu machen. Das heifst, die Menschengattung kann als Urheber
ihres eigenen Fortschritts gesehen werden?®. Kant beschreibt das
,miihselige Geschift” der &lteren Generationen, um eine Stufe zu den
spdteren vorzubereiten, als eigenartig. Sie arbeiten mehr oder weniger

bewusst daran, ein ,Bauwerk” zu erhthen, obwohl sie es spater nicht

29 ENGELS, Friedrich. Dialektik der Natur. In: MEW, Bd. 20, 1983, S. 323.

20 Vgl. VANDEWALLE, 2001, S. 42. , L’espéce humaine doit étre I"auteur de sa propre
progression. L’éducation apparait alors comme une condition de cette capacité de
progres. Dans 1"éducation comme dans le progres historique, 'homme est cause de lui-
méme”.

146



~,bewohnen” werden konnen?!. Dieses Rétsel ist zugleich der Schliissel,
um die Beziehung Einzelner-Gattung zu verstehen.

Die Entwicklung der Naturanlage hat nach Kant im
gesellschaftlichen Leben einen besonderen Impuls. Er liegt wiederum in
der eigentiimlichen Beschaffenheit des Menschen. Diese Eigenttimlichkeit
wird als ,ungesellige Geselligkeit” (IV. Satz) bezeichnet. Durch diese
Merkmale beschreibt Kant die ,Mittel”, welcher die Natur sich bedient,
um die Entwicklung der Naturanlage und die Entstehung eines Zustandes
zu erreichen, in dem das Miteinanderleben durch minimale Bedingungen
gesichert wird. Dieser Antagonismus beruht auf der ambivalenten
Beziehung zwischen dem Bediirfnis nach Schutz einerseits und einem
Hang zur Isolation andererseits. Der Einzelne fiihlt in sich selbst den
Impuls zur Kooperation und zum gemeinschaftlichen Leben, aber ebenso
einen Widerstand dagegen, weil die Gesellschaft auch Widerstand gegen
sein Tun und Wollen leistet. Genau diese Spannungssituation ist der
Impuls, der ,alle Krifte des Menschen erweckt” und ihn zwingt, seine
,Faulheit zu tiberwinden und, getrieben durch Ehrsucht, Herrschsucht
oder Habsucht, sich einen Rang unter seinen Mitgenossen zu verschatfen,

die er nicht wohl leiden, von denen er aber auch nicht lassen kann”292,

,Der Mensch will Eintracht; aber die Natur weifd besser, was fiir
seine Gattung gut ist: sie will Zwietracht. Er will geméchlich
und vergniigt leben; die Natur will aber, er soll aus der
Lassigkeit und untédtigen Geniigsamkeit hinaus, sich in Arbeit
und Miihseligkeiten stiirzen, um dagegen auch Mittel
auszufinden, sich kliiglich wiederum aus den letztern heraus zu
ziehen”2%,

Die ,ungesellige Geselligkeit” ermoglicht, wenn auch auf einem
ungeraden Weg, den Fortschritt der menschlichen Zivilisation aus der
Rohigkeit zur Aufklarung und zur Kultur (Grtindung einer

Denkungsart). Dieser Prozess wird fiir ihre moralische Vervollkommnung

21 Vgl. Idee, VI 37.
22 Idee, VI 38.
2% Idee, VI 38-39.

147



(Grtindung eines Charakters) den Platz frei raumen. Das alles bestétigt das
Bediirfnis des Menschen nicht nur nach Erziehung, sondern auch das
Bediirfnis nach Regierung, was Kant als die zwei schwersten Forderungen

zur Menschheit charakterisiert.

3.2.2 Gesellschaftlich - politische Forderungen

,Zwei Erfindungen der Menschen kann man wohl als die schweresten
ansehen: die der Regierungs- und die der Erziehungskunst ndmlich, und
doch ist man selbst in ihrer Idee noch streitig”2%4. Erziehung und Politik
sind zwei Bereiche innerhalb einer Gesellschaft, welche untrennbar
aufeinander angewiesen sind. Ihr Geschéft ist selbstverstdndlich
unterschiedlich, aber sie haben ein gemeinsames Ziel: das
Miteinanderleben der Menschen zu ermoglichen, und zwar durch die
Ethik und das Recht. Dariiber hinaus kéonnte man hinzufiigen, dass die
Politik durch die Erziehung gefordert wird - also Erziehung selbst eine
politische Tat ist - und die Politik allerdings bestimmte Wirkungen auf das
erzieherische Handeln hat.

Eine Gesellschaft ohne Gesetze bzw. ohne eine Art von Vertrag
zwischen ihren Mitgliedern ist undenkbar. Der Naturzustand (status
naturalis) ist, obwohl er nicht jederzeit durch die Explosion von Gewalt
bedroht ist, kein friedlicher Zustand. Die andauernde Kriegssituation wird
immer, auch wenn sie als Wirkung der ,ungeselligen Geselligkeit”
angesehen werden kann, die Freiheit des Menschen verletzen. Nur
innerhalb einer Gesellschaft konnen die Naturanlagen ihre Entwicklung
erfahren. Kant spricht deshalb tiber die ,Erreichung einer allgemein das

Recht verwaltenden biirgerlichen Gesellschaft”?%> als eine Losung gegen

204 UP, VI 703.
25 Idee, VI 39.

148



den permanenten Bedrohungszustand der wilden Freiheit des Menschen.
Die Rolle des Rechts besteht darin, durch dufsere Gesetze die Freiheit des
Einzelnen innerhalb der Gesellschaft zu regulieren. Die Koexistenz von
freien Menschen innerhalb einer Gesellschaft wird nur moglich unter

einem gewissen Zwang. Das wird durch den Begriff des Rechts erldutert:

,Recht ist die Einschrankung der Freiheit eines jeden auf die
Bedingung ihrer Zusammenstimmung mit der Freiheit von
jedermann, in so fern diese nach einem allgemeinen Gesetze
moglich ist; und das offentliche Recht ist der Inbegriff der
dufferen Gesetze, welche eine solche durchgingige
Zusammenstimmung moglich machen”2%,

Die verborgene Herausforderung der Natur fiir die Menschengattung ist
die Festlegung einer ,vollkommen gerechte[n] biirgerliche[n]
Verfassung”??’. Innerhalb einer Gesellschaft mag es mehrere Formen von
Vertragen geben, ,wodurch eine Menge von Menschen sich zu einer
Gesellschaft verbindet (pactum sociale)“?%, um bestimmte Zwecke zu
erreichen. Der Vertrag zu einer biirgerlichen Verfassung hinsichtlich der
Ausfithrung hat auch eine gewisse Ahnlichkeit mit jenen. Dennoch hat er
eine Eigentumlichkeit, wodurch ,er sich doch im Prinzip seiner Stiftung
(constitutionis civilis) von allen anderen wesentlich unterscheidet”2?. Der
wesentliche Unterschied liegt in dem Verhaltnis, auf welchen Zweck der

Vertrag gerichtet ist. Hier verkntipft Kant Recht und Moral miteinander.

»,Verbindung Vieler zu irgend einem (gemeinsamen) Zwecke
(den Alle haben) ist in allen Gesellschaftsvertrdagen anzutreffen;
aber Verbindung derselben, die an sich selbst Zweck ist (den
ein jeder haben soll), mithin die in einem jeden &ufseren
Verhdltnisse der Menschen tiiberhaupt, welche nicht umhin
konnen, in wechselseitigen Einflufs auf einander zu geraten,
unbedingte und erste Pflicht ist: eine solche ist nur in einer

29 TP, VI 144.
297 Idee, VI 39.
298 TP, VI 143.
299 Ebda., VI 144.

149



Gesellschaft, so fern sie sich im biirgerlichen Zustande befindet,
d. i. ein gemeines Wesen ausmacht, anzutreffen”30.

Die Entstehung einer durch das Recht regulierten biirgerlichen
Gesellschaft ist eine conditio sine qua non, um die Uberwindung der wilden
Freiheit (willkiirliche Freiheit) zu bewdltigen. Nach Kant ist es die
republikanische Verfassung, welche jenem Ziel entspricht, weil sie die
einzige ist, die ,aus der Idee des urspriinglichen Vertrags hervorgeht, auf
der alle rechtliche Gesetzgebung eines Volks gegriindet sein muf3“301. Sie
griindet sich ,erstlich nach Prinzipien der Freiheit der Glieder einer
Gesellschaft (als Menschen); zweitens nach Grundsédtzen der Abhéangigkeit
aller von einer einzigen gemeinsamen Gesetzgebung (als Untertanen); und
drittens, [...] nach dem Gesetz der Gleichheit derselben (als
Staatsbiirger)“302. Freiheit in dieser rechtlichen Perspektive ist ,die
Befugnifs, keinen dufieren Gesetzen zu gehorchen, als zu denen ich meine
Beistimmung habe™303.

Die ungesellige Geselligkeit des Einzelnen sieht sich gezwungen,
sich durch das Gesetz, zu welchem er seine Zustimmung gegeben hat, zu
disziplinieren. In diesem Zusammenhang erscheint deutlich wiederum die
Aufgegebenheit des Menschen. Nur durch seine gesellschaftliche und
politische Praxis kann er als Mensch weiter leben. Der Mensch braucht
einen Herrn, ,der ihm den eigenen Willen breche, und ihn nétige, einem
allgemein-giiltigen Willen, dabei jeder frei sein kann, zu gehorchen. Wo
nimmt er aber diesen Herrn her? Nirgend anders als aus der
Menschengattung”304. Die Schwierigkeit der Regierungskunst besteht
darin, dass die ganze Menschengattung ebenfalls disziplinbediirftig ist,
insofern sie von Menschen gestaltet ist. Demzufolge, so schliefst Kant, ist

nur die wunendliche Anndherung®® an die Idee einer ,vollkommen

300 Ebda., VI 144.

301 EF, VI 204.

302 Ebda., VI 204.

303 Ebda., VI 204.

304 Idee, VI 40.

305 Dieser Ausdruck wird nicht als solcher von Kant selbst vorgestellt. Mit seinen Worten
lautet es: ,Nur die Anndherung zu dieser Idee ist uns von der Natur auferlegt” (Idee, VI

150



gerechten” Gesellschaft moglich. Letztlich kann aus ,,so krummem Holze,
als woraus der Mensch gemacht ist, [...] nichts ganz Gerades gezimmert
werden”306,

Eine solche vollkommene biirgerliche Verfassung hiangt ihrerseits
von der &ufieren Beziehung zwischen den Staaten ab. Derselbe
Antagonismus, den es innerhalb eines Staates oder einer Gemeinschaft
bzw. zwischen Einzelnen gibt, spiegelt sich in der Beziehung der Staaten
untereinander wider. Und der Prozess lauft dhnlich wie bei der Errichtung
eines Staates. Angesichts der Bediirfnisse nach Sicherheit und rechtlicher
Autonomie miissen die Staaten ihre ,brutale Freiheit [aufgeben], und in
einer gesetzmaifdigen Verfassung Ruhe und Sicherheit [...] suchen”307. Das
kann, so Kant, mit Blick auf den Kriegszustand festgestellt werden.
Dadurch entsteht aber zugleich die Moglichkeit, auf neuer Ebene das
Verhdltnis zwischen Staaten zu etablieren, wodurch wenigstens teilweise
die innerliche Verfassung mit den gemeinsamen duferlichen Gesetzen
tibereinstimme. Das nennt er ,einen weltbiirgerlichen Zustand der
offentlichen Staatssicherheit”3%%. Denn, wie Kant in seinem zweiten
Definitivartikel der Schrift Zum ewigen Frieden (1795) erkldrt, vor einem
Bedrohungszustand miissen die Staaten ihre Koexistenz und
Gleichberechtigung  durch  oOffentliche  Gesetze  (weltbiirgerliche
Verfassung) sichern, dhnlich wie Biirger, die einen Vertrag (biirgerliche
Verfassung) beschliefien3?”. Einen solchen Bund von Staaten nennt er
Foderation310.

Solange wir diesen Zustand nicht erreichen, herrschen zwischen
uns Ungleichheit und Ungerechtigkeit und deshalb auch moralische

Unvollkommenheit, mit einem Wort: Heteronomie. , Wir sind im hohen

41). Unendliche Anniherung will hier nur als Betonung den andauernden Prozess
hervorheben, der wiahrt, solange die Gattung existiert. Der Ausdruck erscheint als Titel
eines Buchs von Manfred Frank, welches Vorlesungen iiber Die Anfinge der
philosophischen Friihromantik enthélt und 1997 veroffentlicht wurde.

306 Jdee, VI 41.

307 Ebda., VI 42.

308 Ebda., VI 44.

309 Vgl. EF, VI 208.

310 Vgl. TP, VI 170.

151



Grade durch Kunst und Wissenschaft kultiviert. Wir sind zivilisiert, bis
zum Uberldstigen, zu allerlei gesellschaftlicher —Artigkeit und
Anstandigkeit. Aber, uns fiir schon moralisiert zu halten, daran fehlt noch
sehr viel“311. Diese Passage, welche auch in der Padagogik-Schrift (VI 708)
erscheint, enthidlt eine entscheidende Herausforderung fiir den Staat
beziiglich seiner Verantwortung gegentiber dem Biirger. Ein wichtiger
Aspekt dieser Verantwortung ist die Bildung des  Biirgers.
»Volksaufkldarung ist die offentliche Belehrung des Volks von seinen
Pflichten und Rechten in Ansehung des Staats, dem es angehort”312,

Kant hat keine besondere Abhandlung geschrieben, in der er tiber
die Pflicht des Staats als Erzieher spricht. Dennoch wird seine Position,
wenn man  aufmerksam  die  Pddagogik-Schrift —und  die
geschichtsphilosophischen Texte liest, eindeutig!3. Die Pflicht des Staats
zur Erziehung des Biirgers ist bereits bei Aristoteles in seiner Abhandlung
zur Politik so beschrieben: ,Man darf nicht meinen, daf3 ein Biirger sich
selber angehore, sondern man sei iiberzeugt, dafs sie alle dem Staat
angehoren, da jeder ein Teil von ihm ist und die Sorge fiir den Teil immer
die Sorge fiir das Ganze zu beriicksichtigen hat”314,

Kant plddiert dafiir, dass der Staat eine Verantwortung fir die
Bildung des Biirgers durch die o6ffentliche Erziehung hat. Diese schliefst
Unterweisung und moralische Bildung ein, wobei ihr Zweck zugleich in
der , Beforderung einer guten Privaterziehung” liegt®'5. ,Demnach sollte
auch die Einrichtung der Schulen bloff von dem Urteile der
aufgekladrtesten Kenner abhdngen”?16. Solange sich aber der Staat nur mit
,ihre[n] eiteln und gewaltsamen Erweiterungsabsichten” beschéftigt und

,die langsame Bemiithung der inneren Bildung der Denkungsart ihrer

311 Idee, VI 44.

312 SF, VI 362.

313 Dieser Frage insbesondere gewidmet ist die Untersuchung von Ursula
KRAUTKRAMER Staat und Erziehung - Begriindung offentlicher Erziehung bei
Humboldt, Kant, Fichte, Hegel und Schleiermacher, 1979, zu nennen.

314 Vgl. Politik. (Bd. 4), 8. Buch, 1. Kap. S. 282. In: ARISTOTELES. Philosophische Schriften. 6
Bde. Hamburg, 1995.

315 UP, VI 709.

316 Ebda., VI 705.

152



Biirger unaufhorlich hemm{[t]“317, gibt es wenig zu hoffen. Denn hierdurch
bleibt die Erziehung auf ,Privatbemiihungen” angewiesen®8. Wenn Kant
sich jedoch fragt, in welcher Beziehung - im Sinne von Vorzug - die
offentliche und die private Erziehung zueinander stehen, plddiert er

deutlich fiir die offentliche Erziehung.

,Im Allgemeinen scheint doch, nicht bloff von Seiten der
Geschicklichkeit, sondern auch in betreff des Charakters eines
Biirgers, die offentliche Erziehung vorteilhafter, als die
héusliche zu sein. Die letztere bringt gar oft nicht nur
Familienfehler hervor, sondern pflanzt dieselben auch fort”319,

Die Erziehung der Fiirsten soll in diesem Sinne die allererste sein, falls die
Verbesserung der Gesellschaft von oben kommen muss. Sonst kann die
grofse Sorge der Fiirsten auf zwei Aspekte zusammengefasst werden, und
zwar Geld und Macht. Wenn die ,, Ausbildung des menschlichen Geistes”
und die ,Erweiterung menschlicher Erkenntnisse” auch eine wichtige
Bedeutung fiir sie hétte, dann wiirden sie sich vielleicht nicht nur um die
Erhohung der Zahlen der ,Reichskasse” sorgen. Die Erwartung eines
Fortschritts ist, insofern er von der Politik abhdngig ist, deshalb sehr

schwer.

»,Zu erwarten, daf3 durch Bildung der Jugend in héuslicher
Unterweisung und weiterhin in Schulen, von den niedrigen an
bis zu den hochsten, in Geistes- und moralischer, durch
Religionslehre verstdarkter Kultur es endlich dahin kommen
werde, nicht blofs gute Staatsbiirger, sondern zum Guten, was
immer weiter fortschreiten und sich erhalten kann, zu erziehen,
ist ein Plan, der den erwiinschten Erfolg schwerlich hoffen lafst.
Denn nicht allein, dafs das Volk dafiir hilt, dafs die Kosten der
Erziehung seiner Jugend nicht ihm, sondern dem Staate zu
Lasten kommen miissen, der Staat aber dagegen seinerseits zu
Besoldung tiichtiger und mit Lust ihrem Amte obliegender
Lehrer kein Geld iibrig hat [...], weil er alles zum Kriege
braucht: sondern das ganze Maschinenwesen dieser Bildung
hat keinen Zusammenhang, wenn es nicht nach einem
iiberlegten Plane der obersten Staatsmacht, und nach dieser

317 Idee, VI 45.
318 UP, VI 705.
319 Ebda., VI 710.

153



ihrer Absicht entworfen, ins Spiel gesetzt, und darin auch
immer gleichférmig erhalten wird; wozu wohl gehéren mochte,
dafs der Staat sich von Zeit zu Zeit auch selbst reformiere, und,
statt Revolution, Evolution versuchend, zum Besseren
bestandig fortschreite320,

Aus den dargestellten Aspekten kann man wiederum die eindeutige
Verflechtung zwischen Erziehung und Politik bemerken. Die oben zitierte
Passage zeigt zwei Aspekte von grofser Relevanz, um den Kantschen
Begriff der Erziehung zu begreifen. Beziige auf diese Aspekte werden
auch innerhalb des IV. Kapitels erscheinen. Jedoch mochte ich hier, bevor
ich auf die Behandlung der Frage des Bosen eingehe, kurz darauf
aufmerksam machen: a) auf die Unterscheidung Kants zwischen
Erziehung des Menschen (privat) und des Biirgers (6ffentlich), und b) die
Notwendigkeit, einen Plan fiir die Erziehung zu konzipieren.

Die Erziehung ist in der oben zitierten Passage als ein Prozess
gedacht, durch den mehrere Dimensionen des zu Erziehenden entwickelt
werden miissen. Deshalb spricht hier Kant nicht spezifisch tiber
Padagogik oder Schulpaddagogik, sondern tiber Bildung. Dieser Prozess
bedarf der Teilnahme verschiedener gesellschaftlicher, erziehender
Institutionen. Die Familie ist sicherlich die erste Instanz, durch die der
Einzelne eine gewisse zur Sozialisation ausgerichtete Haltungsweise
entwickelt, welche nicht nur durch das soziale und kulturelle Erbe der
Eltern erfahren wird. Zu dieser Entwicklung gehort auch eine gewisse
sittliche ~Erziehung, auch wenn sie auf der gemeinen sittlichen
Vernunfterkenntnis begriindet ist. Dies aber erschopft keineswegs die
,Bestimmung des Menschen”. Vielmehr ist er ,durch seine Vernunft
bestimmt, in einer Gesellschaft mit Menschen zu sein, und in ihr sich
durch Kunst und Wissenschaften zu kultivieren, zu zivilisieren und zu
moralisieren”321.

Die Erziehung, die im Bereich des Privatlebens erfahren wurde, soll

durch die offentliche Erziehung bzw. in der Schule erweitert und erganzt

320 SF, VI 366-367.
321 ApH, VI 678.

154



werden. Dort lernt der Zogling die ersten Schritte, sich als Mensch, in
seiner gemeinschaftlichen Dimension, zu entwickeln und durch die
offentliche Erziehung sich innerhalb der Gesellschaft auch als ein
politisches Wesen, bzw. als zugleich frei, gleich und deshalb verpflichteter
Biirger zu betrachten. Dadurch lernt er seine Rechte und Pflichten kennen.
Kant schldgt sogar fiir die Erziehung des Biirgers einen Katechismus des
Rechts®2? vor, um Rechtschaffenheit zu entwickeln. Dennoch sind alle
diese Dimensionen in gewisser Weise nur eine Vorbereitung der
moralischen Erziehung. Auf derselben Ebene steht auch die Religion.

Die Religion als gesellschaftliche erzieherische Institution spielt
ebenfalls eine Rolle in diesem Prozess. Insofern sie auf die Bildung des
Charakters Einfluss haben kann, sollte sie nicht zu einem blinden
Gehorsam erziehen. Sie soll an die Moral ankniipfen. , Verbindet man
Religion nicht mit Moralitdit, so wird Religion blofs zur
Gunstbewerbung”3?3. Man kann eigentlich kein autonomes Verhalten
bzw. keinen moralischen Charakter entwickeln durch die Angst vor der
Holle. Das ist sicherlich Legalitét, insofern ein Kodex befolgt wird, nicht
aber Moralitit. Denn insofern ,die Religion nicht zur moralischen
Gewissenhaftigkeit hinzukommt: so ist sie ohne Wirkung. Religion, ohne
moralische Gewissenhaftigkeit, ist ein abergldubischer Dienst”324.

Aufgrund solcher Anspriiche entsteht die Notwendigkeit, einen
Begrift der Erziehung zu denken, welcher nicht blofs gute und zivilisierte
Biirger zum Ziel hat, sondern dariiber hinaus Menschen, die innerhalb der
Gesellschaft fahig sind, weltbiirgerliche Tugenden zu entwickeln und
zugleich ihre moralische Vervollkommnung selbststandig voranzutreiben.
Wichtiger als die Gesetze der Gesellschaft sind die Gesetze der Moral.
»,Das Gesetz in uns heifst Gewissen. Das Gewissen ist eigentlich die
Applikation unserer Handlungen auf dieses Gesetz”3?>. Dieser Plan fiir die

Erziehung ist, wie noch gezeigt wird, durchaus von diesen

22 Vgl UP, VI 751.
323 UP, VI 756.

24 Ebda., VI 756.
325 (P, VI 756.

155



anthropologischen, gesellschaftlichen und politischen Aspekten geprégt.
Der Begriff der Erziehung zur Moralitdt steht deshalb im Sinne Kants
zwischen dem, was der Mensch ist, und dem, was er sein soll. Genau
deshalb ercffnet sich die Perspektive der Hoffnung und die Moglichkeit,

zu liberlegen, was er sein kann.

,Ich werde also annehmen diirfen: dafs, da das menschliche
Geschlecht bestindig im Fortriicken in Ansehung der Kultur,
als dem Naturzwecke desselben, ist, es auch im Fortschreiten
zum Besseren in Ansehung des moralischen Zwecks seines
Daseins begriffen sei, und dafs dieses zwar bisweilen
unterbrochen, aber nie abgebrochen sein werde”32.

Dieses Bekenntnis Kants ist sicherlich auf das bezogen, was er im
Hintergrund des Laufs der menschlichen Geschichte sieht. Zwischen dem,
was der Mensch ist, und dem, was er sein soll, entsteht ein Freiraum, der
diese Entwicklung ermoglicht. Die Hoffnung ist deshalb auf einen Zweck
orientiert. Zwecklosigkeit gibt keine Hoffnung. Deshalb ist es sinnvoll,
dass ein Plan erdacht werde. Und zwar muss dieser fiir die ganze
Menschheit gelten konnen. Das deckt sich mit dem, was Kant eine

weltbiirgerliche Absicht nennt. Doch dazu mehr im vierten Kapitel.

326 TP, VI 167.
156



Exkurs - Das Problem des Biosen und die Wiederherstellung der
urspriinglichen Anlage zum Guten: Reform oder Revolution?

Wenn es sich um die menschliche Natur handelt, ist neben der Erkldrung
tiber den Begriff der Naturanlage ebenfalls eine Erlduterung in Bezug auf
das Problem des Bosen wichtig, weil sich Kant im Anschluss an die
Charakterisierung jener (Naturanlage) innerhalb des ersten Teils der
Religionsschrift mit diesem Thema auseinandersetzt und tiber einen Hang
zum Bosen in der menschlichen Natur spricht. Hiermit ist die Bewéltigung
dieses Begriffs ein wichtiger Bestandteil der Diskussion, wenn es um eine
Frage der Moral geht, welche sich wiederum in einer anthropologischen
und geschichtsphilosophischen Perspektive verankert. Folgende Fragen
sind zu kldren: Was genau bedeutet diese Aussage Kants? Gehort dieser
Hang zum Bdsen auch zum Naturanlagekomplex? In welchem Verhéltnis
steht er also zur Naturanlage? Warum charakterisiert Kant ihn als
,radikal”? Man kann als radikal bose etwas von der Wurzel (lat. radix) her
Korrumpiertes betrachten, das wenig Hoffnung auf Verbesserung oder
Erholung verspricht. Ist es aber nicht das, was wir unter schlecht,
verdorben oder iibel verstehen? Wenn es beim Menschen so ist, dann
haben wir bestimmt nicht nur ein Problem, das mit Moral, Anthropologie
und Geschichte zu tun hat, sondern auch eines von pddagogischem Rang.
Darum wird es im Folgenden gehen.

,Unter einem Hange (propensio) verstehe ich den subjektiven
Grund der Moglichkeit einer Neigung (habituellen Begierde,
concupiscentia), sofern sie fiir die Menschheit tiberhaupt zufillig ist”3?7, so
definiert Kant die Verortung und die Art und Weise, wie dieses
menschliche Merkmal charakterisiert ist. Kant spricht hier deutlich tiber
einen subjektiven Grund, welcher dabei nicht notwendig und unbedingt ist.

Wenn dieser Hang notwendig und unbedingt wére, so miisste jeder

327 Rel., IV 675-676.
157



Einzelne darunter leiden. Es handelt sich aber in Bezug auf die Menschheit
tiberhaupt vielmehr um etwas rein Zufélliges. Der Hang zum Bosen
hédngt, wenn es um eine Handlung geht, mit dem Begehrungsvermdgen
zusammen. ,Begehrungsvermogen ist das Vermogen, durch seine
Vorstellungen Ursache der Gegenstdnde dieser Vorstellungen zu sein”328,
so heifst es in der Einleitung zur Metaphysik der Sitten.

Habituelle Begierde ist ein Synonym der Neigung und entspricht
einer praktischen Lust. Diese Lust ist mit dem Begehren des Gegenstandes
notwendig verbunden3?, und wenn sie aus der Bestimmung des
Begehrungsvermogens als Ursache hervorgeht, so wird durch die
Verbindung dieser Lust mit jenem (Begehrungsvermogen) nach einer
allgemeinen Regel des Verstandes ein Interesse zugunsten der Neigungen
hervorgebracht. Dem entgegen stellt sich eine Lust, welche blofS
kontemplativ ist, auch Wohlgefallen genannt, welche mit dem Begehren des
Gegenstandes nicht notwendig verbunden ist. Diese, sofern sie einer
Bestimmung des Begehrungsvermoégens folgen kann, stellt sich als eine
intellektuelle Lust dar und bringt ein Vernunftinteresse hervor.
Konkupiszenz ist auch nicht das Begehren selbst. Sie ist eher dessen
»~Anreiz zur Bestimmung desselben”. ,Sie ist jederzeit eine sinnliche, aber
noch zu keinem Akt des Begehrungsvermogens gediehene
Gemditsbestimmung330.

Der Hang zum Bosen unterscheidet sich von den anderen
Naturanlagen. Ein Hang ist keine Anlage, weil die Anlage urspriinglich
ist, wahrend ein Hang zuféllig ist. Falls dieser Hang gut ist, konnte man
ihn fiir angeboren oder sogar fiir erworben halten, falls er bose ist, fiir

zugezogen. Kant vertritt jedoch nicht diese Meinung. Er sagt vielmehr:

,Es ist aber hier nur vom Hange zum eigentlich, das ist zum
moralisch Bosen die Rede; welches, da es nur als Bestimmung
der freien Willkiir moglich ist, diese aber als gut oder bose nur
durch ihre Maximen beurteilt werden kann, in dem subjektiven

328 MS, 1V 315.
329 Vgl. MS, IV 316.
30 MS, IV 317.

158



Grunde der Moglichkeit der Abweichung der Maximen vom
moralischen Gesetze bestehen mufs, und, wenn dieser Hang als
allgemein zum Menschen (also, als zum Charakter seiner
Gattung) gehorig angenommen werden darf, ein natiirlicher
Hang des Menschen zum Bosen genannt wird 331,

Eben deshalb, weil dieser Hang auf Begehrungsvermogen und freier
Willkiir beruht, wird er als zufédllige Anlage bezeichnet. Drei Stufen
innerhalb dieses Hangs konnen unterschieden werden: a) die
Gebrechlichkeit der menschlichen Natur; b) die Unlauterkeit und c) die
Bosartigkeit. Es muss daran erinnert werden, dass die Argumentation
Kants sich in diesem Zusammenhang auf der moralphilosophischen
Ebene bewegt. Durch die Religionsschrift strebt Kant an, die
Unabhéngigkeit der Moral angesichts der Religion zu beweisen und
zugleich den Bereich der letzteren von der Moral abzugrenzen. Daher
wird die Idee eines hochsten Gutes nicht als ihre Ursache (bzw. der Moral),
sondern als ihre Wirkung dargelegt.

Das erste Merkmal der menschlichen Natur, ndmlich ihre
Gebrechlichkeit, wird sichtbar in der Schwéche bei der Befolgung der
Maxime. Das Gute ist enthalten in der Maxime, die ich befolgen will, aber
ich tue es nicht, weil die Neigung mich beherrscht und dabei behindert.
»Wollen habe ich wohl, aber das Vollbringen fehlt”332 so hat sich einmal
ein Apostel beklagt, erinnert Kant. Ich will ganz bewusst das Gute und
nehme es sogar durch die Idee des Sittengesetzes in die Maxime meiner
Willkiir auf, , aber dieses, welches objektiv in der Idee (in thesi) eine
uniiberwindliche Triebfeder ist, ist subjektiv (in hypothesi), wenn die
Maxime befolgt werden soll, die schwéchere (in Vergleichung mit der
Neigung)“333.

Unlauterkeit (impuritas, improbitas) bedeutet, dass die Maxime dem
Objekt nach gut ist, aber nicht moralisch rein, das heifst, sie hat nicht das

Gesetz allein  aufgenommen. Lauter ist nur diejenige, die allein das

Bl Rel., IV 676.
32 Ebda., IV 677.
33 Ebda., IV 677.

159



Sittengesetz annimmt. Dieses sollte eine hinreichende Triebfeder der
Willkiir sein. Hier kntipft die Analyse Kants an die bereits im zweiten
Kapitel dargestellte Unterscheidung zwischen pflichtmifliger Handlung
und Handlung rein aus Pflicht an.

Die Bosartigkeit (vitiosas, pravitas), auch Verderbtheit des
menschlichen Herzens genannt, ,ist der Hang der Willkiir zu Maximen,
die Triebfeder aus dem moralischen Gesetz andern (nicht moralischen)
nachzusetzen”?3*. Nach Kant heifst sie auch Verkehrtheit (perversitas), weil
sie in einer Umkehr der sittlichen Ordnung besteht. Das bedeutet, dass die
Triebfeder einer freien Willkiir bewusst verkehrt oder durch andere
(Interesse, Neigung usw.) ersetzt ist, und so konnen wir dufderlich
(scheinbar) gute Handlungen erkennen, wenn sie gut nur im legalen Sinne
sind, weil die Denkungsart bereits in ihrer Wurzel verderbt ist. In diesem
Sinne wurde die innere Freiheit, also die Tugend, insofern das Handeln
blofs an Vorteil, Ruhm, Lust oder Vorrang orientiert ist, deutlich negiert.

Eine weitere Erlduterung, um einen Hang ndher zu bestimmen, ist:
er kann entweder physisch sein, ,d. i., er gehort zur Willkiir des Menschen
als Naturwesen”, oder moralisch, ,d. i. zur Willkiir desselben als
moralischen Wesen gehorig”335. Unter der ersten Perspektive ist eine
solche Feststellung nicht moglich. Dem Menschen als empirischem Wesen
liegt kein Hang zum moralischen Bosen zugrunde, denn ein solcher , muf3
aus der Freiheit entspringen”3%. Es gibt deshalb keinen auf sinnliche

Antriebe gegriindeten physischen Hang. Denn,

»ein physischer Hang [...] zu irgendeinem Gebrauche der
Freiheit, es sei zum Guten oder Bosen, ist ein Widerspruch. Also
kann ein Hang zum Bosen nur dem moralischen Vermogen der
Willkiir ankleben. Nun ist aber nichts sittlich - (d. i
zurechnungsfahig-) bose, als was unsere eigene Tat ist“337.

B4 Rel, IV 677.

35 Ebda., IV 678.
36 Ebda., IV 678.
37 Ebda., IV 678.

160



Deutlich bleibt demzufolge, dass dieser Begriff im menschlichen
Handeln33, und dadurch in der Freiheit, verankert ist. Hang ist noch nicht
die Tat, sondern ist ein subjektiver Bestimmungsgrund der Willkiir, d. h. er
befindet sich vor jeder Tat. Dieser Hang ist im Grunde genommen ein Akt
der Freiheit, und zwar in einer doppelten Bedeutung: erstens als peccatum
originarium, das heifst, im Bezug auf den Gebrauch der Freiheit, ,wodurch
die oberste Maxime (dem Gesetze gemdfs oder zuwider) in die Willkiir
aufgenommen”3¥ ist; zweitens, als peccatum derivatium, das heifst, ,als
formaler Grund aller gesetzwidrigen Tat”340. Die erste ist eine intelligible
Tat und durch die Vernunft erkennbar, ohne Zeitbedingung. Die zweite ist
empirisch-sensibel in der Zeit begrenzt (factum phaenomenon). Bisher
wurde aber nur gekldrt, was ein Hang bedeutet. Die Auffassung, dass der
Mensch ,von Natur aus” bose ist, bleibt dennoch entweder zu widerlegen
oder zu bestdtigen.

Wenn Kant die Frage behandelt, warum der Mensch von Natur aus
bose ist, spricht er keineswegs von einer Naturbestimmung oder einem
Determinismus. Wie gezeigt wurde, ist er bose genau deshalb, weil er frei
ist. ,Von Natur aus” will dasselbe heifsen wie , radikal”. Dieses Bose ist in
der menschlichen Natur verwurzelt, also nicht in dem System der Natur, was
einen bedeutsamen Unterschied ausmacht. Und zwar kdnnen wir es nicht
hinsichtlich des Einzelnen analysieren, sondern hinsichtlich der Gattung.
Im zweiten Teil der Anthropologie, ndmlich in der ,Charakteristik”
(Abschnitt E), erkennt Kant die Schwierigkeit einer prdzisen Bestimmung
unter dem Begriff der menschlichen Gattung an. Die Existenz eines
anderen verniinftigen Wesens aufSer dem Menschen wére notig, um so
einen Vergleichs- und gleichzeitig Unterscheidungsprozess zwischen
beiden unter einem gleichen Begriff (rational) moglich zu machen. Durch
diesen Prozess wire es uns moglich, die Besonderheit und Eigenheit der

menschlichen Gattung darzustellen.

338 Vgl. JASPERS, Karl. Das radikal Bose bei Kant. In: Ders. Rechenschaft und Ausblick:
Reden und Aufsitze. Miinchen, 1958. S. 119.

339 Rel., IV 679.

340 Ebda., IV 679.

161



,Bs scheint also, das Problem, den Charakter der
Menschengattung anzugeben, sei schlechterdings unaufloslich;
weil die Auflosung durch Vergleichung zweier Spezies
verniinftiger Wesen durch Erfahrung angestellt sein miifdte,
welche die letztere uns nicht darbietet”341.

Wir haben also kein anderes unter dem Begriff der Vernunft stehendes
Wesen, das wir mit dem Menschen vergleichen kénnen. Deshalb miissen
wir betrachten, was er ist und tut, um ihn zu verstehen und kennen zu
lernen. Demzufolge ist es auch moglich zu sagen, wie er sich selbst

entwickeln kann. Auf diese Weise argumentiert Kant weiter:

,,Es bleibt uns also, um dem Menschen im System der lebenden
Natur seine Klasse anzuweisen und so ihn zu charakterisieren,
nichts iibrig, als: dafs er einen Charakter hat, den er sich selbst
schafft; indem er vermdgend ist, sich nach seinen von ihm
selbst genommenen Zwecken zu perfektionieren; wodurch er,
als mit Vernunftfdhigkeit begabtes Tier (animal rationabile), aus
sich selbst ein verniinftiges Tier (animal rationale) machen kann;
- wo er dann: erstlich sich selbst und seine Art erhilt, zweitens
sie iibt, belehrt und fiir hdusliche Gesellschaft erzieht, drittens
sie, als in ein systematisches (nach Vernunftprinzipien
geordnetes) fiir die Gesellschaft gehoriges regiert”342,

Unter diesem Aspekt kénnen wir die Verantwortlichkeit des Handelns
betrachten, d. h. der Mensch konstituiert sich nach dem, was er fiir sich
selbst festgesetzt hat, in Ubereinstimmung mit dem Zweck, den er durch
seine freie Willkiir gewdhlt hat. Der Grund des Bosen kann nicht ,wie
man ihn gemeiniglich anzugeben pflegt, in der Sinnlichkeit des Menschen,
und den daraus entspringenden natiirlichen Neigungen gesetzt
werden”343 und auch nicht ,in einer Verderbnis der moralisch-
gesetzgebenden Vernunft gesetzt werden”344.

Diese Beschaffenheit liegt in der Beziehung der freien Willkiir und

des moralischen Gesetzes als Triebfeder. Dieser Zusammenhang ist nicht-

341 ApH, VI 672.
342 ApH, V1 673.
343 Rel., IV 683.

34 Ebda., IV 683.

162



empirisch. Obwohl der Mensch im Bereich der Erfahrung, d. h. als
empirisches Wesen, tatsdchlich einen Hang zum Bosen hat, ergibt sich
daraus weder ein sicherer Beweis seiner Anfélligkeit noch der Grund einer
Handlung gegen das Moralgesetz. Die Erfahrung ist demnach
unzulédnglich fiir eine solche Beweisfiihrung, denn die zentralen Aspekte
in diesem Zusammenhang sind nicht empirisch; ndmlich die freie Willkiir
und das Moralgesetz als Triebfeder. Es ist also notwendig, dass wir diese
Neigung zum Bosen a priori kennen, das heifdt als etwas durch die Freiheit
Mogliches.

Hierdurch ist es moglich, die Frage, welche auch fiir die Padagogik
von grofier Bedeutung ist, ob der Mensch von Natur aus moralisch gut
oder bose ist, zu beantworten. Der Mensch ist keines von beiden, weil er
von Natur tiberhaupt kein moralisches Wesen ist. ,[E]r wird dieses nur,
wenn seine Vernunft sich bis zu den Begriffen der Pflicht und des
Gesetzes erhebt”3. Der Mensch kénnte moralisch gut sein, falls er in
seine Maxime immer und nur das Moralgesetz als hinreichende Triebfeder
der Willkiir aufnehmen wiirde. Dieser Vorstellung entsprechend wiére
der Mensch als rein intelligibles Wesen zu betrachten. Auf Grund seiner
moralischen Anlage trdgt er das moralische Gesetz eigentlich immer in
sich, welches jedoch nicht immer dasjenige ist, das in ihm wirkt. Genau
hierin erkennt man, dass auf Grund seiner anderen Naturanlagen andere
Triebfedern wirken wie zum Beispiel diejenigen, die urspriinglich aus der
Sinnlichkeit (Selbstliebe) kommen. Wenn allein letztere die Willkiir
bestimmten, ohne das Moralgesetz zu beachten, konnte der Mensch als
moralisch bose bezeichnet werden. Dartiber hinaus warnt Kant, nur durch
diese Unterscheidung der Griinde (Materie der Maximen), das heifst,
mittels des Unterschieds zwischen dem Gesetz und den sinnlichen
Triebfedern, sei es noch nicht moglich, eine endgiiltige Bestimmung zu
erreichen, weil der Mensch gleichzeitig als moralisch gut und bose

betrachtet werden konnte, und das wére ein Widerspruch.

345 UP, VI 753.
163



,Also mufs der Unterschied, ob der Mensch gut oder bose sei,
nicht in dem Unterschiede der Triebfeder, die er in seine
Maxime aufnimmt (nicht in dieser ihrer Materie), sondern in
der Unterordnung (der Form derselben) liegen: welche von
beiden er zur Bedingung der andern macht“34.

Das bedeutet, dass der Mensch Selbstliebe zu seinem Grundsatz machen
kann, wahrend er in Wahrheit das Moralgesetz als hochste und einzige
Maxime der Willkiir in sich verankern sollte. Ersteres wédre nur eine
dufierlich (scheinbar) moralische Handlung, weil in ihr ein Gegensatz
(zum eigentlichen Moralgesetz) bestehen wiirde. Obwohl diese Handlung
in ihrer empirischen Hinsicht als gesetzmaifdige Handlung erscheint, d. h.
obwohl sie legitimen Grundsdtzen entspringt, spricht sie dennoch - in
intelligibler Hinsicht - fiir einen bosen Charakter. Deshalb kénnen wir die
Existenz eines natiirlichen Hangs zum Bosen annehmen, aber nur in dem
Sinne, dass er innerhalb der menschlichen Natur liegt, und eben nicht die
Existenz eines Bosen in der Natur allgemein betrachtet, bzw. in der Natur
als System. Dartiber hinaus ist zu beachten, dass ,nattirlicher Hang” nicht
,nattirliches Boses” bedeutet. Hang ist demzufolge kein Akt. In diesem

Sinne sind Kants Worte keineswegs zu verwechseln:

,Wenn nun ein Hang dazu in der menschlichen Natur liegt, so
ist im Menschen ein natiirlicher Hang zum Bésen; und dieser
Hang selber, weil er am Ende doch in einer freien Willkiir
gesucht werden mufs, mithin zugerechnet werden kann, ist
moralisch bose. Dieses Bose ist radikal, weil es den Grund aller
Maximen verdirbt”347.

Bésartigkeit, um in demselben Rahmen von Unterscheidung zu bleiben, ist
kein Synonym fiir Bosheit. Sie bedeuten keineswegs dasselbe. Die Bosheit
bedeutet das Bose in die Maxime aufzunehmen bzw. es in einem Prinzip
tur das Handeln festzulegen, was nach Kant eine teuflische Maxime wire.
Die Bosartigkeit ist vielmehr Frucht der menschlichen Gebrechlichkeit und

kann als Verderbtheit des Herzens verstanden werden. Gebrechlichkeit

346 Rel., IV 685.
347 Ebda., IV 685-686.

164



heifst, dass es unter Umstdnden passieren kann, nicht aber, dass es
notwendig (unvermeidbar) ist.

Der Punkt, auf den Kant verweisen will, ist, dass dieser Hang zum
Bosen radikal und der Mensch selbst daran schuld ist, denn dieser Hang
entspringt aus der Freiheit. Hier wird also klar, dass es zur Erlduterung
des Problems des Bosen nicht gentigt, nur den ,Menschen als Phdnomen”
zu betrachten, d. h. wenn man dieses Problem im Rahmen der Freiheit
auffasst, dann ist es notig, den ,Menschen als Noumenon”
vorauszusetzen.

Der Ursprung des Bosen kann also nicht in einer moglichen
biologisch-genetischen Ebene gefunden werden3#$, d. h. als Erbschaft
unserer Eltern in uns Festgelegtes und mit einem zeitlichen Ursprung
Berechnetes. Die Hypothese eines zeitlichen Ursprungs des Hangs zum
Bosen sowie der freien Handlung wiare offensichtlich synonym zu der
Behauptung, dass sie Wirkungen der Natur sind. Eine solche Hypothese
wadre ein Widerspruch, weil die Freiheit ausgeschlossen wiirde.

Demnach kann der Ursprung der moralischen Qualitdt des
Menschen nur in den Vorstellungen der Vernunft, als Grund der
Bestimmung der freien Willkiir, erreicht werden. Obwohl das menschliche
Verhalten Einfliisse von dufderen Trieben erfihrt, handelt der Mensch
immer aus einem Grund. Weil es eine freie Willkiir gibt und weil sie den
Grund jeder Handlung bildet, konnen wir sie als urspriinglich betrachten.
Der Ursprung, von dem Kant spricht, kann nur intelligibel sein. Er bleibt
uns raum-zeitlich unerfahrbar und muss uns dennoch gleichzeitig
zugerechnet werden. Daraus folgt, dass das Bose nur als moralisch Bdses
betrachtet werden kann. Es entspringt keineswegs aus den ,Schranken”
unserer Natur. Schranken heifst hier soviel wie aus den Naturgesetzen.
Dadurch wird von Kant die urspriingliche Anlage als Anlage zum Guten
angesehen, auch wenn der Mensch sie verderben konnte. Auch dafiir, d. h.
wenn eine solche ,Korruption” geschieht, ist der Mensch verantwortlich.

Jedoch liegt der Grund daftiir, ,woher das moralische Bose in uns zuerst

348 Vgl. Rel., IV 689.
165



gekommen sein konne”34%, jenseits unseres Vermogens und steht fiir uns
nicht zur Verfugung. Kant illustriert diese Unmoglichkeit mittels der

Nacherzdhlung der Heiligen Schrift:

»,Diese Unbegreiflichkeit, zusamt der ndheren Bestimmung der
Bosartigkeit unserer Gattung driickt die Schrift in der
Geschichtserzdhlung dadurch aus, dafs sie das Bose, zwar im
Weltanfange, doch noch nicht im Menschen, sondern in einem
Geiste von urspriinglich erhabener Bestimmung voranschickt:
wodurch also der erste Anfang alles Bosen iiberhaupt als fiir
uns unbegreiflich (denn woher bei jenem Geiste das Bose?), der
Mensch aber nur als durch Verfithrung ins Bose gefallen, also
nicht von Grund aus (selbst der ersten Anlage zum Guten nach)
verderbt, sondern als noch einer Besserung fahig [ist]“350.

Auf diese Weise diirfen wir den Menschen weder als Opfer noch als ein
zum Bosen prddestiniertes Wesen betrachten. Vielmehr ist er ein frei
handelndes Wesen und mittels seiner Freiheit ein Wesen, von welchem
man mehr erhoffen kann: Ein Wesen, das sich sittlich, durch Disziplin,
Kultur und Sozialisation und Moral vervollkommnen kann. Dies ist,
Kants Argumentation zufolge, zu verstehen als ein Prozess, durch den die
urspriinglichen Anlagen zum Guten in ihrer Stdrke jederzeit

wiederhergestellt werden konnen:

,Was der Mensch im moralischen Sinne ist, oder werden soll,
gut oder bose, dazu mufs er sich selbst machen, oder gemacht
haben. Beides muf3 eine Wirkung seiner freien Willkiir sein;
denn sonst kénnte es ihm nicht zugerechnet werden, folglich er
weder moralisch gut noch bose sein”31.

Wie sollte dieser Prozess geschehen? Wie wird es moglich, die
urspriingliche Anlage zum Guten wiederherzustellen?

Zunéchst ist hier zu kldren, was unter ,Wiederherstellung” zu
verstehen ist. Es handelt sich hier nicht um eine Auffindung einer

verlorenen Eigenschaft. In der menschlichen Natur verliert man weder

349 Rel., IV 693.
30 Ebda., IV 693-694.
%1 Ebda., IV 694.

166



eine Naturanlage, noch gewinnt man eine neue. Das ist offensichtlich hier
nicht der Fall. Vielmehr sollte man es verstehen als Wiederherstellung der
Reinheit des Gesetzes, das der hochste Grund aller unserer Maximen wird.
Das Gesetz in seiner ganzen Reinheit soll als hinreichende Triebfeder der
Willkiir in diese aufgenommen werden. Dadurch ist es fiir den Menschen
moglich, den Weg der ,Heiligkeit” wieder zu gewinnen. Die Tugend als
Phéanomen (virtus phaenomenon), das heifst die Entscheidung und
Bereitschaft bei der Befolgung des Gesetzes, macht die Ubereinstimmung
der Handlung mit dem Gesetz (Legalitdt) sichtbar. Solche
Ubereinstimmung ist jedoch noch nicht genug fiir die Wiederherstellung
der Anlage zum Guten. Es ist nicht zu bezweifeln, dass sie einer
allmédhlichen Reform des Verhaltens sowie einer Transformation der Sitten
bedarf.

Die Gesetzeskonformitit der Handlung ermoglicht keine
endgiiltige Beurteilung der Moralitit derselben. Hinsichtlich der Legalitit
handelt jemand gut, wenn die Handlung mit dem Gesetz &ufserlich
tibereinstimmt. Diese Gesetzeskonformitit (das heifst, die Tugend in ihrem
empirischen Charakter) ist jedoch nicht gleichzusetzen mit dem Guten im
moralischen Sinne. Sie ist blof8 Auflerlichkeit, und deshalb wird, wenn
jemand gesetzlos handelt, eine allmdihliche Reform des Verhaltens
notwendig. Dieser Weg ldsst noch andere Interessen hinter der Handlung
erkennen, die mit Selbstliebe verbunden sind. Mit anderen Worten,
jemand kann gemdfi dem Gesetz handeln, aber nicht ,aus Pflicht”,
sondern beispielsweise um Ehre und Ansehen zu erreichen. Genau diese
Unreinheit muss eliminiert werden. Der empirische Charakter der Tugend
ist aber nur eine Dimension.

Die Tugend in ihrem intelligiblen Charakter (virtus noumenon) ist
also dasjenige, das jemandem ermdglicht, moralisch gut zu sein. Sie bedart
einer Handlung ,,aus Pflicht”, das heifst einer Handlung, die als Maxime

keine andere Triebfeder erkennt als die Vorstellung der Pflicht.

167



»[Das] kann nicht durch allméhliche Reform, so lange die
Grundlage der Maximen unlauter bleibt, sondern mufd durch
eine Revolution in der Gesinnung im Menschen (einen
Ubergang zur Maxime der Heiligkeit derselben) bewirkt
werden”352,

Hier scheint wiederum ein Hiatus zwischen sensibel und intelligibel zu
stehen. Das ist aber nur ein falscher Eindruck. Dafiir sind zwei Griinde
aufzuzeigen: a) Kant deutet hier einerseits an, dass dieser Prozess nur vom
Subjekt allein ausgehen kann. Moralische Autonomie ist, wie gesagt, keine
Gottesgabe, keine Naturgabe und keine Sache, die ein Subjekt dem
anderen geben oder gewdhren kann. Das klingt paradox, aber genauso
geschieht es innerhalb des Erziehungsprozesses. Nur das Subjekt selbst
soll sich der Pflicht als Prinzip fiir seine Maxime bedienen. Der Mensch
soll, weil er kann, wie Kant in der GMS argumentiert. Und was hat das fiir
eine Bedeutung fiir die Erziehung? Hier komme ich zum zweiten Grund.
b) Die Erziehung kann in dieser Perspektive nur als eine allmihliche Reform
verstanden werden, weil sie eine Reform ist, welche jener Revolution
vorhergeht und sie vorbereitet. Ist ein Kind ein moralisches Wesen?
Eindeutig nicht. Von Natur aus sind wir weder gut noch bose. In diesem
Sinne spielt die Reform auch eine wichtige Rolle. Sie ist Propddeutik, weil
sie einerseits versucht, das Bose zu verhindern und andererseits das Gute
zu fordern3.

Die Erziehung schafft nichts anderes als die Basis fiir die
Begriindung eines moralischen Charakters. Eine Erziehung trdgt immer
diese Ambivalenz in sich. Sie hat den Charakter einer ,allmdhlichen

Reform” des Verhaltens, weil dem zu Erziehenden vieles beigebracht

32 Rel., IV 698.

33 In diesem Zusammenhang stimme ich der Position Hoéffes (2007, S. 355) zu: , Gibt es
eine Erziehung, die das Bose verhindert? Die Antwort lautet: Ja und Nein. Bei Personen,
deren Erziehung zum moralisch Guten rechtzeitig beginnt und die das Tun des Guten
durch fortgesetztes Einiiben zum Charaktermerkmal werden lassen, hat das Bose so gut
wie keine Chance. Allerdings ist der vorsichtige Zusatz ,so gut wie’ unverzichtbar,
gestiitzt durch eine Uberlegung zum Gedanken der schonen Seele: Aus der Verschérfung
der Aufgabe, aus der Erziehung zur Moralitit, folgt eine Abschwidchung der
Erreichbarkeit, deretwegen keine Erziehung das Bose ausnahmslos verhindern kann.
Erstens beginnt nicht jede Erziehung zum moralisch Guten rechtzeitig; zweitens fiihrt sie
selbst bei rechtzeitigem Beginn nicht immer zum Erfolg.”

168



werden muss, damit er seine Miindigkeit erreicht. Aber dafiir gibt es
keinen festen Zeitpunkt, abgesehen vom Rechtsgesetz. Denn niemand
emanzipiert sich, nur weil er 18 Jahre alt ist. Die Erziehung tragt auch zu
dieser Revolution bei. Von daher ist sie vor allem eine Erziehung zur
moralischen Revolution. Das widre wie eine ,Wiedergeburt” fiir den
Menschen, betont Kant enthusiastisch.

Jetzt ist der Unterschied zwischen Reform und Revolution klar
geworden, sowie ihre Beziehung zu beiden verschiedenen Dimensionen
des Menschen (Phinomen/Noumenon). Eine Revolution ist eine
Revolution der Denkungsart des Subjekts, sie geschieht auf einmal und ist
radikal. Sie ist notwendig und soll durch Erziehung ermoglicht werden.

Datfiir ist die allmédhliche Reform der Sinnesart notwendig.

,Das ist: wenn er den obersten Grund seiner Maximen,
wodurch er ein boser Mensch war, durch eine einzige
unwandelbare Entschliefung umkehrt (und hiermit einen
neuen Menschen anzieht): so ist er so fern, dem Prinzip und der
Denkungsart nach, ein fiirs Gute empfiangliches Subjekt; aber
nur in kontinuierlichem Wirken und Werden ein guter
Mensch: d. i. er kann hoffen, dafs er bei einer solchen Reinigkeit
des Prinzips, welches er sich zur obersten Maxime seiner
Willkiir genommen hat, und der Festigkeit desselben, sich auf
dem guten (obwohl schmalen) Wege eines bestindigen
Fortschreitens vom Schlechten zum Bessern befinde”354,

Auf diesem Zusammenhang etabliert Kant die sittliche Bildung des
Menschen, hier als Erwachsener betrachtet. Sie soll nicht durch die
Besserung der Sitten beginnen. Eine solche Besserung konnte ein
gesetzmaifdiges Verhalten (dufserlich) entwickeln, aber auch Heuchelei
hervorrufen. Notig ist daran zu arbeiten, eine Umwandlung der
Denkungsart und die Griindung eines Charakters zu schaffen. Diese
Umwandlung bedeutet eine innere Arbeit, welche von Anfang an getibt
werden muss. Die Ubung der Urteilskraft bildet in der Argumentation
dieses Abschnitts der Religionsschrift den Kern. Hier sind inhaltlich

bereits zwei Aspekte aufgefiithrt, die Kant spater in der Tugendlehre

354 Rel., IV 698-699.
169



seiner Metaphysik der Sitten detaillierter darstellt: eine Didaktik fiir die
Ethik und dabei die Ausfithrung (Anwendung) der gelernten Prinzipien
durch eine Ethik Asketik. Damit ist die Lehrbarkeit der Tugend bereits
vorausgesetzt.

Fir die Ubung der Urteilsfdhigkeit sind Beispiele nicht wohl
geeignet. Einerseits sollte man das Beispiel nutzen, sagt Kant, um die
Unreinheit einiger Maximen fiir den Schiiler darzustellen. Er sollte auf
jeden Fall den Unterschied zwischen gesetzmidfsiger Handlung und
sittlicher Handlung, d. h. zwischen Legalitdit und Moralitdt erkennen.
Diese Ubung wird die Idee der Pflicht als eine dauernde Referenz

entwickeln.

,Diese Anlage zum Guten wird dadurch, dafs man das Beispiel
selbst von guten Menschen (was die Gesetzméfiigkeit derselben
betrifft) anfithrt, und seine moralischen Lehrlinge die
Unlauterkeit mancher Maximen aus den wirklichen Triebfedern
ihrer Handlungen beurteilen ladfst, unvergleichlich kultiviert,
und geht allméhlich in die Denkungsart iiber: so dafs Pflicht
blofs fiir sich selbst in ihren Herzen ein merkliches Gewicht zu
bekommen anhebt”355.

Andererseits sollte die Ubung der Urteilsfahigkeit auf keinen Fall zur
Bewunderung ,guter Beispiele” verleiten, weil es bei der Befolgung der
Pflicht keine aufSerordentliche Handlung gibt. Diese Bewunderung sollte
eher auf unsere urspriingliche Anlage zum Guten gerichtet werden3.

Wie man feststellen kann, ist das Problem des Bosen in der
menschlichen Natur kein unldsbares Problem, und Kant hebt es

besonderes im 4. Abschnitt des ersten Teils der Religionsschrift hervor.

335 Rel., IV 699-700.

%6 Diese Bewunderung sollte nach Kant durch die folgende Feststellung provoziert
werden: ,Was ist das (kann man sich selbst fragen) in uns, wodurch wir, von der Natur
durch so viel Bediirfnisse bestindig abhdngige Wesen, doch zugleich iiber diese in der
Idee einer urspriinglichen Anlage (in uns) so weit erhoben werden, dafd wir sie insgesamt
fiir nichts, und uns selbst des Daseins fiir unwiirdig halten, wenn wir ihrem Genusse,
der uns doch das Leben allein wiinschenswert machen kann, einem Gesetze zuwider
nachhdngen sollten, durch welches unsere Vernunft méachtig gebietet, ohne doch dabei
weder etwas zu verheifsen noch zu drohen?” (Rel., IV 700).

170



Die Losung des Problems erfolgt nicht spontan oder nattirlich, sondern sie
muss mittels der menschlichen Krifte fortgesetzt werden.

In diesem Zusammenhang ist die Entwicklung aller Naturanlagen
lediglich der Anfang des menschlichen Fortschritts zum sittlich Guten.
Diese Entwicklung, sie soll auch als erzieherischer Prozess verstanden
werden, sollte nicht nur gute (d. h. zum gesetzméfsigen Handeln
befdhigte) Menschen, sondern und vor allem tugendhafte (zum Handeln

»aus Pflicht” befdhigte) Menschen hervorbringen.

171



IV - ERZIEHUNG UND DIE FRAGE DANACH,
WAS DER MENSCH IST UND WAS ER SEIN SOLL

4.1 Grundbestimmungen der Erziehung

In den vorhergehenden Kapiteln wurde gezeigt, wie Kant in der
Regierungs- und Erziehungskunst die schwierigsten der Menschheit
aufgegebenen Aufgaben erkannt hat. Dabei stellt Kant die Forderung,
einen Plan fiir die Erziehung zu konzipieren, obwohl er diesen in seinen
systematischen Schriften selbst nur skizziert hat. Worauf soll sich dieser
Plan stiitzen? Konnen hier einige Aspekte der Pddagogik-Schrift hilfreich
sein? Geht man von seinem Postulat aus, dass der Mensch nur durch die
Erziehung zum Menschen wird, so ist es innerhalb dieses Kapitels, bei der
Erkldrung dieser These, vor allem sehr wichtig, den Erziehungsbegriff zu
erldutern. Damit verbunden ist auch die Rolle der Erziehung im Bezug
auf Ethik und Anthropologie.

Die grundlegende Hypothese dieser Arbeit besteht darin, wie am
Anfang dargestellt, die Begriindung und Legitimation der Erziehung als
»Erziehung zur Moralitdt” innerhalb der praktischen Philosophie Kants zu
rekonstruieren. Hierbei verzichte ich auf die Analyse der ganzen
Konstellation von Problemen der Padagogik-Schrift, um mich stattdessen
auf bestimmte Passagen zu konzentrieren, die jene Bestimmung sinnvoll
ermoglichen werden. Wichtiger als die Vielzahl von Varianten des
Padagogik-Begriffs innerhalb der Paddagogik-Schrift zu erldutern ist es, die
Aspekte hervorzuheben, die die Ankniipfung sowohl an die
Moralphilosophie als auch an die anthropologische und
geschichtsphilosophische Fundierung klar zeigen und eben dadurch die
Rolle der Erziehung erkldren. Deshalb bedeutet der Titel dieses Kapitels,

mehr vielleicht als eine Bestimmung im Sinne einer prazisen

172



Identifizierung, eine Verortung, und deshalb befasst sich der erste
Abschnitt dieses Kapitels mit den Grundbestimmungen der Erziehung. Es
muss deutlich werden, dass Kant an keine blofde Instrumentalisation der
Padagogik im Dienst der Ethik gedacht hat, sondern dass sie als
menschliche Handlung auch der Ethik verpflichtet ist, auch wenn sie fiir
ihre Methoden und spezifischen = Aufgaben Freiraum und
wissenschaftliche Autonomie haben soll, um daran zu arbeiten.

Die Aspekte, auf welche ich hier eingehen mochte, sind: a) die
grundlegenden Unterscheidungen zwischen physischer und praktischer
Erziehung; b) es gibt keinen perfekten Plan fiir die Erziehung, sondern
dieser muss ein offenes Projekt sein, das jedoch der Idee der Erziehung
verpflichtet ist; c) die Forderung, dass sie sich in ein Studium verwandle
und; d) die Bestimmung ihrer Aufgabe.

Die Grundbestimmungen der Erziehung sind vor allem in der
Padagogik-Schrift zu finden. Auch wenn sie in ihrer Gestaltung und ihrem
Inhalt viele Probleme hat, wie im I. Kapitel gezeigt wurde, konnen wir
wenigstens die oben erwdhnten vier Aspekte hier einbeziehen, insofern sie
grundsdtzlich nicht im Gegensatz zur Philosophie, insbesondere zur

Moral, Anthropologie und Geschichtsphilosophie Kants stehen.

4.1.1 Physische und praktische Erziehung - eine
Differenzierung

Die Schrift Uber Pidagogik hat zwei Hauptteile: eine Einleitung und eine
Abhandlung. Die Abhandlung ist in zwei Teile gegliedert: Physische
Erziehung und praktische Erziehung. Ich moéchte kurz einige Merkmale
der Abhandlung darstellen. Nach Kant kann die Pddagogik oder, wie er
selbst sagt, ,Erziehungslehre” grundsatzlich entweder physisch oder

praktisch sein. Diese zwei Perspektiven entsprechen genau seinen zwei

173



Betrachtungsweisen des Menschen (intelligible und sensible). Physische
Erziehung bezieht sich auf den Menschen als empirisches, durch die
Naturkausalitdt bestimmtes Wesen, d. h. als Méangelwesen, und zwar in
den verschiedenen Entwicklungsphasen seines Lebens. ,Die physische
Erziehung ist diejenige, die der Mensch mit den Tieren gemein hat, oder
die Verpflegung“37. Von Natur aus ist der Mensch auf die Verpflegung
durch andere Menschen angewiesen. Ohne Sorge der anderen kann kein
Kind allein tiberleben. Deshalb besteht die Aufgabe der , Eltern, oder
Ammen oder Warterinnen” zunédchst darin, sich um die Verpflegung zu
kiimmern338. Aufier Nahrung und Schutz ist hier vor allem wichtig, die
nattirliche Entwicklung zu fordern.

Die physische Erziehung ist blofs negativ. Ihre Aufgabe besteht
namlich in einer ,Begleitung” von Erwachsenen im Prozess der Kindheit.
In diesem Sinne denkt Kant dhnlich wie Rousseau: Wichtiger als vieles zu
tun ist es zu verhiiten, dass manches getan wird3°. Dennoch soll diese
»Begleitung” nicht als Abwesenheit verstanden werden. In diesem Punkt
geht es auch um die Disziplin des Kindes. Man soll beim Kind nicht
frithzeitig Gewohnheiten einreifSen lassen, die spdter zu Bediirfnissen
werden konnen, denn sonst besteht die Gefahr, dass der Zogling den Weg
zum spdteren Laster einschldgt. Es ist wichtig, die natiirliche Reinheit der
Kinder nicht zu verderben. Wenn sie daran gewthnt wurden, ,alle ihre
Launen erfiillt zu sehn: so kommt das Brechen des Willens nachher zu
spat”3%0. Bei der physischen Erziehung gehtren insbesondere Wartung
und Disziplin zusammen, auf welche spéter eingegangen wird.

Praktische Erziehung ist die Erziehung zur Moralitdt. Thre Aufgabe
besteht in der Bildung des Charakters. Sie ist positiv, weil sie zur ,zweiten
Natur” des Menschen fithrt und ihn befdhigt, allein durch seine eigene

Vernunft zu lernen. Wie man sieht, ist das eindeutig mehr als die blofie

37 UP, VI 712.

358 Hier kniipft der Gedanke Kants an Rousseaus Emile (2001, S. 116) an: ,, Wir beginnen
zu lernen, wenn wir beginnen zu leben. Unser erste Lehrer ist unsre Amme”.

39 Vgl. Emile, S. 115.

360 UP, VI 718.

174



Bewahrung der Natur des Kindes. Praktisch ist sie deshalb, weil ihre
Aufgabe nicht anders als moralisch zu verstehen ist. Dadurch soll der
Mensch , gebildet werden, damit er wie ein freihandelndes Wesen leben
konne. (Praktisch nennt man alles dasjenige, was Beziehung auf Freiheit
hat)“361. Allerdings sind physische und moralische Erziehung nicht
getrennt zu sehen. Die physische Erziehung involviert jederzeit eine
moralische Dimension, und die moralische setzt die physische voraus.
,~Zu der praktischen Erziehung gehort 1) Geschicklichkeit, 2)
Weltklugheit, 3) Sittlichkeit”362. Diese Begriffe werden noch unter den

Stichworten Kultivierung, Sozialisierung und Moralisierung erscheinen.

4.1.2 Erziehung als Idee

»Ein Entwurf zu einer Theorie der Erziehung ist ein herrliches Ideal, und
es schadet nichts, wenn wir auch nicht gleich im Stande sind, es zu
realisieren”3%3, so lautet die Stellungnahme Kants hinsichtlich des
Nachdenkens tiber die Erziehung. In gewisser Weise scheint hier sogar
der Prozess beziehungsweise der Versuch als solcher wichtiger zu sein, als
das Ziel. Es handelt sich um einen Entwurf, weil eine Generation keine
vollkommene Theorie erreichen kann. Nur der ganzen menschlichen
Gattung kann dies gelingen. Eben deshalb spricht Kant {iber ein Ideal, d.
h. tiber einen jenseits von Raum und Zeit vollkommenen Zustand.
Dennoch, so fahrt er fort, muss man ,nicht gleich die Idee fiir schimé&risch
halten, und sie als einen schonen Traum verrufen, wenn auch Hindernisse
bei ihrer Ausfithrung eintreten3%4. Aus diesen zwei Passagen, in denen

Kant einmal tiber das Ideal einer Theorie der Erziehung spricht und die

361 Ebda., VI 712.
362 Ebda., VI 746.
363 Ebda., VI 700.
364 Ebda., VI 700.

175



Wiirde dieser Idee hervorhebt, ergibt sich vielleicht noch nicht die
Moglichkeit, ein grundsatzliches Prinzip fiir eine Theorie anzubieten,
insofern solche Sdtze inhaltlich negativ betrachtet werden koénnen. IThre
Aussagen sind also nur indirekt, aber doch ein wertvoller Ausgangspunkt.
Interpretiert man diese Begriffe jedoch mit Unterstiitzung der kritischen
Werke Kants - in denen sie explizit erldutert werden -, so ist es moglich,
sie durch eine andere Perspektive zu betrachten, d. h. sie gewinnen
dadurch eine positive Bedeutung. Deshalb sind folgende Fragen hier zu
klaren: Was meint Kant, wenn er tiber Idee spricht? Die Idee der
Erziehung scheint wichtiger als die empirische Aufgabe selbst zu sein.
Wenn es so ist, wie kann man das interpretieren? Was bedeutet ein Ideal,
und in welcher Beziehung steht es zur Idee?

Die Erziehung als Idee scheint in der Pdadagogik-Schrift, trotz aller
Kritik und des Streits um ihre Urheberschaft, nicht umsonst. Jeder, der
sich schon einmal mit der Philosophie Kants beschiftigt hat, wird nicht
bestreiten wollen, dass der Begriff Idee eine zentrale Rolle in seinem
philosophischen System spielt. Warum sollte dann dieser Begriff innerhalb
der Pdadagogik keine Geltung haben? Meines Erachtens ist dieser Begriff
ein zentrales Element, wodurch die Verbindung zwischen Erziehung und
Moral bei Kant interpretiert werden kann. Sie ermoglicht keine
Einschrankung der pddagogischen Aufgabe auf die empirische Ebene,
insofern sie ein transempirischer Begritf ist365.

Die Idee der Erziehung ist im Sinne Kants letztendlich nicht anders
als die Idee der sittlichen Vollkommenheit zu verstehen. Durch die Idee kann
sich die erzieherische Praxis regulieren, weil sie den Bereich der Erfahrung

tibersteigt. Deshalb hat sie eine regulative Rolle, keine konstitutive. Um

35 BLAfS (1978, S. 19) argumentiert: ,Idee ist ein transempirischer Begriff, der die
Unzuldnglichkeit der Erfahrung {iibersteigt und das jeweils begriffliche Gemeinte zur
Totalitdit und Vollkommenheit erkldrt”. Andere Autoren interpretieren in derselben
Weise diese Bestimmung von Idee (WINKELS, 1984, S. 141; BREINBAUER, 1996, S. 76).
Bemerkenswert ist ebenfalls in diesem Zusammenhang die Auffassung von HUFNAGEL
(1990, S. 79), wenn er schreibt: ,In Kants padagogischer Theorie sind, systematisch
betrachtet, alle wesentlichen Bestimmungen seiner Transzendentalphilosophie prasent”.

176



den Begriff der Erziehung als Idee hier zu erhellen, wird zunédchst
gezeigt, was Kant unter Idee {iberhaupt verstanden hat.

Hierbei scheint der Rekurs auf die Erlduterungen {iiber die
Bedeutung von Idee in der Kritik der reinen Vernunft angebracht zu sein.
Kant hat in der transzendentalen Dialektik im Rahmen der Erkldrung tiber
den Gebrauch der Vernunft dargestellt, was er unter diesem Begriff
versteht. Da wird der Verstand als ,, Quelle” der Erfahrung charakterisiert,
insofern er die Mannigfaltigkeit der sinnlichen Anschauungen unter
Kategorien (auch als reine Verstandesbegriffe benannt) einordnet und die
Vernunft als ,Quelle” von reinen Vernunftbegriffen, beziehungsweise den

Sitz von transzendentalen Ideen bestimmt.

»Verstandesbegriffe werden auch a priori vor der Erfahrung
und zum Behuf derselben gedacht; aber sie enthalten nichts
weiter, als die Einheit der Reflexion iiber die Erscheinungen, in
so fern sie notwendig zu einem mdglichen empirischen
Bewufstsein gehoren sollen”3¢¢.

Die Rolle der Verstandesbegriffe ist in diesem Sinne konstitutiv fiir die
Erfahrung, insofern sie nur durch gewisse Kategorien als
Erkenntniserfahrung betrachtet werden kann. Was die Eigenttimlichkeit des

Vernunftbegriffs ausmacht, ist ndmlich:

»[D]afs er sich nicht innerhalb der Erfahrung wolle beschranken
lassen, weil er eine Erkenntnifs betrifft, von der jede empirische
nur ein Teil ist (vielleicht das Ganze der moglichen Erfahrung
oder ihrer empirischen Synthesis), bis dahin zwar keine
wirkliche Erfahrung jemals vollig zureicht, aber doch jederzeit
dazu gehorig ist. Vernunftbegriffe dienen zum Begreifen, wie
Verstandesbegriffe zum Verstehen (der Wahrnehmungen)”3¢7.

Kant nimmt als Beispiel Platons Ideenlehre, um die Bedeutung seiner
transzendentalen Ideen von jener zu unterscheiden und zu erldutern.

Platon hat sich dieses Begriffs bedient, um etwas, ,was nicht allein

366 KrV, 11 319.
367 KV, 11 320.

177



niemals von den Sinnen entlehnt wird, sondern welches sogar die Begritfe
des Verstandes, mit denen sich Aristoteles beschiftigte, weit {ibersteigt,
indem in der Erfahrung niemals etwas damit Kongruierendes angetroffen
wird”368, zu bestimmen3%. Bei Platon sind die Ideen, so stellt Kant fest,
mehr als lediglich Schliissel zur Erfahrung wie die Verstandeskategorien,
sondern sie sind , Urbilder” der Dinge selbst. Auch fiir den griechischen
Philosophen fordert unsere ,Erkenntniskraft” eine hohere synthetische
Einheit, um die Erfahrung als solche zu betrachten, und Kant hat ebenfalls
bemerkt, dass dieses Bediirfnis besteht, weil die Vernunft allein durch die
Erfahrungserkenntnisse nicht befriedigt werden kann. Zur Vernunft
gehort eine gewisse Sehnsucht, welche sie stindig zum Suchen des
Unbedingten fiihrt®”0. Dass dieses Unbedingte nicht durch die Erfahrung
erreichbar ist, bedeutet keineswegs, dass es sich um ein Hirngespinst
handelt. Der Konigsberger Philosoph kritisiert jedoch die Auffassung

Platons, insofern dieser den Begriff Idee in einer , mystischen Deduktion”

368 KrV, 11 321-322.

369 In seiner Metaphysik kritisiert Aristoteles die Ideenlehre Platons. Fiir Aristoteles ist
die Ideenlehre seines Meisters eine Verdoppelung der Dinge, und ein solcher Dualismus
zwischen Ideen und Gegenstinden muss iiberwunden werden. Das Wesen der Dinge ist
fiir ihn nicht aufSerhalb der Dinge selbst, sondern in den Dingen selbst. Dennoch ist seine
Interpretation Platons, in gewisser Weise, eine Karikatur dieser. Das hat zur einer
vereinfachten Lektiire von Platons Werk gefithrt. Im Hintergrund dieser
Auseinandersetzung steht der Begriff von Realitdt. Aristoteles’ Auffassung nach ist die
Realitdt das Einzelding, der Gegenstand der Sinne. Nach Platon sind die Gegenstdnde
nur Gegenstidnde, weil es Ideen gibt.

370 Kant beschreibt mit grofier Genauigkeit, wie dieser Impuls der Vernunft wirkt. In der
Vorrede zur ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft heifst es: , Die menschliche
Vernunft hat das besondere Schicksal in einer Gattung ihrer Erkenntnisse: daf$ sie durch
Fragen beldstigt wird, die sie nicht abweisen kann, denn sie sind ihr durch die Natur der
Vernunft selbst aufgegeben, die sie aber auch nicht beantworten kann, denn sie
iibersteigen alles Vermogen der menschlichen Vernunft. In diese Verlegenheit gerit sie
ohne ihre Schuld. Sie fangt von Grundsitzen an, deren Gebrauch im Laufe der Erfahrung
unvermeidlich und zugleich durch diese hinreichend bewéhrt ist. Mit diesen steigt sie
(wie es auch ihre Natur mit sich bringt) immer hoher, zu entfernteren Bedingungen. Da
sie aber gewahr wird, dafs auf diese Art ihr Geschifte jederzeit unvollendet bleiben
miisse, weil die Fragen niemals authoren, so sieht sie sich genétigt, zu Grundsétzen ihre
Zuflucht zu nehmen, die allen moéglichen Erfahrungsgebrauch iiberschreiten und
gleichwohl so unverdéachtig scheinen, dafs auch die gemeine Menschenvernunft damit im
Einverstdndnisse steht. Dadurch aber stiirzt sie sich in Dunkelheit und Widerspriiche,
aus welchen sie zwar abnehmen kann, daf! irgendwo verborgene Irrtiimer zum Grunde
liegen miissen, die sie aber nicht entdecken kann, weil die Grundsitze, deren sie sich
bedient, da sie iiber die Grenze aller Erfahrung hinausgehen, keinen Probierstein der
Erfahrung mehr anerkennen. Der Kampfplatz dieser endlosen Streitigkeiten heifst nun
Metaphysik” (KrV, I1 11).

178



festgelegt hat, und argumentiert dabei, dass er diesen , Ubertreibungen”
und ,Hypostasierungen” nicht folgen kann3”!. Andererseits erkannte er

an:

,Wenn man das Ubertriebene des Ausdrucks absondert, so ist
der Geistesschwung des Philosophen, von der kopeilichen
Betrachtung des Physischen der Weltordnung zu der
architektonischen Verkniipfung derselben nach Zwecken, d. i.
nach Ideen, hinaufzusteigen, eine Bemiithung, die Achtung und
Nachfolge verdient”372,

Die Ideen bei Platon sind insbesondere mit Problemen im Bereich des
Praktischen verbunden, ndmlich mit Problemen, die die Freiheit des
menschlichen Wesens betreffen33. Die Freiheit steht aber wiederum
,ihrerseits unter Erkenntnissen [...], die ein eigenttimliches Produkt der
Vernunft sind”?74. Insofern Kant sich auch mit demselben Problem
konfrontiert sieht - ndmlich die Rechtfertigung des Gebrauchs dieses
Begriffs -, fithrt er in seiner Erlduterung das Beispiel der Idee der Tugend
ein, um die Rolle von Ideen tiberhaupt zu kldaren. Wer die Tugend aus
Erfahrung zu begriinden versucht, der kann eigentlich keine Geltung
dieses Begritfs beweisen. Die Gegenstdnde der Erfahrung konnen zwar als
,Beispiele” dienen, nicht aber als , Urbilder” der Tugend betrachtet
werden. Obwohl niemand mit einer reinen Idee der Tugend addquat

handeln kann, beweist das nicht, dass es sich um einen schimérischen

71 Vgl KrV, 11 322.

372 KrV, II 325. Der Ausdruck “kopeilichen” (Weischedel Ausgabe) oder ,copeilichen”
(Akademie Ausgabe) bedeutet hier den Bezug auf die Welt als eine , Kopie” der Ideen.
Eine , kopeiliche Betrachtung” wiirde innerhalb der sinnlichen Welt beschradnkt sein. Der
Impuls, diese zu iibersteigen, zeigt eben den Anspruch der Vernunft nach einer
architektonischen Einheit der Weltordnung.

373 Mit Bezug auf diesen Aspekt wurde der Text von SCHMIED-KOWARZIK (1999. S. 26-
39) unter dem Titel ,Platon - Die Idee des Guten. Zu den Anfingen der praktischen
Philosophie” verfasst. In: Ders. Denken aus geschichtlicher Verantwortung. Wegbahnungen
zur praktischen Philosophie. Wiirzburg, 1999. Seiner Auffassung nach hat das gesamte
Werk Platons eine , grofie Einheit der Begriindung der praktischen Philosophie aus dem
Primat der Praxis”. Dariiber hinaus bemerkt er: ,, Alle Denkbemiihungen Platons kreisen
um die Frage: Wie vermdgen wir unser praktisches - d. h. immer sittlich-praktisches -
Menschsein in der Welt zu bestimmen?” (S. 27).

74 KrV, I1322-323.

179



Gedanken handelt. Die Moglichkeit ihrer Ausfithrung eroffnet die

Perspektive, sie als wahrhaft anzuerkennen.

»,Denn es ist gleichwohl alles Urteil, iiber den moralischen Wert
oder Unwert, nur vermittelst dieser Idee moglich; mithin liegt
sie jeder Anndherung zur moralischen Vollkommenheit
notwendig zum Grunde, so weit auch die ihrem Grade nach
nicht zu bestimmende Hindernisse in der menschlichen Natur
uns davon entfernt halten mogen”37.

Wenn der Mensch urteilt, beschiftigt er sich mit Ideen, d. h. einem
Orientierungsprinzip, wodurch er seinem Leben einen Sinn geben kann
und fiir seine Beziehung zur Natur und zu anderen Menschen Gesetze
etabliert. Das ist auch in gewissem Mafde etwas, das unter dem Begriff
Handeln verstanden werden kann. Hier bewegt sich das urteilende Subjekt
unter der Idee der Freiheit. Seine Beurteilung beruht nicht auf
Naturgesetzen.

In diesem Zusammenhang zieht Kant fiir seine weiteren
Erlduterungen das Beispiel der Republik Platons heran. Die ,ertraumte
Vollkommenheit” zeigt wiederum die enge Verbindung der Ideen mit der
menschlichen Praxis, zwischen Denken und Handeln. Andererseits
konnen diese Ideen aufgrund der menschlichen Unvollkommenheit im
Bereich der Erfahrung nur eben beispielsweise erscheinen. Das ist einer
der Griinde von vielen Vorwiirfen gegen Platon und auch in derselben
Perspektive gegen Kant. Dennoch besteht die Wiirde der philosophischen
Arbeit darin, das Denken in einem philosophischen Werk griindlich zu
untersuchen, anstatt es ohne weiteres als nutzlos, gefdhrlich oder peinlich
schnell zu verwerfen. Hier versucht Kant zu zeigen, dass die Ideen notig
sind, weil sie einen Grund dafiir geben, was in der menschlichen Praxis

getan werden soll.

,Eine Verfassung von der grofsten menschlichen Freiheit nach
Gesetzen, welche machen, dafs jedes Freiheit mit der andern
ihrer zusammen bestehen kann (nicht von der grofiten

375 KrV, 11 323.
180



Gliickseligkeit, denn diese wird schon von selbst folgen), ist
doch wenigstens eine notwendige Idee, die man nicht blofs im
ersten Entwurfe einer Staatsverfassung, sondern auch bei allen
Gesetzen zum Grunde legen muf3, und wobei man anfénglich
von den gegenwdrtigen Hindernissen abstrahieren muf3, die
vielleicht nicht sowohl aus der menschlichen Natur
unvermeidlich entspringen mogen, als vielmehr aus der
Vernachlédssigung der echten Ideen bei der Gesetzgebung”376.

Die Vollkommenheit gehort nicht in die Welt der Erfahrung, worin sich
eigentlich die menschliche Praxis entfaltet. Dennoch gehort sie als Zweck
zur menschlichen Vernunft, welche uns als intelligible Wesen
charakterisiert. Durch die Idee einer vollkommenen politischen
Verfassung ist uns ein Maximum bzw. ein Urbild gegeben, dem sich die
reale Verfassung immer mehr anndhern kann.

Im Abschnitt B 384 bestimmt Kant die Idee als einen ,notwendigen
Vernunftbegriff, dem kein kongruierender Gegenstand in den Sinnen
gegeben werden kann”3”7. Da nennt er sie spezifisch transzendentale Ideen
und fiigt eine weitere Bemerkung hinzu: ,Sie sind Begriffe der reinen
Vernunft; denn sie betrachten alles [sic!] Erfahrungserkenntnis als
bestimmt durch eine absolute Totalitdt der Bedingungen”378. Eine absolute
Totalitdt von bedingten Gegenstdnden kann nicht selbst bedingt sein, sonst
ist sie gar nicht absolut. Diese muss unbedingt sein®°, weil die Vernunft
durch ihre Schliisse nach Allgemeinheit der Erkenntnis sucht.

Die Ideen haben demnach eine entscheidende Beziehung zum
Gebrauch des Verstandes. Dadurch gibt die Vernunft dem Verstand eine
»Richtung”, damit diesem eine Einheit seiner Handlungen gelingt. Sie
gelten also als ein Kanon fiir den Verstand. Eine andere Bestimmung von

Ideen ist folgende:

376 Ebda., II 323-324.
%77 Ebda., 11 331.

378 Ebda., II 331.

379 Vgl. KrV, 11 328.

181



,Wenn man eine Idee nennt: so sagt man dem Objekt nach (als
von einem Gegenstande des reinen Verstandes) sehr viel, dem
Subjekte nach aber (d. i. in Ansehung seiner Wirklichkeit unter
empirischer Bedingung) eben darum sehr wenig, weil sie, als
der Begriff eines Maximum in concreto niemals kongruent kann
gegeben werden. Weil nun das letztere im blofs spekulativen
Gebrauch der Vernunft eigentlich die ganze Absicht ist, und die
Anndherung zu einem Begriffe, der aber in der Ausiibung doch
niemals erreicht wird, eben so viel ist, als ob der Begriff ganz
und gar verfehlt wiirde, so heifit es von einem dergleichen
Begriffe: er ist nur eine Idee”3%0,

Ahnlich wird in der Padagogik-Schrift argumentiert, dass eine ,Idee [...]
nichts anderes [ist], als der Begriff von einer Vollkommenheit, die sich in
der Erfahrung noch nicht vorfindet”3s1.

Der Zusammenhang von Ideen und Ideal wird erst innerhalb des
III. Hauptstiicks der transzendentalen Dialektik - Das Ideal der reinen
Vernunft - dargestellt. Da zeigt Kant auch die Eigentiimlichkeit seiner
Konzeption hinsichtlich der Konzeption Platons. Mit Ideal meint er hier
nicht das, was man durch die Idee verstehen kann, sondern dariiber
hinaus ein Ding gleichsam in concreto und in individuo durch die Idee
bestimmt. Was nach Platon eine ,Idee des gottlichen Verstandes” war, ist
hier das, was Kant Ideal nennt. Demzufolge nimmt Kant an, dass die
Vernunft nicht nur Ideen, sondern auch in gewisser Weise Ideale enthdlt.
Sie haben dennoch keine schopferische Kraft wie jene bei Platon, aber
doch eine praktische Kraft und miissen ,der Moglichkeit der
Vollkommenheit gewisser Handlungen zu Grunde liegen”382. Was die
Idee und das Ideal gemeinsam charakterisiert, ist, dass sie die Erfahrung
leiten konnen, also die stindige Uberpriifung dessen, was man tut oder
tun ldsst. Genau deshalb konnen sie als regulative Prinzipien
tunktionieren. ,Sowie die Idee die Regel gibt, so dient das Ideal in
solchem Falle zum Urbilde der durchgidngigen Bestimmung des

Nachbildes”383.

380 KrV, 11 331.

381 UP, VI 700-701.
382 KrV, I1 513.

383 Ebda., II 513.

182



Kant betont, es komme hier nicht in Frage, eine , objektive Realitat”
bzw. die Existenz von Idealen zu beweisen, sondern vielmehr handelt es
sich darum, ihre Funktion und Bedeutung zu zeigen. Was sie so wichtig
macht, besteht darin, dass sie ein ,unentbehrliches Richtmafd der
Vernunft” liefern. Die Vernunft braucht einen Begriff von etwas
Vollstindigem, um ,den Grad und die Méngel des Unvollstandigen zu
schdtzen und abzumessen”384.

Jetzt wird durch die oben dargestellten Erlduterungen {iiber die
Begriffe Idee und Ideal klar, was Kant als Ideal einer ,Theorie” der
Erziehung hervorzuheben pflegt. Der Begriff Ideal ist mit dem der Idee
verkniipft und kann durch sie erfasst werden?>. Woran sonst als an einer
idealen Theorie sollte sich die Erziehungspraxis orientieren? Wenn sie
sich lediglich als eine , Antwort” auf die Umstdnde ihrer Rolle verkiirzt,
dann verfallt sie der Zwecklosigkeit. Da herrscht jede Art von Willkiir und
Improvisation, und es fehlt an allgemeingiiltigen Kriterien. Letztendlich
wird der Grund ihrer Relevanz innerlich korrumpiert.

,Erst muss unsere Idee nur richtig sein, und dann ist sie bei allen
Hindernissen, die ihrer Ausfithrung noch im Wege stehen, gar nicht
unmoglich”386, so tiberzeugt argumentiert Kant. Fiir ihn ist die
Orientierung der Pddagogik durch die Idee der Erziehung legitim, und
mittels dieser wird deshalb keine erzieherische Praxis zwecklos. Die
vollstandige Entwicklung aller Naturanlagen des Menschen ist wenigstens
in der Idee der Erziehung moglich. Das heifst, durch die Idee der
Erziehung ist dieses Ideal denkbar. Und hier verkniipft sich diese Idee mit
der der Menschheit - nur die ganze Menschengattung kann die
vollstandige Entwicklung aller Naturanlagen erreichen. Dennoch ist diese
Idee allerdings notwendig und wahrhaft.

Man kann also feststellen, dass der Gebrauch dieser beiden Begriffe

in der Paddagogik-Schrift nicht dem widerspricht, was Kant {iber beide in

34 Vgl KrV, 11 514.
35 Vgl. BLASS, 1978, S. 18.
386 UP, VI 701.

183



seiner KrV gesagt hat. Sie haben fiir die Grundlegung von Kants
Konzeption der Padagogik strategische Bedeutung. Innerhalb der
Padagogik-Schrift sind sie nicht erldutert, aber sie werden doch
verstdndlich, wenn man die KrV zur Analyse von beiden heranzieht. Klar
ist, dass die Spur von Kants kritischem Denken deutlich in diesen
Passagen der Padagogik-Schrift erscheint. Die Annahme der Erziehung als
Idee und demnach des Ideals einer Theorie der Erziehung ist fiir Kant kein
fremdes Thema. Dadurch wird einer der wichtigsten Referenzpunkte
testgelegt, um die Legitimitdt des Gebrauchs des Erziehungsbegriffs bei
Kant zu bestétigen.

In dieser Perspektive wird ebenfalls die Forderung Kants deutlich,
dass sich die Padagogik in ein Studium bzw. in eine orientierte
Wissenschaft verwandle und ihre spezifischen Aufgaben erfiille, namlich
zur Disziplin, Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung fiihre. Diese
Forderung hiangt mit der Idee der Erziehung zusammen. Es muss aber
gezeigt werden, aufgrund welcher Kriterien man {iber einen
Wissenschaftscharakter der Padagogik sowie ihres entsprechenden
Geltungsbereichs sprechen kann. Demzufolge wird es sich in diesem
Rahmen zeigen, dass der Begriff der Erfahrung und des Experiments in
ihrem Zusammenhang sehr bedeutend fiir die Erziehung und Padagogik
sind. Es wird also dargestellt, dass in der Padagogik Prinzipien (aus der
praktischen Vernunft) und Erfahrung aufeinander bezogen sind. Eben
deshalb wird von Vermittlung gesprochen. In diesem Sinne kann sowohl
die Erziehung als auch die Pddagogik als eine Art Vermittlung der Ethik
Kants betrachtet werden. Selbst wenn diese Argumentation nicht
ausreichen sollte, um von einer vollstindigen Theorie der Erziehung bei
Kant zu sprechen, so bleibt wenigstens die Moglichkeit, alle bisher
dargestellten Aspekte sowohl als ihre transzendentalen als auch
geschichtsphilosophischen und anthropologischen , Anfangsgriinde” zu

betrachten.

184



4.2 Kants Forderung: ,Erziehung muss ein Studium werden”

Der Mensch ist, wie bereits thematisiert wurde, von einem
Erziehungsprozess abhidngig, um Mensch zu sein, und diesen Prozess
muss er selbst vorantreiben, er hiangt also wiederum vom Menschen ab.
Durch die Idee der Selbstverwirklichung bzw. Selbstbestimmung des
Menschen gelangt man zu der Idee der Erziehung. ,,Der Mensch kann nur
Mensch werden durch Erziehung. Er ist nichts, als was die Erziehung aus
ihm macht”3%”. Diese Bestimmung bedeutet zweierlei: die Angewiesenheit
des Menschen auf Erziehung, aber zugleich implizit die Angewiesenheit
der Erziehung auf Menschen. Der FEinzelne befindet sich, als zu
Erziehender, in einem Prozess dessen Urheber nicht allein er selbst ist,
sondern seine Gattung, welche konkret in der vorgehenden Generation
manifestiert ist. Wenn er durch Menschen erzogen wird, die wiederum
durch andere Menschen erzogen wurden, wird es fiir ihn moglich,
allmdhlich an diesem Prozess und sogar an der Verbesserung der
Erziehung innerhalb der Gesellschaft aktiv teilzunehmen. Das Wichtigste
ist, dass es lediglich dem Menschen moglich ist, dariiber zu reflektieren.
Aus diesem Erziehungsbediirfnis entspringt die Forderung, dass
man fiir die Entfaltung aller Naturanlagen des Menschen einen
bestimmten Plan entwickeln muss. Kant macht darauf aufmerksam, dass
man viel mehr als blofs das Beispiel von Erwachsenen (Eltern z. B.)
braucht, um eine zur Miindigkeit orientierte Erziehung zu entwickeln.
Hier ist zu bemerken, dass er wiederum in der hé&uslichen Erziehung
(privat) nur den ersten Schritt sieht. Wenn die Erziehung , besser werden
soll”, argumentiert er, ,so muf3 die Pddagogik ein Studium werden, sonst
ist nichts von ihr zu hoffen, und ein in der Erziehung Verdorbener erzieht
sonst den andern”38. Was Kant mit dem Begriff Studium zeigen mochte,

ist sicherlich nicht so schwer zu begreifen. Der Philosoph der

387 UP, VI 699.
388 Ebda., VI 704.

185



kopernikanischen Wende innerhalb der Erkenntnistheorie scheint hier fiir
die Erziehung dieselbe Revolution zu beanspruchen. Ware die Erziehung
auf die hdusliche Erfahrung beschrinkt, so héitte man keinen richtigen
Begriff davon. Die Erfahrung ist sicherlich ein Element der Erziehung, und
Kant argumentiert zugunsten des Experiments, wie noch gesehen wird.
Dennoch gibt die Erfahrung als solche im Prinzip keine Gewissheit. Das
wird bestdtigt innerhalb der Einleitung (B) der KrV. ,Denn wo wollte
selbst Erfahrung ihre Gewifsheit hernehmen”, so stellt Kant in Frage,
,wenn alle Regeln, nach denen sie fortgeht, immer wieder empirisch,
mithin zufillig wéren[?]”3%9. Erfahrungsabgeleitete Prinzipien koénnen
nicht als ,erste Grundsidtze” gelten. Durch das Studium gewinnt die
Padagogik die Moglichkeit der Selbstkritik und Selbstpriifung ihres
Wissens. Dadurch entsteht die Abgrenzung und Bestimmung ihres
theoretischen Bereichs und ihrer praktischen Aufgaben. Hier sind
Prinzipien, Methoden und Experimente wesentlich, um diesen Prozess zu
qualifizieren. Mit anderen Worten konnte man tiber die Notwendigkeit
einer Theorie der Erziehung sprechen, auch wenn sie sich im Bereich der
Erfahrung nicht unmittelbar konkretisieren lasst.

Die Begriffe , Theorie” und ,Praxis” sind deutlich am Anfang der
Abhandlung Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht fiir die Praxis (1793) erldautert. Da heifst es:

»Man nennt einen Inbegriff selbst von praktischen Regeln
alsdann Theorie, wenn diese Regeln, als Prinzipien, in einer
gewissen Allgemeinheit gedacht werden, und dabei von einer
Menge Bedingungen abstrahiert wird, die doch auf ihre
Ausiibung notwendig Einflufs haben. Umgekehrt, heifdt nicht
jede Hantierung, sondern nur diejenige Bewirkung eines
Zwecks Praxis, welche als Befolgung gewisser im Allgemeinen
vorgestellten Prinzipien des Verfahrens gedacht wird”3%.

Theorie meint, wie Kant deutlich macht, weder allein irgendwelche

Regeln noch einige ,Schliisse” auf eine Tatsache bezogen oder davon

BIKrV, I147.
390°TP, VI 127.

186



abgeleitet. Er spricht statt dessen tiber einen ,Inbegriff” bzw. tiber einen
Zusammenhang von bestimmten Prinzipien, welche zundchst von
Bedingungen, d. h. von konkreten Umstdnden abstrahieren. Diese
Prinzipien miissen allgemein gelten, sonst konnen sie keine Theorie
konstituieren. Man kann auch die Bedeutung von Theorie auf zwei Arten
interpretieren. Zum einen mag Theorie im Sinne von rein theoretischem
Wissen (reine Vernunft) interpretiert werden. In diesem Sinne wdre
Theorie als verbundene Prinzipien, Grundsidtze und Axiome fiir eine
Wissenschaft (z. B. Mathematik oder Physik) zu verstehen. Zum anderen
kann Theorie im praktischen Sinne (praktische Vernunft) verstanden
werden. Hier bedeutet praktisches Wissen - ,als Prinzipien in einer
gewissen Allgemeinheit gedacht” - das, was zur Anleitung der Praxis
dient®1.

Daraus kann man ableiten, dass man Prinzipien zu einer Theorie
von und fiir die Erziehungspraxis offensichtlich innerhalb der Philosophie
Kants finden kann. Deswegen ist unter Erziehung nicht reine Empirie zu
verstehen bzw. die Erziehung kann nicht auf den Bereich der Erfahrung
beschrdankt werden, sonst wiére sie, im Sinne Kants, lediglich mechanisch.
,Alle Erziehungskunst, die blop mechanisch entspringt, mup sehr viele
Fehler und Miéngel an sich tragen, weil sie keinen Plan zum Grunde
hat”392,

Es wird deutlich, dass eine gute Erziehung in Kants Verstandnis
nur aus einem kritischen Denken entstehen kann. Die p&ddagogische
Arbeit  soll ihre Eigentiimlichkeit behalten: die andauernde
Auseinandersetzung mit den Voraussetzungen, Grundsdtzen und auch
mit den entsprechenden Grenzen ihrer Praxis. Diese Eigenttimlichkeit
betrifft also die bestindige Auseinandersetzung zwischen Theorie und
Praxis. Die Praxis fordert standig die Theorie heraus und umgekehrt. Das
heifdt, in diesem Zusammenhang 6ffnet sich eine kritische Perspektive fiir

die Erziehung insofern, als ein bestdndiger Dialog zwischen Theorie und

391 Der Kommentar von BLAP (1978, S. 18) ist fiir diese Aspekte sehr erleuchtend.
32 UP, VI 703.

187



Praxis immer ein aufkldrender Prozess fiir beide ist. Das bedeutet auch,
dass eine Theorie der Erziehung im Sinne einer praktischen Wissenschaft
gedacht werden muss.

Mechanismus bedeutet in diesem Zusammenhang Zwecklosigkeit.
Im Bereich der Padagogik taucht allerdings die Ungewissheit auf - auch
damit muss ein Plan in gewissem Mafse rechnen -, aber sicherlich bedeutet
das nicht, dass sie aufgrund dessen eher spontan sein muss. Wenn
innerhalb ihres Bereiches irgendeine andere Bestimmung bzw. eine
Fremdbestimmung herrscht, dann ist sie nicht mehr das Oberhaupt in
ihrem eigenen Haus3%. Eine mechanische Pddagogik darf sogar als bloPe
Reaktion bezeichnet werden. Das bedeutet, dass sie nicht auf Prinzipien
beruht und zugleich keinen bestimmten Zweck hat. Da kann man
Zufilligkeit, Unregelmafigkeit und Widerstreit finden. Aus diesem
Grunde soll die Leistung der Erziehung ,judizios” werden. Was bedeutet
hier ,judizios”? Aus dem lateinischen iudicium bezieht sich das Wort aut
das, was durch die kritische Priifung unserer Urteilsfdhigkeit
unternommen wurde.

Die Pddagogik muss deshalb die Quellen und Prinzipien ihres
Wissens untersuchen und tberpriifen, sonst wird kein systematisches
Wissen fiir sie moglich. Zwischen Erkenntnis und Erziehung gibt es
demnach eine wechselseitige Beziehung. Eine hidngt von der anderen ab
und umgekehrt. Dabei sollen dieses Studium und die Praxis der
Erziehung als solche in einer progressiven Hinsicht und als
gesellschaftliche Aufgabe gedacht werden. ,Die Erziehung ist eine Kunst,
deren Ausiibung durch viele Generationen vervollkommnet werden
mu“3%. Es ist damit gemeint, dass die Erziehung nur als gesellschaftliche
und geschichtliche Tat geschehen kann, wie innerhalb des 3. Kapitels

gezeigt wurde. Das involviert alle Dimensionen der praktischen

3% In diesem Zusammenhang bemerkt KOCH (1998, S. 116) mit Recht in seinem Aufsatz
unter dem Titel Kants Postulat einer wissenschaftlichen Pidagogik: ,die Umstdande
beherrschen das Handeln, und nicht umgekehrt das Handeln die Umstdnde”. In: BOHM,
Winfried;, WENGER-HADWIG, Angelika. Erziehungswissenschaft oder Pidagogik?
Wiirzburg, 1998.

394 UP, VI 702.

188



Philosophie: Moral, Politik, Anthropologie, Religion ebenso wie Recht und
Padagogik.

Das bedeutet, Erziehung muss sich als dynamischer Prozess
verstehen3® und muss sich an einer ,idealen” Erziehung orientieren. Ein
gutes Beispiel fiir diese Forderung wére die Antwort auf die Frage: Wie
sollen die Kinder erzogen werden? Kants Antwort lautet: , Ein Prinzip der
Erziehungskunst [...] ist: Kinder sollen nicht dem gegenwaértigen, sondern
dem zukiinftig moglich besseren Zustande des menschlichen Geschlechts
[...] erzogen werden”3%. Wie kann man einen einzigen und allgemeinen
Plan fiir die Erziehung festlegen? Die Erziehung kann nur als ein offener

Prozess durchgefiihrt werden.

,Daher kann die Erziehung auch nur nach und nach einen
Schritt vorwéarts tun, und nur dadurch, dafd eine Generation
ihre Erfahrungen und Kenntnisse der folgenden iiberliefert,
diese wieder etwas hinzu tut, und es so der folgenden iibergibt,
kann ein richtiger Begriff von der Erziehungsart
entspringen”3%7.

Aus den dargestellten Griinden ist klar geworden, warum sich die
Padagogik in ein Studium verwandeln muss. Kants Argumente dafiir sind
heute immer noch giiltig. Er hat in diesem Sinne exemplarisch und sogar
pidagogisch in seiner KrV dieselbe Aufkldrung durchgefiihrt. Die
Bedingung daftir, dass die Erziehung sich {iber ihre eigenen
Voraussetzungen, Prinzipien und Aufgaben klar wird, ist die

Verwandlung der Pddagogik in ein Studium bzw. in eine praktische

395 In dieser Perspektive argumentiert KOCH (1973, S. 37): ,, Eine Theorie der Erziehung
ist daher eine progressive, an der Geschichte interessierte und zugleich
geschichtsbildende Theorie. Sie ist progressiv, zugleich bewahrt sie die ,bildende
Tradition’ (Herder), um zu verhiiten, daf} sich der Fortschritt nicht in Riickfall
verwandelt. Aus beiden charakteristischen Ziigen der Erziehungswissenschaft,
Progressivitit und Bewahrung der Tradition, folgt ihr stindiges Schwanken zwischen
konservativer Orientierung an der Tradition und traditionsloser Progressivitit, das erste,
wenn vergessen wird, dass die Bewahrung der Tradition dem Fortschritt dient, so dass
die Tradition selbst zum Zweck wird, das zweite, wenn die eigentlich selbstverstiandliche
Einsicht in die Unmoglichkeit eines Fortschritts ohne Bewahrung der Uberlieferung
durch welche Griinde auch immer verschiittet wird.”

3% UP, VI 704.

397 Ebda., VI 702.

189



Wissenschaft. Sie muss tiber die Bedingungen ihrer Moglichkeit
reflektieren. Kurz: Sie muss ihr eigenes Statut als Wissenschaft von der

und fiir die Erziehung etablieren.

4.2.1 Padagogik als praktische Wissenschaft

Die Forderung Kants nach dem pddagogischen Studium wird klarer,
wenn man sie mit dem Begriff der Wissenschaft verbindet. Inhaltlich sind
diejenigen Argumente, die dieser Forderung nach der Verwandlung in ein
Studium zugrunde liegen, fast identisch mit denjenigen, welche in einer

anderen Passage der Padagogik-Schrift zu lesen sind:

,Der Mechanismus in der Erziehungskunst mufs in
Wissenschaft verwandelt werden, sonst wird sie nie ein
zusammenhédngendes Bestreben werden, und eine Generation
mochte niederreifen, was die andere schon aufgebaut hatte”3%.

Im ersten Kapitel dieser Arbeit habe ich darauf aufmerksam gemacht, dass
eine Perspektive der Rezeption der Piddagogik Kants innerhalb der
Erziehungswissenschaft sich auf diese Frage konzentriert. Dabei habe ich
einige Positionen und ihre Grundlinien in dieser Auseinandersetzung
tiber den wissenschaftlichen Status der Padagogik dargestellt. Hier
mochte ich an diese Frage wieder ankniipfen und betonen, warum die
Padagogik keineswegs blofs als empirische Wissenschaft interpretiert
werden kann.

Der Begriff einer Wissenschaft ist hier als erstes zu kldren. Daraus
soll verdeutlicht werden, in welcher Hinsicht Kant eine
Erziehungswissenschaft gedacht hat. Die Interpretation dieses Stiicks
erginzt deshalb die vorherigen Abschnitte wund erhellt den

Wissenschaftscharakter der Padagogik im Sinne Kants. ,Niemand

3% Ebda., VI 704.
190



versucht es, eine Wissenschaft zu Stande zu bringen, ohne dafs ihm eine
Idee zu Grunde liege”3®. Diese Aussage trifft auch vollig auf die
Padagogik zu. Durch die Idee der Erziehung ist diese Voraussetzung
bereits erfiillt. Die Notwendigkeit einer Einheit fiir die Mannigfaltigkeit
von Daten der Erfahrung und in diesem Fall, um genauer zu sein, der
erzieherischen Praxis ist dadurch klar geworden. Mittels der Erlduterung
dessen, was mit dem Begriff Wissenschaft gemeint ist, wird es ermoglicht,
sowohl den Charakter als auch den , Platz” der Pddagogik innerhalb des
Systems der Wissenschaften im Sinne Kants kennen zu lernen.

Der Begriff Wissenschaft erscheint in verschiedenen Schriften Kants
und wird deshalb unter verschiedenen Perspektiven und zu
verschiedenen Zwecken angewendet. Kurz: Es ist ein mehrdeutiger
Begriff, denn Kant hat offensichtlich seine eigene Formulierung immer
wieder berticksichtigt, aber auch in manchen Fillen korrigiert. Zur
Erkldarung des Wissenschaftscharakters der Padagogik werden hier
ausgewdhlte Passagen herangezogen, ndmlich aus den Metaphysischen
Anfangsgriinden der Naturwissenschaft und der Kritik der reinen Vernunft.
Damit will ich die Verbindung dieses Begriffs mit zwei anderen, ebenso
wichtigen zeigen: Die Verbindung mit dem Begriff Idee und mit dem
Begriff System.

In der Schrift Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft
(1786) bzw. zwischen der ersten und der zweiten Auflage der Kritik der
reinen Vernunft (also zwischen 1781 und 1787) formuliert Kant einen

ausdriicklichen Begriff von Wissenschaft folgendermafien:

,Eigentliche Wissenschaft kann nur diejenige genannt werden,
deren Gewifsheit apodiktisch ist; Erkenntnis, die blofs
empirische Gewifsheit enthalten kann, ist ein nur uneigentlich
so genanntes Wissen. Dasjenige Ganze der Erkenntnis, was
systematisch ist, kann schon darum Wissenschaft heifSen, und,
wenn die Verkniipfung der Erkenntnis in diesem System ein
Zusammenhang von Griinden und Folgen ist, so gar rationale
Wissenschaft. Wenn aber diese Griinde oder Prinzipien in ihr,
wie z. B. in der Chemie, doch zuletzt blofs empirisch sind, und

9 KrV, I1 697.
191



die Gesetze, aus denen die gegebene Facta durch die Vernunft
erkldrt werden, blofs Erfahrungsgesetze sind, so fiihren sie kein
Bewufstsein ihrer Notwendigkeit bei sich (sind nicht
apodiktisch-gewifs) und alsdenn verdient das Ganze in
strengem Sinne nicht den Namen einer Wissenschaft, und
Chemie sollte daher eher systematische Kunst, als Wissenschaft
heifsen400,

Durch diese Bestimmung von Wissenschaft konnte die Padagogik auf
zwei Arten interpretiert werden. Wenn man inhaltlich das Zitat im
nachhinein {iberlegt, also von der zweiten Hailfte her, entsteht durch das
Wort ,Kunst” - gerade weil es in Passagen der Padagogik-Schrift
erscheint - die Moglichkeit, neben der Chemie die Padagogik zu
interpretieren. Dieser Auffassung zufolge ist die Pddagogik prinzipiell ein
erfahrungsabhidngiges Wissen, mithin eine empirische Wissenschaft. Von
daher wire die Padagogik lediglich als ,Kunst”, d. h. spezifisch als ein
,uneigentliches Wissen” zu betrachten, weil die Erfahrung keine
geeignete Quelle fiir apodiktische Gewissheit ist. In dieser Auffassung ist
deshalb ebenfalls das Argument, dass Erziehung und Padagogik keine
apodiktische Gewissheit haben, enthalten. Dennoch halte ich diese
Auffassung fiir eine verkiirzte Interpretation.

Im ersten Teil des Zitats ist ein Hinweis fiir eine andere
Interpretation des wissenschaftlichen Status der Pddagogik zu finden. Die
Padagogik kann nicht nur ein ,systematisches Ganzes” bilden und
deswegen schon Wissenschaft sein, sondern dariiber hinaus kann sie
sogar eine rationale Wissenschaft sein, weil sie aus einem
»Zusammenhang von Griinden und Folgen” entsteht. Teile und Ganzes,
Griinde und Folgen sind unwiderlegbar auch Merkmale des
padagogischen Wissens und der pddagogischen Praxis. Allein die Idee
eines Ganzen setzt eine gewisse Ordnung und selbstverstdndlich Teile

voraus. Es ergdbe eigentlich keinen Sinn, den Begriff anzuwenden, falls

400 MAN, V 12.
192



unter ,Padagogik” keine Beziehung spezifischer Art entstinde. Das wére
ein , Begriff ohne Anschauung” und deshalb nutzlos.

Diese zweite Auffassung, dass die Pddagogik ein systematisches
Wissen und deshalb Wissenschatft ist, kann ebenfalls durch die Argumente
der KrV unterstiitzt werden. Wissenschaft wird in der Kritik der reinen
Vernunft wiederum als ein System betrachtet. Gemeint ist, dass man den
Wissenschaftscharakter eines bestimmten Erkenntnisbereichs durch seine
systematische Einheit*0! identifizieren kann. Eine Wissenschaft darf keine
blofs zufillige Sammlung von Ideen sein, sondern sie braucht eine
bestimmte Ordnung. Im dritten Hauptstiick der transzendentalen
Methodenlehre (Architektonik der reinen Vernunft) definiert Kant, was ein

System ausmacht. Da heifdt es:

,Unter der Regierung der Vernunft diirfen unsere Erkenntnisse

iiberhaupt keine Rhapsodie, sondern sie miissen ein System
ausmachen, in welchem sie allein die wesentlichen Zwecke
derselben unterstiitzen und beférdern koénnen. Ich verstehe
aber unter einem Systeme die Einheit der mannigfaltigen
Erkenntnisse unter einer Idee. Diese ist der Vernunftbegriff von
der Form eines Ganzen, so fern durch denselben der Umfang
des Mannigfaltigen so wohl, als die Stelle der Teile
untereinander, a priori bestimmt wird 402,

Aus diesen Uberlegungen ergeben sich einige Forderungen: Die Kenntnis
der Piddagogik sollte keine Rhapsodie ausmachen, das heifst kein
,zufdlliges Aggregat”. Sie sollte keine blofse Reaktion, keine Zufalligkeit
sein. Sie muss allméhlich aus sich selbst ihre Grundlagen herausschépfen
in Auseinandersetzung mit ihrer Praxis. Das bedeutet, dass der
Wissenschaftscharakter der Padagogik doppeldeutig ist: einerseits hat sie
eine empirische Ebene, aber andererseits eine transzendentale Einheit,
wenn sie sich an der Idee der Sittlichkeit orientiert. Ohne die
anthropologische Kenntnis des Menschen sind ihre Begriffe leer. Die
Daten von der Erfahrung des empirischen Menschen ohne gewisse

Begriffe sind blind.

01 Vgl KrV B 860
402 KrV, 1T 695-696.

193



Demzufolge ist die Paddagogik eine praktische Wissenschaft, weil sie
sich auf beide Dimensionen bezogen betrachten muss: sowohl auf die
empirische als auch auf die transzendentale. Sie beruht letztendlich auf
der Idee der Erziehung als sittliche Vervollkommnung des Menschen. Als
praktische Wissenschaft beruht sie aus diesem Grund ebenfalls auf dem
Postulat der transzendentalen Freiheit. Hier bleibt deshalb die
Auffassung, dass bei Kant die Padagogik blofs als empirische Wissenschaft

verstanden werden sollte, vollig ausgeschlossen.

4.2.2 Erziehung und Experiment

Der Zusammenschluss von Theorie und Praxis ist zentral in der
Konzeption der Padagogik als praktische Wissenschaft. Praxis kann in

diesem Fall auch als das Feld fiir das Experiment*?® verstanden werden, d.

403 Hier wird iiber Experiment gesprochen, allerdings nicht im Sinne der
Naturwissenschaften - auch Experimentalwissenschaften genannt - sondern als Versuch.
Es handelt sich ebenso wenig um eine Technik der Erziehung. RITZEL (1985, S. 43)
kritisiert heftig diesen Begriff in seinem Aufsatz ,Wie ist Pddagogik als Wissenschaft
moglich?”. Er interpretiert ,Experiment” genau in der Perspektive von
,Experimentalwissenschaften”. Weil die Menschheit in der Person des jungen Menschen
nie als Mittel, sondern nur als Zweck an sich selbst betrachtet werden kann, so schliefst
er, der Ausdruck ,Experiment der Erziehung” sei ein Unbegriff. ,Wer mit dem Kind
experimentiert, erzieht es nicht, wer es erzieht, hiitet sich davor, mit ihm zu
experimentieren”.  Zwischen Experimentalwissenschaften und p&ddagogischem
Experiment besteht ein Unterschied. Die Menschheitsformel des Kategorischen
Imperativs ist, auch wenn dadurch direkte Vollziige betrachtet werden konnen,
prinzipiell eine ,,Formel”. Sie schreibt keine konkreten ethischen Pflichten vor - das wird
erst in der Tugendlehre gemacht - und lésst fiir die Bestimmung des Handelns offenen
Raum. Gerade weil der Mensch moralisch unvollkommen ist, soll er die stindige
Anndherung an die moralische Vollkommenheit als Verpflichtung betrachten. Dazu
muss er handeln, und dieses Handeln kann nur als Versuch verstanden werden. Sonst
miisste er entweder als moralisch vollkommen und von dieser Verpflichtung entbunden
oder einfach unter dem Naturgesetz betrachtet werden. Dariiber hinaus betrachten
Experimentalwissenschaften Objekte, und ihre Aufgabe hat prinzipiell mit Gegenstinden
zu tun. Auch der Mensch wird zum Gegenstand der Forschung dieser Wissenschaften. In
der Erziehung soll er als Subjekt betrachtet werden. Die Idee der moralischen
Vervollkommnung muss dem pddagogischen Experiment zugrunde liegen. Die
Menschheit als Zweck soll ja Ziel der Padagogik sein. Es gibt deshalb keinen Platz fiir
Manipulation in der Erziehung. Experiment bedeutet hier auch, den Prozess als solchen
standig philosophisch in Frage zu stellen. Das heif$t ein ,nie abschliefSbar heuristischer

194



h. sie macht im Anschluss an den durch die Idee der Erziehung
konzipierten Plan die Bedingung der Moglichkeit eines Wissens von und
tur die Erziehung aus. Das bedeutet, dass eine erzieherische Erfahrung
innerhalb der Pddagogik ohne einen Plan keinen Sinn hat. , Blofie Empirie
kann nicht wissenschaftlich sein, wenngleich eine Menge von geistreichen
und scharfsichtigen Beobachtungen aufgestellt werden konnen”, bemerkte
auch Schleiermacher, auf diese Perspektive bezogen, in seinen Grundziigen
der Erziehungskunst, auch als Vorlesung 1826 bekannt*?¢. Gleichzeitig
erfadhrt ein Plan ohne Erprobung, ohne Kontrolle und kritische
Uberpriifung keinen Fortschritt. Gerade deshalb sagt Kant, dass keine
Generation eine perfekte Theorie oder einen abgeschlossenen Plan fiir die
Erziehung liefern kann. Experiment darf andererseits nicht mit einer
,Verfeinerung der Pragmatik des Erziehens” verwechselt werdens.
Erziehung in Kants Verstindnis erschopft sich keineswegs in einer
Technik. Das Ziel der sittlichen Autonomie des Menschen ist in der Idee
wahrhaft und soll dem Plan und Experiment zugrunde liegen. Trotz aller
Umstidnde und auch wenn der Plan verdndert werden muss, soll dieser
Horizont verfolgt werden. Aber hier ist ein wichtiger Zusatz:
Selbstbestimmung ist nicht durch die Erziehung, also von aufsen bewirkt.
Emanzipation oder Selbstbestimmung kann nur vom Inneren des Subjekts
»selbst” her geschehen. Dafiir jedoch kann die Erziehung den Weg frei
machen40,

In der Vorrede der Kritik der reinen Vernunft macht Kant diesen
Zusammenhang von Vernunft und Experiment anschaulich, was fiir das

Experiment der Erziehung auch sinnvoll ist:

und praxisbezogener Bestimmungsversuch” der Menschwerdung. Experiment enthalt
eine durch Prinzipien orientierte Praxis, aber auch Offenheit fiir die Verbesserung der
Praxis. Vgl. SCHMIED-KOWARZIK, W. Bildung, Emanzipation und Sittlichkeit:
philosophische und padagogische Kldrungsversuche. Weinheim, 1993, S. 83.

404 SCHLEIERMACHER, Friedrich. Texte zur Pidagogik. Kommentierte Studienausgabe. 2
Bde. Hrsg. von Michael Winkler und Jen Brachmann. Frankfurt am Main, 2000. Bd. 2, S.
22.

405 Vgl. SCHMIED-KOWARZIK, 1993, S. 85.

406 Vgl. HEITGER, Marian. Systematische Pidagogik: Wozu? Paderborn, 2003, S. 97.

195



,Die Vernunft mup mit ihren Prinzipien, nach denen allein
tibereinkommende Erscheinungen fiir Gesetze gelten konnen,
in einer Hand, und mit dem Experiment, das sie nach jenen
ausdachte, in der anderen, an die Natur gehen, zwar um von
ihr belehrt zu werden, aber nicht in der Qualitit eines Schiilers,
der sich alles vorsagen ldfst, was der Lehrer will, sondern eines
bestallten Richters, der die Zeugen noétigt, auf die Fragen zu
antworten, die er ihnen vorlegt”407,

Aus den dargestellten Argumenten fiir eine Pddagogik als praktische
Wissenschaft, worauf sich Theorie und Praxis wechselseitig beziehen,
wird das Pladoyer Kants fiir die experimentelle Schule verstandlich. Mit
der Paddagogik als praktische Wissenschaft hidngt die Idee der
Experimentalschulen zusammen“%. Seines Erachtens sind sie ein Beispiel
tir eine Revolution der Erziehung. , Erst mufd man Experimentalschulen
errichten, ehe man Normalschulen errichten kann“4%. Tatsdchlich wére
die experimentelle Schule ein ,Vorhot” fiir eine zweckméfsige Ubung vor
der Errichtung einer normalen Schule. Das zeigt zugleich, dass ein
Experiment nicht unter einer dogmatischen Position steht. Im Gegenteil ist
in diesem Punkt Kant mit dem, was er glaubt, kohdrent: nicht nur eine
allmdhliche Reform, sondern zugleich eine Revolution wird den
moralischen Fortschritt der Menschheit ermoglichen. Solche Schulen
sollten deshalb ,nach der echten Methode von Grunde aus neu
angeordnet, von aufgekldrten Mannern nicht mit lohnstichtigem, sondern
edelmiitigem Eifer bearbeitet” werden*!%. In diesem Fall sieht man, dass er

in der Sache der Erziehung die Erfahrung gar nicht unterschétzt hat.

»Man bildet sich zwar insgemein ein, dafd Experimente bei der
Erziehung nicht notig wiren, und dafi man schon aus der
Vernunft urteilen kénne, ob etwas gut, oder nicht gut sein
werde. Man irret hierin aber sehr, und die Erfahrung lehrt, dafs
sich oft bei unsern Versuchen ganz entgegengesetzte
Wiirkungen zeigen von denen, die man erwartete. Man sieht

407 KrVv, 11 23.

408 Mit dieser Perspektive stimmt ebenfalls Frithjof GRELL tiberein in seinem Aufsatz
., Erst muf§ man Experimentalschulen errichten, ehe man Normalschulen errichten kann” Kants
Plidoyer fiir Versuchsschulen. In: Padagogik Rundschau, 59 (S. 647-661).

409 UP, VI 708.

410 Aufsitze, das Philanthropin betreffend, AA 11, 449.

196



also, dafs, da es auf Experiment ankommt, kein Menschenalter
einen volligen Erziehungsplan darstellen kann“411,

Kant betont hier, wie wichtig die Rolle des Experiments ist. Das Beispiel,
von dem er begeistert war, war die Erfahrung des philanthropischen
Erziehungsinstituts von Dessau#?. Fir ihn ist es die ,einzige
Experimentalschule”, welche von den damaligen Erziehungsmethoden
sich bemiihte, die Bahn zu brechen und ein neuen Weg anzuschlagen*13.
Die Grundiiberzeugung des Philanthropismus besteht darin, dass nur die
Menschenliebe Impuls fiir eine gute Erziehung sein kann. Daher ist die
Erziehung auf die Bewiltigung von praktischen Problemen des Lebens
bezogen, sowohl in der allgemeinen Perspektive, d. h. zugunsten der
kulturellen, moralischen und politischen Verbesserung der Gesellschaft,
als auch im individuellen Bereich. In seinen zwei Aufsitzen, das
Philanthropin betreffend (1776-1777) ist der Enthusiasmus Kants fiir diese
Ansitze anschaulich.

Durch das Hervorheben des Experiments beweist Kants Paddagogik
eine unglaubliche Aktualitdt. Man darf nicht die Aufgabe der Padagogik
in einer ,Zwangsjacke” sehen. Das heifst, weder die Kirche noch ein
totalitdrer Staat konnen , den richtigen” Weg in dieser Arbeit erreichen.

Beide beruhen offensichtlich auf ,,unwiderlegbaren Wahrheiten”, namlich

41 UPp, VI 708.

412 So schrieb er dariiber: ,,Niemals ist wohl eine billigere Forderung an das menschliche
Geschlecht getan und niemals ein so grofier und sich selbst ausbreitender Nutze dafiir
uneigenniitzig angeboten worden, als es hier von Herren Basedow geschieht, der sich
sammt seinen ruhmwiirdigen Mitgehiilfen hiemit der Wohlfahrt und Verbesserung der
Menschen feierlich geweiht hat”. (AA II, 445) Die Philanthropen (Menschenfreunde)
waren iiberzeugte Verteidiger der Aufkldrungsideale. Der Mensch ist
erziehungsbediirftig, und die Geschichte ist ein grofier Lernprozess. Ihre Padagogik-
Konzeption war auch etwa durch Rousseaus Denken geprdgt. Das war kein naiver
Optimismus. Das  Engagement der  Philanthropen  hat gewirkt.  FEin
»Kristallisationspunkt” dieser Bewegung war, wie Kant selbst bemerkt hat, das Institut
von Dessau, welches im Jahr 1774 gegriindet wurde. Die bekanntesten mit dieser
Bewegung verbunden Namen sind Johann Bernhard Basedow (1724-1790), Christian
Gotthilf Salzmann (1744-1811), Johann Heinrich Campe (1746-1818), Ernst Christian
Trapp (1745-1818) und Friedrich Eberhard von Rochow (1734-1805). Siehe dazu: REBLE,
Albert. Geschichte der Pidagogik. Stuttgart, 1962, S. 148 und TENORTH, Heinz-Elmar.
Pdadagogen im Zeitalter der Aufklirung - die Philanthropen. In: Ders. Klassiker der
Pidagogik. 2 Bde. Miinchen, 2003. Bd. 1, S. 119.

413 UP, VI 708.

197



Dogmen, die einer kritischen Priifung nicht standhalten kénnen. Dies gilt
ebenso fiir eine Konzeption, die nur auf der Kontingenz des Faktischen
beruht und unter der Ideologisierung der ,Innovationen” ihre Aufgabe
auf Appelle der Konsumgesellschaft reduziert. Der Prozess der
Menschenwerdung ist allerdings stdndig im Gang, bzw. es geht um eine
Bewegung. Jedes Zeitalter hat bestimmte Herausforderungen, macht
verschiedene Fortschritte, aber die Losung der ganzen Aufgabe kann doch
nur der Menschheit gelingen.

Nach der Darstellung der bisherigen Aspekte tiber den Begriff der
Erziehung, welche ihre wissenschaftliche Bedeutung und Rolle beweisen,
mochte ich auf den dritten Punkt dieses Kapitels eingehen, um die

Aufgabe der Erziehung zu kldren.

4.3 Aufgabe der Erziehung

Bereits in der Einleitung der Padagogik-Schrift sind die verschiedenen
Aufgaben der Erziehung beschrieben. Zunédchst muss man alles tun, wozu
das Kind allein nicht in der Lage ist. Deswegen, so Kant, ,braucht [der
Mensch] Wartung und Bildung. Bildung begreift unter sich Zucht und
Unterweisung“414. Im Folgenden werden diese Begriffe dargestellt.

Neben Wartung zdhlen zu Kants Pddagogik noch Disziplin,
Belehrung und Bildung. Belehrung und Bildung sind der positive Teil der
Erziehung. Durch diese verschiedenen Stufen entwickelt sich das
Vermogen der Erkenntnis. Zu diesem Vermogen gehoren die Sinnlichkeit,
der Verstand und die Urteilskraft. Die Erziehung sollte nicht nur auf die
Sinnlichkeit durch Wartung und Disziplin einwirken, sondern auch auf

den Verstand, d. h. auf die Fahigkeit zu denken beim Kind. Durch den

414 UP, VI 699.
198



Verstand sind fiir uns die Vorstellungen moglich, d. h. die Kenntnis der

Gegenstdnde durch Begriffe.

»,Verstand, als das Vermogen zu denken (durch Begriffe sich
etwas vorzustellen), wird auch das obere Erkenntnisvermoégen
(zum Unterschiede von der Sinnlichkeit, als des unteren)
genannt, darum, weil das Vermogen der Anschauungen (reiner
oder empirischer) nur das Einzelne in Gegenstidnden, dagegen
das der Begriffe das Allgemeine der Vorstellungen derselben,
die Regel, enthidlt, der das Mannigfaltige der sinnlichen
Anschauungen untergeordnet werden mufd, um Einheit zur
Erkenntnis des Objekts hervorzubringen”415.

Die Entwicklung dieses Vermogens wird nur durch die Belehrung
ermoglicht. Allein durch die Sinnlichkeit kann Erziehung nicht gelingen.
Kant erinnert, dass bereits die anderen Tiere ohne Verstand leben, und
zwar ,als ein Volk ohne Oberhaupt”“416. Der Verstand ist unentbehrlich fiir
den Menschen, braucht aber die sinnlichen Anschauungen zur Erganzung
seiner Aufgabe. Das Gegenteil des , Volks ohne Oberhaupt” ist ndmlich
,ein Oberhaupt ohne Volk”. Man merkt, dass dieses gar nicht mehr
Oberhaupt sein kann, weil es diese Rolle nur in Beziehung zu jenem
erfiillen kann. Das heifst hier: Verstand ohne Sinnlichkeit vermag gar
nichts*!”. Die Bedeutung der Sinnlichkeit ist bei Kant besonders in der
transzendentalen Asthetik dargestellt, im Rahmen einer Begriindung der
Bedingungen der Moglichkeit der Erkenntnis. ,Die Fahigkeit
(Rezeptivitdt), Vorstellungen durch die Art, wie wir von Gegenstdnden
affiziert werden, zu bekommen, heifst Sinnlichkeit”418. Der Erzieher (Vater,
Lehrer oder der Verantwortliche) hat deswegen auf beide menschliche
Dimensionen des Kindes zu achten.

Die Aufgaben der Pddagogik sind in der Einleitung der Padagogik-
Schrift zusammengefasst: , Unter der Erziehung ndmlich verstehen wir die

Wartung  (Verpflegung, Unterhaltung), Disziplin (Zucht) wund

45 ApH, VI 505.

416 Vgl. ApH, VI 505.
47 ApH, VI 505.

48 KrV, 11 69.

199



Unterweisung nebst der Bildung. Dem zufolge ist der Mensch Saugling, -
Zogling, - und Lehrling”41%. Die Erziehung soll deswegen durch ihre
verschiedenen Stufen auf die entsprechenden Naturanlagen des Menschen
einwirken und ihn zur moralischen Autonomie vorbereiten. Das heifst, er
muss zugleich unter seiner physischen Dimension und unter der
praktischen (moralischen) Dimension erzogen werden. Im folgenden Teil

werden Disziplin, Kultur, Zivilisierung und Moralisierung analysiert.

4.3.1 Wartung

Der Mensch ist vor allem und tiiber alles ein lebendes Wesen. Als
biologisch unspezialisiertes Wesen ist er von vornherein zum Lernen
gezwungen. Lernen ist sein ,Schicksal”, so eben die Bedingung seines
organisches Lebens. , Wir werden schwach geboren und bediirfen der
Kréfte; wir werden hilflos geboren und bediirfen des Beistands; wir
werden dumm geboren und bediirfen des Verstandes”, sagte Rousseau*?.
Schwach, hilflos und dumm beschreibt sehr gut, was fiir ein Wesen der
Mensch ist, bevor er daran denkt, was er sein soll. Ironisch scheint, dass er
das ganze Leben dazu braucht, um all dieses zu negieren oder sich von all
diesen Merkmalen zu befreien. ,, All das, was uns bei der Geburt noch fehlt
und dessen wir als Erwachsene bediirfen, wird uns durch die Erziehung
zuteil”4?1. Diese Passage aus Rousseaus Emile synthetisiert sehr gut die

Rolle der Wartung in der menschlichen Erziehung.

419 UP, VI 697.
420 ROUSSEAU, ] .. Emile oder iiber die Erziehung. Stuttgart, 2001, S. 109.
41 Ebda., S.109.

200



Die Wartung ist eine grundlegende Aufgabe fiir die Entwicklung
des Menschen und eine Vorstufe der Erziehung??. Eltern oder
Erwachsene sind fiir diese Aufgabe unerldsslich. Verpflegung und
Betreuung sind die wichtigste Aufgabe zu Beginn des Lebens.
Bediirftigkeit ist das Hauptmerkmal des Neugeborenen. Nur wenn man
diese Bedingung erfiillt, wird es moglich, die nédchste Stufe des
Erziehungsprozesses zu entwickeln. Die erste Bediirftigkeit bezieht sich
auf die physische Dimension des Menschen. Nur insofern sich der Mensch
als Leib und lebender Organismus entwickelt, konnen sich auch seine
Naturanlagen und geistigen Fahigkeiten entwickeln.

Wartung beinhaltet auch jenseits der Befriedigung der
unmittelbaren Bediirfnisse des Kindes (Nahrung usw.) die Pflege, d. h.
die Sorgfalt von Eltern oder anderen Erwachsenen im Bezug auf
dufierliche Gefahr. Die Gefahr taucht nicht nur in der Umgebung auf, in
der sich das Kind befindet, d. h. durch andere hervorgerufen, sondern das
Kind kann sich auch selbst durch den Gebrauch seiner Krifte in Gefahr
bringen. Diese Aufgabe schliefst bereits in sich eine ethische Dimension
ein: Erwachsene sind dazu verpflichtet, sich nicht nur um die materielle,
sondern auch um die geistige Existenz des Neugeborenen zu kiimmern.
,Uberhaupt muff man merken, daf} die erste Erziehung nur negativ sein
miisse”, so erldutert Kant, ,d. h. daf3 man nicht, tiber die Vorsorge der
Natur, noch eine neue hinzutun miisse, sondern die Natur nur nicht
storen diirfe”43. Hier kann man wiederum eine Spur von Kants Lektiire
des Emile erkennen. In diesem Zusammenhang gibt Rousseau zu
bedenken: ,,Was haben wir zu tun, um diesen seltenen Menschen
heranzubilden? Zweifellos viel, ndmlich verhiiten, dafi etwas getan

wird“424,

2KAUDER (1999, S. 67) erklart, Wartung sei eigentlich und strenggenommen kein
Erziehungsmoment, ,sondern gehort als propadeutisches Element in den ,Vorhof” der
Erziehung”.

23 UJP, VI 716.

424 ROUSSEAU, ].-J. Emile oder Uber die Erziehung. Stuttgart, 2001, S. 115.

201



4.3.2 Disziplin

Die Disziplin ist bei Kant kein Kodex. Er schreibt keine Liste von Verboten
und Erlaubnissen vor. Neben der Wartung spielt Disziplin eine wichtige
Rolle bei der moralischen Erziehung. Sie ist aber nicht ein Zweck, sondern
ein Mittel daftir. Zusammen mit der Wartung macht sie den negativen Teil
der Erziehung aus. Mittels Disziplin wird die Tierheit des Menschen in

Menschheit gedandert.

,Disziplinieren heif3st suchen zu verhiiten, daf3 die Tierheit nicht
der Menschheit, in dem einzelnen sowohl, als gesellschaftlichen
Menschen, zum Schaden gereiche. Disziplin ist also blof3
Bezdhmung der Wildheit”42,

Bereits sehr frith kann sich die Neigung fiir die Laster (Heteronomie) beim
Kind entwickeln. Der Mensch kann sein Begehrungsvermogen nach
verschiedenen Arten ausrichten. Entweder durch sinnliche Begierde
(appetitio) oder Zwecke der Vernunft. Kant unterscheidet verschiedene
Moglichkeiten von Affekten und Leidenschaften in der Anthropologie
und stellt fest: ,Affekten und Leidenschaften unterworfen zu sein, ist
wohl immer Krankheit des Gemiits; weil beides die Herrschaft der
Vernunft ausschlief3t”426.

Das Handeln des Kindes ist am Anfang seines Lebens grofienteils
durch sinnliche Triebe bestimmt. Auch als Erwachsener wird er
lebenslang von ihnen affiziert. Wie unterscheidet man zwischen normaler
Bediirftigkeit und Laster? Auf diese Frage kann man durch die
Unterscheidung (siehe Kap. II) von willkiirlicher Freiheit und Freiheit
eines guten Willens eingehen. Diese Aufgabe stellt sich den Erwachsenen

als Herausforderung. Angenommen, dass ihre Urteilsfdhigkeit im

25 (JP, VI 706.
26 ApH, VI 580.

202



Vergleich mit der eines kleinen Kindes qualitativ besser ist, miissen sie
eine auf Vernunft begriindete Disziplin entwickeln.

Die Disziplin hat somit eine grundlegende Propideutikfunktion. Das
Kind wird durch die Disziplin darauf vorbereitet, guten Gebrauch von
seinen Kriften und Fahigkeiten zu machen. Nach Kant kann jemand, der
seit seiner Kindheit keine Regeln kennt, zwar eine willkiirliche Freiheit
haben, aber noch keine Autonomie. Eine solche Rohigkeit ist sehr
schéddlich fir den Menschen. Dieser Zustand treibt das Kind dazu,
entsprechend der egoistischen Befriedigung seiner Bediirfnisse zu handeln
und leitet es deshalb zu einer Heteronomie, aus der es allein nicht
herauskommen kann. Je ldnger es an eine willkiirliche Freiheit und an
triebhaftes Handeln gewohnt ist, desto schwieriger wird es sich zur
Miindigkeit entwickeln. Die Disziplinierung fangt deshalb nicht erst in der
Schule an, sondern in der hiduslichen Erziehung, bei der Familie4?”.

Der Gebrauch von kiinstlichen Mitteln in der Erziehung der frithen
Kindheit wird von Kant kritisiert. In diesem Rahmen ist, wie schon
erwdhnt, Rousseaus Einfluss auf Kant eindeutig. Immer wieder betont er:
Je mehr die Entwicklung auf eine natiirliche Weise geschieht, desto besser

fiir das Kind.

,Je mehrere kiinstliche Werkzeuge man gebraucht, desto
abhingiger wird der Mensch von Instrumenten. Uberhaupt
wire es besser, wenn man im Anfange weniger Instrumente
gebrauchte, und die Kinder mehr von selbst lernen liefSe, sie
mochten dann manches viel griindlicher lernen”42,

427 HEGEL versteht Disziplinierung nicht als Aufgabe der Schule. Das miissen Eltern oder
die Familie dem Kind vermitteln. ,Die eigentliche Zucht kann nicht Zweck der
Studieninstitute sein, sondern nur die Bildung der Sitten, und auch diese nicht in dem
ganzen Umfange der Mittel. Ein Studieninstitut hat bei seinen Schiilern die Zucht nicht
erst zu bewirken, sondern vorauszusetzen”. Disziplin und Bildung werden
unterschieden, wie bei Kant, auch wenn bei Hegel allein ,Bildung” und ,Bildung der
Sitten” von einander sehr verschiedene Begriffe sind und insbesondere die ,Bildung der
Sitten” anders als bei Kant verwendet wird. Der oben zitierte Satz steht in seiner Rede
zum Schuljahrabschlufy am 14. September 1810. In: Ders. Werke in zwanzig Binden. 4.
Niirnberger und Heidelberger Schriften 1808-1817. Frankfurt am Main, 1970. S. 334.

28 UJP, VI 720.

203



Hier muss man bedenken, dass Disziplin sowohl beim Kind als auch beim
Erwachsenen wichtig ist. Die Erwachsenen miissen iiber die Mittel fiir
Wartung und Disziplin nachdenken. Das Kind soll sich nicht mit
schlechten Gewohnheiten und abhédngig entwickeln, sondern immer mehr
zu einer autonomen und verantwortlichen Personlichkeit werden.

Die Disziplin ist eine gewisse Begrenzung fiir das Verhalten und
somit ein erster Schritt auf dem Weg der Bildung einer sittlichen
Personlichkeit. Zu einer solchen natiirlichen Entwicklung gehort kein
,laissez-faire” oder Abwesenheit von Regeln. Andererseits ldsst sich keine
Unterdriickung und kein Missbrauch von Regeln und Disziplin
rechtfertigen. Obwohl die Disziplin eine Propaddeutik fiir die moralische
Erziehung ist, bildet sich bereits auf dieser Stufe das Gemiit, ein wichtiger
Teil unserer Personlichkeit. Disziplin darf nicht ,sklavisch” sein und , das
Kind muf3 immer seine Freiheit fithlen, doch so, daf3 es nicht die Freiheit
anderer hindere, es mufs daher Widerstand finden”429.

Wie dargestellt wurde, wire sklavische Denkungsart ein
Widerspruch, d. h. sie wire fiir die Entwicklung einer autonomen
(sittlichen) Personlichkeit kontraproduktiv. Das ist eindeutig kein Ziel der
Disziplin. Ebenfalls ist Disziplin nicht zu verwechseln mit Dressur. Man
kann zwar den Menschen dressieren, aber dann wird er nicht mehr als
Subjekt behandelt, sondern lediglich dhnlich einem Tier.

Disziplin ist nicht nur auf korperliche Fertigkeiten bezogen,
sondern auch auf geistige. Denken lernt man nur durch eine gewisse
Disziplin. Kant zeichnet hier die Disziplin als ein planméfiiges Verfahren,
und das Wichtigste besteht nicht darin, zu einem blinden Gehorsam zu
leiten, sondern die Krifte und Vermogen des Kindes auf Freiheit und
Selbstbewusstsein hin zu orientieren. In diesem Rahmen verkntipfen sich
mit dem Begriff Disziplin zwei andere Begriffe, die in Kants Pddagogik
erldutert werden miissen: der Begriff Strafe und der Begriff Zwang.

Die Strafe hat eine lange und umstrittene Geschichte in der

Erziehung. Wenn man tiber Grenzen fiir Kinder spricht, muss man auch

429 JP, VI 722.
204



tiber diesen Begriff sprechen. Bei Kant spielt Strafe bei der Disziplinierung
auch eine bestimmte Rolle, sie ist aber nicht das wichtigste Mittel. Kant
unterscheidet zwei Arten von Strafen: die physischen und die moralischen.
Fiir ihn sollen physische Strafen nur mit Vorsicht und immer dann, wenn
die moralischen Strafen gar nicht mehr helfen, gebraucht werden. Eine
moralische Strafe ist auf psychologische Aspekte bezogen. Die Gefiihle
sind hier von grofder Hilfe. Ein Beispiel Kants: ,wenn ein Kind liigt, so ist
ein Blick der Verachtung Strafe genug, und die zweckméfsigste Strafe”431.
Durch die Disziplin soll kein indoles servilis, also kein unterwiirfiger
Charakter gebildet werden, aber auch kein, durch das Interesse an
Belohnung entwickelter indoles mercennaria, d. h. kein manipulierender
und egoistischer Charakter. ,,Uberhaupt miissen Strafen den Kindern
immer mit der Behutsamkeit zugefiigt werden, dafs sie sehen, dafs blofs
ihre Besserung der Endzweck derselben sei”432, warnt Kant.

Der Endzweck, von dem hier die Rede ist, ist der Gebrauch der
Freiheit. Man sieht also, dass Disziplin auch fiir den Erwachsenen gilt. Er
muss ebenfalls diszipliniert sein und keinen Missbrauch seiner Autoritét
ausiiben. Genau in diesem Rahmen befindet sich das Problem des
Zusammenhangs zwischen Freiheit und Zwang. Dies scheint der Skandal
der moralischen Erziehung zu sein. Aufgrund eines falschen
Verstdandnisses dessen, was Freiheit ist, sind Zwang und Disziplin heute
,verdammte” Begriffe. Wenn {iiber Disziplin gesprochen wird, liegt dem
nicht selten ein Manichdismus zugrunde. Hier also scheint das

grundlegende Paradoxon der Erziehung bei Kant zu sein:

»Eines der grofiesten Probleme der Erziehung ist, wie man die
Unterwerfung unter den gesetzlichen Zwang mit der Fahigkeit,
sich seiner Freiheit zu bedienen, vereinigen konne. Denn
Zwang ist notig! Wie kultiviere ich die Freiheit bei dem
Zwange? Ich soll meinen Zogling gewdthnen, einen Zwang
seiner Freiheit zu dulden, und soll ihn selbst zugleich anfiihren,
seine Freiheit gut zu gebrauchen. Ohne dies ist alles blofer

130 Vgl. UP, VI 742-743.
131 JP, VI 742.
432 Ebda., VI 743.

205



Mechanism, und der der Erziehung Entlassene weifs sich seiner
Freiheit nicht zu bedienen. Er mufs frith den unvermeidlichen
Widerstand der Gesellschaft fithlen, um die Schwierigkeit, sich
selbst zu erhalten, zu entbehren, und zu erwerben, um
unabhéngig zu sein, kennen zu lernen”4%,

Die Leistung der Erziehung besteht letztendlich in der Autonomie des zu
Erziehenden. Dies aber kann zugleich nur eine ,eigene Leistung” sein.
Kann Selbstbestimmung durch Fremdbestimmung bewirkt werden?
Keineswegs. Dennoch liegt der Erziehung ein heteronomes Moment
zugrunde. Wie ist es moglich, dass Zwang und Freiheit in der Erziehung
zusammenpassen, ohne in Widerspruch zu geraten, d. h. ohne auf die
Freiheit zu verzichten und gleichzeitig den Gebrauch des Zwangs
plausibel und legitim zu rechtfertigen? Der Begriff des Zwangs ist hier
hinsichtlich der Freiheit erkldrungsbediirftig.

Die Bedeutung von Freiheit bei Kant, im praktischen Sinne, hat mit
Moral und Recht und dessen Gesetzen zu tun. Beide stellen fiir Menschen
jeweils Verpflichtungen dar. Rechtsgesetze und Moralgesetze beweisen
die menschliche Freiheit. Der Zusammenhang zwischen Freiheit und
Rechtsgesetzen ist erhellend fiir das Verstdandnis der Rolle des Zwangs.
Das Verhiltnis zwischen Freiheit und Rechtsgesetzen wird durch ein
drittes Glied vermittelt. Dazwischen steht ndmlich die Gewalt. In der
Anthropologie bestimmt Kant vier Arten von Verhiltnissen zwischen
Freiheit, Gesetz und Gewalt. ,A. Gesetz und Freiheit, ohne Gewalt
(Anarchie). B. Gesetz und Gewalt, ohne Freiheit (Despotism). C. Gewalt,
ohne Freiheit und Gesetz (Barbarei). D. Gewalt, mit Freiheit und Gesetz
(Republik)“434,

Zwang ist ein Rechtsbegriff. Kant bestimmt die Rolle des Zwangs in
seiner Rechtslehre, erster Teil seiner Metaphysik der Sitten. Da wird
Zwang beziiglich des Gebrauchs der dufieren Freiheit gerechtfertigt. Die
Koexistenz von freien Handlungssubjekten braucht eine Form, wodurch

sich jeder Einzelne im Gebrauch seiner &dufseren Freiheit nach einem

433 UJP, VI 711.
434 ApH, VI 686.

206



allgemeinen Gesetz richten soll. Die Freiheit jedes Einzelnen wird durch
das Rechtsgesetz gesichert: ,handle dufserlich so, dafs der freie Gebrauch
deiner Willkiir mit der Freiheit von jedermann nach einem allgemeinen
Gesetz zusammen bestehen konne“#%5. Im Gebrauch der Freiheit darf
nicht die Freiheit durch ungerechte Handlungen bedroht oder verhindert
werden. Der Zwang ist nicht ein Hindernis fiir die Freiheit, sondern ein
Widerstand gegen eine Bedrohung oder ein Hindernis der Freiheit. Er
wirkt nicht in Gegensatz zur Freiheit, sondern zu ihren Gunsten, weil er
mit einem allgemeinen Gesetz der Freiheit zusammenstimmt43*. Dadurch
entsteht fiir das erzieherische Verhiltnis auch eine rechtliche Forderung:
Erzieher und zu Erziehende miissen sich gegenseitig als Person
anerkennen und respektieren.

Allein Zwang ist keine Disziplin und ebenso wenig Erziehung. Der
Zwang muss als ein Bestandteil der Disziplin, d. h. als Mittel verstanden
werden. In der Argumentation Kants ist der Zwang eine Art von
Verinnerlichung®” von Regeln und  gleichzeitig auch ein
Vorbereitungsprozess fiir das gesellschaftliche Leben. Aber die Pddagogik
ist nicht gerade deswegen blofi Anpassungsmittel zum Eintritt in die
Gesellschaft. Der Heteronomiezustand, der als Teil des
Erziehungsprozesses durch Disziplinierung entsteht, indem das Kind
durch den Erwachsenen erzogen wird, dauert so lange, wie es nicht
imstande ist, seinen Verstand allein zu benutzen und sich selbst Regeln
tur das eigene Verhalten zu geben. Die Wahl zwischen ,Fiihren oder

Wachsenlassen” kann zwar durch familidre oder kulturelle Unterschiede

435 MS, IV 338.

436 Sjehe § D des Rechtslehre, IV 338.

47 Vgl. CAVALLAR, Georg. Die Kultivierung von Freiheit trotz Zwang. Vierteljahrschrift
fir Wissenschaftliche Pdagogik, 72 Jg. 1, Wien, 1996, (S. 87-95). Ebenfalls auf das Problem
Freiheit und Zwang bezogen sind: RUHLOFF, Jorg. ,,Wie kultiviere ich die Freiheit bei
dem Zwange?”. In: Vierteljahrschrift fiir Wissenschaftliche Pidagogik. 51. Jg., Wien, 1975, (S.
2-18); MULLER-KIPP, Gisela. ,Wie kultiviere ich die Freiheit bei dem Zwange?”:
Padagogische Antworten auf eine unsterbliche Frage, historisch durchgesehen. In:
DIETRICH, Rainer; PFEIFFER, Carsten (Hrsg.) Freiheit und Kontingenz. Zur
inderdisziplindren Anthropologie menschlicher Freiheiten und Bindungen. Festschrift fiir
Christian Walther. Heidelberg, 1992, (S. 267-283); LUCKNER, Andreas. Erziehung zur
Freiheit: Immanuel Kant und die Pddagogik. In: Pddagogik. 55. Jg., Heft 7-8, Jul.-Aug.,
Weinheim und Basel, 2003, (S. 72-76).

207



variieren, hdngt aber dennoch immer von einer freien und
verantwortlichen Entscheidung erwachsener Menschen ab.

Gehorsam gehort zur Bildung des Charakters. Sie kann, so Kant,
entweder aus Zwang entspringen (absolut) oder ,aus Zutrauen”

(freiwillig).

,Dieser freiwillige Gehorsam ist sehr wichtig; jener aber auch
duferst notwendig, indem er das Kind zur Erfiillung solcher
Gesetze vorbereitet, die es kiinftighin, als Biirger, erfiillen muf,
wenn sie ihm auch gleich nicht gefallen”43.

Dennoch betont er: ,Zwangsmifiig mufi die Erziehung sein, aber
sklavisch darf sie deshalb nicht sein”4¥*. Am Anfang sind deswegen die
Maximen der Schule diejenigen, denen sich das Kind unterwerfen muss,
und spéter die Maximen der Menschheit. Die Bedeutung des Handelns
durch Maximen wird bei der Moralisierung nochmals nédher erldutert. Die
Disziplin muss deshalb, soweit dies moglich ist, den Gebrauch der Freiheit
mit Regeln vereinbaren. In gewissem Mafe ermoglicht sie eine Gestaltung

fiir das Verhalten.

,Hier mufs man folgendes beobachten: 1) dafs man das Kind,
von der ersten Kindheit an, in allen Stiicken frei sein lasse
(ausgenommen in den Dingen, wo es sich selbst schadet, z. E.
wenn es nach einem blanken Messer greift), wenn es nur nicht
auf die Art geschieht, dafs es anderer Freiheit im Wege ist, z. E.
wenn es schreiet, oder auf eine allzulaute Art lustig ist, so
beschwert es andere schon. 2) Mufs man ihm zeigen, dafs es
seine Zwecke nicht anders erreichen konne, als nur dadurch,
dafd es andere ihre Zwecke auch erreichen lasse, z. E. daf3 man
ihm kein Vergniigen mache, wenn es nicht tut, was man will,
dafs es lernen soll etc. 3) Mufs man ihm beweisen, dafs man ihm
einen Zwang auflegt, der es zum Gebrauche seiner eigenen
Freiheit fithrt, dafd man es kultiviere, damit es einst frei sein
konne, d. h. nicht von der Vorsorge anderer abhingen
diirfe”440,

438 UP, VI 741.
439 Ebda., VI 731.
440 Ebda., VI 711.

208



Disziplin und Wartung sind notwendige, aber bei weitem nicht
ausreichende Mittel, um einen moralischen Charakter zu schaffen. Ein gut
verpflegtes und diszipliniertes Kind ist noch nicht imstande, allein zu sein
bzw. autonom sittlich zu handeln. Eine Verabsolutierung der Disziplin ist
eindeutig nicht das Ziel der Pddagogik Kants. , Die moralische Kultur
mufs sich griinden auf Maximen, nicht auf Disziplin“44!, sagt er deutlich.
Kinder miissen sich daran gewohnen, nach Maximen zu handeln und sich
progressiv von Triebfedern zu befreien. Eben deshalb ist es unentbehrlich,
dass das Kind denken lernt#42, d. h. seinen Verstand fiir sich selbst zu
benutzen in der Lage ist. Neben diesem negativen Teil der Erziehung wird
Kant durch Kultivierung und Zivilisierung auch einen positiven Teil

darstellen.

4.3.3 Kultivierung

Der Begriff der Kultivierung ldsst sich aus seiner lateinischen Wurzel
erschliefen. Urspriinglich war dieser Begriff mit dem Ackerbau
verbunden. Das lateinische Wort agricultura bedeutet Pflege und
Bearbeitung des Bodens. Eindeutig ist der Zusammenhang mit etwas, das
organisch und lebendig ist. Diese Bedeutung von Ptlege, Bearbeitung und
Entwicklung - also Kultur - wurde erweitert und auch in anderen
Bereichen angewendet. Kultur des Geistes (Seele) und Kultur des Korpers
sind Ausdriicke beispielsweise von dieser Sinnerweiterung des Begriffs.
Dieser Sinn von Kultur bekommt bei Kant Beachtung und spielt -
Wartung und Disziplin vorausgesetzt - eine grundlegende Rolle als

positiver Teil der Erziehung. Es handelt sich um einen durch verschiedene

41 UP, VI 740.

42 Vgl. UP A 24, VI 707.

443 Vgl. SCHISCHKOFF, Georgi (Hrsg.) Philosophisches Worterbuch. 22. Aufl. Stuttgart,
1991, S. 406.

209



komplexe pddagogische Vorgehensweisen bestimmten Prozess von
Entwicklung des Kindes, der das Reifen und das Verbessern der
Fahigkeiten und Fertigkeiten des Z&glings fordert*#4. Es wird also gezeigt,
dass Kant unter Kultivierung vor allem die Entwicklung von korperlichen,
aber auch geistigen Fahigkeiten versteht. Zu kldren ist, inwiefern das zu
einer moralischen Kultur oder Bildung des Charakters gehort und
fruchtbar ist.

Kultivierung, so Kant, gehort nicht zu den negativen Teilen der
Erziehung wie z. B. die Wartung und die Disziplin, sondern zu den
positiven Teilen der Erziehung. ,Die Erziehung schliefit Versorgung und
Bildung in sich. Diese ist 1) negativ, die Disziplin, die blofs Fehler abhalt;
2) positiv, die Unterweisung und Anfithrung, und gehort in so ferne zur
Kultur“45. Wahrend Wartung und Disziplin nicht viel vom Verstand des
Kindes erfordern, wird die Kultivierung durch Belehrung und
Unterweisung das Gemiit bekréftigen und die ,Kultur des Geistes”
beférdern. In diesem Sinne werden sich die verschiedenen korperlichen

und geistigen Fahigkeiten und Fertigkeiten des Kindes entwickeln.

,Kultur begreift unter sich die Belehrung und die
Unterweisung. Sie ist die Verschaffung der Geschicklichkeit.
Diese ist der Besitz eines Vermogens, welches zu allen
beliebigen Zwecken zureichend ist. Sie bestimmt also gar keine
Zwecke, sondern iiberlafst das nachher den Umstanden44s.

Durch die Kultivierung wird das Kind nach und nach zu einem
selbststandigen Zustand im Bereich der Kenntnis gefiihrt. Belehrung und
Ubungen sind notwendige Mittel, aber sie sind nicht ausreichend. Lesen
und schreiben gehoren zu dieser Stufe, insofern es die ersten
~Werkzeuge” sind, um sich selbst in der Welt zu erkennen und an ihr

teilzunehmen, aber sie sind nicht das hochste Ziel der Erziehung. Die

444 KAUDER (1999, S. 72) erldutert: ,,Dieser Bestimmung geméfs kann Kultivierung als
Ermoéglichung von Wachstum verstanden werden, so dass pddagogisch gesehen mit der
Kultivierung die Tauglichmachung des Menschen einsetzt, alle Naturanlagen zur
proportionierlichen Entfaltung zu bringen.”

45 UP, VI 709.

46 Ebda., VI 706.

210



korperlichen und geistigen Fahigkeiten konnen nicht auf zwei oder drei
Fertigkeiten reduziert werden. Vielmehr stellen sie sich als ein , Biindel
von Moglichkeiten” dar, die nach verschiedenen Richtungen entwickelt
werden konnen.

Kant betont, dass die Kultivierung die Stidrke, Geschicklichkeit,
Hurtigkeit und Sicherheit des Kindes ermoglichen soll, und zwar je mehr
das Kind sich selbst bei diesen Ubungen hilft, desto besser wird seine
Entwicklung. Das gilt auch fiir das Gegenteil: je mehr das Kind von
kiinstlichen Werkzeugen abhéngig ist, desto mehr verringern sich die
Moglichkeiten fiir seine Entwicklung zur Selbststindigkeit, was sehr
schddlich fiir seine Autonomie ist. Deswegen sind sowohl die Kenntnisse
aus verschiedenen Bereichen (Geographie, Chemie, Biologie, Mathematik,
Fremdsprachen, Geschichte usw.) als auch die verschiedenen Arten von
Spielen und die Arbeit wichtig.

Als physische Erziehung bzw. Ubung des Kérpers nennt Kant unter
anderen: Springen, Heben, Tanzen, Laufen, Werfen usw. Fiir ihn miissen
alle Spiele sich einem bestimmten Ziel zuwenden. Sie haben auch eine
padagogische Dimension, und deshalb soll nicht auf sie verzichtet
werden. Aus diesem Grund sind Spiele ein wichtiger Teil des Prozesses
der Entwicklung des Kindes. Die Spiele haben in diesem Sinne eine grofse
Bedeutung dafiir, was man heute als Sozialisation des Kindes bezeichnet.
Gewisse Spiele involvieren mehrere Kinder und sind nach bestimmten
Regeln geordnet. Die Regeln sind fiir die Teilnehmer Bedingungen der
Moglichkeit des Spiels. Spontane Bewegungen*” konnen zwar innerhalb
des Spiels erscheinen (Kreativitdt), aber nur im Einklang mit den
gemeingiiltigen Regeln. Verschiedene Spiele fordern eine verschiedene
Art und Weise von Tatigkeiten, und dementsprechend werden ebenfalls
korperliche und geistige Kriafte beim Kind gefordert. Sinnliche
Wahrnehmung, Intuition, Gewandtheit, Geschicklichkeit,
Reaktionsvermogen sind Beispiele dafiir. Die vermittelte Interaktion des

Spiels ist, auch wenn das Kind es nicht begreift, bereits eine

47 Vgl. UP, VI 724-728.
211



intersubjektive und auch normative Erfahrung. Kant hat sehr
wahrscheinlich diesen Wert und diese Funktion des Spiels im Auge
gehabt, als er dies dufserte.

Die ,Kultur des Geistes” ist entweder frei oder ,scholastisch-
mechanisch”. Wahrend das erste mit einem Spafs, d. h. einem ziellosen
Spiel zu vergleichen ist, begriindet sich das zweite auf bestimmte
Prinzipien, Ziele und Methoden. Das Wichtigste fiir das Kind auf dieser
Stufe ist das zweite. Hier werden Belehrung, Unterweisung und Arbeit die
Mittel ftir die Kultivierung. Der Lernende soll durch bestimmte
planmifiige und didaktische Mafinahmen ,zum Mitglied einer
bestimmten Kultur gebildet werden®448.

Bei der ,scholastisch-mechanischen” Bildung miissen die
Gemiitskréfte des Lernenden nicht nur dazu gebildet werden, stindig
gute Kenntnisse zu erwerben, sondern der Lernende soll am Ende des
Prozesses sogar dazu bereit sein, neue Kenntnisse hervorzubringen oder
sein Wissen zu verbessern. Das bedeutet, dass eine solche Kultur der
Gemiitskrdfte einerseits immer eine passive Perspektive fiir den zu
Erziehenden hat, ndmlich wenn er unterrichtet und ausgebildet werden
muss, und andererseits eine aktive Perspektive, wenn er sich motiviert
und imstande fithlen muss, um neue Schritte in den
Wissenschaftsbereichen zu gehen. Unter dieser Perspektive taucht
wiederum das Ziel der Autonomie auf. Denn hier wird Erziehung im
Sinne einer Aufforderung zur Selbsttitigkeit** und gerade deshalb auch
als Selbsterziehung gedacht. Diese aktive Teilnahme des Lehrlings am
Prozess der Erziehung wurde spéter auch bei Hegel gepriesen. In einer

von seinen Gymnasialreden sagte er:

48 Vgl. HUFNAGEL, 1990, S. 56.

49 Die Aufforderung zur freien Selbstthitigkeit ist das, was man Erziehung nennt”, so
lautet es in Fichtes Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wissenschaftslehre (1796).
In: FICHTES WERKE, Bd. IIlI, Berlin, 1971, S. 39. Der Begriff Aufforderung zur
Selbsttitigkeit kommt nicht in der Pddagogik-Schrift Kants vor. Er wird insbesondere bei
den friithen Fichteanern zusammen mit dem Begriff der Bildsamkeit als Grundbegriff der
Erziehungswissenschaft angewendet. Vgl. SCHMIED-KOWARZIK, W, BENNER, D.
Prolegomena zur Grundlegung der Pidagogik 1I: Die Pidagogik der friithen Fichteaner und
Honigswalds. Wuppertal, 1969. S. 107.

212



~[Wlie der Wille, so mufs auch der Gedanke beim Gehorsam
anfangen. Schrankte aber das Lernen sich auf ein blofses
Empfangen ein, so wire die Wirkung nicht viel besser, als wenn
wir Sétze auf das Wasser schrieben; denn nicht das Empfangen,
sondern die Selbsttitigkeit des Ergreifens und die Kraft, sie
wieder zu gebrauchen, macht erst eine Kenntnis zu unserem
Eigentum“450,

Der zu Erziehende muss darauf vorbereitet werden, fiir sich selbst in
einem bestimmten Bereich des Wissens Arbeit zu leisten und mit der
Gemeinschaft der entsprechenden Wissenschaftler in Dialog zu treten. In
diesem Sinne kann er auch zu einem neuen Lehrer werden.

Kant wunterscheidet zwischen einer allgemeinen Kultur der
Gemiitskréfte und einer besonderen Kultur der Gemiitskrifte. Das erste
beabsichtigt die Geschicklichkeiten und die Vervollkommnung®! zu
entwickeln und betrifft die Starkung der Gemiitskréfte. Die allgemeine
Kultur der Gemiitskréfte wird physisch, wenn sie fiir das Kind auf Ubung
und Disziplin beruht. Hier kennt es die Maxime nicht und folgt deshalb
der Orientierung eines anderen. Die Maxime ist hier ,Schulmaxime”, nicht
eigene. Sie ist moralisch, wenn der Prozess auf Maxime beruht#2. Diese
letzte Bestimmung ist doppeldeutig: Moralische Kultur der Gemiitskrifte
kann als ein Prozess interpretiert werden, wéahrend dessen sich der
Erwachsene oder Lehrer allmidhlich der ,Leitung” entzieht, um dem zu
Erziehenden den Freiraum zu eroffnen, seiner eigenen Maxime zu folgen.
Es ist jedoch auch der Prozess als Ganzes moralisch zu interpretieren,
insofern muss es fiir die Erwachsenen klar sein, dass dieser
Kultivierungsprozess wiederum durch gewisse Maximen bestimmt
werden soll. Diese Maximen kénnen nur Vernunftmaximen sein und sich

an der Formel des Kategorischen Imperativs orientieren. Das bedeutet,

40 HEGEL, G. W. F. Rede zum Schuljahrabschlufs am 14. September 1810. In: Ders. Werke in
zwanzig Béinden. Bd. 4. Niirnberger und Heidelberger Schriften 1808-1817. Frankfurt am Main,
1970. S. 332.

451 Vgl. UP, VI 734-735.

452 Vgl. UP, VI 734.

213



dass bereits der Prozess, wodurch zur Moral erzogen wird, nichts anderes
als ein moralischer Prozess sein kann.

Die besondere Kultur der Gemiitskréfte ist nach Kant sowohl als
Kultur des Erkenntnisvermdgens als auch der Sinne bestimmt.
Einbildungskraft und Gedéchtnis sollen ebenfalls kultiviert werden.
Aufmerksamkeit und Witz gehoren zu den Kriften des Verstandes, und
ihre Entwicklung soll hier betrachtet werden®. Nach Kant ist die
Einbildungskraft bei Kindern sehr ausgeprdgt und muss Regeln

unterworfen werden.

,Was aber die obern Verstandeskrifte betrifft: so kommt hier
vor: die Kultur des Verstandes, der Urteilskraft und der
Vernunft. Den Verstand kann man im Anfange gewissermafien
auch passiv bilden: durch Anfithrung von Beispielen fiir die
Regel, oder umgekehrt: durch die Auffindung der Regel fiir die
einzelnen Fille. Die Urteilskraft zeigt, welcher Gebrauch von
dem Verstande zu machen ist. Er ist erforderlich, um, was man
lernt, oder spricht, zu verstehen, und um nichts, ohne es zu
verstehen, nachzusagen”4.

Diese Passage enthdlt drei verschiedene ,obere Verstandeskréfte”
genannte Begriffe: Verstand, Urteilskraft und Vernunft. Sie beziehen sich
innerhalb der Einleitung der Kritik der Urteilskraft aut die von Kant
~Seelenvermogen” oder ,Fahigkeiten” genannten folgenden Vermogen:
»das Erkenntnisvermogen, das Gefithl der Lust und Unlust, und das
Begehrungsvermogen”45. Die Bestimmung und Rolle dieser Vermoégen, so
wie sie in den drei Kritiken erscheint, wurde in ihren Grundlinien bereits
dargestellt.

Ich mochte darauf aufmerksam machen, dass innerhalb des oben
zitierten Abschnitts alle drei als lernfihig und dementsprechend als durch
Ubung und Versuch bildbare Vermogen gedacht sind. Sie sind deshalb hier
als Anlage oder Begabung eines zugleich Vernunft- und Naturwesens zu

verstehen. Fiir Kant geht es innerhalb der Padagogik-Schrift prinzipiell

43 Vgl. UP, VI 735.
54 P, VI 736.
455 KU, V 249.

214



darum, die padagogische Aufgabe der Kultur zu zeigen und nicht darum,
eine Kritik dieser Vermogen zu erstellen. Dies wurde in der KrV, KpV und
KU unternommen. Dartiber hinaus spricht er nicht tiber die reine
Vernunft. Deshalb kann man mit Vorbehalt sagen, dass Verstand,
Urteilskraft und Vernunft als Anlagen beim Lernenden entwickelt werden
miissen. Aus diesem Grund wird verstdndlich, warum Kant am Anfang
der Padagogik-Schrift sagt, dass der Mensch seine eigene Vernunft
braucht. Pdadagogik ermoglicht fiir den heranwachsenden Menschen -
insbesondere durch die Kultivierung - die Entwicklung der eigenen
Vernunft, des eigenen Verstandes und der eigenen Urteilskraft, ebenso
soll sich die Padagogik an Urteilskraft, Verstand und Vernunft orientieren.

Im Hintergrund der Kantschen Forderung nach Kultivierung liegt

gewissermafsen das Prinzip der Autodidaktik.

,,Die Gemiitskrifte werden am besten dadurch kultiviert, wenn

man das alles selbst tut, was man leisten will [...]. Das
Verstehen hat zum grofsesten Hiilfsmittel das Hervorbringen.
Man lernt das am griindlichsten, und behélt das am besten, was
man gleichsam aus sich selbst lernet. Nur wenige Menschen
indessen sind das im Stande. Man nennt sie (avTodidayTor)
Autodidakten”4e.

Der Lernende soll beim Lernen jederzeit zur Selbststandigkeit im Denken
und Handeln angeregt werden. Er ,soll nicht Gedanken sondern denken
lernen; man soll ihn nicht tragen, sondern leiten, wenn man will, dafs er in
Zukunft von sich selbst zu gehen geschickt sein soll“47. Um die kiinftige
Autonomie im Denken und Handeln des zu Erziehenden zu erreichen,
soll der , Leiter” sich allmdhlich der ,Leitung” entziehen. Der Zweck der
Kultivierung oder des Lernens bedeutet in diesem Zusammenhang, sich
des eigenes Verstandes ,ohne Leitung eines anderes” selbst zu
bedienen438. Der selbststdndige Gebrauch (Ubung) der eigenen Vernunft

ist Bedingung der Moglichkeit der sittlichen Autonomie. Diese Ubung ist

456 UP, VI 736.
457 Nachricht, I 908.
48 Vgl. Aufklarung, VI 53.

215



zugleich eine Ermutigung nach dem ,Wahlspruch der Aufkldarung”:
»Sapere aude! Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!”4%.
Durch die korperliche und geistige Kultur sollen , Faulheit und Feigheit”,
die Ursachen, wodurch der Mensch ,,gern” unmiindig bleibt, tiberwunden
werden.

Kant empfiehlt in diesem Prozess die Methode von Sokrates,
wodurch der Gebrauch der eigenen Vernunft beim Lernenden entwickelt
werden soll. Die wichtigste Quelle tiber Sokrates sind die Dialoge von
Platon, in denen seine Methode beschrieben wird. Durch das Gespréach
mit dem Schiiler, Mitbiirger oder irgendeinem Gegner priift Sokrates die
angeblichen Kenntnisse seiner Gesprachspartner durch elenktische
Verfahren. Durch Fragen sucht er jene zum Gebrauch ihrer eigenen
Vernunft anzuleiten. Eine solche Priifung nennt er Maieutik
(Hebammenkunst). Der Gebrauch der eigenen Vernunft geschieht in
diesem Sinne durch ein dialogisches Verfahren. Dieser Aspekt der
sokratischen Methode erscheint auch in der ethischen Methodenlehre, am
Schluss der Tugendlehre.

Dem Lehrer kommt deshalb eine wichtige Aufgabe zu, weil er
nicht nur tiber die entsprechende Kenntnis in seinem Fach verfiigen,
sondern auch verschiedene didaktische Erziehungsmittel kennen muss.
Fach- und didaktische Kenntnisse erschopfen dennoch keineswegs die
Verantwortung des Erziehers. Er muss ebenfalls durch diesen Prozess
erzogen werden. Das Geddchtnis zu tiben, die Urteilskraft, den Verstand
und die Vernunft zu entwickeln, das alles ist notwendig fiir einen
allméhlichen = Prozess  der  Selbstbewusstwerdung  und  der

Selbstaufkldarung0 des Schiilers und gleichzeitig ebenso des Lehrers. , Der

459 Ebda., VI 53.

460 HUFNAGEL (1990, S. 57) bestimmt diesen Prozess als Aufbau einer normativen
Individualitdt. ,Die Individualitit des Individuums wird erst im Riickbezug auf im
Begriff der Kultur gemeinte Aufgaben bestimmbar, fiir den Erzieher wie fiir den zu
Erziehenden. Kultivierung, so diirfen wir nunmehr formulieren, steht im Dienste der
vom Individuum in kultureller Arbeit zu entdeckenden je einmaligen geschichtlichen
Individualitdt, also im Dienste der Selbstentdeckung des Edukanden. [...]
Strenggenommen miisste es lauten: Kultivierung will ermoglichen, daff der
heranwachsende Mensch sich im Entwerfen von kulturbezogenen Imperativen einen

216



scholastischen Bildung oder der Unterweisung bedarf der Mensch, um zur
Erreichung aller seiner Zwecke geschickt zu werden. Sie gibt ihm einen
Wert in Ansehung seiner selbst als Individuum®461.

Die Kultivierung soll den Lernenden darauf vorbereiten, einen
anderen und notwendigen Schritt zu tun, ndmlich den zur Zivilisierung.
Wenn der Mensch sich zunédchst als Individuum kennen lernt bzw. eine
innere Kenntnis von sich selbst hat und diese Kenntnis fiir sich zu nutzen
in der Lage ist (pragmatische Anthropologie), dann wird er sich
gleichzeitig als Teil eines Ganzen erkennen, und das wird von ihm
fordern, sich in seiner sozialen Dimension zu entwickeln, d. h. nach aufsen
sich zu 6ffnen und in die Welt sich einzugliedern. Dazu jedoch ist weiteres

Lernen erforderlich.

4.3.4 Zivilisierung

Die Zivilisierung bezeichnet eine Stufe, auf der das Individuum zum
Biirger erzogen werden soll. Bei der Zivilisierung handelt es sich um die
Anwendung und Vervollkommnung der entwickelten Geschicklichkeiten
zur sozialen Praxis. Anders gesagt, es geht hier um die Entwicklung der
gesellschaftlichen und politischen Dimension des Individuums#62. Deshalb
bedeutet Zivilisierung mehr als Kultivierung, nicht nur quantitativ,
sondern auch qualitativ betrachtet. Wahrend die Kultivierung die
Prinzipien und Gesetze des Wissens fiir den Lernenden darstellt, um ihn
dazu zu befdhigen, im Umgang mit den Kenntnissen selbststindig zu

werden, besteht die Zivilisierung darin, sich an den Prinzipien, Gesetzen

individualen Wert zu geben vermag. Dieser individuale Wert manifestiert sich in
kulturellen Leistungen, ist also nichts, was man als seinen vermeintlichen Besitz
festhalten und pflegen konnte.”

461 UP, VI 713.

462 BOCKOW (1984, S. 145) weist darauf hin, dass man den Begriff Zivilisierung , auch
[als] eine Theorie politischer Bildung interpretieren” kann.

217



und Verhaltensweisen fiir das Leben in der Gesellschaft zu orientieren. Er
muss demzufolge einerseits eine selbststdindige Identitdt als Individuum,
andererseits eine intersubjektive Dimension entwickeln. Denn nur
innerhalb einer Gesellschaft kann er Individuum sein und als solches
anerkannt werden. Die Angewiesenheit des Individuums auf eine
Gesellschaft muss jenem erklédrt und erfahrbar werden. Interpersonalitit
ist demzufolge etwas, das man lernen muss. Die Zivilisierung fordert die
Klugheit des Menschen.

Geschicklichkeit kann sehr niitzlich sein, um soziale und politische
Verhiltnisse zu begriinden, Klugheit ist dennoch unentbehrlich. Insofern
setzt die Zivilisierung die Kultivierung voraus und ist ebenfalls eine
Voraussetzung zur Moralisierung. ,Mufs man darauf sehen, dafs der
Mensch auch klug werde, in die menschliche Gesellschaft passe, dafd er
beliebt sei, und Einflufd habe. Hiezu gehort eine gewisse Art von Kultur,
die man Zivilisierung nennet“463, fordert Kant. Der Umgang mit anderen
Menschen bedarf der Annahme gewisser Verhaltensweisen, welche bereits
in der Gesellschaft mehr oder weniger legitimiert sind. Gebrdauche und
Manieren sind in diesen Zusammenhang zu nennen.

Von daher fithren zwei verschiedene Aspekte der Zivilisierung zu
einem scheinbaren Paradoxon. Einerseits muss der Lernende zum
gesellschaftlichen Wesen ausgebildet werden, und das bedeutet
prinzipiell, dass er die Gesetze und Regeln, die bereits gewé&hlt wurden,
anerkennen muss; kurz gesagt, er muss sich anpassen. Hier wird ein
passives Verhalten von ihm gefordert. Jedoch wiére daftir viel mehr
Geduld und Gehorsam notig als Klugheit. Zivilisierung ist keineswegs
blofs Anpassung. Der Lernende wird dadurch auch dazu befdhigt, im
Prozess der Gesellschaft aktiv teilzunehmen. Die beherrschenden Regeln,
Verhaltensweisen und sogar das Recht kénnen, auch wenn dies lange
dauert, in einer Gesellschaft verdndert und verbessert werden. Demnach
wiére es ein Missverstdndnis, Kant eine Konzeption der Erziehung als

Anpassung zuzuschreiben.

463 UP, VI 706.
218



,Durch die Bildung zur Klugheit aber wird er [der zu
Erziehende] zum Biirger gebildet, da bekommt er einen
offentlichen Wert. Da lernt er sowohl die biirgerliche
Gesellschaft zu seiner Absicht lenken, als sich auch in die
biirgerliche Gesellschaft schicken464.

Kant bringt folgendes klar zum Ausdruck: durch die Zivilisierung erwirbt
der Mensch einen 6ffentlichen Wert, und deshalb bedeutet Biirger zu sein
vielmehr eine Qualifizierung des Menschen als eine Gabe der Gesellschaft.
In diesem Sinne ist der Mensch fiir Kant eher ein animal sociabile als ein
animal sociale. Denn dieser 6ffentliche Wert - die Geselligkeit - ist Ergebnis
einer eigenen Leistung. Je mehr sich dieser Qualifizierungsprozess
steigert, desto mehr Verantwortung iibernimmt der Mensch fiir sich
innerhalb der Gesellschaft465.

Der Begriff Klugheit*®® wird innerhalb der GMS als

,Geschicklichkeit in der Wahl der Mittel zu seinem eigenen grofsten

464 Ebda., VI 713.

465 Kant sieht in diesem Prozess die Moglichkeit einer allmihlichen Aufklirung des
Subjekts, insofern es sich um einen Selbstbewusstwerdungsprozess handelt. Je
selbstbewusster der Mensch ist, desto zivilisierter ist er, und desto freier betrachtet er sich
innerhalb der Gesellschaft. ,Es gibt eine gewisse Unlauterkeit in der menschlichen Natur,
die am Ende doch, wie alles, was von der Natur kommt, eine Anlage zu guten Zwecken
enthalten muf, ndmlich eine Neigung, seine wahre Gesinnungen zu verhehlen und
gewisse angenommene, die man fiir gut und rithmlich hélt, zur Schau zu tragen. Ganz
gewifs haben die Menschen durch diesen Hang, sowohl sich zu verhehlen, als auch einen
ihnen vorteilhaften Schein anzunehmen, sich nicht blof3 zivilisiert, sondern nach und
nach, in gewisser Mafe, moralisiert, weil keiner durch die Schminke der Anstiandigkeit,
Ehrbarkeit und Sittsamkeit durchdringen konnte, also an vermeintlich echten Beispielen
des Guten, die er um sich sahe, eine Schule der Besserung fiir sich selbst fand. Allein
diese Anlage, sich besser zu stellen, als man ist, und Gesinnungen zu &dufSern, die man
nicht hat, dient nur gleichsam provisorisch dazu, um den Menschen aus der Rohigkeit zu
bringen, und ihn zuerst wenigstens die Manier des Guten, das er kennt, annehmen zu
lassen; denn nachher, wenn die echten Grundsitze einmal entwickelt und in die
Denkungsart iibergegangen sind, so mufs jene Falschheit nach und nach kriftig bekampft
werden, weil sie sonst das Herz verdirbt, und gute Gesinnungen unter dem
Wucherkraute des schonen Scheins nicht aufkommen lafst” (KrV, II 637).

466 Um eine detaillierte Analyse des Metamorphosen dieses Begriffs vgl.: SCHWAIGER,
Clemens. Klugheit bei Kant: Metamorphosen eines Schliisselbegriffs der praktischen Philosophie.
In: Aufkldrung: Interdisziplindres Jahrbuch zur Erforschung des 18. Jahrhunderts und
seiner Wirkungsgeschichte. Bd. 14, Jg. 2002, Hamburg, S. 147-159. Auch auf dieses Thema
bezogen: BRANDT, Reinhard. Klugheit bei Kant. In: KERSTING, Wolfgang (Hrsg.)
Klugheit. Weilerwist, 2005, S. 98-132; und HINSKE, Norbert. Die ,, Ratschlige der Klugheit”
im Ganzen der ,Grundlegung’. Kant und die Ethik der Griechen, 3. Abschnitt: Xenophon. In:
HOFFE, Otfried (Hrsg.) Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein kooperativer Kommentar.
3. erg. Aufl. Frankfurt am Main, 2000, S. 131-147.

219



Wohlsein [...] im engsten Verstande”46” bestimmt. Da wird er unter zwei
Perspektiven gedacht: Weltklugheit und Privatklugheit. Weltklugheit
besteht in der , Geschicklichkeit eines Menschen, auf andere Einfluf3 zu
haben, um sie zu seinen Absichten zu gebrauchen. Die zweite die Einsicht,
alle diese Absichten zu seinem eigenen [dauernden] Vorteil zu
vereinigen“468. Nach Kant fiihrt eigentlich der Wert der Klugheit zur
Privatsphdre zurtick. Fur ihn ist derjenige, der weltklug und nicht
zugleich privatklug ist, eigentlich unklug. In der Tat ist der letzte Zweck
der Klugheit, die eigene Gliickseligkeit zu beférdern. Man muss klug sein
in der Wahl der Mittel. Es ist verstiandlich, weshalb Kant etwas als
eigentlich , privat” charakterisiert und die Vorschriften in der Wahl der

Mittel als hypothetische Imperative bestimmt.

»,Weil man in der frithen Jugend nicht weifs, welche Zwecke uns
im Leben aufstofien diirften, so suchen Eltern vornehmlich ihre
Kinder recht vielerlei lernen zu lassen, und sorgen fiir die
Geschicklichkeit im Gebrauch der Mittel zu allerlei beliebigen
Zwecken, von deren keinem sie bestimmen konnen, ob er nicht
etwa wirklich kiinftig eine Absicht ihres Zoglings werden
konne, wovon es indessen doch moglich ist, dafs er sie einmal
haben mochte, und diese Sorgfalt ist so grofs, dafs sie dariiber
gemeiniglich verabsdumen, ihnen das Urteil iiber den Wert der
Dinge, die sie sich etwa zu Zwecken machen moéchten, zu
bilden und zu berichtigen®46°.

Neben den Regeln der Geschicklichkeit stellen die Ratschldge der
Klugheit kein verbindliches (praktisch notwendiges) Handlungsprinzip
vor. Die Klugheit hat an sich keine moralische Eigenschaft und verfolgt
eigene Absichten.

Innerhalb der Paddagogik-Schrift werden Klugheit und Weltklugheit

als Synonym verwendet. Weltklugheit*’° wird im Rahmen der praktischen

467 GMS, 1V 45.
468 Ebda., IV 45.
469 Ebda., IV 44.
470 KAUDER (1999, S. 144) analysiert den Begriff Weltklugheit und erldutert die genaue
Bestimmung dieses Begriffs. Weltklugheit, so Kant, ,besteht [...] in der Kunst, unsere
Geschicklichkeit an den Mann zu bringen, d. h. wie man die Menschen zu seiner Absicht
gebrauchen kann. Dazu ist mancherlei nétig. Eigentlich ist es das letzte am Menschen;
dem Werte nach aber nimmt es zweite Stelle ein” (UP, VI 746). Fiir Kauder erscheint hier

220



Erziehung zwischen Geschicklichkeit und Sittlichkeit verortet. Diese drei
Begriffe fassen die praktische Erziehung zusammen. Weltklugheit wird
dort als ,, Kunst” des Umgangs mit Menschen bestimmt. Dieser Umgang
mit Menschen kann zu privaten Zwecken dienen und als private
Beziehung gedacht werden, aber gehort prinzipiell zum Ooffentlichen
Leben einer Person, weil deren Handeln letztendlich soziale Wirkung hat.
Soziale Verhiltnisse stellen eine Grenze fiir rein private Anspriiche dar.
Dieser komplexe Umgang kann wiederum unter dem Begriff der

,ungeselligen Geselligkeit” des Menschen gedacht werden.

,Wenn das Kind der Weltklugheit iiberlassen werden soll: so
mufd es sich verhehlen und undurchdringlich machen, den
andern aber durchforschen kénnen. Vorziiglich mufs es sich in
Ansehung seines Charakters verhehlen. Die Kunst des dufsern
Scheines ist der Anstand. Und diese Kunst mufS man
besitzen”471.

Verhehlen kann in diesem Zusammenhang in zwei Hinsichten
interpretiert werden: eine negative und eine positive. Das Verhehlen hat
eine negative Bedeutung, wenn sie blof3 als Verstellung verstanden wird.
Wenn man jederzeit tarnend handelt, wird die Verstellung als Zweck an
sich gedacht. Nach Kant ist dies ein ,trostloses Mittel”. Jedoch ist sie nicht
als blofse Tarnung zu interpretieren, sonst hdtte man dadurch eine rein
instrumentalisierende Erziehung, d. h. letztendlich mit dem Ziel, sich selbst
zu maskieren. Das wiére ein Unding. Positiv heifst Verhehlen soviel wie
Zuriickhaltung der eigenen irrationalen Triebe und Neigungen, damit die
Ubung und das Lernen des Miteinanderlebens moglich wird. Hier ist der

Zweck, ein wackeres Temperament zu entwickeln. ,Wacker ist noch

ein Widerspruch, was ich legitim finde, insofern durch Weltklugheit Absichten und
Zwecke verfolgt wiirden, die nicht notwendigerweise moralisch wéren. Dennoch spricht
Kant nicht von einer Erziehung zur Klugheit. Gerade weil die Weltklugheit nicht der
letzte Zweck der praktischen Erziehung ist, wird dieses Problem meines Erachtens auf
der Stufe der Moralisierung hervorgehoben.

71 UP, VI 746-747.

221



unterschieden von heftig. Ein Wackerer (strenuus) ist der, der Lust zum
Wollen hat. Dieses gehort zur Mafdigung des Affektes”472.

Diese Mdfsigung des Affektes ist eine gesellschaftliche Forderung,
die das Individuum darauf vorbereitet, seine Handlung durch Maximen
zu regulieren. Obwohl diese Maximen Maximen der Gesellschaft sind, die
zur Entwicklung einer gesetzméfiigen Handlung dienen, sollten sie als
eigene anerkannt werden. Wenn das Individuum durch seine Handlung
die sozialen Regeln anerkennt, ist es darauf vorbereitet, sein Rechte und
Pflichten als ein Mitglied dieser Gesellschaft in Anspruch zu nehmen.
Weltklugheit muss als Teil des Entwicklungsprozesses eines Menschen
gesehen werden, welcher als einzelnes Individuum, aber zugleich als
Biirger innerhalb einer durch das Recht gestalteten Gesellschaft anerkannt
wird. Wichtig ist in diesem Zusammenhang ,seine eigenen Zwecke zu
schaffen”, wobei die Legalitit des Handelns gewdihrleistet sein muss.
Anstand gehort in diesem Sinne zur Bildung des Charakters, insofern das
Subjekt einen offentlichen Wert erwerben muss. Mit der durch die
Zivilisierung entwickelten Weltklugheit erreicht man dennoch keine
moralische Autonomie. Weil letztendlich doch nur private Zwecke

verfolgt werden, ist diese Stufe moralisch defizitar.

4.3.5 Moralisierung

Die Moralisierung ist der hochste Zweck der Pdadagogik Kants. Sie wird
auch als praktische Erziehung bezeichnet, weil sie in engem
Zusammenhang mit der Freiheit steht. ,Sie ist Erziehung zur
Personlichkeit, Erziehung eines frei handelndes Wesens, das sich selbst

erhalten, und in der Gesellschaft ein Glied ausmachen, fiir sich selbst aber

472 (JP, V1 747.
222



einen innern Wert haben kann”473. Der innere Wert heifst Wiirde, weil er
tur sich selbst Gesetzgeber werden kann und soll. Wahrend der offentliche
Wert die Gesellschaft betrifft, betrifft der innere Wert die ganze
Menschheit. ,Durch die moralische Bildung endlich bekommt er einen
Wert in Ansehung des ganzen menschlichen Geschlechts”474, schliefst
Kant.

Die vorangehenden Stufen erfahren in der Moral die Ergdnzung
und die Erweiterung ihrer Aufgabe. Nur im Bezug auf Moral lassen sie
sich rechtfertigen. Die Aufgabe besteht darin, dass der Charakter
ausgebildet werden soll, und zwar in sittlicher Hinsicht. Es geht, neben
dem autonomen Gebrauch der eigenen Vernunft, um eine autonome
(Selbst-) Bestimmung des Handelns, und zwar nicht mehr hinsichtlich
privater Zwecke, sondern Zwecke, die zugleich fiir jeden Menschen giiltig

sind.

,Der Mensch soll nicht blofs zu allerlei Zwecken geschickt sein,
sondern auch die Gesinnung bekommen, dafs er nur lauter gute
Zwecke erwdhle. Gute Zwecke sind diejenigen, die
notwendigerweise von jedermann gebilligt werden; und die
auch zu gleicher Zeit jedermanns Zwecke sein konnen”#75,

Eine ,Gesinnung bekommen” ist hier nicht im Sinne eines Geschenkes,
sondern einer Leistung des zu Erziehenden selbst zu betrachten. Sie
kommt nicht von ,aufsen”. Weil sie eigene Gesinnung sein muss, um nur
gute Zwecke zu wdhlen, ist die Unterstiitzung von Lehrern und
Erwachsenen rein negativ. Sie konnen keine Fahigkeit zur
Selbstbestimmung durch theoretische Erlduterungen oder empirische
Bedingungen geben. Es soll Raum fiir die Entwicklung der
Selbstgesetzgebung geschaffen werden. Der Lernende muss dazu befdhigt
werden, zur Erkenntnis des Grundes seiner Handlung zu gelangen und
seine eigenen Maximen selbst zu wahlen. Die Billigung der Maxime muss

der Lernende selbst anerkennen. Das ist insofern bedeutungsvoll, weil der

473 UP, VI 712.
474 Ebda., VI 713.
475 JP, VI 707.

223



Lernende blofs angepasst und aus Bequemlichkeit oder Gewohnheiten
handeln kann bzw. ohne sich des Grundes seiner Handlungen wirklich
bewusst zu sein. Dies hitte gerade den Verlust der freien und
selbstbewussten Ubereinstimmung mit den Maximen des Sittengesetzes
zur Folge. ,Die Maximen miissen aus dem Menschen selbst entstehen. Bei
der moralischen Kultur soll man schon frithe den Kindern Begriffe
beizubringen suchen von dem, was gut oder bose ist”47.

Kant spricht tiber die moralische Aufgabe als Griindung eines
Charakters bei dem Lernenden. Obwohl der zu Erziehende sich seiner am
Anfang nicht ganz bewusst ist, soll sich fiir ihn die Erziehung in
Selbsterziehung verwandeln. Das ist der Grund und die Vorbereitung, die
durch Disziplinierung, Kultivierung und Zivilisierung entwickelt wird.
Eine solche Kenntnis ist entscheidend, um die Aufgabe der Pddagogik zu
vollenden.

Die Bildung des Charakters beim Lernenden betrifft sowohl die
Erkenntnis von ethischen Prinzipien als auch die Ubung seiner eigenen
Freiheit. Die Reflexion tiber Prinzipien und ihr Zusammenhang mit
verschiedenen Werten ist grundlegend daftir, das Moralbewusstsein des
Heranwachsenden zu entwickeln. In diesem Sinne gehort zur Freiheit die
eigene Bemiihung, um sich selbst von aller Unwissenheit und
Abhéngigkeit zu befreien. Nach dieser Stufe wird der zu Erziehende
autonom, weil er keinen Zwang mehr braucht, um ,aus Pflicht” zu
handeln. , Der Charakter besteht in der Fertigkeit, nach Maximen zu
handeln. Im Anfange sind es Schulmaximen, und nachher Maximen der
Menschheit”4”7. Durch die Schulmaximen muss er noch ,pflichtmafdig”
handeln, d. h. ohne den Grund richtig zu erkennen. Durch den
Moralisierungsprozess wird er , aus Pflicht” handeln, insofern er aus sich
selbst die Entscheidung trifft. ,, Aus Pflicht etwas tun heifst: der Vernunft

gehorchen”478,

476 UP, VI 740.
477 Ebda., VI 741.
478 Ebda., VI 743-744.

224



Zwei Arten von Pflichten gehoren zur Bildung des Charakters: a)
Pflichten gegen sich selbst und; b) Pflicht gegen andere. Beide Pflichten haben
als Zweck, die Wiirde des Menschen zu beachten. Der Mensch hat Wiirde,
weil es sich um ein handelndes moralisches Subjekt handelt. Er ist kein
Objekt im Sinne einer austauschbaren Ware, der ein bestimmter Preis
zugeordnet werden kann. Wiirde ist ein innerer Wert der Person und als
solche kein quantitatives Merkmal. Auf die beiden Pflichten wird im
nédchsten Kapitel ndher eingegangen.

Gehorsam der Vernunft ist demzufolge ein erstes Merkmal des
moralischen Charakters. Wahrend eine Handlung pflichtmafdig ist, d. h.
durch eine fremde Motivation induziert ist, fordert eine Handlung ,aus
Pflicht” eine Selbstmotivation oder einen Selbstgehorsam, dessen
Hauptmerkmal in der Anwendung des eigenen Verstandes besteht. Zu
einem moralischen Charakter gehort auch die Wahrhaftigkeit und
Geselligkeit. Der zu Erziehende muss zur Ehrlichkeit erzogen werden
und ein aufrichtiges Verhalten fiir sich entwickeln. Das Bewusstsein, dass
die Liige seinen Charakter zerstort und zur Verachtung in der
Gemeinschaft fiithrt, wird auch behilflich sein. Die Eigenschaften
Wahrhaftigkeit und Geselligkeit sind von sich aus gut und bekréftigen die
Fahigkeit zur Selbstgesetzgebung. Deshalb sollte keineswegs eine durch
Angst erzwungene Haltung entwickelt werden, sondern das verniinftige
Handeln befordert werden. Durch diesen Anspruch verkniipft sich die
Padagogik mit dem Kernstiick der Morallehre von Kant. Mit der Lehre des
kategorischen Imperativs verbindet Kant Moralphilosophie und
Moralerziehung miteinander. In dem Moment, wo moralisch gehandelt
wird, ist die Aufgabe der Moralerziehung gelost.

Um die Aufgabe der Moralisierung richtig zu verstehen, ist ein
Rickgriff auf die Begriindung der Moral (Kap. II) notwendig. Die
Moralisierung wird also beim Menschen dessen kulturelle und soziale

Fahigkeiten im Dienst des ,hochsten Guten” entwickeln. Hier geht es

225



darum, universalisierbare Zwecke zu verfolgen*”. Universalisierbare
Zwecke sind diejenigen, die nicht aus eigenem Interesse, Neigung oder
Egoismus verfolgt werden, sondern aus der praktischen Vernunft
abgeleitet sind. Hier spielt auch der Begriff der Pflicht eine wichtige Rolle.
Zwischen den Begriffen Zweck und Pflicht entsteht wiederum eine
Beziehung, welche innerhalb der Tugendlehre als Zwecke, die zugleich
Pflicht sind, behandelt wird. Die Aufgabe der Moralisierung kann
demzufolge innerhalb der Tugendlehre niher erldutert werden. Neben der
Methodenlehre der KpV und der Pdadagogik-Schrift ist sie als Beweis
einer Theorie der Moralerziehung bei Kant zu betrachten. Dieser Teil der

Metaphysik der Sitten wird im Kapitel V analysiert.

479 Vgl. HENKE, 1997, S. 22.
226



V - TUGEND ALS MORALISCHE PRAXIS

Die Tugendlehre gehort neben der Rechtslehre zur Metaphysik der Sitten
Kants. Die MS ist der dritten Schrift Kants zur Moralphilosophie
gewidmet. Sie ist gewisser Weise eine Ergdnzung und Erweiterung des
ethischen Systems Kants. Bereits in der Vorrede der GMS (1785), seiner
ersten der Ethik gewidmeten Schrift, kiindigt Kant sein erst 1797

verwirklichtes Vorhaben einer Metaphysik der Sitten an:

,Eine Metaphysik der Sitten ist also unentbehrlich notwendig,
nicht bloff aus einem Bewegungsgrunde der Spekulation, um
die Quelle der a priori in unserer Vernunft liegenden
praktischen Grundsitze zu erforschen, sondern weil die Sitten
selber allerlei Verderbnis unterworfen bleiben, so lange jener
Leitfaden und oberste Norm ihrer richtigen Beurteilung
fehlt”4s0,

,Im Vorsatze nun, eine Metaphysik der Sitten dereinst zu liefern, lasse ich
diese Grundlegung vorangehen”#®1, betont er einen Abschnitt spéter.
Wiéhrend sich die GMS und die KpV mit der Aufsuchung, Festsetzung
und Begriindung des obersten Prinzips der Moral beschftigen,
beabsichtigt die MS auf eine systematische Weise die Anwendung jenes
Prinzips zu ertrtern. Wie es beispielsweise fiir die Naturwissenschaften
metaphysische Anfangsgriinde gibt, d. h. Prinzipien a priori, wo sie
Bedingungen ihrer Moglichkeit finden, wodurch auch Prinzipien ihrer
Anwendung auf eine mogliche Erfahrung gedacht werden konnen, so
sollte es auch mit der Ethik sein.

Durch die GMS und KpV beweist Kant nicht nur die Moglichkeit
der Metaphysik der Sitten, sondern auch ihre Wirklichkeit. Freiheit ist die
ratio essendi der Moral, so wie die Moral die ratio cognoscendi der Freiheit

ist. Dadurch wurden schon in der Methodenlehre der KpV Moglichkeiten

480 GMS, IV 14.
481 Ebda., IV 15.

227



tir die Anwendung des obersten Prinzips der Moral angedeutet. Kant teilt
seine Metaphysik der Sitten in metaphysische Anfangsgriinde der
Rechtslehre und in metaphysische Anfangsgriinde der Tugendlehre ein.

Die Tugendlehre stellt also, im Gegensatz zum Formalismus-
Vorwurf, systematisch fiir die Ethik einen Inhalt dar*$2. Dadurch hiangt sie
wie die Methodenlehre der KpV eng mit der Grundlage und den
Prinzipien der Moral und ihren transzendentalen Bedingungen der
Moglichkeit zusammen. Die Tugendlehre ist andererseits ebenfalls eine
systematische Quelle fiir die Untersuchung hinsichtlich der moralischen
Erziehung. Das wird insbesondere in der Ethischen Methodenlehre bestétigt.
Dort erldutert Kant neben dem Ethikunterricht die Ausfithrung von
ethischen Pflichten. Didaktik und Asketik sollen in diesem Sinne zu einer
autonomen moralischen Praxis den Weg ebenen.

Bevor ich mit der Erlduterung des Begriffs Tugend beginne, mochte
ich noch einen Hinweis zur Struktur der Tugendlehre geben. Sie gehort
zum zweiten Teil der Metaphysik der Sitten und ist folgendermafien
gegliedert: Vorrede; Einleitung, in XVIII Abschnitte geteilt; ethische
Elementarlehre, in zwei Teile zusammengestellt (I. Von den Pflichten gegen
sich selbst tiberhaupt und II. von den Tugendpflichten gegen andere);
ethische Methodenlehre wiederum in zwei Hauptabschnitte (I. Die ethische
Didaktik und II. Die ethische Asketik) gegliedert.

Bernd Ludwig hat recht, wenn er in seiner Einleitung zur Ausgabe
der Metaphysischen Anfangsgriinde der Tugendlehre sagt, dass Kant es dem
Leser nicht leicht gemacht habe#3, die Tugendlehre zu verstehen. Die
Einleitung habe einen Umfang wie keine andere Schrift Kants und eine

Menge Probleme, wie beispielsweise ,eine gewisse Briichigkeit” des

482 In ihrem Buch Eine Ethik fiir Endliche: Kants Tugendlehre in der Gegenwart argumentiert
Andrea ESSER (2004, S. 242) beziiglich diesem Vorwurf: , Diese Kritik trifft jedoch nur
dann zu, wenn man der Auffassung ist, die kritische Ethik beschrénke sich auf den
Rechtfertigungsdiskurs moralischer Verbindlichkeit tiberhaupt, und wenn man deren
Weiterentwicklung und Konkretisierung in der Tugendlehre der Metaphysik der Sitten nicht
in Betracht zieht. Die Tugendlehre hat aber ausdriicklich die Funktion, die materialen
Implikationen der zuvor begriindeten allgemeinen ethischen Struktur darzulegen”.

43 Vgl. KANT, Immanuel. Metaphysische Anfangsgriinde der Tugendlehre. Neu hrsg. und
eingeleitet von Bernd Ludwig. Mit e. Einf. ,Kants System der Pflichten in der Metaphysik
der Sitten” von Mary Gregor. Hamburg, 1990, S. XVIL

228



Textes und eine ,zogernde Entwicklung des Gedankens”, die sich durch
»~Wiederholungen” erkennen ldsst*$4. Ludwig sagt weiter: ,Der Zustand
von Rechts- und Tugendlehre hat das Geriicht vom altersgeschwéchten
Autor Immanuel Kant nicht ohne Grund beférdert”#5. Diese
Uberzeugung Ludwigs, dass die Ursache dieser Schwierigkeiten auf die
Altersschwidche Kants zuriickzufiihren ist, kann ich nicht teilen. Die
Griinde hierfiir habe ich bereits im Kapitel I dargelegt.

Davon abgesehen werden im Folgenden nur die Einleitung (zum
Teil) und die Ethische Methodenlehre behandelt. Ich beabsichtige damit, die
Betonung hauptsdchlich auf die Aspekte zu legen, die Kants Idee einer
Erziehung zur Moral bestdtigen. Demzufolge werde ich mich in diesen
Kapiteln insbesondere auf folgende zwei Aspekte konzentrieren: 1) Die
Bedeutung der Tugend und 2) ihre Lehrbarkeit. Zu erlduternde Fragen
sind: Wie bestimmt Kant die Tugend? Welche Rolle spielt die Tugend fiir
die Erziehung zur Moral? Kann die Tugend, im Sinne Kants, gelehrt und
erlernt werden?

Ob die Tugend lehrbar ist oder nicht, hdangt mit ihrer Bestimmung
zusammen. Wenn ja, stellt sich die Frage, welche Methoden dafiir
geeignet sind. Durch diese Erlduterung wird der Zusammenhang
zwischen Kants praktischer Philosophie und Pddagogik deutlicher.
Ebenso wird durch die Analyse der ethischen Methodenlehre die
Verwirklichung der Ethik durch die Pddagogik noch einmal bestitigt.

Ziel ist es, meine Uberlegungen und meine Position zu meiner
anfanglichen Fragestellung zu prézisieren und die Begriindung inhaltlich

zu bereichern.

484 Ebda., S. XVIIL
485 Ebda., S. XVIL

229



5.1 Kants Begriff der Tugend

Der Begriff der Tugend hat in der Geschichte der Philosophie mehrere
Interpretationen und Bedeutungen erfahren. Wichtige Anregungen fiir
die heutige Diskussion des Tugendbegriffs finden sich bereits in Platons
Menon und Protagoras sowie in der Nikomachischen Ethik des Aristoteles.
Auch bei Kant erhélt der Begriff wiederum seine ganz eigene Bedeutung.

Was Kant wunter Tugend versteht, ldsst sich besser im
Zusammenhang mit zwei anderen Begriffen erkldren. Wie immer sind
solche Begriffe Schliisselworter der Ethik Kants. Es handelt sich um den
Begrift der Pflicht und den des Zwecks. In der Antike, so beginnt Kant die
Einleitung zur Tugendlehre, bedeutet Ethik eine Lehre von den
Pflichten*¢. Weiterhin erkldrt er die Einteilung einer Pflichtenlehre
tiberhaupt. Dariiber hinaus zeigt er den Unterschied zwischen Pflichten,
die durch dufiere Gesetze charakterisiert sind, und Pflichten, die, gerade
weil sie sich auf die innere Freiheit beziehen, nicht auf diese Weise
dargestellt werden konnen. Die ersten wurden in der Rechtslehre behandelt
und zeigen, was moralisch gut oder schlecht beziiglich der &dufSeren
Freiheit sein mag. Da analysiert Kant die Legalitit des Handelns. In der
Beurteilung der Legalitit einer Handlung fragt man nicht nach
Motivation, Absicht oder Zweck, sondern analysiert die Tat als solche.

In der Tugendlehre geht es um die Moralitit des Handelns. Die
Analyse konzentriert sich nicht blof8 auf die Gesetzmdfigkeit der Handlung,
sondern fragt vielmehr nach dem zugrunde liegenden Prinzip. Hier ist

vor allem wichtig die Frage, ob aus Pflicht gehandelt wurde und nicht, ob

486 ITn der MS, IV 508, heifdt es: ,Ethik bedeutete in den alten Zeiten die Sittenlehre
(philosophia moralis) iiberhaupt, welche man auch die Lehre von den Pflichten benannte.
In der Folge hat man es ratsam gefunden, diesen Namen auf einen Teil der Sittenlehre,
namlich auf die Lehre von den Pflichten, die nicht unter dufderen Gesetzen stehen, allein
zu iibertragen (dem man im Deutschen den Namen Tugendlehre angemessen gefunden
hat): so, dafs jetzt das System der allgemeinen Pflichtenlehre in das der Rechtslehre (ius),
welche dufSerer Gesetze fahig ist, und der Tugendlehre (ethica) eingeteilt wird, die deren
nicht fahig ist; wobei es denn auch sein Bewenden haben mag”.

230



die Handlung gesetzmaifdig oder gesetzwidrig ist. Diese kann wiederum
nur durch die bereits im zweiten Kapitel dargestellte Unterscheidung
zwischen pflichtmifligen Handlungen und Handlungen aus Pflicht
beantwortet werden. Gerade weil die Idee der Pflicht so wichtig ist,
beginnt Kant seine Tugendlehre mit ihrer Erlduterung. Der Begriff der
Pflicht beinhaltet den der No6tigung*¥”. Notigung ist hier gleichbedeutend
mit Zwang, und dieser kann entweder ein duferer oder ein innerer Zwang

sein.

,Der moralische Imperativ verkiindigt, durch seinen
kategorischen Ausspruch (das unbedingte Sollen) diesen
Zwang, der also nicht auf verniinftige Wesen iiberhaupt (deren
es etwa auch heilige geben konnte), sondern auf Menschen als
verniinftige Naturwesen geht, die dazu unheilig genug sind,
dafi sie die Lust wohl anwandeln kann das moralische Gesetz,
ob sie gleich dessen Ansehen selbst anerkennen, doch zu
iibertreten und, selbst wenn sie es befolgen, es dennoch ungern
(mit Widerstand ihrer Neigung) zu tun, als worin der Zwang
eigentlich besteht”488,

Kant zeigt, warum das moralische Gesetz fiir den Menschen eine
Verpflichtung  darstellt und deutet hierdurch wiederum die
Unterscheidung zwischen vollkommen verniinftigen VWesen und verntinftigen
Naturwesen (beziehungsweise unvollkommen verniinftigen Wesen) an.
Nur fiir unvollkommen verniinftige Wesen gibt es Pflicht. Der Mensch darf
zwar von dufleren Gesetzen gezwungen werden, etwas zu tun, ist aber
dadurch nicht von seiner inneren Freiheit losgelost.

Die doppelte Angehorigkeit des Menschen (Noumenon-
Phaenomenon) spielt hier wiederum eine zentrale Rolle. Gerade, weil der
Mensch von Natur aus starken Einfluss auf seine Entscheidung hat, setzt
die Befolgung der Pflicht immer Freiheit voraus. Der Begriff der Pflicht ist
deshalb nur hinsichtlich des Selbstzwangs zu denken und trdgt dazu bei,
den Menschen als ein Ganzes zu betrachten. Die doppelte Bestimmung

bedeutet auf keinen Fall eine blofse Zweiteilung des Menschen, wie bereits

47 Vgl. MS, IV 508.
488 MS, TV 508.

231



gezeigt. Es handelt sich immer um ein und dasselbe handelnde Subjekt,
lediglich unter zwei Betrachtungsweisen. Die Rechtfertigung fur die
Annahme dieses doppelten Standpunktes wurde durch die Auflosung der
dritten Antinomie und in der Grundlegung III bereits gezeigt.

Der Mensch als Subjekt des Handelns ist sich bewusst, dass er,
obwohl er ein freies Wesen ist, unter dem Einfluss seiner Natur steht.
Sinnliche Bediirfnisse, Antriebe und unbewusste Drdnge haben ebenfalls
grofien Einfluss auf die menschlichen Handlungen und konnen diese
bestimmen. Dennoch ist die Art dieser Bestimmung subjektiv und
pathologisch®. Das zeigt die Gebrechlichkeit und eben deshalb die
unvollkommene Konstitution des Menschen. , Die Antriebe der Natur
enthalten also Hindernisse der Pflichtvollziehung im Gemiit des
Menschen und (zum Teil mé&chtig) widerstrebende Krafte”4%0. Solche
Hindernisse miissen bekdmpft werden, wenn man die Pflicht befolgen
soll. Dieses Spannungsverhdltnis fordert deshalb fiir den Menschen die
Erkenntnis {iber sein eigenes Wesen und einen Bewusstwerdungsprozess
seiner selbst. Tapferkeit (fortitudo) wird in diesem Sinne als Widerstand
gegen jene ,ungerechten Gegner” verstanden. Wenn sie, insbesondere
gegen Hindernisse, zu einer sittlichen Gesinnung (virtus, fortitudo moralis)
in uns fiihrt, heifst sie Tugend. , Also ist die allgemeine Pflichtenlehre in
dem Teil, der nicht die dufsere Freiheit, sondern die innere unter Gesetze
bringt, eine Tugendlehre”4°1.

Wihrend die Rechtslehre die formalen Bedingungen der &dufseren
Freiheit festsetzt bzw. ,durch die Zusammenstimmung mit sich selbst,
wenn ihre Maxime zum allgemeinen Gesetz gemacht wurde”, gibt die
Ethik dartiber hinaus ,noch eine Materie (einen Gegenstand der freien

Willkiir), einen Zweck der reinen Vernunft, der zugleich als objektiv-

49 Die Notwendigkeit einer Handlung wurde von Kant in seiner Vorlesung zur
Moralphilosophie (2004, S. 27) in zwei Perspektiven unterschieden: Entweder sind sie nach
Gesetzen der freien Willkiir notwendig (praktisch notwendig) oder nach Gesetzen der
sinnlichen Neigung (pathologisch notwendig). Praktische Notwendigkeit haben nur die
Gesetze der freien Willkiir. Sie sind objektiv und driicken sich in Imperativen aus.

490 MS, IV 509.

41 Ebda., IV 509.

232



notwendiger Zweck, d. i. fiir den Menschen als Pflicht, vorgestellt wird, an
die Hand"4%2.

Nun aber kommt die Frage auf: Warum stellt die Vernunft Zwecke,
die fiir den Menschen zugleich Pflicht sind?

Kants Argumentation ldsst keinen Zweifel. Bei verniinftigen
Naturwesen bringen die sinnlichen Neigungen in gewisser Weise auch
Zwecke hervor, insofern sie eine Materie oder eine inhaltliche
Bestimmung fiir die Willkiir bilden. Sie konnen sich aber der Pflicht
entgegenstellen und nichts weiter als eine blinde Befolgung unserer
tierischen Antriebe hervorbringen. Daftir braucht der Mensch keine
besondere Bemiihung. Die Vernunft als Gesetzgeberin kann gegen einen
solchen Einfluss wirken, wenn sie auch einen Zweck setzt. Dieser Zweck
muss aber a priori (objektiv und notwendig) gegeben werden, sonst steht
man wiederum unter den Einfliissen von Neigungen. Kant bestimmt also

Zwecke wie folgt:

~Zweck ist ein Gegenstand der Willkiir (eines verniinftigen
Wesens), durch dessen Vorstellung diese zu einer Handlung
diesen Gegenstand hervorzubringen bestimmt wird. - Nun
kann ich zwar zu Handlungen, die als Mittel auf einen Zweck
gerichtet sind, nie aber einen Zweck zu haben von anderen
gezwungen werden, sondern ich kann nur selbst mir etwas
zum Zweck machen”4%,

Zwecke, die durch die Vernunft hervorgebracht wurden, haben nicht nur
einen formalen Bestimmungsgrund der Willkiir (wie beim Recht), sondern
auch eine Materie. Die durch sinnliche Antriebe entstehenden Zwecke
entsprechen nicht Vernunftzwecken, weil sie zu einem ,fremden”
Gesetzgeber gehoren. Nur Zwecke der Vernunft sind objektiv und
notwendig. Die Festsetzung eines Zwecks ist demzufolge fiir ein
handelndes Subjekt ein Akt seiner eigenen Freiheit. Das ist, was Kant

einen Zweck, der an sich selbst Pflicht ist, nennt4%4. Daraus schliefst Kant:

492 Ebda., IV 509.
493 Ebda., IV 510.
94 Vel MS, 1V 510.

233



,Aus diesem Grunde kann die Ethik auch als das System der Zwecke der
reinen praktischen Vernunft definiert werden”4%.

Nur ein Zweck, der an sich selbst zugleich Pflicht ist, darf als eine
Tugendpflicht anerkannt werden. Ein weiteres Merkmal der
Tugendpflichten wird deutlich im Vergleich mit den Rechtspflichten. Wie
konnen wir also zwischen Tugendpflichten und Rechtspflichten
unterscheiden? Die Rechtspflichten, welche als moralisch moglich gedacht
sind, setzen einen dufleren Zwang voraus. Die Tugendpflichten setzen
einen Selbstzwang voraus, was eigentlich, so sagt Kant, man ,nicht ganz
gern tut”4%, der aber nur unter der Voraussetzung der Freiheit gedacht
werden kann. Die Bestimmung der Tugend ist insofern , die Stirke der
Maxime des Menschen in Befolgung seiner Pflicht“497. Kant versucht hier
zu zeigen, dass die Befolgung der aus der praktischen Vernunft
hergeleiteten Pflicht fiir ein sinnliches verniinftiges Wesen einer
bewussten Bemiithung bedarf. Sie ist ein Kampf gegen jede
Fremdbestimmung. Aber genau das enthiillt, was dem Menschen als
Aufgabe gegeben ist. Er ist von Natur aus schwach und muss, wie gesagt,
alles aus sich selbst hervorbringen, umsomehr sein freies und moralisches
Verhalten. Wodurch hat er dann die Mdoglichkeit, seine Stdrke in der
Maxime zu entwickeln? Im Gegensatz zur Physik, wo eine Kraft ihre
Gegenkraft hervorbringt, wird die moralische Stiarke ihren Wert nicht
blofd durch die Gréfse oder Komplexitdt der Hindernisse haben, sondern

auch und hauptséchlich durch die Reinheit des Prinzips.

,Alle Stirke wird nur durch Hindernisse erkannt, die sie
iiberwiltigen kann; bei der Tugend aber sind diese die
Naturneigungen, welche mit dem sittlichen Vorsatz in Streit
kommen konnen, und da der Mensch es selbst ist, der seinen
Maximen diese Hindernisse in den Weg legt, so ist die Tugend
nicht blof3 ein Selbstzwang (denn da konnte eine Naturneigung
die andere zu bezwingen trachten), sondern auch ein Zwang
nach einem Prinzip der innern Freiheit, mithin durch die blofse

495 MS, TV 510.
496 KpV, IV 206.
497 MS, TV 525.

234



Vorstellung seiner Pflicht, nach dem formalen Gesetz
derselben”4%,

Der Selbstzwang darf wiederum als Folge der ,Achtung fir das

moralische Gesetz” gedacht werden. Kant erldutert in der KpV:

»,Das Bewufstsein einer freien Unterwerfung des Willens unter
das Gesetz, doch als mit einem unvermeidlichen Zwange, der
allen Neigungen, aber nur durch eigene Vernunft angetan wird,
verbunden, ist nun die Achtung fiirs Gesetz. Das Gesetz, was
diese Achtung fordert und auch einflofst, ist, wie man sieht,
kein anderes, als das moralische (denn kein anderes schliefst alle
Neigungen von der Unmittelbarkeit ihres Einflusses auf den
Willen aus)“4%°.

Die moralische Starkung des Menschen durch die Tugend steht also im
Zusammenhang mit dem, was in der Paddagogik als Bildung oder
Griindung eines Charakters bestimmt wurde. Moralische Gesinnung
hervorzubringen oder objektiven Gesetzen Eingang in das Gemiit zu
schaffen, alles das sind gentigend Hinweise, um die Rolle und Bedeutung
der Erziehung bei Kant hervorzuheben. Damit sind Belehrung und
Ubung verbunden, also Erkenntnis und Handeln, Theorie und Praxis.
Hier, wie spdter noch gezeigt wird, wird der ganze Komplex von
korperlichen und geistigen Kriften, Fdhigkeiten und Naturanlagen
gefordert. Sie miissen hinsichtlich der Vervollkommnung des Menschen

gedacht werden.

,Man kann auch gar wohl sagen: der Mensch sei zur Tugend
(als einer moralischen Stdrke) verbunden. Denn obgleich das
Vermogen (facultas) der Uberwindung aller sinnlich
entgegenwirkenden Antriebe, seiner Freiheit halber, schlechthin
vorausgesetzt werden kann und mufi: so ist doch dieses
Vermogen als Stirke (robur) etwas, was erworben werden mufs,
dadurch, dafd die moralische Triebfeder (die Vorstellung des
Gesetzes) durch Betrachtung (contemplatione) der Wiirde des
reinen Vernunftgesetzes in uns, zugleich aber auch durch
Ubung (exercitio) erhoben wird 5.

4% Ebda., IV 525.
99 KpV, IV 202.
500 MS, IV 528.

235



Kant betont, dass es fiir heilige (also moralisch perfekte) Wesen keiner
Tugendlehre bedarf sowie keine Verpflichtung gibt. Diese Wesen wiirden
nie unter sinnlichen Neigungen oder Antrieben leiden wund
dementsprechend gegen das Gesetz handeln. Die stdndige
Unterscheidung zwischen heiligem Willen und Willen eines
unvollkommenen verniinftigen Wesens ist ein wichtiger Rekurs der
Argumentation Kants. Den Rekurs auf diesen Vergleich hat Kant bereits in
der GMS und in der KpV vorgenommen, wie im zweiten Kapitel
dargestellt und kommentiert wurde®!. Er will damit zeigen: Fiir uns ist
die moralische Vervollkommnung eine Aufgabe. Verniinftige Naturwesen
sind sich dessen bewusst und deshalb verantwortlich zu machen, wenn
sie gegen das Gesetz handeln. Die Tugend ist in diesem Sinne, was man
moralische Praxis nennen kann, und deshalb eine Eintibung in die
praktische Vernunft, wodurch verniinftige Naturwesen jenseits ihrer
materiellen Begrenzung etwas Nicht-Materielles verwirklichen konnen,
namlich ihre Freiheit. Demzufolge ist dieser Prozess eher als eine

Anndherung zu betrachten,

,,80 dafs die menschliche Moralitit in ihrer hochsten Stufe doch
nichts mehr als Tugend sein kann; selbst wenn sie ganz rein
(vom Einflusse aller fremdartigen Triebfeder als der der Pflicht
vollig frei) wére, da sie dann gemeiniglich als ein Ideal (dem
man stets sich anndhern miisse) unter dem Namen des Weisen
dichterisch personifiziert wird 502,

Nun koénnte jemand die Frage stellen, warum die Tugend nicht als etwas
Dauerhaftes beim verniinftigen Naturwesen gedacht werden kann?
Warum scheint sie, oder ihr Besitz, beim Menschen eher provisorisch zu

sein?

501 In der KpV, IV 204, heifst es zum Beispiel: ,Das moralische Gesetz ist namlich fiir den
Willen eines allervollkommensten Wesens ein Gesetz der Heiligkeit, fiir den Willen jedes
endlichen verniinftigen Wesens aber ein Gesetz der Pflicht, der moralischen Né6tigung,
und der Bestimmung der Handlungen desselben durch Achtung fiir dies Gesetz und aus
Ehrfurcht fiir seine Pflicht”.

502 MS, IV 513.

236



Kants Antwort ist nicht leicht zu verstehen. In diesem
Zusammenhang kniipft seine Stellungnahme an die Argumentation der
Methodenlehre der KpV an. Tugend wurde dort als unsere , moralische
Gesinnung im Kampfe”50® charakterisiert. Wir miissen immer wieder von
Anfang an unsere Naturanlagen in Bezug auf die Moralitdt entwickeln.
Jedoch ist sie nicht blofs eine bestimmte Fahigkeit oder ,Kompetenz” zur
Handlung, ebenso keine theoretische oder technische Sammlung von
Gewohnheiten, womit man Handlungen identifiziert und einordnen kann.
Man kann die Tugend als eine permanente Herausforderung an das Gute
betrachten.

Im Abschnitt ,Von der Tugend tiberhaupt”, der nicht nummeriert
ist, spricht Kant wiederum {tiber den Begriff Tugend und erklédrt diesen
ndher. Er wiederholt die Kennzeichnung der Tugend als Stdrke des
Willens des Menschen in Befolgung seiner Pflicht. Merkwiirdig ist, dass
Kant hier nicht mehr tiber die Starke der Maxime spricht wie in MS A 28,
sondern des Willens.

Er weist darauf hin, dass der Begriff dadurch noch nicht genug
erldutert ist, weil eine solche Stirke auch bei einem heiligen Wesen zu
tinden wére. Hier geht es jedoch nicht darum, tiber die Tugend von
heiligen Wesen zu sprechen, sondern was Tugend bei unvollkommenen
verniinftigen Wesen bedeutet. Tugend muss also als eine Eigenschaft des
verniinftigen Naturwesens verstanden werden. Diese Eigenschaft ist aber
nicht angeboren oder vom Himmel gefallen. Sie ist etwas, das durch das
Handeln erworben werden muss. Sie ist die ,moralische Stirke des
Willens eines Menschen in Befolgung seiner Pflicht: welche eine
moralische Notigung durch seine eigene gesetzgebende Vernunft ist,
insofern diese sich zu einer das Gesetz ausfiihrenden Gewalt selbst
konstituiert“5%4. Dies muss immer nach dem Prinzip der inneren Freiheit

verstanden werden. Und so schlief3t Kant:

503 KpV, IV 207.
504 MS, IV 537.

237



,Die Tugend, in ihrer ganzen Vollkommenheit betrachtet, wird
also vorgestellt, nicht wie der Mensch die Tugend, sondern als
ob die Tugend den Menschen besitze; weil es im ersteren Falle
so aussehen wiirde, als ob er noch die Wahl gehabt hitte (wozu
er alsdann noch einer andern Tugend bediirfen wiirde, um die
Tugend vor jeder anderen angebotenen Ware zu erlesen)”505,

Es wurde dargestellt, dass die Freiheit die Voraussetzung fiir einen Zweck
der Handlung ist. Einen Zweck zu setzen ist keine Wirkung der Natur in
uns, sondern der praktischen Vernunft®®. Und das geschieht a priori.
Nun stellt sich damit die Frage danach, welche Zwecke zugleich Pflichten

fiir uns sind.

5.1.1 Zwecke, die zugleich Pflichten sind

Kant beantwortet die Frage nach Zwecken, die zugleich Pflichten sind, im
Abschnitt IV der Einleitung zur Tugendlehre. Er sagt eindeutig, Zwecke,
die zugleich Pflicht sind, sind die eigene Vollkommenheit und die fremde
Gliickseligkeit. = Was haben aber in diesem Rahmen ,Eigene

Vollkommenheit” und ,fremde Gliickseligkeit” zu bedeuten? Im welchem

505 Ebda., IV 538.

506 In diesem Punkt setzt sich Schelling mit der Freiheitskonzeption Kants auseinander.
Fiir Schelling ist der idealistische Begriff der Freiheit, und damit ist auch Kants
Freiheitsbegriff gemeint, nicht genug, um das Wesen der Freiheit des Menschen oder die
reale Freiheit zu bestimmen. Schelling will Freiheit mit Notwendigkeit vereinigen, genau
was Kant in seiner theoretischen Philosophie auf verschiedenen Ebenen unterscheidet.
Freiheit nach Schelling kann grundsitzlich nicht als Freiheit der individuellen
Entscheidung verstanden werden. Sie ist ebenfalls nicht eine Eigenschaft des Menschen,
sondern im Gegenteil, der Mensch soll als eine Eigenschaft der Freiheit verstanden
werden. In der oben zitierten Schrift argumentiert er: ,,Der Mensch, wenn er auch in der
Zeit geboren wird, ist doch in den Anfang der Schépfung (das Zentrum) erschaffen. Die
Tat, wodurch sein Leben in der Zeit bestimmt ist, gehort selbst nicht der Zeit, sondern
der Ewigkeit an: sie geht dem Leben auch nicht der Zeit nach voran, sondern durch die
Zeit (unergriffen von ihr) hindurch als eine der Natur nach ewige Tat”. SCHELLING, F.
W. J. Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit
zusammenhingenden Gegenstinde. Frankfurt am Main, 1975, S. 78.

238



Verhéltnis stehen diese Zwecke mit der Austibung und Erwerbung der
Tugend? Das soll im Folgenden erkldrt werden.

Was kann man unter Vollkommenheit verstehen? Nach Kant wird
Vollkommenheit in zwei Hinsichten betrachtet. Einerseits als etwas,
wodurch das Quantitative bei einen Ding bezeichnet wird, ndmlich der
,Begriff der Allheit des Mannigfaltigen”, zum Beispiel in der
Transzendentalphilosophie. ~Andererseits bedeutet Vollkommenheit
etwas, das das Qualitative ausmacht, d. h. ,die Zusammenstimmung der
Beschaffenheiten eines Dinges zu einem Zwecke” bezeichnet wie zum
Beispiel in der Teleologie®”. Beim Ersten ist die materielle
Vollkommenheit einer Sache einmalig. Entweder etwas ist vollkommen
oder nicht. Vollkommenheit schliefst jede andere Moglichkeit aus. Beim
Zweiten, also der formalen Vollkommenheit, kann es mehrere
Vollkommenheiten innerhalb eines Wesens geben. Da entsteht ein offener
Raum, in dem es sich nach verschiedenen Zwecken vervollkommnen kann
oder, je nachdem, muss. Wenn man tiber die ,eigene Vollkommenheit”
eines verniinftigen Naturwesens nachdenkt, sprich tiber ein
unvollkommen verniinftiges Wesen, so ist dies unter der zweiten Hinsicht
zu tun.

Die Vollkommenheit, von der Kant hier spricht, verkntipft sich mit
der Entwicklung der Naturanlage beim menschlichen Wesen. Hier wird
wiederum die Vervollkommnung des menschlichen Wesens betrachtet als
etwas, das nur in Anschluss an die Idee der Menschheit gedacht werden
kann. Diese Vervollkommnung wird als ,Kunst der Erziehung”
betrachtet. Eine einzelne Generation kann keinen perfekten Plan dafiir
hervorbringen. Sie kann sich aber immer verbessern und das, was fiir die
Menschheit als solche niitzlich, wertvoll und wichtig ist, der kommenden
Generation weitergeben. Hier werden Aspekte deutlich, die bereits in der
Schrift Uber Pidagogik dargestellt wurden. Kant betont im Abschnitt V

beziiglich der Erlauterung des Begriffs der eigenen Vollkommenbheit, diese

507 Vgl. MS, IV 516.
239



sei weder als Gabe der Natur noch als Gabe Gottes zu verstehen, sondern

sie miisse eigentlich aus dem Handeln des Menschen selbst entspringen.

+Wenn von der dem Menschen iiberhaupt (eigentlich der
Menschheit) zugehorigen Vollkommenheit gesagt wird: dafs, sie
sich zum Zweck zu machen, an sich selbst Pflicht sei, so muf3
sie in demjenigen gesetzt werden, was Wirkung von seiner Tat
sein kann, nicht was bloff Geschenk ist, das er der Natur
verdanken muf3; denn sonst wire sie nicht Pflicht. Sie kann also
nichts anders sein als Kultur seines Vermogens (oder der
Naturanlage), in welchem der Verstand, als Vermoégen der
Begriffe, mithin auch deren, die auf Pflicht gehen, das oberste
ist, zugleich aber auch seines Willens (sittlicher Denkungsart)
aller Pflicht {iberhaupt ein Gniige zu tun. I) Es ist ihm Pflicht:
sich aus der Rohigkeit seiner Natur, aus der Tierheit (quoad
actum), immer mehr zur Menschheit, durch die er allein fdhig
ist, sich Zwecke zu setzen, empor zu arbeiten: seine
Unwissenheit durch Belehrung zu ergdnzen und seine Irrtiimer
zu verbessern, und dieses ist ihm nicht blofd die technisch-
praktische Vernunft zu seinen anderweitigen Absichten (der
Kunst) anrétig, sondern die moralisch-praktische gebietet es
ihm schlechthin und macht diesen Zweck ihm zur Pflicht, um
der Menschheit, die in ihm wohnt, wiirdig zu sein. 2) Die
Kultur seines Willens bis zur reinsten Tugendgesinnung, da
namlich das Gesetz zugleich die Triebfeder seiner
pflichtmifsigen Handlungen wird, zu erheben und ihm aus
Pflicht zu gehorchen, welches innere moralisch-praktische
Vollkommenheit ist, die, weil es ein Gefiihl der Wirkung ist,
welche der in ihm selbst gesetzgebende Wille auf das
Vermogen ausiibt, darnach zu handeln, das moralische Gefiihl,
gleichsam ein besonderer Sinn (sensus moralis), ist, der zwar
freilich oft schwiarmerisch, als ob er (gleich dem Genius des
Sokrates) vor der Vernunft vorhergehe, oder auch ihr Urteil gar
entbehren konne, mifsbraucht wird, doch aber eine sittliche
Vollkommenheit ist, jeden besonderen Zweck, der zugleich
Pflicht ist, sich zum Gegenstande zu machen”5%,

Was betrifft dann die fremde Gliickseligkeit? Kant erldutert weiterhin im
Abschnitt V, was mit fremder Gliickseligkeit gemeint ist. Was versteht
man zundchst unter Gliickseligkeit? Gliickseligkeit ist ein wichtiger
Anspruch aller Menschen. Warum spricht Kant also nicht zugunsten der
eigenen Glickseligkeit, sondern fordert, die fremde Glickseligkeit zu

tordern? Ein Argument hierfiir findet sich bereits in der GMS. Die Suche

508 MS, IV 516-517.
240



nach eigener Glickseligkeit kann nicht als Basis zur Festlegung eines
unbedingten und allgemeingiiltigen moralischen Prinzips dienen und ist
demzufolge auch kein Mafsstab fiir das menschliche Handeln. Weil die
Suche nach eigener Gliickseligkeit, was der Eigenliebe entspricht, nur
subjektive = Maximen voraussetzt, konnen diese hochstens als
hypothetische Imperative angesehen werden®”. Die Maximen der
Eigenliebe sind pathologisch affiziert, weil der Egoismus im Gefiihl
wurzelt. Dariiber hinaus ist Gliickseligkeit ein so unbestimmter Begriff,
dass ,obgleich jeder Mensch zu dieser zu gelangen wiinscht, er doch
niemals bestimmt und mit sich selbst einstimmig sagen kann, was er
eigentlich wiinsche und wolle”510, schliefst Kant. Kant zufolge wiére es ein
Widerspruch, die eigene Gliickseligkeit als einen Zweck, der zugleich

Pflicht ist, zu betrachten. Bereits in der KrV heift es:

,Gliickseligkeit ist die Befriedigung aller unserer Neigungen
(sowohl extensive, der Mannigfaltigkeit derselben, als intensive,
dem Grade, und auch protensive, der Dauer nach). Das
praktische  Gesetz aus dem Bewegungsgrunde der
Gliickseligkeit nenne ich pragmatisch (Klugheitsregel);
dasjenige aber, wofern ein solches ist, das zum
Bewegungsgrunde nichts anderes hat, als die Wiirdigkeit,
gliicklich zu sein, moralisch (Sittengesetz). Das erstere rit, was
zu tun sei, wenn wir der Gliickseligkeit wollen teilhaftig, das
zweite gebietet, wie wir uns verhalten sollen, um nur der
Gliickseligkeit wiirdig zu werden”311,

Der Gliickseligkeit wiirdig zu werden, stimmt mit dem {iberein, was der
Mensch bei der eigenen Vervollkommnung tut. Sie hat also mit dem
Bewusstsein zu tun, die anderen Menschen immer als Zweck an sich selbst

zu behandeln und nicht als blofies Mittel, als Objekt.

»Wenn es also auf Gliickseligkeit ankommt, worauf, als meinen
Zweck, hinzuwirken es Pflicht sein soll, so muf3 es die

509 Vgl. GMS, 1V 43.
510 GMS, IV 47.
SILKYV, 11 677-678.

241



Gliickseligkeit anderer Menschen sein, deren (erlaubten) Zweck
ich hiemit auch zu dem meinigen mache”52,

Obwohl Kant in Abschnitt V die Erlduterung dieser zwei Begritfe
dargestellt hat, ndmlich die eigene Vollkommenheit und die fremde
Gliickseligkeit, thematisiert er beide Begriffe wiederum in Abschnitt VIII,
dieses Mal aber mit einem Unterschied. Nach der Erkldarung und
Unterscheidung von Rechtspflichten sowohl in Abschnitt VI - Die Ethik
gibt nicht Gesetze fiir die Handlungen (denn das tut das Ius), sondern nur fiir die
Maximen der Handlungen, als auch in Abschnitt VII - Die ethischen Pflichten
sind von weiter, dagegen die Rechtspflichten von enger Verbindlichkeit, stellt
Kant in Abschnitt VIII die Tugendpflichten der eigenen Vollkommenheit und
der fremden Gliickseligkeit als weitere Pflichten dar. Im Folgenden werden

sie ndher erlautert.

5.1.1.1 Eigene Vollkommenheit als Zweck, der zugleich
Pflicht ist

Die eigene Vollkommenheit als Zweck, der zugleich Pflicht ist, zu
verfolgen, entspricht der doppelten Betrachtungsweise des Menschen und
ebenfalls der zwei Ebenen der Erziehung, welche innerhalb der Schrift
Uber Piidagogik erscheinen: physische und praktische.

Was die physische Kultur (was inhaltlich der physischen Erziehung
entspricht) betrifft, geht es um die Entwicklung aller unserer Fahigkeiten.
Diese nattirliche Vervollkommnung besteht in der , Kultur aller Vermogen
tiberhaupt, zu Beforderung der durch die Vernunft vorgelegten
Zwecke”313, Hier sind die Erlduterungen Kants so entwickelt, dass man an

viele Aspekte der bereits analysierten Begriffe von Wartung, Disziplin,

512 MS, IV 518.
513 MS, IV 522.

242



Kultivierung und Zivilisierung ankniipfen kann. Jene konnen ebenfalls
durch die Regeln der Geschicklichkeit und Ratschlige der Klugheit begriften
werden. Die physische Entwicklung soll eigentlich eine Vorbereitung und

Voraussetzung fiir die moralische Kultur werden.

,Das Vermogen, sich iiberhaupt irgend einen Zweck zu setzen,
ist das charakteristische der Menschheit (zum Unterschiede von
der Tierheit). Mit dem Zwecke der Menschheit in unserer
eigenen Person ist also auch der Vernunftwille, mithin die
Pflicht verbunden, sich um die Menschheit durch Kultur
iiberhaupt verdient zu machen, sich das Vermoégen zu
Ausfiithrung allerlei moglichen Zwecke, so fern dieses in dem
Menschen selbst anzutreffen ist, zu verschaffen oder es zu
fordern, d. i. eine Pflicht zur Kultur der rohen Anlagen seiner
Natur, als wodurch das Tier sich allererst zum Menschen
erhebt: mithin Pflicht an sich selbst”514,

Es ist wichtig zu bedenken, dass diese Pflichten als weitere
Tugendpflichten keine spezifische Handlung vorschreiben. Es bleibt also
ein Spielraum, wo jedes Subjekt, je nach seiner eigener Art und Weise, die
kulturellen, sozialen und politischen Bedingungen immer in Betracht
ziehen kann. Inwieweit diese Entwicklung des eigenen Vermogens gehen
kann, ldasst sich nicht erkennen und wird durch kein Vernunftprinzip
vorgeschrieben. Die Art und Weise, wodurch jedes handelnde Subjekt
seine Fahigkeiten entwickelt, spielt fiir die Moral keine wesentliche Rolle.
Diese natiirliche Vervollkommnung ist deshalb eine weite und
unvollkommene Pflicht.

Der zweite Aspekt der eigenen Vervollkommnung besteht in der
Kultur der Moralitit. Weil die Kultur unserer Naturanlagen hauptséchlich
auf unseren physisch-biologischen Fahigkeiten oder Geschicklichkeiten
beruht, fordert die Kultur der Moralitit von uns die Behandlung und
Entwicklung unseres Charakters, oder genauer gesagt, unserer Anlage
zur Personlichkeits’s. Die Aufgabe besteht darin, eine moralische

Gesinnung auszubilden.

514 MS, IV 522.
515 Vgl. Rel., IV 674.

243



Die Befolgung der Pflicht kann nur Wirkung der
Selbstgesetzgebung sein und steht im Zentrum dieses Prozesses. Diese
Befolgung soll weder erzwungen werden noch aus Interesse am Vorteil
geschehen. Sie soll , aus Pflicht” erfolgen. Dadurch soll das Sittengesetz
als Basis fiir die kritische Selbstpriifung von Maximen dienen. Hierdurch
entwickelt man die Urteilsfdhigkeit, was fiir die moralische Autonomie
unentbehrlich ist. Das Sittengesetz muss fiir das Subjekt identifizierbar
werden, falls die Beurteilung seiner eigenen Maximen moglich sein soll.
Voraussetzung dafiir ist die Aufkldrung tiber die Pflichten3¢. Das wird
durch die Selbsterkenntnisstruktur des handelnden Subjekts ermdoglicht>1”.
Was moralisch gut oder moralisch bose ist, ist nicht von vornherein
testgelegt, sondern wird eher durch die Priifung des moralischen Urteils
als solchen erkannt. Handlungssituationen fordern Entscheidungen, und
zwar auf richtigen Kriterien basierend. Die moralische Beurteilung soll
deshalb dem Sittengesetz gerecht werden.

Die Bildung einer Tugendgesinnung wird jedoch nicht allein durch
die Entwicklung der moralischen Urteilskraft garantiert. Moralische
Vervollkommnung fordert ebenfalls, dass man moralisch motiviert
handelt. Das Sittengesetz allein, so Kant, wird in diesem Sinne Triebfeder
von moralischen Handlungen. Wie wird diese moralische Motivation
moglich? Um diese Frage zu beantworten, gibt Kant in diesem Abschnitt
der Tugendlehre keine gentigenden Hinweise. Das, was unter Triebfeder
zu verstehen ist, hat Kant frither in der KpV erldutert>!8. Das Sittengesetz
wird Triebfeder, weil es der Eigenliebe und anderen Einfliissen Abbruch
tut und demzufolge , Achtung” verdient. Das, was unter ,Achtung” zu

verstehen ist, hat Kant in der KpV bestimmt:

516 Vgl. KOCH , 2003, S. 112.

517 Hans-Ulrich BAUMGARTEN (2001, S. 70) macht darauf aufmerksam: ,, Die moralische
Gesinnung besteht in der bewertenden Selbststellungnahme hinsichtlich des
Moralgesetzes. Selbsterkenntnis stellt daher die Bedingung der Moglichkeit fiir Moralitit
dar”.

518 In dem Abschnitt Von den Triebfedern der reinen praktischen Vernunft (KpV, IV 191)
erlautert Kant die Frage, wie das moralische Gesetz unmittelbar den Willen bestimmen
kann.

244



,Da dieses Gesetz aber doch etwas an sich Positives ist, namlich
die Form einer intellektuellen Kausalitat, d. i. der Freiheit, so ist
es, indem es im Gegensatze mit dem subjektiven Widerspiele,
ndmlich den Neigungen in uns, den Eigendiinkel schwicht,
zugleich ein Gegenstand der Achtung, und, indem es ihn sogar
niederschldgt, d. i. demiitigt, ein Gegenstand der grofiten
Achtung, mithin auch der Grund eines positiven Gefiihls, das
nicht empirischen Ursprungs ist, und a priori erkannt wird.
Also ist Achtung fiirs moralische Gesetz ein Gefiihl, welches
durch einen intellektuellen Grund gewirkt wird, und dieses
Gefiihl ist das einzige, welches wir vollig a priori erkennen, und
dessen Notwendigkeit wir einsehen kénnen519.

Das Gefiithl der Achtung ist, wie Kant deutlich macht, kein sinnliches
(pathologisches) Gefuihl. Ihr Ursprung ist intelligibel, aber ihre Wirkung
wird auch beztiglich der sinnlichen Konstitution des Menschen spiirbar.
Es ist moglich, weil es in der praktischen Vernunft verankert ist. , Achtung
turs moralische Gesetz ist also die einzige und zugleich unbezweifelte
moralische Triebfeder, so wie dieses Gefiihl auch auf kein anders, als
lediglich aus diesem Grunde gerichtet ist“52, so wird in der KpV
argumentiert. Dort qualifiziert Kant dieses Gefiithl weiterhin als
moralisch>?!. Er sagt deutlich, dass es durch die Vernunft bewirkt wird. Ein
derartiges moralisches Gefithl erwirbt man nicht. Niemand kann
gezwungen werden, ein moralisches Gefiithl zu haben. Kant erldutert in
der Tugendlehre, dass jeder Mensch, als moralisches Wesen betrachtet, es
bereits in sich tragt’?2. Dennoch schliefst Kant nicht die Kultur dieses
Gefiihls aus: ,[...] die Verbindlichkeit aber kann nur darauf gehen, es zu
kultivieren und selbst durch die Bewunderung seines unerforschlichen
Ursprungs zu verstdrken [...]53. Die Empfanglichkeit existiert bereits in
uns und muss durch Betrachtung (contemplatione) und Ubung (exercitio)
erweckt werden.

Die Kultur der Moralitét ist aus den oben dargestellten Griinden

eindeutig einer pddagogischen Aufgabe. Die Suche nach eigener

519 KpV, IV 193-194.
520 Ebda., IV 199.

521 Ebda., IV 197.

522 Vgl. MS, IV 530.
523 MS, IV 531.

245



Vollkommenheit, sowohl physisch als auch moralisch, ist Pflicht fiir jeden
Menschen. Sie wird durch eine moralische Erziehung ermoglicht. Diese
wird sich nicht in der Entwicklung eines guten Verhaltens erschopfen.
Vielmehr geht es darum, eine moralische Denkungsart (Gesinnung) zu
entwickeln. Deshalb gehort zu dieser Kultur, neben dem moralischen
Gefiihl, die Kultur des Gewissens, der Menschenliebe und des Gefiihls der
Achtung. Sie sind nicht objektive Bedingungen der Moralitdt>?4, aber doch
subjektive Bedingungen der Empféanglichkeit fiir den Pflichtbegriff. Kant
bezeichnet sie auch als praedispositio beziehungsweise Gemiitsanlagen.

Das Gewissen ist etwas, dhnlich wie das moralische Gefiihl, das
man nicht erwerben und es zu haben nicht gezwungen werden kann.
,Die Pflicht ist hier nur, sein Gewissen zu kultivieren, die
Aufmerksamkeit auf die Stimme des inneren Richters zu schdrfen und alle
Mittel anzuwenden (mithin nur indirekte Pflicht), um ihm Gehor zu
verschaffen”5. Aus Angst wird keine moralische Gesinnung gebildet,
aber auch nicht durch das Interesse an Vor- oder Nachteil.

Menschenliebe bedeutet in diesem Zusammenhang nicht blofs ein
Gefiihl oder eine Empfindung. Sie soll als ,Maxime des Wohlwollens
gedacht werden”526. Das hat eine praktische Wirkung, ndmlich das
Wohltun. Achtung (reverentia) wird, wie oben gezeigt, durch das
Sittengesetz bewirkt. Aber Achtung bedeutet ebenfalls die Art und Weise,
wie man mit dem Mitmenschen umgeht. Achtung, im Sinne von Respekt,

gehort deshalb neben der Menschenliebe zu den Pflichten gegen Andere.

524 MS, IV 530.
525 MS, IV 532.
526 Ebda., IV 585.

246



5.1.1.2 Fremde Gliickseligkeit als Zweck, der zugleich Pflicht
ist

Kant unterscheidet zwei Moglichkeiten, die fremde Gliickseligkeit zu
befordern. Sie kann sich an ihrer physischen Wohlfahrt orientieren oder
zugleich an ihrem moralischen VWohlsein. Beide enthalten keine spezifische
Vorschrift, was zu tun oder zu lassen ist. Sie werden deshalb als weitere
Pflichten bezeichnet.

Er erldutert, es sei nicht so schwer, das Wohl anderer zu wollen,
denn nichts Kompliziertes, sogar nichts Bestimmtes wird gefordert.
Wohlwollen ist so allgemein, das jeder eine gewisse Vorstellung von
diesem Begriff haben konnte. Es ist eher ein negativer Begriff. Jemand
kann Wohlwollen haben, sogar ohne irgendetwas getan zu haben. Man
braucht nichts zu tun. Damit ist aber noch nicht die Bedeutung der
physischen Wohlfahrt ausgeschopft. Und deshalb ist noch nicht die
tremde Gliickseligkeit befordert.

Es ist wichtig in diesem Rahmen, gerade weil es um moralische
Handlungen geht, das Wohltun einzubringen. Nach Kant ist das Wohltun
das Schwierigste, weil es um ein aktives Engagement geht. Das setzt eine
gewisse Aufopferung seiner selbst voraus, aber bringt auch eine
Vergewisserung, dass die anderen mich niemals als Mittel, sondern als
Zweck an sich selbst behandeln werden. In diesem Sinne ist die Liebe zum

Anderen als christliche Pflicht ein Beispiel dafiir.

,Daf3 diese Wohltitigkeit Pflicht sei, ergibt sich daraus: dafs,
weil unsere Selbstliebe von dem Bediirfnis, von anderen auch
geliebet (in Notfdllen geholfen) zu werden, nicht getrennt
werden kann, wir also uns zum Zweck fiir Andere machen und
diese Maxime niemals anders als blofs durch ihre Qualifikation
zu einem allgemeinen Gesetz, folglich durch einen Willen,
andere auch fiir uns zu Zwecken zu machen, verbinden kann,
fremde Gliickseligkeit ein Zweck sei, der zugleich Pflicht ist”52”.

527 MS, 1V 524.
247



Zu dem moralischen Wohlsein Anderer (salubritas moralis) gehort auch
ihre Gliickseligkeit. Auch dazu sind wir verpflichtet. Obwohl dieser
Begriff nur eine negative Pflicht darstellt, sind wir dafiir verantwortlich,
weder Urteil noch Zensur oder Skandal tiber Andere zu dufiern. In diesem
Sinne kann sich kein FEinzelner als ,Wichter der Moral” seinem
Mitmenschen gegeniiber darstellen. Auch wenn er einen Fehler gemacht
hat, ist es nicht meine Pflicht, ihn zu bestrafen. Wenn es um eine
Beférderung des moralischen Wohlseins des Anderen geht, sollte man
ihm Freiraum geben, freiwillig sein eigenes Handeln zu beurteilen. Nicht
fir mich, sondern fiir ihn selbst sollte sein Gewissen eine
Beurteilungsinstanz werden. Im Fall einer Handlung gegen das sittliche
Gesetz wird sich durch das (schlechte) Gewissen kein Mensch moralisch
wohl fithlen. , Aber es sind keine bestimmte Grenzen, innerhalb welchen
sich diese Sorgfalt fiir die moralische Zufriedenheit anderer halten lief3e;
daher ruht auf ihr nur eine weite Verbindlichkeit”5?, erganzt Kant.

Durch die Analyse des Begriffs der Tugend sowie der Zwecke, die
zugleich Pflichten sind, wurde uns die Rolle der Tugend als zentrales
Glied im Zusammenhang zwischen der Kantschen Moralbegriindung und
der Durchfiihrung (Anwendung) jenes Prinzips verdeutlicht. Die Tugend
stellt sich also nicht als ein Teil der Begriindung der Moral, sondern eben
ihrer Verwirklichung dar. Da (in der Begriindung) braucht man keine
Erfahrung, ebenso keine Anthropologie, um das Prinzip zu finden. Hier
wird fiir die Durchftihrung nicht nur die Erfahrung, sondern auch die
Anthropologie und die Padagogik durchaus einbezogen. Sie werden als
grundlegende und ergdnzende Formen gedacht, um diesen Anspruch der
Moral, in der menschlichen Welt effektiv zu sein, zu verwirklichen. In
diesem Zusammenhang stellt sich dann die Frage, ob die Tugend im Sinne
Kants etwas sei, das man lehren und lernen kann.

Im néchsten Abschnitt der Arbeit wird deshalb die Frage nach der

Lehrbarkeit der Tugend analysiert. Es wird noch zu belegen sein, dass

528 Ebda., IV 525.
248



Kant sich die Frage der Erziehung zur Moralitdt wirklich systematisch
gestellt und dazu eine klare Position bezogen hat. Dieses Stiick der
Metaphysischen Anfangsgriinde der Tugendlehre, namlich die ethische
Methodenlehre, ist meines Erachtens das, was uns endgiiltig legitimiert,
tiber eine solche Art von Erziehung bei Kant zu sprechen. Da ist zunéchst
die Frage, ob die Tugend lehrbar sei, zu beantworten und wenn ja, welche

von Kant empfohlenen Methoden zu befolgen sind.

5.2 Ist Tugend lehrbar?

Ein klassisches Werk, in dem {tiber die Lehrbarkeit der Tugend diskutiert
wird, ist Platons Menon. Der Dialog wird von Menon eroffnet mit

folgenden Fragen an Sokrates:

,Kannst du mir wohl sagen, Sokrates, ob die Tugend gelehrt
werden kann? Oder ob nicht gelehrt, sondern geiibt? Oder ob
sie weder angeiibt noch angelernt werden kann, sondern von
Natur des Menschen einwohnt oder auf irgendeine andere
Art?52,

Wenn man sich mit dem Thema der Tugend und ihrem Verhéltnis zur
Padagogik beschiftigt, miissen diese Fragen berticksichtigt werden.

Die Frage nach der Lehrbarkeit der Tugend hangt deshalb mit der
Diskussion des Begriffs der Tugend selbst zusammen. Die Moglichkeit der
Moralerziehung tiberhaupt ist auch von der Frage der Lehrbarkeit der
Tugend abhdngig. Das heifst: Wenn man diese Frage verneint, dann wird
folglich die Méglichkeit der Moralerziehung geleugnet und umgekehrt. In

der Tat wird durch diese Frage die Moglichkeit eines sittlichen Wissens in

529 PLATON, Sdmtliche Werke. Bd. 1, hrsg. von Ursula Wolf, Reinbek bei Hamburg, 2004,
S. 457.

249



Frage gestellt>® und dabei die Moglichkeit eines sittlichen Verhaltens als
Entwicklung, die erst durch Erziehung erreichbar ist. Diese Frage, so
Jiirgen-Eckardt Pleines, ,,geht uns alle etwas an”531.

Kants Position dazu wird knapp und prézise im letzten Teil seiner
Tugendlehre formuliert. Bevor ich die Frage nach der Lehrbarkeit der
Tugend analysiere und ihre entsprechenden Methoden kennzeichne,
mochte ich noch kurz auf die doppelte Betrachtungsweise des Menschen
eingehen.

Als Kant fur die Begriindung der Moral auf die Unterscheidung der
doppelten Betrachtungsweise des Menschen rekurriert hat und
hauptsdchlich auf der Basis unserer intelligiblen Dimension (durch die
praktische Vernunft) uns die Moglichkeit der moralischen Autonomie
nachgewiesen hat, muss er diese Voraussetzung weiter behalten und
behandeln. Er hat tiber das transzendentale erkennende und handelnde
Subjekt tiberhaupt nachgedacht, ohne Konzessionen hinsichtlich der
empirischen Dimension des Menschen zu machen. Fiir die Anwendung
der Moral durch die Tugend wird nicht mehr an den Menschen tiberhaupt
gedacht, sondern eben an seine Beschaffenheit als Kind, als
Heranwachsender. Mit Recht betont Kant in der Religionsschrift, dass
diese Unterscheidung  bereits bei den ,alten Moralphilosophen”
vorkommt. Bei ihnen wurde das Thema fast erschopft. Die Fragen, ob die
Tugend lehrbar ist und ob es mehr als eine Tugend gibt, wurden bei ihnen
,mit rigoristischer Bestimmtheit verneint”>32. Weil die Tugend ,an sich”

betrachtet wird, also als eine Idee der Vernunft, muss sie als Eigenschaft

530 “Wenn nun die Tugend eine Erkenntnis ist, offenbar ist sie lehrbar”, sagt Sokrates zu
Menon. Ebda., S. 482.

%1 Jeder von uns, der es in irgendeiner Form mit Erziehung oder Unterricht zu tun hat,
und das sind wir am Ende alle, wird sich eines Tages diese bange Frage stellen miissen,
wie es eigentlich um die sogenannte Tugend steht und wie das Wissen um das Gerechte
oder das Gute so vermittelt werden konnte, daf3 es im Leben des Einzelnen oder der
Gemeinschaft eine durchgingig bestimmende und somit verldfiliche Instanz wiirde.
Denn wie sollte sich ein menschliches Zusammenleben auf wirklich freier und sittlicher
Grundlage einstellen, wenn es nicht ein anerkanntes und tradierbares Tugendwissen
gdbe?” (PLEINES, 1989, S. 39).

532 Rel., IV 671

250



eines vollkommen verniinftigen Wesens vorausgesetzt werden. Kant gibt

ihnen in diesem Sinne Recht. Dennoch ist die Frage nicht erschopft.

,Wenn man dieses moralische Wesen aber, den Menschen, in
der Erscheinung, d. i. wie ihn uns die Erfahrung kennen Iafst,
sittlich beurteilen will: so kann man beide angefiihrte Fragen
bejahend beantworten]...]"5%.

Gerade weil Tugend als moralische Stirke in der Befolgung der Pflicht
betrachtet wird, muss man immer schon einen dafiir erzogenen Menschen
voraussetzen. Derjenige, der bereits allein durch sein eigenes Bewusstsein
die Pflicht anerkennt und befolgt, braucht jedoch keine moralische
Erziehung. Es geht nun darum, aus der Perspektive der
Heranwachsenden eine solche Entwicklung zu betrachten.

Die Antwort Kants auf die Frage, ob Tugend lehrbar ist, wird auch
im § 49 der ethischen Methodenlehre formuliert. Dort erlautert er die Art
und Weise der Lehrbarkeit der Tugend und fiihrt damit in die Frage nach
der Methode ein. Ja, die Tugend muss erworben werden, weil sie nicht
angeboren ist. Sie ist etwas, das man erlernen kann, und demzufolge ist

vorauszusetzen, dass sie lehrbar sei. Sie ist deshalb eine Doktrin.

,Dafd Tugend erworben werden miisse (nicht angeboren sei),
liegt, ohne sich deshalb auf anthropologische Kenntnisse aus
der Erfahrung berufen zu diirfen, schon in dem Begriffe
derselben. Denn das sittliche Vermtgen des Menschen wire
nicht Tugend, wenn es nicht durch die Stiarke des Vorsatzes, in
dem Streit mit so méchtigen entgegenstehenden Neigungen,
hervorgebracht wére. Sie ist das Produkt aus der reinen
praktischen Vernunft, sofern diese im Bewufstsein ihrer
Uberlegenheit (aus Freiheit) iiber jene die Obermacht
gewinnt”534,

Allerdings warnt Kant, dass blofs durch die Belehrung noch kein
tugendhaftes Handeln geschaffen wird. Kant ist in diesem Sinne mit den

Stoikern dartiiber einig, dass die Tugend nicht richtig erworben wird,

533 Ebda., IV 671.
54 MS, IV 617.

251



wenn sie nicht praktiziert wird. Das bedeutet, neben der Lehre (Didaktik)
muss sie kultiviert (Asketik) und demzufolge getibt werden. Damit wird
die Trennung zwischen Theorie und Praxis in der Ethik aufgehoben. Ethik
ist nicht blofs auf Biindel von Prinzipien, die gar nichts mit dem
menschlichen Handeln zu tun haben, zu reduzieren. Kant zeigt, dass die
Reflexion iiber die Moglichkeit der Praxis oder der Verwirklichung von
Prinzipien angesichts konkreter Handlungssituationen auch zu den
Aufgaben der Moralphilosophie gehort. Ein sittliches Verhalten schliefdt
deshalb Theorie und Praxis, also Prinzip und Durchfithrung, Urteil und
Handeln, in sich ein. Genau in diesem Rahmen kommt die Relevanz der
Moralerziehung durch ethische Didaktik und Asketik zum Vorschein.
Demzufolge ist der Zusammenhang zwischen Erziehung und Moral bei
Kant unwiderlegbar. Die Lehrbarkeit der Tugend ist deshalb nicht nur
theoretisch, sondern auch praktisch zu betrachten und bestédtigt
unverwechselbar den Auftrag der Padagogik, der in der Erziehung zur
Moralitdt zu sehen ist. Dabei wird die Rolle der Pddagogik, im Sinne
Schleiermachers, als , Probe fiir die Ethik”, bereits bei Kant dargestellt. Im
Folgenden werden die beiden Aspekte der Methodenlehre der Ethik

dargestellt und analysiert.

5.2.1 Ethische Didaktik

Die Fahigkeit zur sittlichen Beurteilung sowie die Moglichkeit der
Erziehung und der Selbsterziehung zum sittlichen Verhalten setzt sittliche
Erkenntnis voraus. Hierdurch stimmt die Entwicklung der sittlichen oder

humanen Kompetenz>%, auch wenn sie darauf nicht reduzierbar ist, mit der

535 Vgl. HOFFE, Otfried. Lexikon der Ethik. 6. neubearbeitete Auflage. Miinchen, 2002, S.
57.

252



Entwicklung der kognitiven Dimension zusammen>3. Aus diesem Grund
ist Tugendwissen durch eine ethische Didaktik zu vermitteln.

Wenn man Tugend lehren mochte, sollte die Methode systematisch
konzipiert werden. Eine solche beruht nach Kant auf keinen Fall auf der
willkiirlichen Spontaneitit des Lehrers oder auf Improvisation.
Systematisch statt fragmentarisch, denn ,methodisch mufd eine jede
wissenschaftliche Lehre sein; sonst wére der Vortrag tumultuarisch”5%.
Eine Methode verleiht diesem  Prozess einen wissenschaftlichen
Charakter, insofern sie auf Prinzipien beruht. Das stimmt mit dem
tiberein, was im dritten Kapitel unter dem Wissenschaftscharakter der
Padagogik thematisiert wurde.

Methodisch betrachtet beinhaltet die Lehre der Tugend Vortridge
und Fragen. Die Methode kann also akroamatisch oder erotematisch sein.
Beim ersten ist der zu Erziehende ein blofSer Zuhorer. ,, Akroamatisch ist
die Methode, so fern jemand allein lehrt“53, so Kant in der Methodenlehre
der Logik. Grob skizziert ist da der Lehrer derjenige, der die ,, Wahrheit”
in sich tragt, und der Zuhorer eine , tabula rasa”, also ein unbeschriebenes
Blatt, dem die Erkenntnis eingeschrieben wird. Ob diese Methode und ihr
entsprechendes Bild noch heute passend und giiltig sind, ist natiirlich
tragwiirdig.

Die zweite Methode, also die erotematische, enthdlt hauptsédchlich
Fragen. Es werden zweierlei Fragen gestellt, durch die der Lehrer ,was
er seine Jiinger lehren will, ihnen abfragt“>*. Der Lehrer kann entweder
die dialogische oder die katechetische Lehrart anwenden. Durch den Dialog
wird insbesondere die Vernunft des zu Erziehenden befragt, und das
verfolgte Ziel ist die Entwicklung der Fahigkeit, selbststdandig zu denken.
Hier erscheinen wiederum Spuren von Kants Meinung, es gehe nicht um

Philosophie im Sinne von blofsen Doktrinen (Indoktrination), sondern um

56 An diesen Zusammenhang kniipfen beispielsweise die Untersuchungen der
Psychologie der Moralentwicklung von Jean Piaget und Lawrence Kohlberg an.

537 MS, IV 617-618.

538 Logik, III 582.

59 MS, IV 618.

253



das ,Philosophieren lernen”. Hier ist das ,Denkenlernen” nicht nur eine
Forderung, die an den Lehrling gestellt wird, sondern dabei wird auch die
Vernunft des Lehrers gefordert. Wie bei den platonischen Dialogen, in
denen Sokrates sich als eine ,,Hebamme” erweist, die nicht die Wahrheit
bei sich voraussetzt, sondern sie durch die und mit den anderen
zusammen sucht, so sollte eine derartige Situation zwischen Lehrer und
Lehrling in der ethischen Methodenlehre bestehen. Dies bietet auch fiir
den Lehrer immer wieder die Gelegenheit, Moglichkeiten des Verbesserns

der eigenen Methode zu finden. Kant erldutert:

,Der Lehrer leitet durch Fragen den Gedankengang seines
Lehrjiingers dadurch, daf3 er die Anlage zu gewissen Begriffen
in demselben durch vorgelegte Félle blofs entwickelt (er ist die
Hebamme seiner Gedanken); der Lehrling, welcher hiebei inne
wird, dafs er selbst zu denken vermdoge, veranlafst durch seine
Gegenfragen (iiber Dunkelheit, oder den eingerdumten Sétzen
entgegenstehende Zweifel), daf3 der Lehrer nach dem docendo
discimus selbst lernt, wie er gut fragen miisse”54.

Hier ist also nach Kant klar, dass wir lernen, wahrend wir lehren. Es gibt
deshalb niemanden, der von dieser Aufgabe entlastet ist.

Die Ubung der Urteilskraft erhélt hier eine besondere und
strategische Stellung fiir die moralische Entwicklung des Lernenden. In
diesem Sinne wird in der Vorlesung iiber Pddagogik sogar empfohlen:
,Zuerst mufs man bei dem Kinde von dem Gesetze, das es in sich hat,
anfangen”>41.

Wéahrend durch die dialogische Weise die Selbsttdtigkeit des
Denkens ermdoglicht wird, wird in der katechetischen Weise hauptsédchlich
das Geddchtnis des Lehrlings gefordert. Kant erkldrt die Notwendigkeit
der Einfithrung eines moralischen Katechismus. Es ist besonders wichtig,
dieses ,doktrinale Instrument” ,ftir den noch rohen Zogling”542
begreiflich zu machen. Jedoch warnt Kant, dass es auf keinen Fall mit

einem Religionskatechismus zu verwechseln sei. Durch den moralischen

540 Ebda., IV 618.
541 UP, VI 756.
52 MS, 1V 618.

254



Katechismus hitte man eine ,Grundlehre der Tugendpflichten”, welche
allerdings fiir den Unterricht mehr oder weniger den konkreten
Situationen angepasst werden konnte.

Als experimentelles Mittel zur ethischen Didaktik verweist Kant
wiederum auf das Beispiel des Lehrers. Hier ist zu beachten, dass er nicht
mehr tiber eine ,Methode” zur Bildung der Tugend spricht, sondern tiber
einen Versuch. Wie in der Padagogik-Vorlesung spielt das Beispiel des
Lehrers zur Forderung des tugendhaften Handelns eine wichtige Rolle,
welche aber zugleich nicht mit einem Vorbild oder Muster zu verwechseln
ist. Die exemplarische Leitung des Lehrers soll einfach zeigen, dass es uns
durchaus moglich ist, autonomes moralisches Verhalten, ndmlich durch
die Praxis der Tugend, zu entwickeln.

Die Bedeutung des Beispiels liegt genau darin, dass am Anfang das
Kind allein noch nicht zwischen Gut und Bose unterscheiden kann. Seine
Urteilskraft muss deshalb erst entwickelt werden, und der Hinweis des
Erwachsenen muss die erste Quelle seiner Willensbestimmung sein. Das
soll nicht mit einem ,, Beweis”, dass Moral durch die Erfahrung erkennbar
sei, verwechselt werden. Das Beispiel soll veranschaulichen, dass sittliches
Verhalten etwas Praktikables ist>43.

Die Tugend wird dem Zogling zundchst angewohnt. Das ist
insofern sehr wichtig, weil das Kind sich auch an seine willkiirliche
Freiheit gewthnen kann, bzw. daran, seinen Neigungen zu folgen. Ein
moralischer Charakter wird nur allmédhlich und durch eine gewisse
Regelmafiigkeit geschaffen. Das gute Beispiel ist aber nur ein Instrument
und kein Prinzip der Erziehung. Deshalb ist das Beispiel lediglich ein
experimentelles didaktisches Mittel zur Ethik. Denn wenn die
Moralerziehung blofd als Angewohnungsprozess oder Nachahmungs-
prozess verstanden wird, ist sie tiberhaupt kein moralischer Prozess mehr,

weil ihm das Prinzip der Selbstbestimmung nicht entspricht>44.

53 Vgl. BUCK, Giinther. Kants Lehre vom Exempel. In: Archiv fiir Begriffsgeschichte. Bd. XL.
Bonn, 1967, S. 150.

54 Vgl. FLITNER, Andreas. Tugendlehre und moderne Erziehung. In: Merkur: Zeitschrift
fiir europiisches Denken. XXX. Jg. Heft 332-342, 1976.

255



Nach der Darstellung eines ,Bruchstiicks eines moralischen
Katechismus” innerhalb der ethischen Methodenlehre betont Kant
wiederum, dass die Lehre klar und deutlich die Unterscheidung zwischen
Tugend und Laster zeigen muss. Des Weiteren muss man, wenn es um
die Aufklirung und Befolgung der Pflicht geht, darauf aufmerksam
machen, dass es sich nicht um Vorteile oder Nachteile handelt. Die
Beobachtung der Pflicht muss auf der Reinheit des Prinzips beruhen. Kant
erweist sich, dhnlich wie in anderen Schriften auch, als Optimist, wenn er
dariiber schreibt. Er betont, wenn man damit verniinftig umgeht, dann

miisse man nur das Beste bei dem Menschen erwarten:

»Wenn dieses nun weislich und piinktlich nach Verschiedenheit
der Stufen des Alters, des Geschlechts und des Standes, die der
Mensch nach und nach betritt, aus der eigenen Vernunft des
Menschen entwickelt worden, so ist noch etwas, was den
Beschlufs machen muf3, was die Seele inniglich bewegt und den
Menschen auf eine Stelle setzt, wo er sich selbst nicht anders als
mit der grofsten Bewunderung der ihm beiwohnenden
urspriinglichen Anlagen betrachten kann, und wovon der
Eindruck nie erlischt”54.

Der Erzieher ist damit beauftragt, das Interesse des zu Erziehenden fiir die
Moral zu erwecken. Ein anderes wichtiges Mittel in diesem Rahmen ist die
gemeinsame Analyse von kasuistischen Fragen, wo sich moralische
Probleme zeigen. Verniinftige Entscheidungen trifft man eigentlich nur,
wenn man eine , gesunde” Urteilskraft entwickelt hat. Deshalb geht es hier
Kant zufolge darum, alle oberen Vermogen zu schérfen: Verstand,
Urteilskraft und Vernunft.

Neben der ethischen Didaktik bzw. der Erkenntnis der Tugend und
der Ubung der Urteilskraft schligt Kant ebenfalls die Einiibung der
Tugend vor, welche auch alle korperlichen Kréfte einbeziehen kann.
Ethisches Handeln wird nicht nur durch die geistige oder kognitive
Dimension ermoglicht. Wenn der Geist nicht beteiligt ist, kann es keinen

Zugang zu der Lebenswelt geben, aber auch keine Erfahrung von dieser

545 MS, IV 623-624.
256



ohne den Geist. Das hat Kant in der KrV gezeigt: ,Gedanken ohne Inhalt
sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind“34.

Die Tugend als moralische Praxis kann nur durch die Einbeziehung
des Komplexes von geistigen und korperlichen Kréften verwirklicht

werden. Kant nennt dies moralische Asketik.

5.2.2 Ethische Asketik

Die Vermittlung der Tugend geschieht, wie gezeigt, nicht nur durch eine
ethische Didaktik. Um die Tugend in der menschlichen Welt zu
verwirklichen, muss sie zugleich getibt werden. Die Entwicklung einer
ethischen Haltung ist nicht nur durch die theoretische Erkenntnis von
Prinzipien, also einfach durch Unterricht erreichbar. Dessen ist Kant sich
vollig bewusst. Wahrend die ethische Didaktik sich auf die geistigen
Anlagen, also auf die Ebene des Verstandes, der Urteilskraft und der
Vernunft konzentriert, richtet sich die ethische Asketik ebenfalls auf die
Ebene des Geistigen, aber auch auf die korperlichen Fahigkeiten und auf
das Gemiit. Erst dadurch wird sie eigentlich als moralische Praxis im
Sinne Kants vollendet. Tugend muss also zugleich als sittliches
Bewusstsein, aber auch als moralische Stirke verstanden werden.

Keine moralische Stirke wird entwickelt und erworben, ohne an
Hindernisse zu stofSen. Diese Hindernisse konnen jeder Art sein. Sie
konnen entweder von aufsen zu uns kommen oder aus unserem Inneren
und fordern deshalb ein ,, wackeres”, aber auch , frohliches” Gemiit. Die
ethische Asketik wurde exemplarisch durch die Stoiker praktiziert, und
hier wird durch Kant daran erinnert. Diese Haltung konnte
folgendermafien zusammengefasst werden: ,gewchne dich die zufélligen

Lebenstibel zu ertragen und die eben so tiberfliissigen Ergotzlichkeiten zu

546 KrV, 11 98.
257



entbehren (assuesce incommodis et desuesce commoditatibus vitae)”. Und
dazu ergdnzt Kant, es sei ,eine Art von Didtetik fiir den Menschen, sich
moralisch gesund zu erhalten”547,

Kant weist darauf hin, dass diese Asketik keinesfalls auf Angst oder
Aberglauben beruhen soll. Er kritisiert damit die Haltung der
Monchsasketik, welche genau das tut. Keine , abergldaubische Furcht”, kein
,geheuchelter Abscheu an sich selbst” ist zur Ubung der Tugend geeignet.
Sie dienen blofs der ,schwarmerischen Entstindigung”3#8. Die ethische
Asketik ist insofern eine Vermittlung zwischen wollen und kénnen>¥. Diese
Vermittlung fordert die stindige Ubung der Urteilskraft und des
Bewusstseins von der Notwendigkeit der Selbstbeherrschung. Beides sind
Bedingungen der Moglichkeit einer ethischen Asketik. Sie ist Ubung oder

Versuch, weil die menschliche Natur gebrechlich ist.

,Die Tugend ist immer im Fortschreiten und hebt doch auch
immer von vorne an. - Das erste folgt daraus, weil sie, objektiv
betrachtet, ein Ideal und unerreichbar, gleichwohl aber sich ihm
bestandig zu ndhern dennoch Pflicht ist. Das zweite griindet
sich, subjektiv, auf der mit Neigungen affizierten Natur des
Menschen, unter deren Einflufs die Tugend, mit ihren einmal
fiir allemal genommenen Maximen, niemals sich in Ruhe und
Stillstand setzen kann, sondern, wenn sie nicht im Steigen ist,
unvermeidlich sinkt; weil sittliche Maximen nicht so, wie
technische, auf Gewohnheit gegriindet werden kénnen (denn
dieses gehort zur physischen Beschaffenheit seiner
Willensbestimmung), sondern, selbst wenn ihre Ausiibung zur
Gewohnheit wiirde, das Subjekt damit die Freiheit in Nehmung
seiner Maximen einbiiffen wiirde, welche doch der Charakter
einer Handlung aus Pflicht ist”5%.

Die Ubung der Tugend darf jedoch nicht nur auf eine , Diitetik” begrenzt
werden. In gewisser Weise ist diese eine Selbstbeherrschung, die durch
Entsagung, Ablehnung und Selbstdisziplin erreicht werden kann. Aber
dann hétte die ethische Asketik nur einen negativen (passiven) Sinn. Sie

wiirde lediglich Bewahrung und Schutz gegen pflichtwidrige Handlungen

547 MS, 1V 625.

548 Ebda., IV 626.

549 Vgl. KOCH, Lutz. Kants ethische Didaktik. Wiirzburg, 2003, S. 299.
550 MS, IV 541-542.

258



bedeuten. Gerade weil Asketik nicht nur Entsagung bedeutet, sondern
auch Ubung, enthilt sie auch eine positive (aktive) Bedeutung. Neben der
Diitetik ist somit noch eine andere Art fiir die Ubung der Tugend
notwendig. Kant nutzt eine &hnliche Terminologie wie bei der
korperlichen Pflege: Wer moralisch (und physisch) gesund werden will,
der muss nicht nur eine gewisse Didtetik befolgen, sondern braucht
zugleich Training. Asketik soll Kant zufolge auch als ,Gymnastik”
verstanden werden. Je mehr Didt und Training (Gymnastik) richtig
angewendet werden, desto gesiinder wird der Mensch. So ist es auch im
Sittlichen. Obwohl Kant diesen Ausdruck nicht verwendet, konnte man
hier daran ankntipfen: Es geht hier um ,,mens sana in corpore sano”. Damit
erweist sich die Schule mittels des Verhiltnisses zwischen Lehrer und
Lernenden als ein Raum, der durch ethische Beziehungen gekennzeichnet
ist bzw. gekennzeichnet sein sollte.

In diesem Sinne sind péddagogisches Handeln und moralisches
Handeln unter ein und demselben Prinzip zu denken. Das Verhiltnis
zwischen Lehrer und Schiiler orientiert sich hierdurch auf die Ebene der
Verantwortung und der gegenseitigen Achtung. Keiner von beiden darf
durch den anderen instrumentalisiert werden, so wie keiner von beiden
sich der moralischen Verbindlichkeit entziehen kann. Eben deshalb wird
in der Schule nicht nur tiber Ethik gesprochen, sondern auch ethisch
gehandelt. Dort taucht wiederum der Zusammenhang von Freiheit und
Zwang auf. Die moralische Autonomie hat in der Freiheit ihre Bedingung
und darf nur in Freiheit erreicht werden. Diese Entwicklung, auch wenn
sie anstrengend und letztendlich nur eigene Entwicklung ist, soll durch
die Asketik angeregt werden.

,Die ethische Gymnastik besteht also nur in der Bekdmpfung der
Naturtriebe, die das Mafd erreicht, iiber sie bei vorkommenden, der
Moralitit Gefahr drohenden, Fillen Meister werden zu konnen”35!, so
lautet das Argument Kants. Dadurch entwickelt der Lernende ein

wackeres Gemiit und erfreut sich an der Wiedererwerbung seiner Freiheit.

5L MS, IV 626.
259



Durch die Tugendlehre Kants konnen wir die ganze Aufgabe der
Padagogik innerhalb seiner praktischen Philosophie nachvollziehen. Nun
kommen wir hier wiederum zu den Begriffen der Disziplinierung,
Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung. Durch sie beweist Kant
endgiiltig, dass er fiir die Ethik nicht nur eine Begriindung gibt, sondern
auch eine mogliche Durchfithrung zeigt. Aus unserer unvollkommenen
Beschaffenheit konnen wir begreifen, dass dieser Prozess nicht perfekt ist.
Er ist nicht vollkommen, weil es um unvollkommene verniinftige Wesen
geht. Trotzdem dient er durchaus als Kontrapunkt, um unsere

padagogisch-ethische Erfahrung standig zu tiberpriifen.

260



AUSBLICK

Das Ziel dieser Untersuchung bestand darin, durch eine immanente
Lektiire den Zusammenhang zwischen Moralitdt und Erziehung bei Kant
zu analysieren. Dabei stellte sich die Frage nach der Rolle der Pddagogik
innerhalb der praktischen Philosophie Kants sowie nach ihrem
Wissenschaftscharakter. In diesem Sinne wurde gezeigt, dass die
Padagogik, auch wenn sie wissenschaftliche Autonomie als praktische
Wissenschaft fiir ihre Entwicklung verlangt, jedoch nicht die Kooperation
von anderen Bereichen ausschliefst. Sie hat in der Moralphilosophie die
Basis, um ihre Aufgabe zu entwickeln und zu tiberpriifen.

Der problematische Status der Padagogik-Schrift, welcher durch die
philologische Analyse gezeigt wurde, kann nicht als Grund dienen, um
die Geltung dieses Zusammenhangs zu leugnen. Auch wenn die Schrift
aus der Akademie-Ausgabe entfernt wiirde, konnte die Debatte tiber die
Erziehung bei Kant bzw. tiber den Zusammenhang zwischen seiner
Moralphilosophie und der Erziehung weiter entwickelt werden. Die
Gedanken der Pddagogik-Schrift lassen sich innerhalb der systematischen
Werke Kants durchaus tiberpriifen und in der Mehrzahl bestétigen.

Es wurde deutlich, dass die Pddagogik keine Nebenrolle fiir Kant
spielt und ihr Zusammenhang mit der Moralphilosophie, der
Anthropologie, der Geschichts- und Religionsphilosophie nicht nur
denkbar ist, sondern auch, dass Erziehung und Paddagogik sich als die
bedeutendsten Wege fiir die Verwirklichung der Ethik erweisen.

Die  menschliche  Freiheit kann nur als moralische
Selbstbestimmung verstanden werden, und der Mensch ist deshalb zur
Moralisierung verpflichtet. Dafiir ist die Erziehung unentbehrlich. Die
Moral hat letztendlich einen unleugbar pddagogischen Anspruch, indem
sie flir ein verniinftiges Naturwesen gedacht ist, und die Erziehung
ihrerseits kann nicht moralisch ,neutral” sein, denn wenn man erzieht,

261



stiitzt man sich von vornherein auf normative Griinde oder bestimmte
Wertvorstellungen, auch wenn diese nicht eindeutig sein mogen. Kurz:
die Erziehung und die Pddagogik haben auf jeden Fall ein sittliches
Interesse.

Die Padagogik gehort in diesem Sinne zu den Schriften, in denen
Kant fiir seine Moralphilosophie auf verschiedene Art und Weise
grundlegende Beziige zur menschlichen Praxis entwickelt hat.
Moralphilosophie und Moralerziehung sind deshalb zwei Seiten ein und
derselben Bemiihung der praktischen Philosophie Kants. Die sittliche
Bildung des Menschen steht deshalb im Mittelpunkt dieser Bemiihung
und demzufolge innerhalb eines jeden Erziehungsprozesses. Dazu
gehoren die verschiedenen Stufen der Disziplinierung, Kultivierung,
Zivilisierung und Moralisierung. Nicht zu unterschétzen ist die Tatsache,
dass die ethische Methodenlehre Kants nicht allein aus Belehrung
(Didaktik) besteht, sondern auch aus Ubung bzw. der Praxis von
ethischen Prinzipien (Asketik). Somit ist bereits bei Kant die spéter von
Marx aufgestellte Forderung zu finden, dass in der Erziehung der Lehrer
ebenfalls belehrt werden miisse.

Ich mochte hier auf einen Aspekt der Moralerziehung Kants,
welcher im dritten Kapitel erwdhnt wurde, zuriickgreifen und diesen
hervorheben. Dafiir mochte ich zunédchst kurz auf eine Bestimmung der
Philosophie, welche Kant in der Logik-Vorlesung dargestellt hat,
eingehen.

In seiner Logik unterscheidet Kant den Begriff Philosophie
hinsichtlich zweier Bedeutungen. Philosophie kann entweder in der
Perspektive eines ,Schulbegriffes” oder eines , Weltbegriffes” verstanden
werden. In der ersten Bedeutung wird Philosophie als ,System der
philosophischen Erkenntnisse oder der Vernunfterkenntnisse aus
Begriffen”552 bestimmt. Die zweite Bedeutung besteht in der Bestimmung

der Philosophie als ,Wissenschaft von [den] letzten Zwecken der

552 Logik, I1I 446.
262



menschlichen Vernunft“>%. Wéahrend durch den Schulbegriff die
»Geschicklichkeit” dieser Wissenschaft berticksichtigt wird, also ihre
Niitzlichkeit hervorgehoben wird, wird durch den Weltbegriff die
»~Weisheit”, welche diese in sich trdgt, betont. Dadurch erhebt sich die
Philosophie ~ von  ihrer  eigentlichen  spezifischen = Aufgabe
(Vernunfterkenntnisse aus Begriffen), um eine ,Wissenschaft der
Beziehung alles Erkenntnisses und Vernunftgebrauchs auf den Endzweck
der menschlichen Vernunft” hin zu entwickeln, und in letzterem eine
Einheit davon zu bilden. Hierdurch ist Philosophie grundsitzlich als ein
Wissen in sensu cosmico zu verstehen. Sie steigt von der Erkenntnis durch
Begriffe, von den Handlungsprinzipien bis zum Endzweck der
menschlichen Vernunft. Deshalb ist die Philosophie wesentlich ein
kosmopolitisches Wissen.

Durch diese doppelte Bestimmung der Philosophie ergibt sich auch
tir die Erziehung die Moglichkeit, sich in einer dhnlichen doppelten
Hinsicht ihrer Aufgabe zu stellen. Sie kann ebenfalls durch einen
Schulbegritf, d. h. durch ihre spezifische Aufgabe und ihren
Wissensbereich definiert werden, aber auch in der Perspektive der
Verbindung ihres Wissens und Handelns mit den letzten Zwecken der
Menschheit bzw. in einem sensu cosmico gedacht werden.

Die sittliche Erziehung Kants ist nicht nur deshalb achtungswiirdig,
weil sie grundsitzlich die Verwirklichung der Ethik beansprucht und
einen wichtigen Referenzpunkt zum Dialog zwischen praktischer
Philosophie und Pddagogik darstellt, sondern auch, weil sie vor allem eine
Herausforderung fiir das gegenwdrtige pddagogische Wissen und
Handeln ist: die Erziehung zur Moralitdt wird gesellschaftlich und
politisch sichtbar, indem sie an das Ideal einer kosmopolitischen Zivilisation
ankniipft. Kant pladiert deutlich dafiir, die Pddagogik nicht nur auf die
gegenwartige Lage des Menschen innerhalb der Gesellschaft zu beziehen,
sondern auch einen besseren moglichen Zustand in der Zukunft

anzustreben.

553 Ebda., III 446.
263



Die kosmopolitische Perspektive ist in diesem Sinne fiir die
gegenwartige Erziehung nicht nur eine ethische, sondern auch eine
politische und pddagogische Herausforderung. Sie soll insofern eine
Erziehung zur Weltbiirgerschaft werden. Dafiir gibt es noch keinen
testegelegten und abgeschlossenen Plan. Das wird erst, wie Kant sehr gut
zeigt, durch mehrere aufeinander folgende Generationen geschehen.
Ethik, Politik und Padagogik werden nur im Laufe der Geschichte und in
der andauernden menschlichen Praxis ihren Sinn und Endzweck finden.
In diesem Sinne ist meines Erachtens die Position Kants angesichts der
gegenwdrtigen ethischen, politischen und péddagogischen Forderungen
aktueller denn je.

Man konnte die Originalitit und Aktualitdt dieser Perspektive
bestreiten, insofern die kosmopolitische Dimension der Erziehung seit
Beginn des abendléndischen Denkens in der Philosophie und Padagogik
prasent sein sollte. Dennoch meine ich, dass diese (die kosmopolitische
Dimension) eigentlich nicht als eine Aufgabe der Erziehung angesehen
wurde. Derzeit erleben wir eine durch zunehmende kulturelle, religitse
und o6kologische Probleme sich auszeichnende Situation in der ganzen
Welt. Diese Probleme sind keineswegs zu unterschdtzen und ebenso
wenig lediglich als lokale oder regionale Probleme anzusehen.

Durch die Erziehung zur Moralitdt bzw. zur Weltbtirgerschaft muss
ein Bewusstsein sowohl fiir die gemeinschaftliche als auch fiir die
weltgesellschaftliche Angehorigkeit des Menschen geschaffen werden.
Weil Kants Philosophie auch als eine Philosophie der Hoffnung zu
betrachten ist, wird die Bedeutung der Moralerziehung noch deutlicher.
Diese Hoffnung bezieht sich auf das menschliche Wesen, auf seine
sittliche Vervollkommnung. Diese Hoffnung konnte beispielsweise in der
Entwicklung eines neuen IVelthos bestehen. Dieses sollte sich allerdings
nicht an den heiligen Maximen der Weltwirtschaft, d. h. einer
instrumentellen Rationalitdt, welche alles durch die Perspektive des
Kalkulierbaren betrachtet, orientieren. Innerhalb einer Gesellschaft, die

durch jene instrumentelle Rationalitdt beherrscht wird, gilt nur der Preis,

264



ganz gleich, ob der der Menschen, der Natur oder der Dinge. Kant jedoch
unterscheidet stattdessen zwischen Preis und Wiirde.

Um die Wiirde des Menschen, der Natur und der Dinge zu
schitzen, muss der Mensch andere Verhaltensweisen, ein anderes Ethos in
sich entwickeln. Daran hat sicherlich der Weltmarkt kein Interesse.
Stattdessen konnte sich ein neues Weltethos durch Ethik, Recht und Politik
in der unparteiischen Verteidigung der Demokratie und der globalen
Gerechtigkeit, der Menschenrechte, sowie durch den friedlichen
interkulturellen Dialog und der Einbeziehung der pragnanten Fragen der
Beziehung des Menschen zur Umwelt in der ethischen und politischen
Debatte entwickeln. Mit anderen Worten: alle diese Aspekte stellen, um
die Menschheit zu einer kosmopolitischen Zivilisation zu leiten, wichtige
Fragen sowohl an die Ethik als auch an das Recht, die Politik und die
Padagogik und haben deshalb mit dem Gebrauch der menschlichen
Freiheit zu tun.

Kants Moralerziehung eroffnet die Moglichkeit, zu einer
kosmopolitischen Zivilisation zu gelangen und ist somit eine Erziehung
zur Verantwortung, und zwar einer Verantwortung in sensu cosmico. Sie
tragt dazu bei, dass der Einzelne nicht verantwortungslos sein eigenes
Leben fiihrt, sondern einen Charakter entwickelt, welcher ihm jederzeit
zeigt, dass seine Handlung kein isoliertes und lokales Geschehen ist,
sondern dass sie Konsequenzen hat, welche in der Welt als Ganze wirken.
In diesem Sinne hédngen sittliche Erziehung und kosmopolitische
Erziehung eng zusammen. Das ist meines Erachtens eine Perspektive,
welche die Aktualitdt der Philosophie und der Padagogik Kants immer

wieder bestéatigt.

265



SIGLENVERZEICHNIS

Die Schriften Kants werden nach der Wilhelm Weischedel Ausgabe

Immanuel Kant: Werke in sechs Binden (WW) zitiert. Die Aufsitze, das
Philanthropin betreffend werden nach der Akademie-Ausgabe (AA) (Siglen

und Seitenzahl) zitiert. Im Text werden folgenden Siglen verwendet:

ApH

Aufklirung

EF

GMS

Idee

KrV

KU

Logik

MAN

MS

Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798)
WW Bd. VI

Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung? (1784)
WW Bd. VI

Zum ewigen Frieden (1795)
WW Bd. VI

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785)
WW Bd. IV

Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbtirgerlicher
Absicht (1784)
WW Bd. VI

Kritik der praktischen Vernunft (1788)
WW Bd. IV

Kritik der reinen Vernunft - zweite Auflage (1787)
WW Bd. II

Kritik der Urteilskraft (1790)
WW Bd. V

Logik: ein Handbuch zu Vorlesungen (1800)
WW Bd. III

Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft
(1786)
WW Bd. V

Die Metaphysik der Sitten (1797)
WW Bd. IV

266



Nachricht M. Immanuel Kants Nachricht von der Einrichtung
seiner Vorlesungen in dem Winterhalbenjahre, von 1765-
1766
WW Bd. 1
Rel. Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft
(1793)
WW Bd. IV
SF Der Streit der Fakultédten (1798)
WW Bd. VI
TP Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig
sein,
taugt aber nicht fiir die Praxis (1793)
WW Bd. VI
opP Uber Padagogik (1803)
WW Bd. VI
WERKAUSGABE
AA Kants gesammelte Schriften, hrsg v. der Koniglichen
Preufdischen (Deutschen) Akademie der Wissenschaft,
Berlin
1902 ff.
WW Immanuel Kant, Werkausgabe in 6 Banden, hrsg. von

Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1998.

267



LITERATUR

AJZENSTAT, Samuel. Kant on Education and the importance of Reason.
In: BROWNING, J. D. Education in the 18th Century. New York - London,
1979.

ARISTOTELES. Philosophische Schriften. 6 Bde. Hamburg, 1995.

AULKE, Reinhard. Grundprobleme moralischer Erziehung in der Moderne.
Locke - Rousseau - Kant. Leipzig, 2000.

BALLAUFF, Theodor. Einige pddagogische Konsequenzen aus Kants
Philosophie. Vierteljahrschrift fiir Wissenschaftliche Pidagogik. 58. Jahrgang,
Heft 1, Miinster, 1982.

BAUMGARTEN, Hans-Ulrich. Das Bose bei Schelling: Schellings
moralphilosophische Uberlegungen im Ausgang von Kant. In: Kant-
Studien 91. Jahrgang, Berlin - New York, 2000, S. 447-459.

BAUMGARTEN, Hans Ulrich; HELD, Carsten (Hrsg.). Systematische Ethik
mit Kant. Miinchen, 2001.

BECK, Lewis White. A Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason.
London/Chicago, 1966 (dt. Kants , Kritik der praktischen Vernunft”. Ein
Kommentar. Ubers. Karl-Heinz Ilting. Miinchen, 1974).

Ders. Kant on Education. In: BROWNING, J. D. Education in the 18th
Century. New York - London, 1979.

Ders. Moral und Bildung: Uber ihr problematisches Verhiltnis in der
griechischen Polis und in der Bildungstheorie der Moderne. In:
Vierteljahrschrift fiir Wissenschaftliche Pidagogik. 82. Jahrgang, Heft 2,
Paderborn, 2006.

BICCA, Luiz. Racionalidade Moderna e Subjetividade. Belo Horizonte
(Brasilien), 1997.

BLANKE, Ingrid. Erziehung und Sittlichkeit. Heinsberg, 1984.
BLANKERTZ, Herwig. Kants Lehre vom Primat der paktischen Vernunft

und Riickfragen padagogischer Theorie. In: Vierteljahrschrift fiir
Wissenschaftliche Pidagogik. 58. Jg., Heft 1, Miinster, 1982.

268



Ders. Kants Idee des Ewigen Friedens und andere Vortrige. Wetzlar, 1984.

BLAS, Josef L. Kant - Die Entdeckung des Begriindungszusammenhanges
der Padagogik. In: Ders. Modelle pidagogischer Theorie Bildung. Bd. 1: Von
Kant bis Marx. Stuttgart - Berlin - Kéln - Mainz, 1978.

BOCKOW, J. Erziehung zur Sittlichkeit. Zum Verhiltnis von Praktischer
Philosophie und Pidagogik bei Jean-Jacques Rousseau und Immanuel Kant.
Frankfurt am Main, 1984.

BOLLNOW, Otto Friedrich. Kant und die Paddagogik. In: Westermanns
Pidagogische Beitriige. 2. Hett., 1954, S. 49-55.

BOHM, Winfried; LADENTHIN, Volker (Hrsg.). Marian Heitger: Bildung
als Selbstbestimmung. Paderborn, 2004.

BRANDT, Reinhard. Die Bestimmung des Menschen bei Kant. Hamburg,
2007.

Ders. Kants pragmatische Anthropologie: Die Vorlesung. In: Allgemeine
Zeitschrift fiir Philosophie 19. Jg., 1994, S. 42-49.

Ders. Klugheit bei Kant. In: KERSTING, Wolfgang (Hrsg.). Klugheit.
Weilerswist, 2005.

Ders. Kritischer Kommentar zu Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht:
(1798). Kant-Forschungen Bd. 10. Hamburg, 1999.

BRANDT, Reinhard; STARK, Werner. Einleitung. In: Kants gesammelte
Schriften. Bd. 25: Vorlesungen tiber Anthropologie. Hrsg. von der Berlin-
Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften. Berlin, 1997.

BREINBAUER, Ines Maria. Einfiihrung in die allgemeine Pidagogik. Wien,
1996.

BREUN, Richard. Kants ethische Didaktik und Methodenlehre. In:
Vierteljahrschrift fiir Wissenschaftliche Pidagogik. 78. Jahrgang, Heft 1, Wien,
2002, S. 77-90.

BROWNING, J. D. Education in the 18th Century. New York - London, 1979.

BUCK, Giinther. Kants Lehre vom Exempel. In: Archiv fiir
Begriffsgeschichte. Bd. XI Bonn, 1967, S. 148-183.

CASSIRER, Ernst. Kants Leben und Lehre. Darmstadt, 1994.

269



CAVALLAR, Georg. Die Kultivierung von Freiheit trotz Zwang (Kant). In:
Vierteljahrsschrift fiir Wissenschaftliche Pidagogik. 72. Jahrgang. 1. Heft,
Wien, 1996, S. 87-95.

CORTINA, Adela. EI quehacer ético: Guia para la educacion moral. Madrid,
1996.

Ders. Ciudadanos del Mundo: Hacia una Teoria de la Ciudadania. 2. Aufl.
Madrid, 1998.

DALBOSCO, Claudio A.. Ding an sich und Erscheinung. Perspektiven des
Transzendentalen Idealismus bei Kant. Wiirzburg, 2002.

DIETRICH, Rainer; PFEIFFER, Carsten (Hrsg.) Freiheit und Kontingenz. Zur
inderdisziplindren Anthropologie menschlicher Freiheiten und
Bindungen. Festschrift fiir Christian Walther. Heidelberg, 1992.

DORPINGHAUS, Andreas. Das radikal Bése bei Immanuel Kant. Zu
einem Problem der Grundlegung padagogischer Anthropologie. In:
DORPINGHAUS, Andreas; HERCHERT, Gaby (Hrsg.). Denken und
Sprechen in Vielfalt. Bildungswelten und Weltordnungen diesseits und jenseits
der Moderne. Festschrift fiir Karl Helmer zum 65. Geburtstag. Wiirzburg,
2001.

EIDAM, Heinz. Moral, Freiheit und Geschichte: Aspekte eines
Problemzusammennhanges. Wiirzburg, 2001.

EISLER, Rudolf. Kant-Lexikon. Hildesheim - Ziirich - New York, 2002.

EMDEM, Horst. Der Zusammenhang von Philosophie und Pddagogik bei
Kant. In: Pidagogische Rundschau 28, Ratingen, 1974, S. 667-691.

ESSER, Andrea Marlen. Eine Ethik fiir Endliche: Kants Tugendlehre in der
Gegenwart. Stuttgart - Bad Cannstatt, 2004.

FICHTE, Johann Gottlieb. Samtliche WWerke. 8 Bde. Berlin, 1971.

FIRLA, Monika. Untersuchungen zum Verhiltnis von Anthropologie und
Moralphilosophie bei Kant. Frankfurt am Main - Bern, 1981.

FISCHER, Wolfgang. Immanuel Kant I. In: FISCHER, Wolfgang;
LOWISCH, Dieter-Jiirgen. Philosophen als Pidagogen: wichtige Entwirfe
klassischer Denker. 2. erg. Auf. Darmstadt, 1998.

Ders. Zum Problem der Charakterbildung. Immanuel Kants
,Explosionstheorie”. In: FISCHER, Wolfgang (Hrsg.) Einfiihrung in die

270



Pidagogische Fragestellung: Aufsiitze zur Theorie der Bildung. Freiburg im
Breisgau, 1961.

FLITNER, Andreas. Tugendlehre und moderne Erziehung. In: Merkur:
Deutsche Zeitschrift fiir europdiisches Denken. XXX. Jahrgang, Heft 332-343,
1976, S. 401-415.

FORSCHNER, Maximilian. Reine Morallehre und Anthropologie. In: Neue
Hefte fiir Philosophie 22, Gottingen, 1983, S. 25-44.

FRANKENA, William. Three Historical Philosophies of Education. Aristotle,
Kant, Dewey. Glenview, 1965.

FUNKE, Gerhard. Kants Frage nach dem Menschen. In: Jahrbuch der
Albertus-Universitit zu Konigsberg Bd. XXV, Berlin, 1975, S. 5-21.

Ders. Padagogik im Sinne Kants heute. PLEINES, Jirgen-Eckardt (Hrsg).
Kant und die Pidagogik. Wiirzburg, 1985.

Ders. Von der Aktualitit Kants. Bonn, 1979.

GEHLEN, Arnold. Anthropologische Forschung: Zur Selbstbegegnung und
Selbstentdeckung des Menschen. Reinbeck bei Hamburg, 1961.

GERHARDT, Volker. Immanuel Kant: Vernunft und Leben. Stuttgart:
Reclam, 2002.

GREGOR, Mary. Kants System der Pflichten in der Metaphysik der Sitten.
In: KANT, Immanuel. Metaphysische Anfangsgriinde der Tugendlehre. Neu
hrsg. und eingeleitet von Bernd Ludwig. Mit e. Einf. ,Kants System der
Pflichten in der Metaphysik der Sitten”. Hamburg, 1990, S. XXIX-LXV.

GRELL, Frithjof. , Erst muss man Experimentalschulen errichten, ehe man
Normalschulen errichten kann”. Kants Plddoyer fiir Versuchsschulen. In:

Pidagogik Rundschau 59. (2005) S. 647-661.

GROOTHOFF, Hans-Hermann. Immanuel Kant: Ausgewihlte Schriften zur
Pidagogik und ihrer Begriindung. 2. Auflage. Paderborn, 1982.

GULYGA, Arsenij. Die klassische deutsche Philosophie: Ein Abrifs. Leipzig,
1990.

Ders. Immanuel Kant: Eine Biographie. Aus dem Russischen und mit einen
Nachwort von Sigrun Bielfeldt. Frankfurt am Main, 2004.

GUNKEL, A. Spontaneitit und moralische Autonomie: Kants Philosophie der
Freiheit. Bern - Stuttgart - Wien, 1989.

271



HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Werke in zwanzig Béinden. Frankfurt am
Main, 1970.

HEIM, Helmut. Kants Systemprogramm einer wissenschaftlichen
Padagogik. In: Ders.: Systematische Piidagogik. Eine historisch-kritische
Untersuchung. Frankfurt am Main - Bern - New York, 1986, S. 105-137 u.
247-250.

HEIMSOETH, Heinz. Freiheit und Charakter. In: ARNOLD, Wilhelm;
ZELTNER, Hermann. (Hrsg.) Tradition und Kritik. Festschrift fiir Rudolf
Zocher zum 80. Geburtstag. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann, 1967.

HEITGER, Marian. Systematische Pidagogik: Wozu? Paderborn: Schoningh,
2003.

Ders. Bildung als Selbstbestimmung. Hrsg. von Winfried Bohm und Volker
Ladenthin. Paderborn, 2004.

HENKE, Roland W. Kants Konzept von moralischer Erziehung im
Brennpunkt gegenwartiger Diskussionen. In: Pidagogik Rundschau 51.
Jahrgang, 1997, S. 17-30.

HERMANN, Horst. Kant als Erzieher. In: GERHARDT, Volker;
HORSTMANN, Rolf-Peter und SCHUMACHER, Ralph (Hrsg.) Kant und
die Berliner Aufklirung. Akten des IX. Internationalen Kant-Kongresses. Hrsg.
von Volker Gerhardt, Rolf-Peter Horstmann und Ralph Schumacher. Bd.
III Sek. VI-X. S. 39-46. Berlin, 2001.

HINSKE, Norbert. Kant als Herausforderung an die Gegenwart. Freiburg -
Miinchen, 1980.

Ders. Kants Idee der Anthropologie. In: ROMBACH, Heinrich (Hrsg.) Die
Frage nach dem Menschen: Aufriss einer philosophischen Anthropologie.
Festschrift fiir Max Miiller zum 60. Geburtstag. Miinchen, 1966.

Ders. Die ,Ratschldge der Klugheit” im Ganzen der ,Grundlegung’. Kant
und die Ethik der Griechen, 3. Abschnitt: Xenophon. In: HOFFE, Otfried
(Hrsg.) Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein kooperativer Kommentar.
3. erg. Aufl. Frankfurt am Main, 2000, S. 131-147.

HOFFE, Otfried. Ethik und Politik. Frankfurt am Main, 1979.

Ders. (Hrsg.) Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein Kooperativer
Kommentar. 3. erg. Aufl. Frankfurt am Main, 2000.

Ders. Immanuel Kant. Miinchen, 2004.

272



Ders. (Hrsg.) Immanuel Kant Kritik der Praktischen Vernunft. Reihe Klassiker
Auslegen. Berlin, 2002.

Ders. Lebenskunst und Moral: Oder macht Tugend gliicklich? Miinchen, 2007.
Ders. Lexikon der Ethik. 6. Aufl. Miinchen, 2002.

Ders. Moral und Erziehung. Zur philosophischen Begriindung in der
Moderne. In: Berliner Theologischen Zeitschrift. 13. Jg. Beiheft, 1996, S. 17-27.

HOFFMANN, Ernst. Pidagogischer Humanismus. Ziirich - Stuttgart, 1955.

HOLSTEIN, Hermann (Hrsg.) Immanuel Kant tiber Piidagogik. Verlag Kamp
Bochum, 1961.

HORNSTEIN, Herbert. Bildsamkeit und Freiheit. Ein Grundproblem des
Erziehungsdenkens bei Kant und Herbart. Diisseldorf, 1959.

HUFNAGEL, Erwin. Der Wissenschaftscharakter der Pidagogik: Studien zur
pidagogischen Grundlehre von Kant, Natorp und Honigswald. Wiirzburg,
1990.

Ders. Kants padagogische Theorie. In: Kant-Studien 79. Jahrgang, Berlin -
New York, 1988, S. 43-56.

HUMBOLDT, Wilhelm von. Idee zu einem Versuch, die Grenzen der
Wirksamkeit des Staats zu bestimmen. In: Ders. Samtliche Werke. 7 Bde.
Ratingen, 1999.

IPFLING, Heinz-Jiirgen. Anmerkungen tiber die wissenschaftstheoretische
Grundlegung der Pddagogik bei Kant. In: Pidagogik Rundschau 21.
Jahrgang, Ratingen bei Diisseldorf, 1967, S. 165-172.

JASPERS, Karl. Immanuel Kant: Zu seinem 150. Todestag. In: KOOPER,
Joachim; MALTER, Rudolf (Hrsg.). [mmanuel Kant zu ehren. Frankfurt am
Main, 1974.

Ders. Das radikal Bose bei Kant. In: Ders. Rechenschaft und Ausblick: Reden
und Aufsitze. Miinchen, 1958.

KANT, Emmanuel. Réflexions sur L’éducation. Introduction, traduction et
notes par Alexis Philonenko. Huitiéme édition. Paris, 2000.

Ders. Vorlesung zur Moralphilosophie. Hrsg. von Werner Stark. Berlin - New
York, 2004.

273



Ders. Kleinere Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik. Hrsg. von
Karl Vorlander. Hamburg, 1959.

KAUDER, P. & FISCHER, W. Immanuel Kant: Uber Piidagogik. 7 Studien.
Hohengehren, 1999.

KERSTING, Wolfgang. Kann die Kritik der praktischen Vernunft popular
sein? Uber Kants Moralphilosophie und pragmatische Anthropologie. In:
Studia Leibnitiana “Bd. XV /1, Wiesbaden, 1983, S. 83-93.

Ders. (Hrsg.) Klugheit. Weilerswist, 2005.

KLEINGELD, Pauline. Fortschritt und Vernunft: Zur Geschichtsphilosophie
Kants. Wiirzburg, 1995.

KOCH, Jozsef. Staat und Erziehung in Kants Aufkldrungsphilosophie. In:
HAGER, Fritz-Peter; JEDAN, Dieter (Hrsg.). Staat und Erziehung in
Aufkliarungsphilosophie und Aufklirungszeit. Bochum, 1993.

KOCH, Lutz. Bildung und Kultur in Kants kritischer Teleologie. In:
BURKLIN, Thorsten; WOLZOGEN, Christoph von (Hrsg.) Gegenwendiges
Denken: ,metaphysische” Fragen zwischen Philosophie und Pidagogik.
Festschrift fiir Jiirgen-Eckardt Pleines zum 65. Geburtstag. Hildesheim -
Zirich - New York, 1999.

Ders. Kant lesen? Uber , Klassiker”-Lektiire in der Padagogik. In: GOTTE,
Petra; GIPPERT, Wolfgang (Hrsg). Historische Piidagogik am Beginn des 21.
Jahrhunderts. Bilanzen und Perspektiven. Christa Berg zum 60. Geburtstag.
Essen, 2000, S. 21-31.

Ders. Kant und das Problem der Erziehung. In: Vierteljahrschrift fiir
Wissenschaftliche Pidagogik. 49. Jahrgang, 1. Heft, Miinster, 1973, S. 32-43..

Ders. Kant tiber das moralische Urteil von Kindern. In: Vierteljahrschrift fiir
Wissenschaftliche Pidagogik. 66. Jahrgang. Heft 1. Miinster, 1990, S. 169-181.

Ders. Kants ethische Didatik. Wiirzburg, 2003.

Ders. Kants Postulat einer wissenschaftlichen Padagogik. In: BOHM.
Winfried; WENGER-HADWIG, Angelika (Hrsg.) Erziehungswissenschaft
oder Pidagogik? Festschrift fiir Marian Heitger. Wiirzburg, 1998. S. 115-130.

KOCH, Lutz; SCHONHERR, Christian. Kant - Pidagogik und Politik.
Wiirzburg, Ergon Verlag, 2005.

KOOPER, Joachim; MALTER, Rudolf (Hrsg.). Immanuel Kant zu ehren.
Frankfurt am Main, 1974.

274



KRAUTKRAMER, Ursula. Staat und Erziehung. Begriindung dffentlicher
Erziehung bei Humboldt, Kant, Fichte, Hegel und Schleiermacher. Miinchen,
1979.

KUHN, Manfred. Kant: Eine Biographie. Aus dem Englischen von Martin
Pfeiffer. Miinchen, 2004.

KUNZ, Christoph. Kants Konzeption einer lebenslangen Erziehung und
zweiten Wiedergeburt - Zum Dilemma von Freiheitslehre und Erziehung.
In: Vierteljahrschrift fiir Wissenschaftliche Pidagogik. 72. Jahrgang. 1. Heft,
Wien, 1996, S. 256-269.

LANGENWAND, Alfred. Moralerziehung - Tugendbildung. In:
BENNER, Dietrich; OELKERS, Jiirgen (Hrsg.) Historisches Worterbuch der
Pidagogik. Weinheim - Basel, 2004.

Ders. Moralische Verbindlichkeit oder Erziehung. Miinchen, 1991.

LANGREBE, Ludwig. Die Geschichte im Denken Kants. In: Studium
Generale 7. Jahrgang, Berlin - Gottingen - Heidelberg, 1954, S. 533-544.

LIEDTKE, Max. Kant und die Erziehungswissenschaft. In: Zeitschrift fiir
Pidagogik. 12. Jahrgang, 1966, 5.134-143.

LOCHNER, Rudolf. Deutsche Erziehungswissenschaft. Meisenheim am Glan,
1963.

LOUDEN, Robert. Kant’s impure Ethics: From Rational Beings to Human
Beings. New York, 2000.

LOWISCH, Dieter-Jiirgen. Moralerziehung auf Abwegen. Oder: Die
Schwierigkeit der Moralerziehung, ihren eigenen Weg zu finden. In:
Vierteljahrschrift fiir Wissenschaftliche Pidagogik. 63. Jahrgang, 1. Heft,
Miinster, 1987.

LOWISCH, Dieter-Jiirgen. Immanuel Kant II. In: FISCHER, Wolfgang;
LOWISCH, Dieter-Jiirgen. Philosophen als Piidagogen: Wichtige Entwiirfe
klassischer Denker. 2. erg. Auf. Darmstadt, 1998.

Ders. Sitte, Legalitdat und Moralitdt in der Erziehung. Kant-Studien 59.
Jahrgang, Bonn, 1968, S. 212-229.

Ders. Uber den , Fortschritt zum Besseren”. Kants Stellung zum Wert

utopischen Denkens. In: Vierteljahrschrift fiir Wissenschaftliche Pidagogik. 51.
Jahrgang. Miinster, 1975, S. 19-35.

275



Ders. Zur ,,Angeborenen Personlichkeit” und ihrer , Aufklarung”. Kant-
Studien 57. Jahrgang, Koln, 1966, S. 266-275.

LUCKNER, Andreas. Erziehung zur Freiheit. Inmanuel Kant und die
Padagogik. Pidagogik 55. Jg. Heft 7-8. Juli-August 2003.

LUDWIG, Bernd. Einleitung. In: KANT, Immanuel. Metaphysische
Anfangsgriinde der Tugendlehre. Neu hrsg. und eingeleitet von Bernd
Ludwig. Mit e. Einf. , Kants System der Pflichten in der Metaphysik der
Sitten”. Hamburg, 1990, S. XIII-XXVIIL.

LUTZ-BACHMANN, Mathias. Geschichte und Subjekt: Zum Begriff der
Geschichtsphilosophie bei Immanuel Kant und Karl Marx. Freiburg/Miinchen,
1988.

MALTER, Rudolf. Kantrezeption und Kantkritik in der Padagogik der
Gegenwart. Kant-Studien 61. Jahrgang, 1970.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Marx-Engels Werke in 39 Bdn. u. einem
Ergiinzungsband in 2 Teilen (=MEW). Berlin, 1956.

MENGUSOGLU, Takiyettin. Der Begriff des Menschen bei Kant. In: Kritik
und Metaphysik: Studien. Heinz Heimsoeth zum achzigsten Geburtstag.
Berlin, 1966.

MOOG, Willy. Geschichte der Pidagogik. 3. Bd.: Die Padagogik der Neuzeit
vom 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Ratingen bei Diisseldorf -
Hannover, 1967.

MOREAU, Paul. L'education morale chez Kant. Latour-Maubourg, 1988.

MUNZEL, Gisela F. Kant’s conception of moral character: the “critical” link of
morality, anthropology, and reflective judgment. London, 1999.

MULLER-KIPP, Gisela. , Wie kultiviere ich die Freiheit bei dem
Zwange?”: Pddagogische Antworten auf eine unsterbliche Frage,
historisch durchgesehen. In: DIETERICH, Rainer; PFEIFFER, Carsten
(Hrsg.) Fretheit und Kontingenz: Zur interdisziplindren Anthropologie
menschlicher Freiheiten und Bindungen. Festschrift fiir Christian Walther.
Heidelberg, 1992.

NIETHAMMER, A. Kants Vorlesungen iiber Pidagogik: Freiheit und
Notwendigkeit in Erziehung und Entwiklung. Frankfurt am Main - Bern 1980.

NIQUET, Marcel. Transzendentale Anthropologie und die Begriindung
der praktischen Philosophie. In: Kant und die Berliner Aufklirung. Akten des

276



IX. Internationalen Kant-Kongresses. ed. Volker Gerhardt, Rolf-Peter
Horstmann and Ralph Schumacher. Bd. 1V, S. 405-415, Berlin, 2001.

NISTERS, Thomas. Kants Kategorischer Imperativ als Leitfaden humaner
Praxis. Miinchen, 1989.

OSER, Fritz; FATKE, Reinhard; HOFFE, Otfried. Tranformation und
Entwicklung. Grundlagen der Moralerziehung. Frankfurt am Main, 1986.

PETZELT, Alfred. Immanuel Kant. In: Lexikon der Pidagogik. II. Bd. S. 1075-
1078. Freiburg, 1953.

Ders. Padagogik als Wissenschaft. In: Lexikon der Pidagogik. I11. Bd. S. 755-
758. Freiburg, 1953.

PETZELT, Alfred ; FISCHER, Wolfgang; HEITGER, Marian. Einfiihrung in
die Pidagogische Fragestellung. Freiburg im Breisgau, 1961.

PHILONENKO, Alexis. Kant et le Probléme de L’éducation. In: KANT,
Emmanuel. Réflexions sur L’éducation. Introduction, traduction et notes par
Alexis Philonenko. Huitieéme édition. Paris, 2000.

PLATON. Simtliche Werke. 4 Bde. Hrsg. von Ursula Wolf. Reinbeck bei
Hamburg, 2004.

PLEINES, Jurgen-Eckardt. Bildung: Grundlegung und Kritik eines
pidagogischen Begriffs. Heidelberg, 1971.

Ders. Einfiihrung in praktische Vernunft. Teil I: Denken, Reden, Handeln.
Wiirzburg, 1987.

Ders. Einfiihrung in praktische Vernunft. Teil II: Wirklichkeit und Wahrheit.
Wiirzburg, 1989.

Ders.(Hrsg). Kant und die Pidagogik. Wiirzburg, 1985.

Ders. Ist Tugend lehrbar? Im Gedenken an Giinther Buck. Vierteljahrschrift
fiir Wissenschaftliche Pidagogik. 61. Jahrgang, Heft 1, Miinster, 1985, S. 197-
211.

Ders. Praktische Wissenschaft: Erziehungswissenschaftliche Kategorien im Lichte
sozialphilosophischer Kritik. Miinchen, 1981.

Ders. Tugend zwischen Sittlichkeit und Moral. Vierteljahrsschrift fiir

Wissenschaftliche Pidagogik. 81. Jahrgang, Heft 3, Paderborn, 2005, S. 314-
332.

277



PLESSNER, Helmuth. Die Frage nach der Conditio Humana: Aufsitze zur
philosophischen Anthropologie. Frankfurt am Main, 1976.

RAWLS, John. Geschichte der Moralphilosophie. Hume, Kant, Leibniz, Hegel.
Hrsg. von Barbara Herman. Ubersetzung von Joachim Schulte. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 2004.

REBLE, Albert. Geschichte der Pidagogik. Stuttgart, 1962.

RIEDEL, Manfred. Geschichte als Aufkldrung: Kants
Geschichtsphilosophie und die Grundlagenkrise der Historiographie. In:
Neue Rundschau Jahrgang 1973, Frankfurt am Main, S. 289-308.

RITZEL, Wolfgang. Die Vielheit der pidagogischen Theorien und die Einheit
der Pidagogik. Wuppertal-Ratingen-Diisseldorf, 1968.

Ders. Piidagogik als praktische Wissenschaft: Von der Intentionalitit zur
Miindigkeit. Heidelberg, 1973.

Ders. Kant und die Padagogik. In: Pidagogik Rundschau 18. Jahrgang, 1964,
S. 153-167.

Ders. Kant und das Problem der Individualitit. In: Kant-Studien, 65.
Jahrgang, Sonderheft Teil I, 1974.

Ders. Uber den Wissenschaftscharakter der Padagogik. In: Kant-Studien 62.
Jahgang, 1971.

Ders.. Wie ist Padagogik als Wissenschaft moglich? In: PLEINES, Jiirgen-
Eckardt (Hrsg). Kant und die Pidagogik. Wiirzburg, 1985.

ROMP, Georg. Die Artikulation der Autonomie: Zur systematischen
Stellung der Tugendlehre in der kantischen Moralphilosophie. In: Kant
und die Berliner Aufklirung. Akten des IX. Internationalen Kant-Kongresses. ed.
Volker Gerhardt, Rolf-Peter Horstmann and Ralph Schumacher. Bd. IV, S.
80-88, Berlin, 2001.

ROTH, Heinrich. Pidagogische Anthropologie. Bd. I - Bildsamkeit und
Bestimmung. Hannover, 1966.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emile oder Uber die Erziehung. Stuttgart, 2001.

RUGBERG, Christiane. Wie ist Erziehung moglich? Moralerziehung bei den
friihen pidagogischen Kantianern. Dortmund, 2002.

278



RUHLOF, Jorg. Padagogik ohne praktisch-philosophisches Fundament?
In: PLEINES, Jiirgen-Eckardt (Hrsg). Kant und die Pidagogik. Wiirzburg,
1985.

Ders. ,,Wie kultiviere ich die Freiheit bei dem Zwange?” Vierteljahrschrift
fiir Wissenschaftliche Pidagogik. 51. Jahrgang, Heft 1, Miinster, 1975, S. 02-
18.

SALA, Giovanni. Kants , Kritik der praktischen Vernunft”: Ein Kommentar.
Darmstadt, 2004.

SCHELER, Max. Die Stellung des Menschen im Kosmos. 11. Aufl. Bonn, 1988.

SCHELLING, Friedrich W. J. Uber das Wesen der menschlichen Freiheit und
die damit zusammenhingenden Gegenstinde. Frankfurt am Main, 1975.

SCHELLING, Friedrich W. J. Uber das Wesen der menschlichen Freiheit. Reihe
Klassiker Auslegen. Hrsg. von Otfried Hoffe und Annemarie Pieper.
Berlin, 1995.

SCHLEIERMACHER, Friedrich E. D. Texte zur Pidagogik. Kommentierte
Studienausgabe. 2 Bde. Hrsg. von Michael Winkler und Jen Brachmann.
Frankfurt am Main, 2000.

SCHISCHKOFF, Georgi. (Hrsg.) Philosophisches Worterbuch. 22. Aulfl.
Stuttgart, 1991.

SCHMIED-KOWARZIK, Wolfdietrich. Bildung, Emanzipation und
Sittlichkeit: Philosophische und pidagogische Klirungsversuche. Weinheim,
1993.

Ders. Denken aus geschichtlicher Verantwortung: Wegbahnungen zur
praktischen Philosophie. Wiirzburg, 1999.

Ders. Dialektische Pidagogik: Vom Bezug der Erziehungswissenschaft zur
Praxis. Miinchen, 1974.

Ders. Richard Honigswalds Philosophie der Pidagogik. Wiirzburg, 1995.
SCHMIED-KOWARZIK, W.; BENNER, D. Prolegomena zur Grundlegung
der Pidagogik II: Die Pidagogik der friihen Fichteaner und Honigswalds.
Wuppertal, 1969.

SCHRIMPF, Gangolf. Die Leistungsfdahigkeit des kategorischen Imperativs

als obersten Prinzips der Ethik. In: Philosophisches Jahrbuch 87. Jahrgang,
Miinchen, 1980, S. 281-293.

279



SCHONECKER, Dieter. Kant: Grundlegung IIl. Die Deduktion des
kategorischen Imperativs. Miinchen, 1999.

SCHONECKER, Dieter; WOOD, Allen. Kants ,, Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten. Ein einfiihrender Kommentar. Paderborn - Miinchen - Wien -
Ziirich, 2002.

SCHONRICH, Gerhard; KATO, Yasushi. Kant in der Diskussion der
Moderne. Frankfurt am Main, 1997.

SCHWAIGER, Clemens. Klugheit bei Kant: Metamorphosen eines
Schliisselbegriffs der praktischen Philosophie. In: Aufklirung:
Interdisziplindres Jahrbuch zur Erforschung des 18. Jahrhunderts und seiner
Wirkungsgeschichte. 14. Jahrgang, Heft 1, Hamburg, 2002, S. 147- 159.

SEITZ, Klaus. Die Wirklichkeit der Weltgesellschaft und die Moglichkeit
weltbiirgerlicher Erziehung. Universalistische Bildung und Moral in
gesellschaftstheoretischer Sicht. In: GORGENS, Sigrid. Universalistische
Moral und weltbiirgerliche Erziehung : die Herausforderung der Globalisierung
im Horizont der modernen Evolutionsforschung. Frankfurt am Main, 2001.

STARK, Werner. Vorlesung - Nachlass - Druckschrift? Bemerkungen zu
Kant iiber Piidagogik. In: Kant-Studien 91. Jahrgang, Sonderheft. Berlin -
New York, 2000, S. 94-105.

STAUDINGER, F. Kants Bedeutung fiir die Pddagogik der Gegenwart. In:
Kant-Studien 9. Jahrgang, 1904.

STEIGLEDER, Klaus. Kants Konzeption der Moralphilosophie als
»+Metaphysik der Sitten”. In. HOLDEREGGER, Adrian; WILS, Jean-Pierre
(Hrsg.) Interdisziplinire Ethik: Grundlagen, Methoden, Bereiche. Festgabe fiir
Dietmar Mieth zum sechzigsten Geburtstag. Freiburg - Schweiz, 2001.

STRAUSS, Walter. Allgemeine Pidagogik als transzendentale Logik der
Erziehungswissenschaft. Frankfurt am Main, 1982.

TENORTH, Heinz-Elmar. Kant in der Padagogik. In: Jahrbuch fiir
Historische Bildungsforschung 10. Bd. Bad Heilbrunn, 2004, S. 337-349.

Ders. Klassiker der Pidagogik. 2 Bde. Miinchen, 2003
VANDEWALLE, Bernard. Kant, éducation et critique. Paris, 2001.
VOGEL, Peter. Das Kausalitdtsproblem bei Kant und in der

Erziehungswissenschaft. In: Vierteljahrsschrift fiir Wissenschaftliche
Pidagogik. 58. Jahrgang, Heft 1, Miinster, 1982, S. 295-309.

280



Ders. Kausalitit und Freiheit in der Pidagogik. Drei Studien im Anschluff an die
Freiheitsantinomie bei Kant. Frankfurt am Main - Bern - New York - Paris
1990.

WECKMANN, Berthold. Tugend mup erworben werden, sie kann und
muf} gelehrt werden. Kants Argumentation in den Methodenlehren der
,Kritik der praktischen Vernunft” und der ,, Metaphysik der Sitten”. In:
Vierteljahrschrift fiir Wissenschaftliche Piidagogik. 66. Jahrgang, Heft 1,
Miinster, 1990, S. 335-351.

WEISCHEDEL, Wilhelm. Kant und das Problem einer Erziehung zur
Freiheit. In: Neue Sammlung 9. Jahrgang, 1969.

WEISSKOPYF, Traugott. [mmanuel Kant und die Pidagogik. Beitrige zu einer
Monographie. Basel, 1970.

WIGGER, Lothar. Handlungstheorie und Pidagogik. St. Augustin, 1983.

WILLASCHEK, M. Praktische Vernunft: Handlungstheorie und
Moralbegriindung bei Kant. Stuttgart - Weimar, 1992.

WILLMANN, Otto. Einleitung und Anmerkungen zu Kant, Uber
Padagogik. In: Ders. Simtliche Werke. Bd. 2: 1868-1873. Aalen, 1969.

WIMMER, Rainer. Kants kritische Religionsphilosophie. Berlin - New York,
1990.

WINKELS, Theo. Kants Forderung nach Konstitution einer
Erziehungswissenschaft. Miinchen, 1984.

WINKLER, Michael. Immanuel Kant tiber Pddagogik - eine Verfiihrung.
In: Vierteljahrschrift fiir Wissenschaftliche Pidagogik. 67. Jahrgang, 1,
Miinster, 1991, S. 241-261.

WULF, Christoph (Hrsg.) Worterbuch der Erziehung. Miinchen - Ziirich,
1984.

ZELTNER, Hermann. Kants Begriff der Person. In: ARNOLD, Wilhelm;

ZELTNER, Hermann. (Hrsg.) Tradition und Kritik. Festschrift fiir Rudolf
Zocher zum 80. Geburtstag. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann, 1967.

281



	Inhaltsverzeichnis
	Danksagung
	Einleitung
	I. Pädagogik als Problem und Probleme der Pädagogik bei Kant
	1.1 Über Pädagogik - einwände gegen Schrift und Thema
	1.2 Anmerkungen zugunsten der Behandlung des Themas
	1.3 Über den Zusammenhang zwischen Moral, Erziehung und Antropologie
	1.4 Zum Standpunkt der Forschung einige Perspektiven seit Weisskopfs Abhandlung (1970)
	1.4.1 Historische-philologische Rezeption
	1.4.2 Rezeption in der Erziehungswissenschaft
	1.4.3 Rezeption in der Kant-Forschung

	1.5 Bemerkungen zur Rezeption und zum Interpretationsvorhaben

	II Kants Grundlage der Moral
	2.1 Das Problem der Freiheit in Bezug auf die Bestimmung des Menschen
	2.2 Transzendentale Freiheit und praktische Freiheit
	2.3 Festlegung des Prinzips der Sittlichkeit
	2.3.1 Die I. und II. Sektion der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
	2.3.2 Die III. Sektion der Grundlegung
	2.3.3 Anmerkungen

	2.4 Methodenlehre der KpV: Die Frage der Bildung zur Moral

	III. Anthropologie und Geschichtsphilosophische Fundierung der Pädagogik
	3.1 Naturanlage: Aspekte von Natur und Freiheit in der Bestimmung des Menschen
	3.1.1 Naturanlage innerhalb der Religionsschrift

	3.2 Antagonismus und Erziehung oder Kants Frage: "Wie kann man aber erwarten, daß aus so krummen Holze etwas völlig Gerades gezimmert werde?"
	3.2.1 Die Aufgegebenheit des Menschen: "ungeselliges" und erziehungsbedürftiges Wesen
	3.2.2 Gesellschaftlich - politische Forderungen


	IV. Erziehung und die Frage danach, was der Mensch ist und was er sein soll
	4.1 Grundbestimmungen der Erziehung
	4.1.1 Physische und praktische Erziehung - eine Differenzierung
	4.1.2 Erziehung als Idee

	4.2 Kants Forderung: "Erziehung muss ein Studium werden"
	4.2.1 Pädagogik als praktische Wissenschaft
	4.2.2 Erzeihung und Experiment

	4.3 Aufgabe der Erziehung
	4.3.1 Wartung
	4.3.2 Disziplin
	4.3.3 Kultivierung
	4.3.4 Zivilisierung
	4.3.5 Moralisierung


	V. Tugend als moralische Praxis
	5.1 Kants Begriff der Tugend
	5.1.1 Zwecke, die zugleich Pflichten sind

	5.2 Ist Tugend lehrbar?
	5.2.1 Ethische Didaktik
	5.2.2 Ethische Asketik


	Ausblick
	Siglenverzeichnis
	Literatur


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.276 841.890]
>> setpagedevice




