
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Robinson dos Santos 

 

 

Moralität und Erziehung bei Immanuel Kant 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Die vorliegende Arbeit wurde vom Fachbereich Erziehungswissenschaft / Humanwissenschaften der 

Universität Kassel als Dissertation zur Erlangung des akademischen Grades eines Doktors der Philosophie 

(Dr. phil.) angenommen. 

 

Erster Gutachter: apl. Prof. Dr. Heinz Eidam 

Zweiter Gutachter:  Prof. Dr. Wolfdietrich Schmied-Kowarzik 

 

Tag der mündlichen Prüfung 5. Oktober 2007 

 

 

 

Gedruckt mit Unterstützung des Deutschen Akademischen Austausch Dienstes (DAAD). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 

http://dnb.d-nb.de abrufbar 

 

Zugl.: Kassel, Univ., Diss.  2007 

ISBN 978-3-89958-344-1 

URN: urn:nbn:de:0002-3441 

 

© 2007, kassel university press GmbH, Kassel 

www.upress.uni-kassel.de 

 

 

 

 
Umschlaglayout: Jörg Batschi Grafik Desing, Kassel 
Umschlagbild: Kant im Arbeitszimmer, Lithografie von Heinrich Wolff (1909) 

Verfügbar unter: http://www.kant.uni-mainz.de/ 

Druck und Verarbeitung: Unidruckerei der Universität Kassel 

Printed in Germany 



 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Para minha esposa Lenara, com amor e carinho 
 

 

 

 

 

 

„Der wahre Zweck des Menschen – nicht der, 
welchen die wechselnde Neigung, sondern 
welchen die ewig unveränderliche Vernunft 
ihm vorschreibt – ist die höchste und 
proportionierlichste Bildung seiner Kräfte zu 
einem Ganzen. Zu dieser Bildung ist Freiheit 
die erste und unerläßliche Bedingung.“ 
(Wilhelm von Humboldt) 
 
                                   * * * 
 
„Jedes System der Ethik kann nur zeigen, daß 
es Wahrheit in sich habe, wenn eine Methode 
aufgestellt werden kann, dasselbe zu 
realisieren. Die Pädagogik ist die Probe für die 
Ethik.“ (Friedrich Daniel Ernst 
Schleiermacher) 
 
                                   * * * 
 
„In einem deutschen Schullesebuch um 1890 
begann ein Gedicht: Den kategorischen 
Imperativus fand, daß weiß ein jedes Kind, 
Immanuel Kant. Heute weiß das nicht mehr 
jedes Kind.“ (Karl Jaspers)    

   





 5

 

INHALTSVERZEICHNIS 

 
 

DANKSAGUNG ..................................................................................................7 

EINLEITUNG .......................................................................................................9 

 

I – PÄDAGOGIK ALS PROBLEM UND PROBLEME DER 
PÄDAGOGIK BEI KANT ................................................................................16 

1.1 ÜBER PÄDAGOGIK – EINWÄNDE GEGEN SCHRIFT UND THEMA.....................16 

1.2 ANMERKUNGEN ZUGUNSTEN DER BEHANDLUNG DES THEMAS....................18 

1.3 ÜBER DEN ZUSAMMENHANG ZWISCHEN MORAL, ERZIEHUNG UND 

ANTHROPOLOGIE .........................................................................................20 

1.4 ZUM STANDPUNKT DER FORSCHUNG: EINIGE PERSPEKTIVEN SEIT 

WEISSKOPFS ABHANDLUNG (1970) .............................................................24 
1.4.1 Historisch-philologische Rezeption.......................................................25 
1.4.1.1 Die Untersuchung von Traugott Weisskopf .....................................25 
1.4.1.2 Die Studien von Peter Kauder...........................................................40 
1.4.2 Rezeption in der Erziehungswissenschaft ............................................48 
1.4.2.1 Theo Winkels und die Frage nach dem Wissenschaftscharakter der 
Pädagogik .......................................................................................................49 
1.4.3 Rezeption  in der Kant-Forschung .......................................................55 

1.4.3.1 Werner Starks Plädoyer für eine „Erziehungslehre“ Kants..............58 
1.5 BEMERKUNGEN ZUR REZEPTION UND ZUM INTERPRETATIONSVORHABEN...63 

 

II – KANTS GRUNDLAGE DER MORAL ...................................................66 

2.1 DAS PROBLEM DER FREIHEIT IN BEZUG AUF DIE BESTIMMUNG DES 

MENSCHEN ...................................................................................................66 

2.2 TRANSZENDENTALE FREIHEIT UND PRAKTISCHE FREIHEIT............................73 

2.3 FESTLEGUNG DES PRINZIPS DER SITTLICHKEIT ...............................................84 

2.3.1 Die I. und II. Sektion der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten....87 
2.3.2 Die III. Sektion der Grundlegung.......................................................107 
2.3.3 Anmerkungen .....................................................................................116 

2.4 METHODENLEHRE DER KPV: DIE FRAGE DER BILDUNG ZUR MORAL .........117 

 

III - ANTHROPOLOGISCHE  UND GESCHICHTSPHILOSOPHISCHE 
FUNDIERUNG DER PÄDAGOGIK ...........................................................127 

3.1 NATURANLAGE: ASPEKTE VON NATUR UND FREIHEIT IN DER BESTIMMUNG 

DES MENSCHEN ..........................................................................................127 

3.1.1 Naturanlage innerhalb der Religionsschrift .......................................131 
3.1.1.1 Die Anlage für die Tierheit ..............................................................133 
3.1.1.2 Die Anlage für die Menschheit........................................................135 
3.1.1.3 Die Anlage für die Persönlichkeit....................................................137 



 6

3.2 ANTAGONISMUS UND ERZIEHUNG ODER KANTS FRAGE: „WIE KANN MAN 

ABER ERWARTEN, DAß AUS SO KRUMMEM HOLZE ETWAS VÖLLIG GERADES 

GEZIMMERT WERDE?“.................................................................................140 
3.2.1 Die Aufgegebenheit des Menschen: „ungesellig-geselliges“ und 
erziehungsbedürftiges Wesen ......................................................................142 

3.2.2 Gesellschaftlich - politische Forderungen ...........................................148 
EXKURS – DAS PROBLEM DES BÖSEN UND DIE WIEDERHERSTELLUNG DER 

URSPRÜNGLICHEN ANLAGE ZUM GUTEN: REFORM ODER REVOLUTION?157 

 

IV – ERZIEHUNG UND DIE FRAGE DANACH, WAS DER MENSCH 
IST UND WAS ER SEIN SOLL.....................................................................172 

4.1 GRUNDBESTIMMUNGEN DER ERZIEHUNG ....................................................172 

4.1.1 Physische und praktische Erziehung – eine Differenzierung.............173 
4.1.2 Erziehung als Idee...............................................................................175 

4.2 KANTS FORDERUNG:  „ERZIEHUNG MUSS EIN STUDIUM WERDEN“.............185 
4.2.1 Pädagogik als praktische Wissenschaft...............................................190 
4.2.2 Erziehung und Experiment ................................................................194 

4.3 AUFGABE DER ERZIEHUNG............................................................................198 

4.3.1 Wartung..............................................................................................200 
4.3.2 Disziplin .............................................................................................202 

4.3.3 Kultivierung .......................................................................................209 

4.3.4 Zivilisierung .......................................................................................217 
4.3.5 Moralisierung .....................................................................................222 

 

V – TUGEND ALS MORALISCHE PRAXIS..............................................227 

5.1 KANTS BEGRIFF DER TUGEND .......................................................................230 

5.1.1 Zwecke, die zugleich Pflichten sind ....................................................238 
5.1.1.1 Eigene Vollkommenheit als Zweck, der zugleich Pflicht ist ............242 
5.1.1.2 Fremde Glückseligkeit als Zweck, der zugleich Pflicht ist ..............247 

5.2 IST TUGEND LEHRBAR? ..................................................................................249 
5.2.1 Ethische Didaktik ................................................................................252 
5.2.2 Ethische Asketik ..................................................................................257 

 

AUSBLICK ........................................................................................................261 

SIGLENVERZEICHNIS .................................................................................266 

LITERATUR......................................................................................................268 

 

 

 

 

 

 



 7

DANKSAGUNG 
 

Ich möchte mich an dieser Stelle herzlich bedanken bei: 

Apl. Prof. Dr. Heinz Eidam, 

Prof. Dr. Wolfdietrich Schmied-Kowarzik, 

Prof. Dr. Hans-Georg Flickinger 

für die freundliche und ermutigende Unterstützung und Kritik während 

der Ausführung dieser Arbeit.  

Ich bedanke mich ebenfalls bei Frau Rosemarie Heipcke für die 

Durchsicht des Manuskripts sowie bei Michael Pyrsch, Gerhard Zarbock und 

Dr. Frank Hermenau für die kritischen Bemerkungen zu unterschiedlichen 

Teilen dieser Arbeit.  

Bei der Doktorandin Heike Borufka M. A. und Jürgen Kaiser bedanke 

ich mich nicht nur für die wertvolle Kritik bei der Lektüre des 

Manuskripts, sondern auch für die freundliche und vielfältige 

Unterstützung während des Aufenthalts in Kassel.  

Für die vielfältigen Vorschläge zu meinem anfänglichen 

Interpretationsvorhaben sowie für die freundliche Unterstützung möchte 

ich mich auch herzlich bedanken bei den brasilianischen Kollegen: Dr. 

Cláudio Almir Dalbosco (Universidade de Passo Fundo), Dr. Clélia Aparecida 

Martins (Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho – 

UNESP/Marília), Dr. Edmilson Menezes (Universidade Federal de Sergipe), 

Doktorand José André da Costa M.A, M.A. Júlio César Werlang und M.A. 

Paulo César Carbonari (Instituto Superior de Filosofia Berthier – Passo 

Fundo).  

Dem Deutschen Akademischen Austausch Dienst – DAAD - und 

der CAPES  (Bundesregierung Brasilien) danke ich für das Stipendium, 

welches meine Promotion ermöglicht hat. 





 9

 

 

 

 

 

 

EINLEITUNG 

 

 

 

Moralische Selbstbestimmung liegt unübertragbar in der je eigenen 

Verantwortung eines jeden Subjekts und kann nur unter der 

Voraussetzung der Freiheit gedacht werden. Nichtsdestotrotz ist 

moralisches Verhalten etwas, das erst durch Lernen erworben wird. In der 

Philosophie Immanuel Kants ist dies nur dem vernünftigen Naturwesen 

möglich und sogar erforderlich. Moralische Selbstbestimmung ist deshalb 

sowohl im Zusammenhang mit Moralphilosophie als auch mit 

Moralerziehung zu denken. Die begriffliche Unterscheidung von 

Moralphilosophie und Moralerziehung setzt verschiedene Gegenstände 

und Zwecke voraus. Dennoch haben sie etwas gemeinsam, verbindet sie 

doch der Begriff „Moral“. Diesen Zusammenhang aufzuklären ist das 

Leitthema dieser Arbeit.  

In der Philosophie Kants ist der Zusammenhang zwischen Moral 

und Erziehung aus verschiedenen Gründen nicht unmittelbar eindeutig. 

Die Moral steht im Zentrum der praktischen Philosophie und ist deshalb 

ein wichtiger Aspekt  von Kants philosophischem System. Auf den ersten 

Blick scheint die Erziehung kein großes theoretisches Interesse bei Kant 

erregt zu haben und sogar wenig von ihm geschätzt worden zu sein, da er 

sich nicht schwerpunktmäßig mit der Pädagogik beschäftigt hat. 

Infolgedessen gibt es innerhalb der Kant-Forschung hinsichtlich der 



 10

Behandlung dieser beiden Themenbereiche einen sehr bedeutenden 

Unterschied. Einerseits gibt es eine relativ lange Tradition im Bereich der 

Kantschen Ethik (praktische Philosophie), die durch verschiedene 

Richtungen und Interessen geprägt ist, etwa im Hinblick auf die 

Grundlagen der Moralphilosophie, politischen Philosophie und 

Rechtsphilosophie. Innerhalb der gegenwärtigen Ethik setzen sich die 

verschiedenen Rezipienten am intensivsten  mit der Moralphilosophie 

Kants auseinander. Aufgrund des Vorwurfs des Formalismus lehnen 

manche Autoren diesen moralphilosophischen Ansatz von Kant ab. 

Allerdings sollte seine Philosophie nicht vereinfacht und in eine 

„Schublade“ gesteckt werden, denn viele seiner Ideen sind 

Schlüsselbegriffe für das Verständnis verschiedener Probleme unserer 

Gegenwart.  

Andererseits finden die pädagogischen Ideen Kants keine große 

Anerkennung, weder im Bereich der Kant-Forschung noch im Bereich der 

Erziehungswissenschaft. Gründe hierfür werden im ersten Kapitel 

thematisiert. Dennoch, wenn man bedenkt, dass Kant nicht nur das 

oberste Prinzip der Moral finden wollte, ein allgemein und unbedingt 

gültiges Prinzip, sondern sich auch über Möglichkeiten seiner 

Verwirklichung klar geäußert hat, sowohl durch seine Tugendlehre als 

auch durch seine Anthropologie, Geschichtsphilosophie und seine 

Vorlesungen über Pädagogik, dann scheint ein Zusammenhang  zwischen 

Moral und Erziehung innerhalb seines Werkes zumindest denkbar. Es ist 

das Ziel dieser Arbeit, einen solchen Zusammenhang unter 

Berücksichtigung der Moral, der Anthropologie und der pädagogischen 

Ideen Kants darzustellen.  

Mit anderen Worten: Hier geht es darum, die Forderung einer 

Erziehung zur Moralität bei Kant zu klären. Die Erziehung wird in dieser 

Perspektive als eine Verwirklichungsweise der Moral angesehen. Diese 

Forderung beruht allerdings auf bestimmten philosophischen und 

anthropologischen Voraussetzungen. Dazu müssen Kants Argumente 



 11

bestimmt und erläutert werden. Deshalb beruht diese Aufgabe prinzipiell 

auf einer immanenten Lektüre. 

Die vorliegende Untersuchung ist in fünf Kapitel unterteilt. 

Zunächst wird die Pädagogik als Problem bei Kant gezeigt sowie 

die Probleme, auf die man stößt, wenn die Schrift Über Pädagogik zur 

Analyse herangezogen wird. Dazu wird zunächst eine kommentierte 

Zusammenfassung der entsprechenden Rezeption dieses Themas erstellt: 

Die philologische Rezeption, die Rezeption innerhalb der Erziehungswissenschaft 

sowie die Rezeption innerhalb der Philosophie bzw. in der Kant-Forschung. 

Seit der Veröffentlichung der Abhandlung Immanuel Kant und die 

Pädagogik: Beiträge zu einer Monographie (1970) von Traugott Weisskopf 

bezieht sich die Auseinandersetzung über Kant und die Pädagogik 

vorwiegend auf die Diskussion bezüglich der „Originalität“ oder „Nicht-

Originalität“ der Schrift Über Pädagogik. Infolgedessen werden andere 

mögliche Perspektiven einer Lektüre oder Debatte über Moral und 

Erziehung bei Kant kaum beachtet oder vernachlässigt.  

Die Frage der Originalität der Schrift Über Pädagogik hat große 

Bedeutung, ist aber bei weitem nicht die einzige in Bezug auf das Thema, 

denn sie erschöpft die Frage der Erziehung bei Kant keineswegs. Obwohl 

die Diskussion legitim ist, hat sie jedoch meines  Erachtens eine begrenzte 

Gültigkeit, da sie eher an der Autorenschaft als am Inhalt der Schrift 

interessiert ist. Darüber hinaus  lässt sie die systematische Untersuchung 

des Zusammenhangs von Erziehung und praktischer Philosophie 

(Moralphilosophie) bei Kant als sekundär erscheinen.  

Die Wirkung dieser philologischen Rezeption ist dennoch wichtig und 

wird deshalb in der vorliegenden Arbeit analysiert. Mein 

Rezeptionskommentar beschränkt sich auf eine Auswahl der wichtigsten 

Arbeiten zum Thema seit der Abhandlung von Weisskopf (1970).  Das 

erste Kapitel soll sowohl einen Überblick über den Stand der Forschung 

als auch meine eigene Auffassung darstellen.  

Das zweite Kapitel behandelt Kants Grundlagen der Moral und ihre 

Erläuterungen hinsichtlich der Möglichkeit der Moral und damit der 



 12

Möglichkeit der moralischen Erziehung. Die Begründung der Moral im 

Sinne Kants ist mit der Klärung des Begriffs der Freiheit untrennbar 

verbunden. Diese Erläuterung ist bereits teilweise eine Antwort auf die 

Frage: „Was ist der Mensch?“ Ihre Beantwortung, welche die ganze 

Philosophie Kants zusammenfasst, ist eine notwendige Bedingung, um 

seine pädagogischen Ideen adäquat verstehen zu können. Hier zeigt sich 

die Bestimmung des Menschen als zugleich intelligibles und sensibles 

Wesen. Worauf Kant eine solche doppelte Bestimmtheit des Menschen 

gründet, ist deshalb gründlich zu analysieren. An dieser Stelle wird im 

Laufe meiner Dissertation besonders auf die Auflösung der dritten 

Antinomie der Kritik der reinen Vernunft (KrV) eingegangen. Des weiteren 

ist der zentrale Begriff zum Übergang zwischen theoretischer und 

praktischer Philosophie bei Kant zu bedenken: Der Begriff der Freiheit.  Es 

wird gezeigt, dass die Freiheit im Bereich der KrV als „absolute 

Spontaneität“ wenigstens denkbar bleibt, und dadurch wird es möglich, 

den Begriff in seinem „transzendentalen“ Sinne zu formulieren. Die 

Bedeutung  dessen, was Kant transzendentale Freiheit nennt, ist der erste 

Schritt zur Begründung der Moral und wird folglich in diesem Kapitel 

thematisiert. 

Zudem wird im zweiten Kapitel der intelligible Charakter des 

Menschen dargestellt.  Dort findet sich die Begründung der Sittlichkeit in 

ihren Grundlinien wieder. Sobald die Denkbarkeit der Freiheit und 

dadurch ihre Möglichkeit in praktischer Hinsicht gerechtfertigt ist, 

werden die Hauptschritte der Begründung der Moralität rekonstruiert. 

Zum Schluss dieses Kapitels wird die Frage nach der Bildung zur Moral 

gestellt. Hierdurch wird das Problem der Vermittlung der Moral 

analysiert, welches Kant in der Methodenlehre der Kritik der praktischen 

Vernunft (KpV) thematisiert hat.  

Im dritten Kapitel wird die anthropologische und 

geschichtsphilosophische Fundierung der Pädagogik dargestellt.  In 

diesem Zusammenhang spielt der Begriff Naturanlage eine zentrale Rolle, 

um die Bestimmung des Menschen im Sinne Kants zu verstehen. Kant 



 13

stellt diesen Begriff in seiner Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der 

bloßen Vernunft dar, welche sich an die Anthropologie in pragmatischer 

Hinsicht und an die kleinen Schriften zur Politik und 

Geschichtsphilosophie anschließt. Durch diese Analyse wird gezeigt, dass 

Anthropologie und Geschichte nur in ihrer pädagogischen und politischen 

Dimension angemessen verstanden werden können. Die Pädagogik ist 

ihrerseits ebenfalls auf die Anthropologie, Geschichte und Politik 

angewiesen.  

Nur innerhalb des geschichtlichen Fortschritts der menschlichen 

Gattung kann die Entwicklung der Naturanlagen richtig verstanden 

werden. Diese Aufgabe ist in weitestem Sinne pädagogischer Natur und 

manifestiert sich in der Politik. Einerseits mündet er in einer durch Recht 

gestalteten Gesellschaft (äußere Freiheit) und andererseits in der Bildung 

des moralischen Charakters (innere Freiheit). Deshalb wird über eine 

anthropologische und geschichtsphilosophische Fundierung der 

Pädagogik gesprochen.   

Das vierte Kapitel greift auf die Gliederung der Pädagogik zurück 

und versucht, im Anschluss an Moral und Anthropologie ihre Bedeutung 

zu rehabilitieren. Hier soll gezeigt werden, dass die Pädagogik einerseits 

die Forderung nach einer Verwirklichung der Ethik stillen und 

andererseits einen  emanzipatorischen und autonomen 

Handlungshorizont der Erziehung als Wissenschaft bieten kann. Um die 

Erziehung als Verwirklichungsweise der moralischen Autonomie zu 

konzipieren, ist nicht nur die Freiheit vorauszusetzen, die als Autonomie 

durch das Prinzip der Sittlichkeit positiv begründet wurde, sondern auch 

eine leitende (regulative) Idee, woran sich die pädagogische Praxis 

orientieren kann.  

Damit komme ich zu dem Schwerpunkt der Arbeit, die ich als 

Frage formulieren möchte: Wie lässt sich die Moralität, welche auf dem 

Begriff der transzendentalen Freiheit  beruht, in einem Wesen, das 

zugleich sensibel ist, verwirklichen?  



 14

Gerade weil der Mensch nicht nur eine intelligible (unbedingte),  

sondern auch eine empirische (bedingte) Dimension hat, stellt sich die 

Frage nach der Vereinigung beider Dimensionen. Wäre der Mensch nur 

ein intelligibles Wesen, dann wäre die Rede über die Verwirklichung von 

Freiheit und Moral und auch die über Erziehung sinnlos, weil in der Idee 

eines rein intelligiblen Wesens bereits die moralische Vollkommenheit 

gedacht ist. Der Mensch ist aufgrund seiner Naturzugehörigkeit jedoch 

ein Wesen, welches zu seiner Vervollkommnung befähigt werden muss 

und insofern moralisch unvollkommen ist. Von daher braucht er nicht nur 

ein oberstes Prinzip der Moral, sondern auch eine leitende Idee der 

moralischen Erziehung. Daher wird gezeigt, wie diese Idee sich in den 

verschiedenen Aufgaben der Disziplinierung, Kultivierung, Zivilisierung 

und Moralisierung innerhalb des Erziehungsprozesses Realität verschafft. 

Die Pädagogik wird aufgefordert, sich in eine Wissenschaft zu 

verwandeln. An dieser Stelle wird Kants Forderung überprüft werden.  

Nicht nur die intelligible Dimension, sondern auch die sinnlich-

empirische Dimension des Menschen hat für die Begründung der 

moralischen Erziehung Bedeutung.  

Als zu einer empirisch bedingten Welt gehöriges Wesen, also als 

ein bloßes Naturwesen betrachtet, ist der Mensch jedoch der 

Naturkausalität unterworfen. Innerhalb dieser Erläuterungen soll daher 

auch der Begriff Naturanlage und seine Bedeutung analysiert werden. Als 

zugleich Vernunft- und Naturwesen hat der Mensch bestimmte 

Qualitäten, die sich durch Erziehung entwickeln können, und zwar 

zugunsten der Moralität. Zum Schluss des Kapitels wird dann die 

Gliederung der Pädagogik bzw. der moralischen Erziehung in ihren 

verschiedenen Stufen dargestellt. Hier werden insbesondere die Begriffe 

der Wartung, Disziplinierung, Kultivierung und Zivilisierung als 

Propädeutik zur Moral betont.  

Im fünften Kapitel wird der Begriff der Moralisierung als Erziehung 

zur Tugend, somit als moralische Praxis dargestellt und analysiert. Die 

Tugendlehre erweist sich als unverzichtbare Grundlage zur Formulierung 



 15

einer Theorie der moralischen Erziehung bei Kant. Es geht hier nicht nur 

um ihren Inhalt, sondern auch und vor allem um ihre Methoden. Die 

moralische Bildung des Charakters braucht neben der theoretischen  

Erkenntnis von ethischen Prinzipien auch unmittelbar ihre Ausführung 

durch Übung. Das ist ein wichtiges Mittel, um die moralische 

Urteilsfähigkeit zu schärfen und den Charakter zu erziehen.  

Wenn eine Erziehung zur Moralität gerechtfertigt ist, eröffnen sich  

weitere Perspektiven. Eine dieser Perspektiven ist das Ideal einer 

kosmopolitischen Zivilisation. Die Charakterisierung des Menschen als 

Weltbürger hat bestimmte politische und gesellschaftliche Konsequenzen. 

Dies werde ich in meinem Schlusswort noch einmal thematisieren 

Insgesamt wird durch meine Untersuchung gezeigt, dass die 

Erziehung und die Pädagogik neben der Anthropologie und der 

Tugendlehre, eine zentrale Rolle in der praktischen Philosophie Kants 

insofern spielen, als dass erst durch sie die moralische Vervollkommnung 

des Menschen zu verwirklichen ist, welche den  eigentlichen Anspruch 

der Philosophie Kants ausmacht.  

 

 

  



 16

I – PÄDAGOGIK ALS PROBLEM UND PROBLEME 
DER PÄDAGOGIK BEI KANT 

 

1.1 Über Pädagogik – Einwände gegen Schrift und Thema  
 
 

Die Pädagogik - sowohl das Thema als auch die Schrift - hat im 

philosophischen System Kants einen sehr  umstrittenen Status. Ein Grund 

dafür ist der zweifelhafte Ursprung der Schrift Über Pädagogik, welche 

zwar in die Akademie-Ausgabe aufgenommen, aber nicht als authentisches 

Werk  gesichert ist.  Ein weiterer Grund sind Kants Äußerungen zur 

Pädagogik innerhalb seiner anderen Werke, die durch verschiedene 

Perspektiven geprägt sind, das heißt das Thema als solches wurde von 

ihm nicht systematisch abgehandelt. In diesem Sinne wäre es undenkbar, 

Kants Pädagogik ohne seine Philosophie als Ganzes zu betrachten. Seine 

Aussagen über Erziehung und Pädagogik sind in den Schriften der 

praktischen Philosophie zu finden und stammen aus verschiedenen Zeiten 

seiner philosophischen Arbeit.  

 In Bezug auf das erste Problem, nämlich das des Ursprungs der 

Schrift,  sind folgende Argumente aufzuführen:  

a) Das erste und vielleicht wichtigste liegt in dem Einwand gegen die   

Originalität der Schrift Über Pädagogik. Es wird bezweifelt, dass sie 

wirklich von Kant sei. Vielmehr sei die Schrift ein Werk seines 

Schülers und Freundes Friedrich Theodor Rink, der die Notizen  

und Register von Kant kompiliert und das Buch herausgegeben hat. 

Kurz: Die Schrift  Über Pädagogik ist kein authentisches Werk von 

Kant. 

b) Geht man von der Korrektheit dieser These  aus, dann scheint eine 

Diskussion über die inhaltlichen Aussagen des Buches, als Kants 

eigenes „geistiges Eigentum“, widersprüchlich.  



 17

 Im zweiten Fall, wenn man sich auf Kants unterschiedliche 

Äußerungen über Erziehung und Pädagogik innerhalb seiner anderen 

Arbeiten bezieht, ergeben folgende Argumente ein neues Problem: 

a) Im Bereich von Kants kritischer Philosophie erscheinen Erziehung 

und Pädagogik als Bruchstücke von anderen Reflexionen, nämlich 

im Kontext von  Anthropologie, Politik, Religions- und 

Geschichtsphilosophie. Hinzu kommt die Ungenauigkeit des 

Gebrauchs der Begriffe Erziehung und Pädagogik. Sie sind 

manchmal als Synonyme, manchmal aber auch unterschiedlich 

angewendet. Es ist deshalb sehr schwierig, diese unterschiedlichen 

Fragmente zu einem  Ganzen zusammenzufassen.   

b) Vergleicht man die Pädagogik mit der Ethik, welche systematisch 

abgehandelt wurde, so wird eine Diskrepanz zwischen beiden 

sichtbar. Der Ethik wurde im Gegensatz zur Pädagogik eine 

größere Bedeutung zugeschrieben. Es entsteht der Eindruck, dieses 

Thema sei kaum produktiv durchdacht worden.   

 

Daraus folgt, dass eine Schwierigkeit dieses Themas auf der 

Verwechslung des Themas mit der Schrift als solcher beruht. Aufgrund 

des Problems der Schrift wird das Thema vernachlässigt. 

Ein weiteres mögliches Argument gegen die Behandlung dieses 

Themas liegt in der Annahme einer Altersschwäche bei Kant, die folglich 

zu einem Misskredit seiner späteren Schriften geführt hat. Wenn die 

Annahme zuträfe, müssten sowohl die  Pädagogik-Schrift als auch die 

anderen Schriften der neunziger Jahre, wie die  Kritik der Urteilskraft 

(1790),  die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (1793), die 

Metaphysik der Sitten (1797) und die Anthropologie in pragmatischer Hinsicht 

(1798), welche ebenfalls Gedanken über Erziehung enthalten, zu diesen 

wenig geschätzten Schriften gerechnet werden.  

  



 18

1.2 Anmerkungen zugunsten der Behandlung des Themas 
 

 

 

Kant hat wirklich keine systematische Untersuchung über die Erziehung 

durchgeführt, da nur diese von Rink herausgegebene Schrift existiert. Dies 

darf aber nicht die Tatsache verhüllen, dass sein ganzes philosophisches 

System und insbesondere seine praktische Philosophie ein pädagogisches 

Interesse haben. Wenn Kant sich – zumindest fragmentarisch – über 

Erziehung geäußert hat, ist es nicht sinnlos, darüber zu diskutieren. Da die 

Schrift Über Pädagogik in ihrer Authentizität nicht gesichert ist, können wir 

als Alternative Kants authentisches und systematisches Werk zur 

Unterstützung heranziehen. Dies ist ein besserer Ausgangspunkt und 

könnte sogar zur „Kontrolle“ und Überprüfung der Pädagogik-Schrift1 

dienen.  

Die in der Schrift Über Pädagogik entwickelten Ideen, wie etwa die 

Erziehung als Entwicklung der Naturanlage und als Bildung des 

Charakters,  sind bereits in vorherigen Werken Kants vorzufinden und 

werden hier  wieder aufgenommen. Deshalb ist die Hypothese einer 

Grundlegung und Konzeption der Erziehung als Erziehung zur Moralität in 

der Philosophie Kants sinnvoll. Daher wird in dieser Arbeit die 

Originalitäts-Frage im Prinzip sekundär behandelt. Diese Frage wird im  

Rezeptionskommentar lediglich in Grundlinien dargestellt,  insofern man 

auch mit Bezug auf Kants andere Schriften über Erziehung sprechen kann.  

In Bezug auf den Aspekt des Gegensatzes zwischen systematischer 

Ethik und  Erziehung ist folgender Einwand zu bedenken: Zwar hat Kant 

systematisch mit der Ethik gearbeitet, die einen grundlegenden Teil seines 

kritischen Systems darstellt, dennoch hat er bereits innerhalb der Schriften 

im Bereich der Ethik, nämlich in der Methodenlehre der Kritik der 

praktischen Vernunft (1788) und auch in der Tugendlehre, welche im letzten 

Teil der Metaphysik der Sitten (1797) auftaucht, Fragen in engem 

                                            

1 Vgl. HUFNAGEL, 1990, S. 34. 



 19

Zusammenhang mit Erziehung deutlich dargestellt: Es wird „unter dieser 

Methodenlehre die Art verstanden“, so argumentiert er, „wie man den 

Gesetzen der reinen praktischen Vernunft Eingang in das menschliche 

Gemüt, Einfluß auf die Maximen desselben verschaffen, d. i. die objektiv-

praktische Vernunft auch subjektiv praktisch machen könne“2. Diese 

Frage ist ein bedeutungsvoller Hinweis darauf, dass Kant nicht nur ein 

Prinzip für die Moral objektiv und allgemeingültig finden wollte, sondern 

auch Möglichkeiten zu ihrer Verwirklichung. Insofern kann man durch 

diesen Hinweis argumentieren, dass die Moral nicht nur pädagogischen 

Anspruch hat, sondern auch Konsequenzen. Daher lassen sich Erziehung 

und Pädagogik als unerlässliche Mittel zur Verwirklichung der Moral 

denken. Dieses Stück von Kants KpV ist zentral für die Grundlegung einer 

Erziehung zur Moralität, weil er grundsätzlich einen Begriff davon 

verlangt und zugleich einige Prinzipien dafür anbietet. Darüber hinaus 

darf man nicht vergessen, dass andere Quellen – ich meine die Vorlesungen 

und Nachschriften, Berichte und anderen Dokumente – für die Kant-

Forschung wichtige und wertvolle Beiträge zur Auseinandersetzung mit 

Kant bieten. Das bedeutet, dass die Erziehung ganz und gar nicht lediglich 

in einem kasuistischen Kontext auftaucht. 

Gegen die Annahme einer Altersschwäche Kants spricht, dass 

dieser in den neunziger Jahren weitere Ideen entwickelt hat, die in enger 

Verbindung mit dem kritischen System stehen. Wie bereits erwähnt 

wurde (1.1), hat Kant in dieser Periode weitere wichtige Schriften 

veröffentlicht. Der Überblick zeigt, dass das Thema zwar problematisch, 

jedoch keinesfalls zu unterschätzen ist.   

 

 

 

                                            

2 KpV, IV 287. 



 20

1.3 Über den Zusammenhang zwischen Moral, Erziehung und 
Anthropologie 
 

 

 

Nach Kant ist die Erziehung und somit die Pädagogik mit der 

Moralisierung des Menschen beauftragt. Das bedeutet, dass im Bereich 

der praktischen Philosophie Kants der Zusammenhang - und zwar der 

Übergang – von Moral zur Anthropologie ohne Erziehung nicht denkbar 

wäre. Als solche ist sie zweifellos ein wichtiger Bestandteil seiner 

praktischen Philosophie.  

 Es geht mir darum, dass das Problem der Rechtfertigung und 

Begründung einer Erziehung zur Moralität in einer neuen Perspektive 

gesehen werden muss. Im Zentrum steht dabei die Frage nach der 

Bestimmung des Menschen. Nach Kant soll diese Bestimmung wesentlich 

als Freiheit in Form von moralischer Autonomie verstanden werden.  

 Der Mensch steht nach Kant unter zwei Arten von Kausalität: 

Natur und Freiheit. Er ist sowohl Erscheinung (Phänomen) als auch Ding 

an sich (Noumenon). Somit hat er einen empirisch-sinnlichen und zugleich 

einen übersinnlichen (intelligiblen) Charakter. Daraus ergibt sich die Frage 

nach der Bedeutung dieser Bestimmung für die Erziehung. Mit anderen 

Worten: Wenn man den Menschen einerseits unter seiner 

transzendentalen Dimension betrachtet, ist er frei zu handeln. 

Andererseits kann der Mensch als lebendiges Naturwesen betrachtet 

werden und somit in seiner nicht-freien empirischen Bedingtheit. 

Demzufolge verwandelt sich diese Bestimmung in eine Aufgabe, weil die 

Naturkausalität unmittelbar die Bedingung seiner Existenz ist.  Zwischen 

diesen zwei Ebenen besteht also ein Spannungsverhältnis. Kurz: Zwischen 

dem, was  er als Naturwesen ist und dem, was er als intelligibles Wesen 

sein sollte, eröffnet sich die Möglichkeit, ihn als das zu denken, was er sein 

kann. Wie aber lassen sich Freiheit als moralische Autonomie und 

Naturkausalität miteinander in einem und demselben Wesen, nämlich im  

Menschen, vereinbaren? Oder anders formuliert: Wie lässt sich dann die 



 21

Freiheit, das heißt ihre transzendentale Dimension, mit der empirischen 

Bedingung in Einklang bringen? 

 Anders: Angesichts dieser scheinbaren Spaltung zwischen sensibler 

und intelligibler Dimension bei Kant geht es um das Verständnis der Rolle 

der Pädagogik für die Bestimmung des Menschen.   

 Ist die Erziehung als Wissenschaft überhaupt brauchbar, um den 

Menschen moralisch autonom zu entwickeln? Wenn ja, inwiefern? 

Für Kant ist die Aufgabe der Erziehung wesentlich, damit der 

Mensch zum Menschen werden kann. Das bedeutet, dass die Pädagogik 

beim Menschwerdungsprozess  eine zentrale Rolle spielt, insofern der 

Mensch nichts anderes wird als das, „was die Erziehung aus ihm macht“3. 

Der Menschwerdungsprozess soll letztlich in der Moralität des Einzelnen 

gipfeln, weil genau dort seine Bestimmung liegt. Die höchste Aufgabe der 

Pädagogik besteht folglich darin, die Moralisierung des Menschen, sprich 

den Übergang von der Moralphilosophie zur Anthropologie, zu 

verwirklichen. Sie ist deshalb als ein wesentlicher Teil der praktischen 

Philosophie Kants zu betrachten. Damit ist aber nur teilweise die Rolle der 

Pädagogik im Sinne Kants gezeigt und die Frage nach ihrer Bestimmung 

als Wissenschaft bleibt noch zu beantworten. Geht man von Kants 

Differenzierung  dieser „zwei Welten“ aus, so ist die Rolle der Pädagogik 

näher zu bestimmen.   

Der Zusammenhang zwischen Moral und Erziehung bei Kant lässt 

sich auf zweierlei Arten feststellen:  

a) Mittels der Kennzeichnung eines möglichen pädagogischen 

Anspruchs seiner Ethik (sowie seiner Legitimationsbasis und 

Begrenzung), das heißt  neben der Begründung sucht Kant auch 

Möglichkeiten ihrer  Verwirklichung. 

b) Mittels der Erläuterung und Rechtfertigung des ethischen 

Anspruchs seiner Pädagogik und seiner Anthropologie. 

Ist diese Perspektive korrekt und ergibt sich dadurch eine 

Möglichkeit der  Interpretation der Moral und  Erziehung bei Kant, die 
                                            

3 ÜP, VI 699. 



 22

nicht bloß unter dem Schwerpunkt „Authentizität“ oder „nicht 

Authentizität“ liegt,  dann stellen sich einige Probleme, die im Folgenden 

vorgestellt werden sollen.  

 

 

Probleme von Kants Erziehungsbegriff  

 

 

In der aktuellen Diskussion werden die Begriffe Erziehung und Pädagogik 

meist unterschieden. Ohne dass es bisher eine einheitliche Definition gibt, 

kann man doch sagen4, dass unter Erziehung hauptsächlich die 

Vergesellschaftung des Menschen durch verschiedene Institutionen 

(Familie, Kirche, Staat) und unter Pädagogik eher eine praktische 

Wissenschaft von der und für die Erziehung verstanden wird5. Kant jedoch 

nimmt eine solche Unterscheidung nur an wenig Stellen vor, meist 

verwendet er beide Begriffe synonym6.  

Kants Konzept der Erziehung hängt nicht nur mit seiner Sittenlehre 

zusammen, sondern auch mit seiner pragmatischen Anthropologie und 

seiner Geschichtsphilosophie. Dadurch sollen sowohl die 

anthropologische und geschichtsphilosophische Fundierung der 

Pädagogik mittels des Begriffs der Naturanlage analysiert werden, als 

auch das theoretische Postulat, dass sich die Pädagogik in eine 

Wissenschaft verwandle.  

Wie könnte man die Erziehungswissenschaft im Hinblick auf  Kants 

kritische Philosophie konzipieren?  

                                            

4 Vgl. WULF, Christoph (Hrsg.) Wörterbuch der Erziehung. München - Zürich,1984, S. 187. 
5 Vgl. SCHMIED-KOWARZIK, Wolfdietrich. Dialektische Pädagogik. München, 1974, S. 9. 
6 Vgl. ÜP, VI 703: „Die Erziehungskunst oder Pädagogik muß also judiziös werden[…]”; 
und später, VI 712: „Die Pädagogik oder Erziehungslehre ist entweder physisch oder 
praktisch“. In Bezug auf die Verwendung des Erziehungsbegriffs argumentiert 
HUFNAGEL (1990, S. 43): „Innerhalb der von Rink besorgten Ausgabe seiner Pädagogik 
wird dieser Grundbegriff nicht durchgängig identisch bestimmt. Dennoch können die 
wesentlichen Konturen des Erziehungsbegriffs erkannt werden. Kants Sprachgebrauch – 
und darin ist er Exponent seiner Epoche – schwankt häufig; die Termini Erziehung und 
Bildung werden manchmal gegeneinander abgesetzt, dann wieder synonym verwendet.“ 



 23

Wenn die Aufgabe der Erziehung wesentlich die Moralisierung des 

Menschen ist, dann müssen Verfahren, Methoden und Prinzipien 

entwickelt werden. Hier stellt sich aber die Frage: Welche Verfahren, 

Methoden und Prinzipien können diesen Prozess überhaupt 

verwirklichen? 

Nach der Analyse dieser beiden Fragen sollte man die Aufgabe der 

Pädagogik in ihren verschiedenen Stufen als eine wechselseitige 

Beziehung zwischen Theorie und Praxis verstehen. Diese Stufen sind: 

Disziplinierung, Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung. Die 

Aufgabe der Bestimmung des Menschen als ein zu moralisierendes Wesen 

im Sinne Kants bedarf daher einer Auseinandersetzung mit folgenden 

Problemen: 

a) Das erste Problem betrifft den Zusammenhang zwischen Zwang 

und Freiheit. Ein Erziehungsprozess ohne Regeln und bestimmte Ziele ist 

kaum denkbar. Wenn man den  Menschen als „Erwachsenen“ betrachtet, 

so ist es normalerweise kein Problem, ihn als für sich selbst verantwortlich 

zu erklären. Aber wenn es sich um den Menschen als „kleines Kind“ 

handelt, ist diese Möglichkeit undenkbar. Das Paradox besteht darin, dass 

der Mensch zu einem freien (autonomen) Wesen erzogen werden muss, 

aber dies merkwürdigerweise durch einen heteronomen 

Erziehungsprozess, in dem er nicht völlig für sich frei ist oder entscheiden 

darf, gefangen ist. Damit der Mensch frei sein kann, muss er zu Beginn 

diszipliniert werden.  

Wie kann man jedoch diesen Umstand mit dem eigentlichen 

Anspruch der Erziehung des Menschen bei Kant in Einklang bringen? 

b) Das zweite Problem betrifft die Forderung nach Kultivierung 

und Zivilisierung. In Kants Philosophie ist die Aufklärung der Ausgang 

des Menschen aus seinem unmündigen Zustand7. Das ist unbestreitbar 

eine pädagogische Forderung. In der Pädagogik-Schrift wird davon 

ausgegangen, dass durch Kultur und Zivilisierung (Weltklugheit) der 

Mensch dazu befähigt wird, die letzte und höchste Stufe, die 
                                            

7 Aufklärung, VI 53. 



 24

Moralisierung zu erreichen. Andererseits bestreitet Kant in der GMS, dass 

Klugheit allein zur Moralität führt.  

c) In diesem Zusammenhang stellt sich das Problem, ob Tugend 

überhaupt lehrbar sei. Hier kommt ein Spannungsverhältnis zum 

Vorschein, das daraufhin untersucht werden muss, in welchem Maße 

Kant die Lehrbarkeit der Tugend verteidigt. Wieso ist Tugend lehrbar?  

In diesem Teil wird die Tugendlehre durch die Pflichtenlehre sowie 

die Didaktik und Asketik zu einer wichtigen Unterstützung für die 

Begründung der moralischen Erziehung. 

Die oben genannten Probleme können unter einer doppelten 

Perspektive zusammengefasst werden:  Innerhalb von Kants praktischer 

Philosophie stellt die Erziehung ein empirisch-praktisches Problem dar, 

insofern es sich um die Moralisierung des Menschen (und nicht um die 

Begründung der Moral) handelt, und gleichzeitig ein theoretisches 

Problem, will man den Wissenschaftscharakter der Pädagogik etablieren. 

Eine Antwort auf diese Probleme wird im Laufe dieser Untersuchung auf 

der Basis von Kants Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Pädagogik 

und Ethik zu finden versucht. 

 
 
 

1.4 Zum Standpunkt der Forschung: einige Perspektiven seit 
Weisskopfs Abhandlung (1970) 
 

  
 
 
Bevor ich die von mir ausgewählten drei Richtungen der Rezeption von 

Kants Pädagogik darstelle und kommentiere, möchte ich diese Auswahl 

rechtfertigen. Eigentlich sind diese Richtungen nicht immer so einfach 

getrennt oder zu trennen, hier aber fand ich um der Klarheit willen und 

um einen allgemeinen Überblick darzustellen eine solche Trennung 

angebracht. Wie gesagt, beschränke ich mich, was den Stand der 

Forschung anbetrifft, auf die Arbeiten, die nach der Abhandlung von 



 25

Weisskopf (1970) veröffentlicht wurden. Diese Entscheidung hat zwei 

Gründe: 

a) Die Arbeit von Weisskopf bietet bereits eine umfangreiche und 

intensive Analyse der früheren Rezeption der Pädagogik Kants, und zwar 

bietet er im Anhang I8 eine  Besprechung fast aller Abhandlungen zum 

Thema, die in den Jahren 1843 bis 1966 verfasst wurden. Wer einen 

detaillierten und geschichtlichen Bericht über die Entwicklung der 

früheren Rezeption von Kants Pädagogik sucht, findet nicht nur bei 

Weisskopf eine qualifizierte Unterstützung, die im Folgenden noch 

kommentiert wird, sondern auch innerhalb der Untersuchung von 

Ruberg9.  

b) Die vorliegende Arbeit hat keinen philologischen Anspruch, das 

heißt, sie will nicht die Frage der Authentizität diskutieren, sondern die 

Möglichkeit der moralischen Erziehung bei Kant philosophisch 

begründen. Dabei wird die Rezeption im Überblick dargestellt, um meine 

eigene Hypothese zu klären und als Unterstützung für meine 

Untersuchung zu nutzen. Ich werde mich eher Kant selbst widmen und 

nur wenn nötig auf die gegenwärtige Diskussion eingehen.   

 

1.4.1 Historisch-philologische Rezeption 

1.4.1.1 Die Untersuchung von Traugott Weisskopf  

 

 

Unter dem Titel Immanuel Kant und die Pädagogik – Beiträge zu einer 

Monographie (1970) veröffentlichte Traugott Weisskopf seine Abhandlung, 

welche zuerst als Dissertation an der Philosophisch-Historischen Fakultät 

der Universität Basel eingereicht wurde. Bevor ich die zentralen Thesen 

von Weisskopf darstelle und analysiere, möchte ich die Einbeziehung 

                                            

8 Siehe WEISSKOPF, 1970, S. 474-519. 
9 RUBERG, Christiane. Wie ist Erziehung möglich? Moralerziehung bei den frühen 
pädagogischen Kantianern. Bad Heilbrunn, 2002. 



 26

seines Werks in diesem Zusammenhang rechtfertigen. Grund dafür, sein 

Werk als historisch-philologisch zu betrachten, ist:  

Die Pädagogik-Schrift und ihre Rezeption werden chronologisch 

und systematisch rekonstruiert und zwar durch die philologische Methode. 

Weisskopf versucht mit seiner Untersuchung soweit wie möglich, Aufbau 

und Struktur der Schrift mit Hilfe von Dokumenten und Quellen zu 

rekonstruieren und zu analysieren, durch die sich Kant möglicherweise 

hat inspirieren lassen, sowie durch den Vergleich von sprachlichen 

Ausdrücken und Passagen, die in seinen anderen Schriften zu finden sind. 

Dazu gehören auch die bis zum Zeitpunkt seiner Forschung  

erschienenen, dem Thema gewidmeten  Rezensionen, Aufsätze und 

Abhandlungen.  Nach dem Ergebnis der Forschung ist die Schrift, wie 

gesagt, kein authentisches Werk von Kant. Darüber wird noch diskutiert.  

 Weisskopfs Ausgangspunkt für seine Untersuchung ist die 

„Beziehung zur Pädagogik“ bei Kant. Der Autor gibt dennoch zu, dass in 

seiner Arbeit eigentlich „eine philosophisch orientierte Darstellung – 

immer vor Augen stand“ (S. XVII), um das Ganze zu gestalten. Jedoch im 

Unterschied zu meiner Arbeit wendet sich Weisskopf im Verlauf seiner 

Untersuchung allmählich der Diskussion um die  Authentizität der Schrift 

zu. Dazu gehören auch die Fragen nach dem Aufbau und der Entstehung 

des Werks. Will man die Pädagogik bei Kant diskutieren, ist die 

Bedeutung  dieser Untersuchung nicht zu ignorieren. Das wird durch die 

ganze Rezeption des Themas immer wieder bestätigt. Es handelt sich um 

eine rigorose und umfassende Darstellung und Interpretation mit vielen 

Aspekten, die man nicht zu wiederholen braucht. Ich werde mich deshalb 

hier auf die Hauptthesen der Untersuchung Weisskopfs  (3. Teil des Buchs) 

konzentrieren und nicht im einzelnen auf die ganze Argumentation 

eingehen. Seine Thesen und Ergebnisse haben große Wirkung und 

Einfluss auf die nachfolgende Rezeption der Pädagogik Kants,  innerhalb 

der Erziehungswissenschaft und der Philosophie (insbesondere auf die 

Kant-Forschung) gehabt.  



 27

 Für seine Untersuchung systematisiert der Autor die Behandlung 

des Themas in drei Schritten. Ein Überblick zeigt die folgende Struktur:  

Zunächst werden im ersten Teil der Abhandlung unter dem Titel 

„Immanuel Kant als Zögling und Pädagoge“ sowohl a) die Berührung 

Kants mit erzieherischen und pädagogischen Erfahrungen gezeigt10 als 

auch b) sein „Interesse und Einsatz für pädagogische Projekte in seiner 

Zeit“ dargestellt11. Im Grunde genommen geht es, wenn man so will, um 

eine pädagogische Biografie Kants12.   

Im zweiten Teil der Untersuchung „Die Schrift ‚Immanuel Kant 

über Pädagogik’“ werden die Fragen der Entstehung13 der Schrift 

analysiert und die „herausgeberische Tätigkeit“14 Rinks aufgezeigt. 

Danach bietet der Autor sowohl eine „Beurteilung der Schrift ‚Immanuel 

Kant über Pädagogik’ beim Erscheinen und Überblick über die Editionen 

seit 1803 mit textkritischen Vergleichen“15 als auch die Ergebnisse der 

                                            

10 WEISSKOPF, 1970, S. 5-53. 
11 Ebda., S. 55-83. 
12 Es werden bestimmte Aspekte von Kants Erlebnissen seit seiner Kindheit innerhalb des 
väterlichen Hauses sowie während seiner Jugend- und Schuljahre bis zum seiner 
Hauslehrertätigkeit und späteren Professur an der Universität Königsberg behandelt, 
deren Spuren in Kants Charakter eindeutig sind. Kants spätere Gedanken über Erziehung 
sind sicherlich nicht frei von der Wirkung dieser Zeit, welche seine Persönlichkeit tief 
geprägt hat. Der Einfluss des Pietismus zu Hause, insbesondere durch seine Mutter, 
sowie der fleißige und ernsthafte Charakter seines Vaters sowie die pietistische 
Erziehung am Gymnasium Fridericianum prägen die Bildung des jungen Kant.  Als 
Student an der Albertina ist Kant durch seine Begegnung mit den Professoren Martin 
Knutzen und Franz Albert Schulz einem starken Einfluss sowohl des Pietismus als auch 
der Wolffschen Philosophie ausgesetzt. Zwischen 1747 und 1754 arbeitet Kant als 
Hauslehrer in verschiedenen Familien im Kreis Königsberg. Das war damals eine 
Möglichkeit für die Studenten, insbesondere für die Theologiestudenten, sowohl einer 
Erwerbstätigkeit nachgehen zu können als auch ein Praktikum während des Studiums 
oder gleich nach dem Abschluss zu absolvieren (S. 15). Über Kants Erfahrung als 
Hauslehrer gibt es nichts Außerordentliches zu sagen. Es scheint, dass für ihn das einzige 
Interesse an dieser Tätigkeit die finanzielle Absicherung war. Dennoch unterschätzte er 
„die Kunst“ der Erziehung keineswegs. Nach etwa sechs Jahren kehrt Kant nach 
Königsberg zurück, wo er weiter an der Universität sein Interesse an den Wissenschaften 
und an seinem künftigen Leben als Professor entwickelt.  Vgl. dazu: KÜHN, Manfred. 
Kant: Eine Biographie. Aus dem Englischen von Martin Pfeiffer. München, 2004; und 
GULYGA, Arsenij. Immanuel Kant: Eine Biographie. Aus dem Russischen und mit einen 
Nachwort von Sigrun Bielfeldt. Frankfurt am Main, 2004.   
13 WEISSKOPF, 1970, S. 89-170. 
14 Ebda., S. 171-183. 
15 Ebda., S. 185-213. 



 28

„Nachforschungen nach einer Vorlesungsnachschrift des ‚Collegium 

scholastico-practicum’“16 an.   

 Im dritten Teil – „Versuch einer Hypothese über Aufbau und 

Entstehung der Schrift ‚Immanuel Kant über Pädagogik’“ – werden vier 

Thesen überprüft, die vermutlich die Frage nach dem Aufbau und der 

Entstehung der Schrift beantworten würden. Nach der Analyse dieser vier 

Thesen fasst Weisskopf die Ergebnisse der Hypothesen zusammen und 

legt die Schlussfolgerungen fest. Als Anhang I schließt sich ein 

ausführlicher Kommentar unter dem Titel: „Besprechung der bisher 

erschienenen Abhandlungen zum Thema ‚Immanuel Kant über 

Pädagogik’ mit Einschluß der Randgebiete“17 an. Dieser beinhaltet 52 

Abhandlungen,  welche zwischen 1843 und 1966 veröffentlicht wurden.  

Im Anhang II sind die „Register und Parallelstellen zu ‚Immanuel Kant 

über Pädagogik’“18 aufgelistet. Nach Ansicht des Autors sollen diese nicht 

nur als Beleg dienen, um seine Hypothese über den Aufbau und die 

Entstehung der Schrift zu stützen, sondern auch für die „Abklärung der 

Abhängigkeit dieser Schrift von den im ‚Collegium Scholastico-Practicum’ 

benützten Kompendien“19. Dies sind folgende:  

1) Die Kompendien von Basedow und Bock; 2) Rousseaus „Emile“; 

3) Werke Kants; 4) Reflexionen und übriger Nachlass; 5) 

Vorlesungsnachschriften über Ethik, Anthropologie, Logik, Metaphysik 

und Religion und 6) andere Ergänzungen.   

Nach diesem kurzen Überblick über die Gliederung der Abhandlung 

möchte ich mich im Folgenden auf die vier Thesen und die 

Schlussfolgerung konzentrieren, um seine Position zum Thema zu 

verdeutlichen. Für Weisskopf ist eindeutig, dass die von Friedrich 

Theodor Rink im Jahre 1803 herausgegebene Schrift recht problematisch 

ist. In der Einleitung zum dritten Teil seines Buchs, also seinem „Versuch 

einer Hypothese über Aufbau und Entstehung der Schrift ‚Immanuel Kant 

                                            

16 Ebda., S. 215- 236. 
17 WEISSKOPF, 1970, S. 474. 
18 Ebda., S. 522-704. 
19 WEISSKOPF, 1970, S. 523. 



 29

über Pädagogik’“, werden die Fragen hinsichtlich der Mitwirkung von 

Rink auf die Schrift zusammengefasst. Weisskopfs Fragen sind folgende:  

 

„Wie weit ist bei dieser Ausgabe der Anteil Rinks in der 
Anordnung und stilistischen Gestaltung des Textes? Hat er 
auch hier Eigenes eingeschoben, die Anordnung umgestellt, 
Fremdes und Eigenes miteinander vermengt, vielleicht sogar 
aus andern Vorlesungen hineingemischt? Hat Rink unter 
Umständen hier auch als Kompilator gewirkt? Wo? Wie? In 
welchem Umfange?“20. 

 

Der Autor gibt zu, dass sich im Laufe der Untersuchung seine Vermutung  

hinsichtlich des Ursprungs (Aufbau und Entstehung) der  Schrift bestätigt 

hat. Weisskopf stellt die Schrift als eine Kompilation vor, welche aus 

verschiedenen Teilen aufgebaut ist, die aus verschiedenen Zeiten 

stammen und für verschiedene Zwecke entwickelt wurden21. Mit den 

Ergebnissen des ersten und zweiten Teils seiner Untersuchung entwickelt 

Weisskopf vier Thesen, um die Frage bezüglich der Authentizität der 

Schrift Über Pädagogik bei Kant endgültig aufzuklären.   

Die erste These lautet: „Teile der Schrift  ‚Immanuel Kant über 

Pädagogik’ gehören zu einer Vorlesung Kants über Ethik“22.  

Um diese These zu rechtfertigen, beginnt Weisskopf seine 

Argumentation mit Bemerkungen über das Problem der Gliederung der 

Schrift. Die Schrift wurde in zwei Teile gegliedert: Einführung und 

Abhandlung, welche in zwei Abschnitte geteilt ist, nämlich physische 

Erziehung und praktische Erziehung. Nach der inhaltlichen Überprüfung 

kommt der Autor zu dem Ergebnis, dass „bereits im Teil über physische 

Erziehung Ausführungen über moralische bzw. praktische Erziehung“23 

festzustellen sind, ebenso wie einige Widersprüche und Wiederholungen. 

Das Hauptargument für diese These liegt im Vergleich der sprachlichen 

                                            

20 Ebda., S. 239. 
21 WEISSKOPF gibt zu: “Im Laufe unserer Arbeit erhärtete sich nämlich immer mehr die 
Gewißheit, daß die Schrift <Immanuel Kant über Pädagogik> eine Kompilation aus 
verschiedenen Teilen darstellt, die zu verschiedenen Zeiten entstanden und für verschiedene 
Zwecke entworfen worden sind“ (Ebda., S. 240). 
22 WEISSKOPF, 1970, S. 243. 
23 Ebda., S. 243. 



 30

Formulierungen von Aussagen der Schrift mit Aussagen aus der Vorlesung 

Kants über Ethik, welche von Paul Menzer 1924 herausgegeben wurde.  

Weisskopf zeigt nicht nur, welche Abschnitte miteinander 

übereinstimmen, sondern gibt einige Beispiele, indem er Parallelstellen 

aus beiden Schriften zitiert. Da ich einen Überblick über die Thesen und 

die Schlussfolgerung anbieten will, verzichte ich hier auf die 

Wiederholung der benutzten Parallelstellen bei jeder These. So sind, 

zusammengefasst, die folgenden Abschnitte (und Begriffe) beim Vergleich 

zwischen der Pädagogik-Schrift und der Vorlesung über Ethik, nach seiner 

Zählung, zu erkennen:  

 

„3 (Disziplin), 32 (Bildung und Belehrung), 33 (Gehorsam), 40 
(Zwang und Freiheit), 44 (scholastich-mechanische, 
pragmatische und sittliche Bildung), 66 (Hang des Kindes, die 
Umgebung willfährig zu machen), 121 (Gehorsam des Kindes, 
des Jünglings), 122 (Wahrhaftigkeit, Lüge), 128 (Klugheit, 
Sittlichkeit), 137 (Kasteiungen, Fasten)“24.  

 

Nachdem der Autor einige Beispiele und die drei möglichen Erklärungen 

für die Rechtfertigung dieser These dargelegt hat, kommt er zu einem 

ersten Resümee: „Rink fügte aus einer Nachschrift einer Ethikvorlesung 

Abschnitte in die pädagogischen Notizen ein, verwendete daraus auch 

einzelne Sätze und Gedanken zur Glättung des Textes und gestaltete nach 

eigenem Ermessen um“25. 

Die zweite These lautet: „Teile der Schrift ‚Immanuel Kant über 

Pädagogik’ basieren auf Kollegentwürfen zur ‚Anthropologie’ bzw. aus 

Entwürfen zu einer ‚Beobachtungslehre’“26.   

Den Ausgangspunkt zur Unterstützung dieser These findet 

Weisskopf nicht nur in der Analyse der Werke Kants, sondern auch bei 

anderen Autoren, die auf diesen Zusammenhang hingewiesen haben27. 

                                            

24 Ebda., S. 243. 
25 Ebda., S. 252. 
26 Ebda., S. 253. 
27 Erwähnt sind: HOLLENBACH, Wilhelm. Darstellung und Beurteilung der Pädagogik 
Kants. Diss. Jena, 1881; SCHWARZ, Walther. Immanuel Kant als Pädagoge. Diss. 
Königsberg, 1915; ERDMANN, Benno. Martin Knutzen und seine Zeit: Ein Beitrag zur 



 31

Daraus stellt sich ihm die Frage: Wie hängt die Schrift tatsächlich von der 

Anthropologie ab?28. Auf dieselbe Art und Weise wie bei der ersten These 

stellt der Autor wiederum einige Passagen von beiden Schriften 

gegenüber als Beleg für seine Argumentation. Um Klarheit zu schaffen, 

wurde eine Gliederung erstellt, die die Rinksche Originaleinteilung 

beibehält, die  ihrerseits den Text in zwölf Gruppen einteilt, die jeweils aus 

mehreren Abschnitten bestehen. Diese Einteilung wird hier aufgeführt,  

damit einige Bemerkungen der Erläuterung seiner Thesen verständlich 

bleiben29:  

 

Gruppe I Abschnitte 1-26 
Gruppe II Abschnitte 27-31 
Gruppe III Abschnitte 32-42 

 

Abhandlung 

Gruppe IV Abschnitte 43-46 

 

Von der physischen Erziehung 

Gruppe V Abschnitte 47-69 
Gruppe VI Abschnitte 70-78 
Gruppe VII Abschnitte 79-94 
Gruppe VIII Abschnitte 95-126 
Gruppe IX Abschnitte 127 

 

Von der praktischen Erziehung 

Gruppe X Abschnitte 128-152 
Gruppe XI Abschnitte 153-162 
Gruppe XII Abschnitte 163-175 

 

 

Das Verhältnis zwischen den Aussagen der Schrift und den Reflexionen 

über Anthropologie konzentriert sich zum Beispiel „auf die Gruppen I, II, 

IV, VII und VIII, teilweise auch auf III und X (hier die ersten Abschnitte 

128-138)“30. 

                                                                                                                        

Geschichte der Wolfischen Schule und insbesondere zur Entwicklungsgeschichte Kants. Leipzig, 
1876; RAUSCH, Alfred. Immanuel Kant als Pädagoge. Annaberg, 1924; und BRAUER, Otto. 
Die Beziehungen zwischen Kants Ethik und seiner Pädagogik. Diss. Leipzig, 1904. 
28 Ebda., S. 254. 
29 Ebda., 254-255. 
30 Ebda., S. 255. 



 32

Besonders wichtig in diesem Zusammenhang ist die Bestätigung 

der Gliederung durch Weisskopf: Disziplinierung, Kultivierung, 

Zivilisierung und Moralisierung. Diese Begriffe schreibt er eindeutig Kant 

zu, da sich dies „sehr gut über verschiedene Reflexionen zur 

Anthropologie verfolgen“31 lässt. Nicht nur der Vergleich der sieben 

zitierten Parallelstellen, sondern auch die oben genannten vier Begriffe 

bezeichnen eine eindeutige Beziehung zwischen Kants Anthropologie und 

der Schrift über Pädagogik. Meines Erachtens ist die Gliederung 

wesentlich für die Begründung der Pädagogik bei Kant. Deshalb wird sie 

in dieser Arbeit als Aufgabe der Pädagogik angenommen und in 

Zusammenhang mit seiner praktischen Philosophie erläutert.  

In der Folge seiner Untersuchung  rekurriert Weisskopf auch auf 

die Analyse der entsprechenden, dem Thema gewidmeten 

Sekundärliteratur. Seiner Analyse nach ist die Sekundärliteratur in zwei 

Richtungen zu differenzieren. Einige Autoren bestreiten sowohl die 

Authentizität der Schrift als auch ihren Zusammenhang mit der Ethik 

Kants. Andere wiederum versuchen auf einen möglichen systematischen 

Zusammenhang zwischen Ethik, Anthropologie und Pädagogik zu 

verweisen, was  Weisskopf mit Skepsis sieht32.  

Ein weiteres Problem, welches bei der Analyse der Texte 

vorkommt, ist die Wiederholung bestimmter Sätze. Die Wiederholungen, 

die nicht selten in beiden Schriften erscheinen, sind nicht auf Rink 

zurückzuführen.  Sie sind nach Weisskopfs Meinung eher etwas,  das Kant 

selbst  zugerechnet werden könnte33. Dabei kommt er zu einem weiteren 

Ergebnis für seine vorherige Vermutung, hinsichtlich der Kompilation der 

Schrift und für diese zweite These: „Die wiederholt auftretenden und 

stark voneinander abweichenden Einteilungsschemata sind ein Beleg 

                                            

31 Ebda., S. 263. 
32 Ebda., S. 284. 
33 Ebda., S. 268. 



 33

dafür, daß [die  Schrift34] als Ganzes eine Kompilation aus verschiedenen 

und nicht ausschließlich zur ‚Pädagogik’ gehörenden Teilen darstellt“35. 

Der Zusammenhang mit den anthropologischen Arbeiten wird 

auch durch den Vergleich mit Kollegentwürfen aus den 70er Jahren 

deutlich. Die Reflexionen mit den Nummern 1486, 1497, 1498 und 1499 sind 

hier von Weisskopf hervorgehoben. Nach der Analyse dieser zweiten 

These ist das Ergebnis wie folgt:  

 

„Wir dürfen deshalb zusammenfaßend [sic!] die bis an die 
Grenze der Gewissheit vorstoßende Wahrscheinlichkeit 
annehmen, daß Rink Teile aus den Kollegentwürfen für die 
‚Anthropologie’ bzw. Entwürfe für die von Kant beabsichtigte 
‚Beobachtungslehre’ bei der Zusammenstellung der Schrift N 
verwendet hat“36. 

 

Die dritte These lautet: „Teile der Schrift ‚Immanuel Kant über Pädagogik’ 

basieren auf Exzerpten aus Rousseaus ‚Emil[e] oder über die 

Erziehung’“37.  

Diese These ist akzeptabel, und jeder, für den Kant kein Fremder 

ist, wird sich an seine Bewunderung für Rousseaus Emile erinnern. Einer 

berühmten Anekdote zufolge war Kant im Jahre 1762 einmal so 

konzentriert und begeistert bei der Lektüre des genannten Buchs, dass er 

auf seinen täglichen Nachmittagsspaziergang verzichtet hat38. So hat er 

dazu einmal gestanden: „Ich muß den Rousseau so lange lesen bis mich 

die Schönheit der Ausdruke gar nicht mehr stöhrt u. dann kann ich 

allererst ihn mit Vernunft untersuchen“39.  

Erstaunlicherweise stellt Weisskopf fest, man könne in „mehr als 40 

Abschnitten der insgesamt 175 unmittelbare Beziehungen zu Rousseaus 

‚Emil’“40 ablesen. Diese Beziehungen sind am deutlichsten in den 

                                            

34 Von mir hervorgehoben. Bei Weisskopfs Text erscheint einfach der Buchstabe „N“ als 
Zeichen für den Titel des Buchs Immanuel Kant über Pädagogik.   
35 Ebda., S. 269. 
36 Ebda., S. 285. 
37 Ebda., S. 287. 
38 Vgl. CASSIRER, 1994, S. 90-91. 
39 AA XX, 30. 
40 WEISSKOPF, 1970, S. 287. 



 34

Gruppen V und VI beziehungsweise im Teil von der physischen Erziehung 

zu finden. Nicht nur die Beziehungen zu Rousseaus Text werden deutlich, 

sondern wichtig ist auch die Tatsache, dass Kant sich ebenfalls mit 

Rousseaus politischen Schriften beschäftigt hat. In der Pädagogik-Schrift  

wird sein Name viermal direkt erwähnt: einmal in der Einleitung und 

dreimal innerhalb des bereits zitierten Teils (der physischen Erziehung)41. 

In der Einleitung ist, wenn es über den „Hang zur Freiheit“ und über 

„Disziplin“ geht, eine Kritik an Rousseau zu lesen, welche eigentlich eine 

problematische (heutzutage unglücklich, ja peinlich klingende) 

Formulierung darstellt. Da wird behauptet:  

 

„Man sieht es auch an den Wilden Nationen, daß, wenn sie 
gleich den Europäern längere Zeit hindurch Dienste tun, sie 
sich doch nie an ihre Lebensart gewöhnen. Bei ihnen ist dieses 
aber nicht ein edler Hang zur Freiheit, wie Rousseau und 
andere meinen, sondern eine gewisse Rohigkeit, indem das Tier 
hier gewissermaßen die Menschheit noch nicht in sich 
entwickelt hat“42. 

 

Wenn es sich innerhalb der physischen Erziehung um die Ernährung und 

Verpflegung handelt, wird wiederum auf Rousseau direkt hingewiesen. 

Beim Abschnitt A 39 (VI 714) wird an ihn erinnert, wenn über den Wert 

der  „Muttermilch“ für das Kind und später beim Abschnitt A 49 (VI 718) 

über die „Empfindung“ und  das „Leiden“ des Kindes diskutiert wird.  

Allerdings ist der Wert dieser direkten Erwähnungen eher gering, 

wenn man bestimmte Passagen aus „Emil“ aufmerksam mit Parallelstellen 

aus der Pädagogik-Schrift vergleicht. Das ist einer der großen Verdienste 

von Weisskopfs Untersuchung. Seiner Auffassung nach wurden solche 

Exzerpte von Kant selbst herausgenommen:  

 

„Wie lebendig die Gedanken Rousseaus in Kant gegenwärtig 
blieben, erfahren wir einerseits aus zahlreichen Belegen 
verschiedener Vorlesungen und andererseits aus mehr oder 
weniger deutlich übernommenen und größtenteils selbständig 

                                            

41 ÜP, VI 714, 718 und 728. 
42 ÜP, VI 698. 



 35

[sic!] weiterentwickelten Ansätzen in einer Vielzahl von 
Werken außerhalb des eigentlich Pädagogischen“43. 

 

Nach seiner Gegenüberstellung und Analyse zahlreicher Textstellen, 

Ausdrücke und Begriffe in Bezug auf Rousseaus „Emil“ und der 

Feststellung seines tiefen Einflusses auf Kant sowie durch den Rekurs auf 

Erläuterungen von anderen Studien über diese Beziehung wird der 

Schluss hinsichtlich der dritten These bestätigt: Die Schrift basiert auf 

Exzerpten aus Rousseaus Emil, „die sehr wahrscheinlich Kant selbst 

zusammengestellt hat“44.  

 Weisskopfs vierte und letzte These kündigt an:  

 

„Der Herausgeber F. Th. Rink hat beinahe jeden Abschnitt der 
Schrift ‚Immanuel Kant über Pädagogik’ stilistisch überarbeitet 
und meistens auch sinngemäß ergänzt und die verschiedenen 
Teile nach eigenem Gutdünken zu einem Ganzen 
zusammengefaßt“45.  

 

Wie er selbst in der Rechtfertigung dieser These sagt, wurde sie 

hauptsächlich durch die Feststellungen der vorherigen drei Thesen 

ermöglicht. Diese These stützt sich auf bestimmte Aspekte und Merkmale, 

die in der Folge des Textes erscheinen und große Zweifel erregen, ob sie 

wirklich aus Kants Feder hervorgebracht wurden. Er bemerkt zum 

Beispiel, eines dieser Merkmale, welche eigentlich „kein Kantisches 

Stilmerkmal ist, besteh[e] in der Vielzahl angefügter Hauptsätze, die mit 

der Konjunktion <und> eingeleitet werden“46. Die zahlreichen 

kopulativen Satzverbindungen neben Anmerkungen und scheinbaren 

Ergänzungen sind nach Weisskopf eine Spur von Rinks Mitwirkung. 

Außerdem sind die „Abschlüsse“ „einzelner Abschnittgruppe[n]“ und 

„Überleitungen“ ein Versuch von Rink, die „Abschnitte unter sich, 

sinngemäß [zu] verbinden“47.  

                                            

43 WEISSKOPF, 1970, S. 304. 
44 Ebda., S. 313. 
45 Ebda., S. 315. 
46 Ebda., S. 316. 
47 Ebda., S. 318. 



 36

Warum hat Rink das getan? Wenn die Vermutung zutrifft, dass er 

in seinen Händen lediglich Bemerkungen oder Notizen gehabt hätte, dann 

ist es möglich, dass er diesen Notizen eine Gestalt gegeben und auf dieser 

Grundlage einen als Ganzes sinnvollen Text erstellt hat. Sehr 

wahrscheinlich wollte er „damit den Zusammenhang des Ganzen 

verständlich erscheinen lassen und den Fluß der Gedanken rein formal 

glätten“48.  

Was aber hat Rink dazu gebracht, stilistische Änderungen, 

Umstellungen und Ergänzungen in den Text einzufügen? Wieso ist gerade 

dieser „problematische“ Text erschienen und kein anderer? Konnte Kant 

damals, ein Jahr vor seinem Tod, nicht mehr mit Rink  über den Text 

diskutieren oder die Veröffentlichung sogar verhindern? Die letzte Frage 

beruht auf der Vermutung einer Alterskrankheit Kants. Aus diesem 

Grund konnte Kant möglicherweise den Text nicht mehr überprüfen. 

Daher verfügen wir von ihm über keine Bestätigung darüber, ob er mit 

der Fassung des Textes übereinstimmt oder sie missbilligt. Weisskopf 

sucht Zeugnisse, um einen „progressive[n] Kräftezerfall physischer und 

geistiger Art“ anzunehmen.  

 

„Obschon es heute noch immer an einer verläßlichen 
Darstellung über Kants Alterskrankheit aus medizinischer Sicht 
fehlt, müssen wir auf Grund mehrfacher Zeugnisse einen 
offensichtlichen progressiven Kräftezerfall physischer und 
geistiger Art annehmen, der es Kant nicht mehr ermöglichte, 
die herausgeberische Tätigkeit seines Schülers und Kollegen 
Rink sachgerecht zu beurteilen“49. 

 

Nach der Auseinandersetzung mit biografischen Daten und Äußerungen 

Kants darüber in seinen Briefen zieht der Autor folgenden Schluss:  

 

„Soweit es sich auf Grund der vorgebrachten Einzelheiten 
beurteilen läßt, müssen wir den Schluß ziehen, daß Kant nicht 
mehr fähig war, Rinks Ausgabe der Schrift N in Hinsicht auf 
Systematik und Echtheit zu prüfen. Ein Eingreifen Kants im 

                                            

48 Ebda., S. 318. 
49 Ebda., S. 323. 



 37

Sinne einer Richtigstellung war demnach nicht mehr möglich, 
so daß Rink freie Bahn zur Edition der Notizen nach eigenem 
Gutdünken hatte“50.  

 

Ein mögliches Gutachten über die Pädagogik-Schrift von Kant selbst ist 

Weisskopfs Analyse zufolge völlig ausgeschlossen. Jedoch bestätigt er am 

Ende der Begründung dieser These, dass sie „über die wenigsten sicheren 

Grundlagen verfügt“51. Freimütig gesteht er, „wir mußten oft bei 

Vermutungen, Andeutungen und Fragen stehenbleiben und konnten 

nicht, sosehr wir es gewünscht hätten, entsprechende Belege 

beibringen“52. Demzufolge kann diese These nur im Anschluss an die 

vorherigen verstanden werden. Die Behauptung der Mitwirkung Rinks 

wird bis zum Ende beibehalten. Sowohl die „äußere Form“ als auch „die 

innere Struktur“ sind für Weisskopf voll und ganz Rinks Werk.  

Dazu schließt er: „Rink hat fast jeden Abschnitt der Schrift ‚Immanuel 

Kant über Pädagogik’ stilistisch überarbeitet und von Fall zu Fall sinngemäß 

erweitert und die verschiedenen Teile nach eigenem Gutdünken zu einem Ganzen 

gefügt“53.  

 Die Untersuchung wird beendet mit einer wagemutigen 

Behauptung:  

 

„Als einzig haltbare und konsequente Stellungnahme auf 
Grund unserer Untersuchungen muß gelten: Die Schrift 
‚Immanuel Kant über Pädagogik’kann nicht als authentisches Werk 
Kants angesehen werden. Sie ist deshalb aus der Akademie-Ausgabe 
zu entfernen“54. 

 

Die Untersuchung Weisskopfs hat, wie bereits erwähnt, offensichtlich die 

nachfolgende Debatte über Kants Pädagogik stark geprägt. Sie wird oft in 

Aufsätzen und anderen Schriften zitiert. Merkwürdigerweise gibt es aber 

keine direkte Auseinandersetzung mit jener Untersuchung. Eine 

Ausnahme ist der Aufsatz von  Werner Stark, veröffentlicht in der 
                                            

50 Ebda., S. 326. 
51 Ebda., S. 329. 
52 Ebda., S. 329. 
53 Ebda., S. 330. 
54 Ebda., S. 349. 



 38

Zeitschrift Kant-Studien aus dem Jahr 2000.  Stark macht einige Einwände 

gegen Weisskopfs Auffassung geltend. Darauf wird in der Rezeption der 

Kant-Forschung näher eingegangen. 

Im Folgenden möchte ich über einige Aspekte und Probleme der  

Untersuchung Weisskopfs und insbesondere über seine Stellungnahme 

meine eigenen kritischen Betrachtungen äußern:  

 

1. Ich schätze die Untersuchung Weisskopfs als eine großartige 

Interpretation. Es handelt sich um eine wertvolle und umfassende 

Untersuchung. Weisskopf hat  auf viele Details, Quellen und 

Informationen aufmerksam gemacht, die in wenigen anderen 

Untersuchungen zu finden sind.  

 

2. Ich teile die Auffassung, dass der Text in der Gestalt,  in der er uns 

vorliegt, nicht wirklich von Kant ist, sondern von Rink, dem Herausgeber. 

Die  Bemerkungen und Notizen Kants wurden an Rink weitergegeben, 

und dieser hat sie  kompiliert. Der Text gilt strictu sensu deshalb als nicht 

authentisches und ebenso wenig als systematisches Werk Kants. Jedoch 

sind wir berechtigt, uns zumindest mit Kants Bemerkungen oder Notizen 

über Erziehung und Pädagogik auseinanderzusetzen. Aufgrund dieses 

Authentizitätsproblems wird die Schrift bis heute unterschätzt. Geht man 

davon aus, dass mit dem von Rink herausgegebenen Text nichts 

anzufangen ist – eine Meinung, der ich nicht zustimmen würde – so ist 

dennoch aus anderen systematischen Schriften der praktischen 

Philosophie Kants vieles zum Thema zu erfahren.  

 

3. Die Thesen 1, 2 und 3 sind konsequent insofern, dass sie über ein 

Verhältnis zwischen Bemerkungen über Pädagogik und Ideen sprechen, 

die in den Vorlesungen über Ethik und Anthropologie sowie in Rousseaus 

„Emil“ erscheinen. Tatsächlich stellt man, wenn man die Parallelstellen  

der genannten Schriften mit der Pädagogik-Schrift vergleicht, zahlreiche 

inhaltliche Übereinstimmungen, Annäherungen und Ähnlichkeiten fest. 



 39

Diese Schriften sind aber nicht die einzigen, die einen Zusammenhang mit 

der Erziehung  erläutern. Das gilt auch für die GMS, die KpV, KU und die 

MS. Sie alle enthalten eine Unmenge von Aspekten, die auf jeden Fall zu 

diesem Thema gehören und aufgrund dessen zur Analyse hinzugezogen 

werden müssen.   

 

4. Die vierte These beruht, wie der Autor selbst zugibt, mehr auf 

Vermutungen als auf Tatsachen. Sehr wahrscheinlich hat Rink etwas 

hinzugefügt, aber wie sich Weisskopf selbst gefragt hat: Was? Wie? In 

welchem Umfang? Dies mit aller Sicherheit zu beantworten ist unmöglich. 

Weisskopf ist sich dessen bewusst und ist deshalb sehr vorsichtig mit 

dieser These, wie oben gezeigt wurde. 

 

5. Der letzte Teil der Schlussfolgerung ist meines Erachtens übertrieben 

und trägt kaum etwas zur Diskussion bei. Die in der Schrift  kompilierten 

Ideen sind doch von Kant. Warum sollte man sie aus der Akademie-

Ausgabe von Kants Werk entfernen?  Nur weil sie „sehr wahrscheinlich“ 

stilistisch bearbeitet wurden und einige Ergänzungen haben? Was macht 

man mit den anderen Schriften Kants, die er selbst nicht herausgegeben 

hat? Sollten sie aus demselben Grund auch aus Kants Werken entfernt 

werden? Was soll dann unter Kant-Forschung verstanden werden?  

 

6. Die Debatte wurde trotz Weisskopfs Ergebnis auch außerhalb der 

philologischen Fragestellung weiterentwickelt. Im Bereich der 

Erziehungswissenschaft wurde nicht nur die Pädagogik-Vorlesung 

insbesondere  nach den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts zur Diskussion 

gestellt, sondern auch die theoretische und praktische Philosophie Kants. 

Ebenso wurde innerhalb der Kant-Forschung über die Pädagogik  

diskutiert55. Einige bekannte Kant-Interpreten unterschätzen deren 

Bedeutung keineswegs. Aspekte davon werden im Laufe der Dissertation 

hervorgehoben.  Das bedeutet, dass die Ideen Kants, insbesondere die 
                                            

55 Vgl. PLEINES, Jürgen-Eckardt (Hrsg.) Kant und die Pädagogik. Würzburg, 1985. 



 40

pädagogischen Ideen, von ihrem Wert nichts verloren haben, sondern im 

Gegenteil: Seine „Bemerkungen“ haben große Anerkennung gefunden, 

und deshalb bemüht sich auch diese Arbeit, neue Aspekte aufzuzeigen.     

 

 

1.4.1.2 Die Studien von Peter Kauder  
 
 

 

Neben der Untersuchung Weisskopfs sind die Studien von Peter Kauder 

wichtige Beiträge zur philologischen Rezeption der Pädagogik-Schrift. 

Diese wurden in dem gemeinsam mit Wolfgang Fischer herausgegebenen 

Buch Immanuel Kant über Pädagogik – 7 Studien 1999 veröffentlicht. Die 

Studien I bis VI sind von Peter Kauder und gehen hauptsächlich auf die 

philologische Fragestellung ein, während die VII. Studie, von Fischer 

verfasst, eine systematisch-philosophisch orientierte Interpretation im 

Zusammenhang mit der Frage der Religion bei Kant anbietet. Dieser 

Aufsatz von Fischer hat kein primär philologisches Interesse. Aus diesem 

Grund wird er hier nicht behandelt. Ich werde mich, wie bei der 

vorherigen Analyse, auf die zentralen und für meine Untersuchung 

relevanten Aspekte von Kauders Interpretation konzentrieren. Während 

der Autor innerhalb der ersten drei Studien das Authentizitätsproblem 

hervorhebt und behandelt, geht er in den weiteren (also den Studien IV, V, 

VI) auch auf andere philosophische Aspekte ein.  

 Kauders Absicht liegt darin, durch die Analyse des 

„Einteilungsschemas“, einer „Reihe von semantisch rätselhaften 

Passagen“ sowie durch eine hermeneutische „Behandlung von 

Detailfragen“56 eine Auseinandersetzung mit der Schrift durchzuführen. 

Seine Haltung ist zu Beginn beschrieben: „Es scheint kein rechtmäßiger 

                                            

56 KAUDER,P.; FISCHER, W., 1999, S. 8. 



 41

Grund dazu zu bestehen, ‚Immanuel Kant über Pädagogik’ nicht 

wesentlich als Vorlesung anzusehen“57.  

Die Vorlesungen  Kants sollten damals inhaltlich aus Kompendien 

und Handbüchern von anderen Autoren verfasst worden sein und nicht 

seine eigenen Texte zeigen. „Der damaligen Zeit entsprechend legten die 

Regierungsbehörden den Lehrstoff für die Vorlesungen an den 

Universitäten in Form und Inhalt fest“58. Wohl anerkannt ist, dass Kant 

sich auf die Abhandlungen von Bock und Basedow gestützt hat59. Deshalb 

vermutet Kauder, dass „die Vorlesungen Kants einen andauernden 

Denkprozeß mit allen Vor- und Nachteilen, die damit verbunden sind“60, 

darstellen. Das könnte auch eine Prämisse sein, um die Pädagogik-Schrift 

zu interpretieren.  

Kauder weist darauf hin, dass ein großer Unterschied zwischen 

Kants „Vortragsstil“ und „Schreibstil“ besteht. Seiner Auffassung nach 

können die Vorlesungen kaum als „organisch“ betrachtet werden. Auch in 

der Tatsache, dass Rink sich nicht auf seine Tätigkeit als Herausgeber 

beschränkt hat, liegt ein wichtiger Hinweis, diesen Text von  den anderen 

Druckschriften Kants zu unterscheiden. Der Versuch einer Interpretation 

der Pädagogik-Schrift soll aus diesen Gründen deren   „besondere Form“ 

beachten. Deshalb sollte man die Schrift, um die Probleme zu bestimmen, 

zunächst abgesondert von anderen Werken Kants analysieren. Genau 

diese widersprüchlichen Passagen müssen im Text „immanent“ 

rekonstruiert werden.  Für Kauder sollte die Benutzung anderer Schriften 

nur eine sekundäre und erläuternde Funktion, keine „maßgebende“61, 

haben. Das ist eine klare und angemessene Haltung, wenn das Ziel in 

einer philologischen Interpretation besteht.  

                                            

57 Ebda., S. 21. 
58 Ebda., S. 39. Von mir hervorgehoben. 
59 BOCK, Friedrich Samuel. Lehrbuch der Erziehungskunst zum Gebrauch für christliche Eltern 
und künftige Jugendlehrer. Königsberg und Leipzig, 1780. BASEDOW, Johann Bernhard. 
Das Methodenbuch für Väter und Mütter der Familien und Völker. Altona und Bremen, 1770. 
60 KAUDER,P.; FISCHER, W., 1999, S. 23. 
61 Ebda., S. 25. 



 42

 Von fünf dargestellten Prämissen, die dieser immanenten Methode 

zugrunde liegen, möchte ich folgende hervorheben:   

 

a) Es wird „davon ausgegangen, daß mit der Pädagogik-Schrift, Gedanken 

Kants vorliegen, die mehr oder weniger sinnvoll und stringent 

rekonstruiert werden können“62. Mit anderen Worten wird die Schrift 

nicht „von vornherein zu einer ablehnenden Beurteilung […] als 

unkantisch“63 verworfen. 

 

b) Man sollte die Schrift nur mit „Vorbehalt  als Kants pädagogische Lehre 

ausgeben und als eine Seite der pädagogischen Bemühung Kants 

ansehen“64. Wichtig ist, die Problemstellungen aufzuzeigen und dann 

wenn möglich mit „Lösungen“, also  Prinzipien und Grundlagen Kants, 

den Zusammenhang zu erklären.  

 

c) Die Beurteilung der Schrift als „kantisch“ oder „unkantisch“, 

„authentisch“ oder „nicht authentisch“ bedarf einer „kritisch-

wohlwollenden Prüfung“. „Erst nach einem sehr gründlichen 

Textstudium sind vorsichtige und begründete Urteile möglich und 

sinnvoll“65. 

 

Am Ende der ersten Studie, welche eigentlich als allgemeine 

Einführung dient, stellt Kauder seine Auffassung der Weisskopfs 

gegenüber und formuliert dabei seine Kritik an ihr. Obwohl wir mit einem 

„Fragment“ operieren müssen, erkennen wir in der Schrift „Kants Geist“; 

so die Grundhaltung Kauders der Schrift gegenüber. Der „Geist Kants“ 

erscheint „manchmal gar nicht, manchmal nur schemenhaft“, in einigen 

Passagen ist er aber „manchmal auch sehr präsent“66.  

                                            

62 Ebda., S. 26. 
63 Ebda., S. 26. 
64
 Ebda., S. 26. 

65 Ebda., S. 26-27. 
66 Ebda., S. 27. 



 43

Ich möchte hier die Betonung auf das, meines Erachtens, 

Hauptargument Kauders legen: „Es gibt trotz aller Bedenken gegen den 

Text, über dessen Authentizität gestritten werden kann, keinen 

zwingenden Grund, ihn – analog zu einigen Platon unterschobenen 

Dialogen – als unechten Kant-Text zu behandeln“67. Dabei wird die 

Stellungnahme Weisskopfs kritisiert. Diese hat gezeigt, dass die Schrift an 

vielen Punkten Zweifel erregt, Kauder jedoch resümiert, „es ist ihm nicht 

gelungen, sie als durch und durch unkantisch zu entlarven“68. Für mich ist 

dies das Kernstück von Kauders Beitrag, insofern er dadurch die Debatte 

wiedereröffnet, welche durch Weisskopfs Ergebnis scheinbar 

abgeschlossen wurde. Dieses ist, so Kauder:  

 

„[…] nicht nur überzogen, sondern auch Staunen machend – 
zum einen decken seine Analysen dieses so harte Urteil nicht 
[…], zum anderen steht dieses Fazit zum getriebenen Aufwand 
und geschriebenen Umfang  des Werks in keinem 
angemessenen Verhältnis mehr“69. 

 

Wie Kauder und andere Autoren bin auch ich der Auffassung, dass für die 

Entwicklung des pädagogischen Denkens Kants Philosophie als Ganze 

wichtiger ist als die kleine Schrift Über Pädagogik. Sein kritisches System – 

und hier sind sowohl theoretische als auch praktische Philosophie  

gemeint - enthält nicht nur für die Philosophie neue Anregungen, sondern 

auch für die Pädagogik70. In diesem Zusammenhang erscheint die von 

Kauder gestellte Frage immer noch provokativ: „Wäre die Bedeutung 

Kants für die Pädagogik nicht auch dann noch von signifikanter Art, wenn  

                                            

67 Ebda., S. 27. 
68 Ebda., S. 28. 
69 Ebda., S. 28. 
70 Im Bezug auf diese Aspekte schreibt Willy MOOG (1967, S. 217-218): „Kants Bedeutung 
für die Pädagogik besteht nicht in erster Linie darin, daß er auch Vorlesungen über 
Pädagogik gehalten hat, sondern darin, daß seine neue philosophische Methode 
unmittelbar auch einen starken pädagogischen Gehalt in sich birgt und für die 
Konstituierung der Pädagogik als Wissenschaft wichtig ist.[…] Kant, der Kritiker und 
Methodiker der Philosophie, gehört als solcher schon zu den Klassikern der Pädagogik.“ 



 44

es die Pädagogik-Schrift gar nicht gäbe und/oder er niemals über 

Pädagogik gelesen hätte?“71. 

 Die Stellungnahme von Kauder wird in der 2. Studie ausführlicher 

geklärt. Hier geht es um die „Interpretationsproblematik von Genese und 

Authentizität“ der Pädagogik-Schrift. Es wird angenommen, dass die 

Schrift ein „Patchwork“ sei. Gegenüber Weisskopfs „Schichtentheorie“, 

ebenso der „Schichtentheorie“ von  Groothoff72, kündigt Kauder eine 

dritte Möglichkeit an, auch wenn sie ebenfalls als Schichtentheorie 

betrachtet werden könnte. Sein Ansatz plädiert: 

 

 „Die beiden Hauptteile der Schrift weichen von einander ab, d. 
h., daß Kant in den annähernd zehn Jahren, in denen er ‚über 
Pädagogik’ gelesen hat, zuerst eine Form von gesellschaftlicher 
Erziehung zum Ausgangspunkt genommen hat, um dann, in 
weiteren Entwürfen, nach und nach den Erfolg allen 
pädagogischen Bemühens an eine moralische Erziehung zu 
binden“73.  

 

Im Bezug auf die Authentizität stellt sich die Frage nach der Urheberschaft 

nicht nur bezüglich der Schrift als Ganzes, sondern auch hinsichtlich der 

verschiedenen Bruchstücke, auf deren Grundlage die Schrift verfasst 

wurde. Im Rahmen der Authentizitätsproblematik wird nach der 

Chronologie von verschiedenen Teilen gefragt: Zum Beispiel bezüglich 

der Veröffentlichung der Kritik der reinen Vernunft (1781); nach der 

Bedeutung und dem entsprechenden Einfluss von Rousseau und den 

Philanthropisten (Bock und Basedow) auf Kant; nach der Möglichkeit, die 

Schrift einheitlich zu qualifizieren, entweder als empirisch oder als 

systematisch. „Schließlich die vielleicht wichtigste Frage: Steht ‚Immanuel 

Kant über Pädagogik’ in deutlichem Widerspruch zum übrigen Werk 

                                            

71 Ebda., S. 29. 
72 Vgl. GROOTHOFF, Hans-Hermann. Anmerkungen [zur Textausgabe]. In: KANT, 
Immanuel. Ausgewählte Schriften zur Pädagogik und ihrer Begründung. Besorgt von Hans-
Hermann GROOTHOFF  u.M.v. Edgar REIMERS. 2. Auflage. Paderborn, 1982. S. 157-174. 
73 KAUDER,P.; FISCHER, W., 1999, S. 36. 



 45

Kants oder kann die Schrift, freilich mit Vorbehalten, als kantisch 

bezeichnet werden?“74.  

Nach seiner ersten Analyse „besteht zwischen ‚Einleitung’ und 

‚Abhandlung’ eine inhaltliche Differenz“75. In der Abhandlung steht der 

„denkende und zur Aufklärung gelangende Mensch im Mittelpunkt der 

Erziehungsbemühungen“76; ein Prozess, der auf die Moralisierung des 

Einzelnen gerichtet ist. Umgekehrt wird die Erziehung in der Einleitung, 

obwohl rudimentär vorgestellt, als ein Verfahren behandelt, das primär 

zur Sozialisation des Menschen angewendet wird. In diesem Sinne wurde 

die Moralisierung weder direkt diskutiert noch völlig ausgeschlossen. Die 

Bemühung, eine moralische Dimension der Erziehung zu konzipieren, 

wurde vermutlich später durch die der Ethik gewidmeten Arbeiten 

bewirkt. Nach Kauder ist dieser Wandel denkbar, insofern zwischen 1776 

und 1791 nicht nur die vier Vorlesungen zur Pädagogik, sondern auch die 

erste und zweite Auflage der Kritik der reinen Vernunft (1781 und 1787) 

entwickelt wurden. Dasselbe gilt für die wichtigsten Schriften seiner 

praktischen Philosophie, nämlich die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten 

(1785) und die Kritik der praktischen Vernunft (1788).  

 

„Es fällt nämlich auf, daß erst das Ende der ‚Einleitung’ den 
moralischen Menschen als Ziel des Erziehungsprozesses betont, 
und es wird deutlich, daß die Moralität des Menschen nicht 
sozusagen ein ‚fakultatives Nebenprodukt, sondern den 
Hauptzweck der Erziehung ausmachen soll“77. 

 

Struktur und Aufbau der Schrift werden insbesondere in der 3. Studie 

analysiert. Hier wird die Gliederung der Schrift in Frage gestellt. Kauder 

fasst die zentralen Begriffe zusammen, erstmals aus der Einleitung und 

danach aus der Abhandlung. Nachdem er die Hauptbegriffe identifiziert 

hat, bildet er ein Schema von beiden und stellt sie einander gegenüber. 

Damit versucht er „mögliche innere Gemeinsamkeiten und 

                                            

74 Ebda., S. 38. 
75 Ebda., S. 48. 
76 Ebda., S. 48. 
77 Ebda., S. 50. 



 46

Berührungspunkte beider Teile“78 zu verdeutlichen. Ein Beispiel für einen 

problematischen Aspekt ist das Verhältnis zwischen physischer und 

praktischer Erziehung. Eine genaue Zuordnung dessen, was zum einen 

und was zum anderen gehört, ist sehr schwer festzustellen.  

Wie sollte man physische Erziehung gegenüber der praktischen 

verstehen? Sollte sie bloß als Verpflegung verstanden werden? Ist sie 

absolute und notwendige Bedingung für die praktische Erziehung? Am 

Ende des Abschnitts über die praktische Erziehung ist von religiöser und 

sexueller Erziehung die Rede. Wie sollte man den Begriff „praktisch“ in 

diesem Zusammenhang verstehen? Sollte er im weitesten Sinne sittlich, 

aber auch teilweise pragmatisch, oder im engeren Sinne, sprich rein 

moralisch interpretiert werden? Außerdem muss geklärt werden, ob, und 

wenn ja welcher Unterschied zwischen Bildung des Charakters und 

Begründung des Charakters besteht.  

Zu diesen und anderen Fragen führt Kauder eine gründliche 

semantische Analyse durch. Dabei werden auch die Begriffe Wartung, 

Disziplinierung, Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung wieder 

aufgenommen, die ich im vierten Kapitel ebenfalls analysiere. Kauders 

Interpretation bezeichnet insbesondere den Teil über die praktische 

Erziehung als  „nicht sehr konsistente Darstellung“79.   

 Die Studien IV, V und VI behandeln entsprechend folgende 

Themen:  Kants Begründung der Notwendigkeit der Pädagogik – Die 

anthropologische Fragestellung und ihr Horizont; die Frage des 

Spannungsverhältnisses zwischen Freiheit und Zwang und zuletzt das 

Verhältnis zwischen Disziplinierung, Kultivierung und Zivilisierung im 

Hinblick auf eine Erziehung zur Moralität. Ich werde diese drei Aspekte 

im Laufe meiner Arbeit ebenfalls behandeln und an Kauders in diesen 

drei Studien dargestellte Analyse wieder anknüpfen. Deshalb nenne ich 

hier nur einige Stichwörter, um unnötige Wiederholungen zu vermeiden. 

Diesen Stichworten folgen einige Bemerkungen zu Kauders Studien.    

                                            

78 Ebda., S. 60. 
79 Ebda., S. 78. 



 47

Die Notwendigkeit der Pädagogik wird in der IV. Studie auf das  

Spannungsfeld von philosophischer Anthropologie und 

Geschichtsphilosophie bezogen. Eigentlich ist, wie in dieser Untersuchung 

auch gezeigt wird, die Erziehungskonzeption Kants ohne 

Berücksichtigung seiner Anthropologie und Geschichtsphilosophie sehr 

schwer zu verstehen. Der Mensch wird bei Kant aufgrund seines 

Instinktmangels als einziges erziehungsbedürftiges Geschöpf bezeichnet. 

Im Rückgriff auf Herder und Gehlen wird die Frage des „Mängelwesens“ 

von Kauder gründlich analysiert.  

Ebenfalls werden die Bedeutung und der mögliche Zusammenhang 

von Kultur, Freiheit und Zwang in der V. Studie behandelt. Freiheit bei 

dem Zwang bedeutet keineswegs Freiheit durch Zwang. Es wird ein 

Kultivierungsprozess vorausgesetzt, weil Freiheit nicht mit willkürlichen 

Handlungen zu verwechseln ist. Gerade weil Freiheit als moralische 

Autonomie vernünftiges Handeln  bedeutet und das Kind allein noch nicht 

dazu fähig ist, bedarf  es eines Zwangs in und durch die Vernunft, um dem 

zu Erziehenden zu ermöglichen, sich seiner eigenen Vernunft zu 

bedienen. Sehr wichtig ist die Beurteilung dieser Frage am Ende der 

Studie. Dort wird angenommen, dass die Lösung Kants eindeutig in enger 

Beziehung zum Aufklärungszeitalter steht. „Das erste systematische 

Grundthema der Schrift ‚Immanuel Kant über Pädagogik’ besteht also in 

einer der Erziehung zugrunde liegenden aufklärerischen Perspektive, wie 

zahlreiche Passagen des Textes belegen“80. 

 Kauders VI. Studie zeigt die Disziplinierung, Kultivierung und 

Zivilisierung  als „Teilaufgaben“ der Pädagogik. Der Begriff der 

Weltklugheit, welcher gewissermaßen in diesen drei Stufen entwickelt 

wird, wird bei Kant in seinem  Zusammenhang mit der Sittlichkeit 

betrachtet. Die Hauptaufgabe der Pädagogik besteht darin, eine Erziehung 

zur Moralität zu entwickeln. Hier würdigt Kauder die Beziehung der 

Pädagogik zur Moral bei Kant.  

                                            

80 Ebda., S. 132. 



 48

 Die Pädagogik Kants bekommt nach der Arbeit Weisskopfs nun 

durch Kauder eine neue Gewichtung. Insbesondere schätze ich seine 

kritische, aber auch positive Haltung hinsichtlich des Themas. Sein Urteil 

halte ich für überzeugend. Statt einer radikalen Ablehnung der Schrift 

versucht Kauder den  Sinn  dieser Ideen  hervorzuheben, der sich 

eigentlich nur im Zusammenhang mit der in Kants anderen Werken 

verwendeten Terminologie hermeneutisch rekonstruieren lässt.  

Demzufolge teile ich nicht nur seine Haltung,  sondern auch seine Kritik 

an Weisskopf.  

 
 

1.4.2 Rezeption in der Erziehungswissenschaft  
 
 

 

Die Wirkung der Pädagogik Kants innerhalb der Erziehungswissenschaft 

ist umstritten. Einerseits steht die Schrift aufgrund des 

Authentizitätsproblems  ständig unter Verdacht und wird  eben deshalb 

immer wieder unterschätzt. Auf diese Weise erfährt Kant innerhalb der 

Erziehungswissenschaft kaum Beachtung, erstaunlicherweise auch 

bezüglich seiner Philosophie, als habe sie keine Implikationen für die 

Pädagogik geleistet. Andererseits und merkwürdigerweise erfahren einige 

Ideen aus der Pädagogik-Schrift, welche durch Abhandlungen und 

Aufsätze thematisiert wurden, eine „Wiedergeburt“. Die Konstellation der 

Fragestellungen ist sehr weit und unterschiedlich in ihren Nuancen. Das 

heißt: Die Pädagogik Kants hat trotzdem innerhalb der 

Erziehungswissenschaft ihren Platz. Allerdings bedarf die Frage, ob dieser 

Platz angemessen ist und die Leistung Kants würdigt, einer genaueren 

Betrachtung.     

Durch diese punktuelle Rezeption erfuhren einige wichtige Aspekte 

der Pädagogik Kants eine durchaus differenzierte Betrachtung. Dennoch 

ist es sehr schwer, eine Rezeptionsgeschichte der Pädagogik Kants innerhalb 



 49

der Erziehungswissenschaft zu beschreiben, wodurch man eine Art 

„Landkarte“ in der Hand hätte81.  

Wenn man die Rezeption der 70er Jahre des XX. Jahrhunderts 

nimmt, heben sich zwei Schwerpunkte der Pädagogik Kants innerhalb der 

Erziehungswissenschaft hervor: a) einer bezüglich der Frage über den 

Wissenschaftscharakter der Pädagogik und b) einer, der die Sittlichkeit 

(und damit verknüpft die Freiheitsproblematik) als Horizont der 

Erziehung zu erläutern versucht.  

Ich möchte in diesem Abschnitt zunächst nur auf den ersten dieser 

Schwerpunkte eingehen, indem ich die Abhandlung Theo Winkels „Kants 

Forderung nach Konstitution einer Erziehungswissenschaft“ analysiere, 

da ich diese nach Weisskopfs Arbeit für die erste bedeutende 

Auseinandersetzung mit dem Thema in der Erziehungswissenschaft halte. 

Doch auch der zweite, auf die Sittlichkeit bezogene Schwerpunkt wurde 

innerhalb der Kant-Forschung diskutiert und ist in seiner Bedeutung nicht 

zu unterschätzen. Die entsprechende pädagogische Literatur über die 

Sittlichkeitsproblematik und über andere Fragen werde ich im Laufe 

meiner Untersuchung heranziehen.    

  

 

1.4.2.1 Theo Winkels und die Frage nach dem 
Wissenschaftscharakter der Pädagogik 
 

 

 

„Der Mechanismus in der Erziehungskunst muss in Wissenschaft 

verwandelt werden“82, so lautet die Forderung Kants nach der 

Konstitution der Pädagogik als Wissenschaft. Dieser Anspruch führte zu 

großer Würdigung der Verdienste Kants um die Pädagogik, jedoch auch 

                                            

81 Im Anhang dieser Arbeit sind die wichtigsten Studien nach den 70er Jahren, also nach 
Weisskopfs Abhandlung, sowie einige Studien aus den 60er Jahren, die durch Weisskopfs 
Untersuchung nicht berücksichtigt wurden, angefügt.  
82 ÜP, VI 704. 



 50

zu Missverständnissen und Vorwürfen gegen seine Arbeiten. Zahlreiche 

Aufsätze und Abhandlungen widmen sich dem Thema. Bereits vor dem 

Erscheinen der Abhandlung Weisskopfs haben sich Lochner, Liedtke und 

Ipfling, um nur einige Autoren zu erwähnen, in den 60er Jahren mit dieser 

Frage auseinandergesetzt83. Die Studien von Strauss und Heim, aus den 

80er Jahren, widmen sich ebenfalls dieser Frage. Wichtige Beiträge zur 

Debatte findet man  sowohl in der Untersuchung von Winkels als auch im 

Sammelband von Pleines84.  Auch die in den 90er Jahren veröffentlichten 

Arbeiten von Hufnagel und Koch85 befassen sich mit dieser Thematik.  

Winkels Fragestellung bezieht sich systematisch auf die Forderung 

Kants nach einer wissenschaftlichen Pädagogik.  Demnach beansprucht 

der Autor bei seiner Untersuchung „sowohl die Berechtigung wie auch 

die Tragweite der Kantschen Forderung“, sowie „was Kant selbst  zur 

Realisierung seiner eigenen Forderung beigetragen hat“86 zu prüfen.  

Dabei wird die Pädagogik-Schrift, mit der genannten Aussage Kants, 

neben anderen Äußerungen zum Thema innerhalb seines  Gesamtwerks 

betrachtet und analysiert. Winkels vertritt die  Meinung, dass sich nur aus 

den Grundlagen des Gesamtwerks Kants eine „Theorie der Erziehung“  

ableiten  und erklären lässt.  

Kernpunkt seiner Untersuchung  bildet die Antwort auf die Frage: 

„Welchen Charakter hat die von Kant postulierte pädagogische 

Wissenschaft, und wo ist ihr Ort im Kantschen System wissenschaftlicher 

                                            

83 Vgl. LOCHNER, Rudolf. Deutsche Erziehungswissenschaft. Meisenheim am Glan, 1963. 
LIEDTKE, Max. Kant und die Erziehungswissenschaft. In: Zeitschrift für Pädagogik 12. Jg. 
1966. IPFLING, Hans-Jürgen. Anmerkungen über die wissenschaftstheoretische 
Grundlegung der Pädagogik bei Kant. In: Pädagogik Rundschau 21. Jg. 1967. 
84 Vgl. STRAUSS, Walter. Allgemeine Pädagogik als transzendentale Logik der 
Erziehungswissenschaft.  Frankfurt am Main, 1982. WINKELS, Theo. Kants Forderung nach 
Konstitution einer Erziehungswissenschaft. München, 1984. PLEINES, Jürgen-Eckardt. Kant 
und die Pädagogik. Würzburg, 1985. HEIM, Helmut. Systematische Pädagogik: e. histor.-krit. 
Unters. Frankfurt am Main, 1986. Nicht zu übersehen sind auch die wichtigen Beiträge 
von Wolfgang RITZEL zu dieser Debatte, die im Laufe dieser verschiedenen Jahrzehnte 
verfasst wurden und auf vielen junge Forscher bzw. ihre Nachfolger gewirkt haben.  
85 Vgl. HUFNAGEL, Erwin. Der Wissenschaftscharakter der Pädagogik. Würzburg, 1990. 
KOCH, Lutz. Kants Postulat einer wissenschaftlichen Pädagogik. In: BÖHM, Winfried; 
WENGER-HADWIG, Angelica (Hrsg.) Erziehungswissenschaft oder Pädagogik? Würzburg, 
1998.  
86 WINKELS, Theo. Kants Forderung nach Konstitution einer Erziehungswissenschaft. 
München, 1984, S. 15. 



 51

Erkenntnis?“87. Dies wird explizit im sechsten Teil seiner Untersuchung 

„Pädagogik als Wissenschaft“, insbesondere im Abschnitt 

„Wissenschaftscharakter und Systematischer Ort der Pädagogik“ 

thematisiert.  

In Bezug auf die Bestimmung der Pädagogik als Wissenschaft 

argumentiert Winkels, dass sie nicht als eine „autonome“ oder 

„eigenständige“ Disziplin zu betrachten sei88. Sie bedarf vielmehr eines 

„weit übergreifende[n] Begründungszusammenhang[s]“89, um verstanden 

zu werden. Deshalb ist für Winkels nicht nur der  Zusammenhang 

zwischen Pädagogik und Anthropologie wesentlich, sondern auch der 

von der Pädagogik hin zur Politik, Ethik und Geschichtsphilosophie. Aus 

diesem Grund kritisiert er die Auffassung von Blaß90, insofern dieser sich 

auf eine „verkürzte“ Interpretation des Zusammenhangs zwischen 

Pädagogik, Anthropologie und Politik stützt. Die Frage „Was ist der 

Mensch?“, unter welcher für Kant die gesamte Aufgabe der Philosophie 

zusammengefasst und verstanden werden kann, sollte, so Winkels, richtig 

interpretiert werden. Winkels erklärt im Folgenden die Anthropologie im 

„weiteren“ und im „engeren“ Sinne, eine Unterscheidung, die bei Blaß, so 

seine Kritik, nicht zu finden sei. Wenn man über Kants Anthropologie 

spricht, besteht die Gefahr, sie mit der Schrift Anthropologie in 

pragmatischer Hinsicht zu verwechseln. Genau dies ist der Punkt, den der 

Autor erklärt. Im weiteren Sinne verstanden, bietet die Anthropologie die 

Grundlage für „die zu entwerfende Pädagogik“: „[…] sie erörtert  als 

Ganzes die Frage nach dem Wesen, den Vermögen  und der Bestimmung 

des Menschen“91. Und wie gezeigt wird, ist diese Bestimmung nichts 

anderes als  sittliche Vollkommenheit. Deshalb spielt die Ethik eine so 

wichtige Rolle für die Pädagogik. Das heißt: Die sittliche Vollkommenheit 

                                            

87 Ebda., S. 16. 
88 Ebda., S. 160. 
89 Ebda., S. 160. 
90 BLAß, Josef L. Kant  - Die Entdeckung des Begründungszusammenhanges der 
Pädagogik. In: Ders.: Modelle pädagogischer Theorie Bildung. Bd. 1: Von Kant bis Marx. 
Stuttgart – Berlin – Köln – Mainz, 1978, S. 17-49. 
91 Ebda., S. 162. 



 52

und ihre Beförderung können nur unter der Voraussetzung des „höchsten 

Gutes“ gedacht werden.  

 

„In der Begründung dieser dem Menschen wesentlich 
zukommenden Aufgabe, die zugleich das oberste Ziel 
pädagogischen Handelns ist, liegt die fundierende Funktion der 
Ethik für die Pädagogik, die ihrerseits den Prozeß der 
Versittlichung des Menschen in dessen konkreter 
Lebenswirklichkeit zu betreiben hat“92.  

 

Mit Recht betont Winkels, dass sich die Anthropologie in engeren Sinne - 

im Unterschied zu der Ethik - auf die Aspekte der Anwendung jenes 

reinen Sittengesetzes bezieht. Mit anderen Worten:  

 

„[…] diese Anthropologie muß sich eine Kenntnis vom 
Menschen und seinen Anlagen und Möglichkeiten verschaffen. 
Sie tut dies, indem sie ihr Erkenntnisbemühen sowohl auf den 
Menschen als Naturwesen (physiologische Anthropologie) wie 
auch auf den Menschen als Wesen der  Freiheit (moralische 
Anthropologie) richtet“93.  

 

Dabei wird in diesem Zusammenhang die Beziehung des Individuums 

zur Gattung eine wichtige Rolle spielen, insofern die Idee der Menschheit 

der Anthropologie sowohl im engeren als auch im weiteren Sinne 

zugrunde liegt. Deshalb ist es wichtig in diesem Rahmen die 

Geschichtsphilosophie einzubeziehen.  

 

„Geschichtsphilosophie als das systematische Denken über die 
in der Geschichte sich entwerfende Vernunft (die zugleich die 
approximative Annäherung an die Idee der Sittlichkeit 
ermöglicht), ist somit neben Ethik und Anthropologie das dritte 
Konstituens für eine wissenschaftliche Pädagogik im Sinne 
Kants“94.  

 

In den nachfolgenden Teilen meiner Arbeit werde ich darauf 

zurückkommen. Um die Frage, was für eine Wissenschaft die Pädagogik 

                                            

92 Ebda., S. 162. 
93 Ebda., S. 162. 
94 Ebda., S. 163. 



 53

ist, zu erörtern, zieht  der Autor die Bestimmung der Wissenschaft bei den 

Metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft (1786) Kants heran 

und setzt sich mit den Interpretationen von Ipfling, Strauß und Liedtke 

auseinander. Kants Bestimmung der Wissenschaft in der erwähnten 

Schrift lautet: „Eine jede Lehre, wenn sie ein System, d. i. ein nach 

Prinzipien geordnetes Ganze der Erkenntnis, sein soll, heißt 

Wissenschaft“95. Nach Winkels erweist sich die Pädagogik als 

Wissenschaft, insofern sie systematisch ist, das heißt, insofern „sie zufolge 

der sie bestimmenden Idee der Vollkommenheit die Einzelerkenntnisse 

der Erfahrung zu der ‚Form eines Ganzen’  zusammenzubringen 

vermag“96.  

Nach Liedtkes Auffassung wäre Erziehungswissenschaft bei Kant 

nur als  empirische Wissenschaft zu verstehen und müsste „im 

historischen Departement der unteren Fakultät eingeordnet werden“97. 

Liedtke vertritt seine Interpretation auf der Basis des Systems der 

Wissenschaften, so, wie sie Kant seiner Zeit entsprechend in der Schrift 

Der Streit der Fakultäten (1798) analysiert hat. Innerhalb dieses Systems 

sind als die oberen Fakultäten die theologische, die juristische und die 

medizinische bestimmt. Die untere Fakultät ist die philosophische, welche 

in zwei Departemente unterteilt ist. 

 

 „Die philosophische Fakultät enthält nun zwei Departemente, 
das eine der historischen Erkenntnis (wozu Geschichte, 
Erdbeschreibung, gelehrte Sprachkenntnis, Humanistik mit 
allem gehört, was die Naturkunde von empirischem Erkenntnis 
darbietet); das andere der reinen Vernunfterkenntnisse (reinen 
Mathematik und reinen Philosophie, Metaphysik der Natur 
und der Sitten) und beide Teile der Gelehrsamkeit  in ihrer  
wechselseitigen Beziehung auf einander“98.  

 

Daran, dass die Pädagogik auch zu der philosophischen Fakultät gehört, 

gibt es keinen Zweifel. Die Frage jedoch, die offen zu bleiben scheint, ist, 

                                            

95 MAN, V 11. 
96 WINKELS, 1984, S. 166. 
97 Vgl. seinen Aufsatz, bereits erwähnt, S. 139.  
98 SF, VI 291. 



 54

zu welchem Departement die Pädagogik als zugehörig zu betrachten 

wäre. Sie lautet konkret: „Gründet die Pädagogik in einer ‚empirischen’ 

oder in der ‚reinen Philosophie’?“99. 

Um diese Frage zu beantworten, stützt sich Winkels auf die 

Erklärung des  Begriffs der Erfahrung, welcher bei Kant nicht nur eine 

einzige Bedeutung hat und bereits in der Arbeit von Strauß wieder 

aufgenommen wird. Nach Strauß’ Analyse, ähnlich wie bei Liedtke,  ist 

die Pädagogik den  „historisch-empirischen“ Disziplinen zuzuordnen und 

sollte als „angewandte moralisch-praktische Disziplin“ verstanden 

werden. Diese Bestimmung ist, Winkels Analyse zufolge nicht zutreffend, 

insofern die moralische Dimension der Pädagogik Kants ausgeschlossen 

wird100. Bei beiden Autoren scheint, so bemerkt er, „der Zusammenhang 

von praktische[r] Philosophie und Pädagogik nicht hinreichend bedacht 

worden zu sein“101. Auf jeden Fall muss die Pädagogik, aufgrund der 

Bestimmung des Menschen als Naturwesen, in ihrem empirischen 

Zusammenhang verstanden werden, wie im Laufe dieser Untersuchung 

betont wird. In diesem Sinne treffen Pädagogik und  empirische 

Anthropologie aufeinander. Die Pädagogik kann deshalb unter die 

historischen Erkenntnisse eingeordnet werden. Dennoch wird sie allein 

dadurch ihrer Bestimmung nicht vollständig gerecht. Das oberste Ziel der 

Erziehung, nämlich die sittliche Bestimmung des Menschen, lässt sich 

nicht ohne den Begriff der Freiheit denken. Aber auch die Bestimmung 

der Pädagogik als bloßes Mittel für die Anwendung von Moral ist eine 

Reduzierung ihres Wissenschaftscharakters zu einem bloßen Instrument. 

Deshalb betont  Winkels: „Unserer Auffassung nach ist es dem Kantschen 

Entwurf einer Theorie der Erziehung unangemessen, den Erzieher 

lediglich auf eine ‚Theorie der Methode’ der sittlichen Erziehung fixieren 

zu wollen“102. Nach seiner Analyse gehört die Pädagogik aufgrund ihres 

Zusammenhangs mit der Metaphysik der Sitten auch in das Departement 

                                            

99 WINKELS, 1984, S. 168. 
100 Ebda., S. 170. 
101 Ebda., S. 172. 
102 Ebda., S. 171. 



 55

der „reinen Vernunfterkenntnisse“. Sofern die Erziehung die Beförderung 

des „höchsten Gutes“, also die sittliche Bestimmung des Menschen als 

Aufgabe hat, wird die Ethik als reine Moralphilosophie „konstitutiv“ für 

sie.  

„Das heißt, daß die Pädagogik in der Ethik qua reiner 

Moralphilosophie einen ihr vorausgehenden und somit pädagogische 

Erfahrungserkenntnis ermöglichenden und begründenden Bereich hat, 

von dem her sie ihr Tun rechtfertigen kann“103. 

Den Beitrag Winkels zugrunde legend, sind wir berechtigt, über die 

Pädagogik bei Kant als Wissenschaft zu sprechen, und zwar als praktische 

Wissenschaft, wie später erörtert wird, insofern sie sich auf die beiden 

Dimensionen des Menschen bezieht; in empirischer und moralischer 

Hinsicht. Damit wird der scheinbare Konflikt, der in der dritten 

Antinomie der KrV Kants behandelt wird, aufgelöst. Freiheit und 

Naturkausalität sind, wie noch zu sehen sein wird, auch in der Erziehung 

miteinander kompatibel.  

 

 

1.4.3 Rezeption  in der Kant-Forschung 
 

 

 

„Zu den Themendefiziten vieler Moralphilosophen gehört die Erziehung 

zur Moral“ stellt Otfried Höffe104 mit Recht fest. Ähnlich könnte auch 

argumentiert werden, dass die Pädagogik Kants zu den 

„Themendefiziten“ der Kant-Forschung gehört. Kants Pädagogik scheint 

bisher, mit wenigen Ausnahmen, eine Nebenrolle in der Kant-Forschung 

gespielt zu haben. Das ergibt sich teilweise auch aus der zunehmenden 

Spezialisierung nicht nur innerhalb der Philosophie allgemein, sondern 

                                            

103 Ebda., S. 173. 
104 HÖFFE, Otfried. Lebenskunst und Moral: Oder macht die Tugend glücklich? München, 
2007, S. 347. 



 56

eben auch innerhalb der Kantschen Philosophie. Allerdings liegt darin die 

Gefahr, in eine abgekürzte Auffassung oder einen eingeschränkten Begriff 

von Philosophie zu geraten und in diesem Fall von der  Kantschen 

Philosophie überhaupt. Da, wo man eine „puristische“ Kant-

Interpretation verteidigt, wo die Interpretation sich von Fragen über das 

„Nicht-Reine“ distanziert105, wird der Formalismus- und Rigorismus-

Vorwurf  seine Berechtigung finden.  

Wie haben also die Kantianer nach der Arbeit Weisskopfs die 

Pädagogik Kants gelesen? Haben sie den Schluss Weisskopfs bestätigt 

oder sind sie trotz seines Urteils der Meinung, es bleibe doch noch etwas 

darüber zu sagen? Ist also die Diskussion über die Erziehung bei Kant 

unhaltbar? Hat sie keinen Zusammenhang mit der Kantschen Philosophie 

bzw. mit seiner Moralphilosophie?   

Im Folgenden möchte ich zeigen, wie von Seiten der Kant-

Interpreten diese Frage behandelt wurde. Ich werde Argumente 

aufzeigen, die neben der Kritik der philologischen Rezeption und der 

Rezeption in der Erziehungswissenschaft mein Untersuchungsvorhaben 

berechtigen.  Dabei wird deutlich, dass, obwohl der Umfang der Arbeiten 

in diesem Zeitabschnitt relativ klein ist, das Urteil Weisskopfs keine 

vorbehaltlose Unterstützung im Sinne der Ausschließung der Pädagogik-

Schrift aus der Akademischen Ausgabe gefunden hat.  Wenn man diese 

Aspekte mit den vorher analysierten in Zusammenhang bringt, entsteht 

Raum für meine Hypothese. Im Anschluss an diese Darstellung werde ich 

dann eigene Anmerkungen zu diesem Kapitel vorstellen und meine 

Interpretation weiter ausführen. 

 In der zweiten Hälfte der 60er Jahre, sehr wahrscheinlich in 

denselben Jahren, in denen Weisskopf seine Untersuchung entwickelt hat, 

wurden in den USA die Darstellung  von William Frankena106 über die 

                                            

105 Dies zeigt sich auch bei der Untersuchung von Robert LOUDEN, Kant’s impure Ethics: 
From Rational Beings to Human Beings. New York, 2000. 
106 Vgl. FRANKENA, William. Three Historical Philosophies of Education. Aristotle, Kant, 
Dewey. Illinois, 1965. S. 79-134. 



 57

Erziehung bei Kant sowie die Bemerkungen von Lewis White Beck107, 

innerhalb seines Kommentars über die Kritik der praktischen Vernunft, 

veröffentlicht. In Frankreich ist die Übersetzung der Pädagogik-Schrift 

von Alexis Philonenko108 mit einem umfangreichen einleitenden 

Kommentar (über 80 Seiten) erschienen. Alle oben genannten Arbeiten 

dieser drei renommierten Kant-Forscher wurden in  Weisskopfs 

Untersuchung nicht berücksichtigt. Aus den 60er und 70er Jahren sind die 

Arbeiten von Wolfgang Ritzel109 und Gerhard Funke110 in Deutschland zu 

nennen. Die Aufsätze von Funke wurden später in einem Sammelband 

veröffentlicht. Ebenfalls zu dieser Zeit  erscheint ein anderer Aufsatz von 

Beck111 in den USA, in dem dieser Kritik an Weisskopf übt. Seit Anfang 

der 80er bis Ende der 90er Jahre erscheinen folgende wichtige Arbeiten 

über Moral und Pädagogik bei Kant:  

In Frankreich Paul Moureau112 und Bernard Wandevalle113, in den 

USA Gisela Felicitas Munzel114, und auch in Deutschland wurde die 

Debatte zwischen Philosophen und  Pädagogen weiter entwickelt115. All 

diese Arbeiten versuchen auf verschiedenste Art und Weise eine 

                                            

107
 Vgl. BECK, Lewis White. A Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason. 

London/Chicago, 1966 (dt. Kants „Kritik der praktischen Vernunft“. Ein Kommentar. 
Übers. Karl-Heinz Ilting. München, 1974). 
108 PHILONENKO, Alexis. Kant et le Problème de L’éducation. In: KANT, Emmanuel. 
Réflexions sur L’éducation. Introduction, traduction et notes par Alexis Philonenko. Paris, 
1967.  
109 RITZEL, Wolfgang. Kant und die Pädagogik. In: Pädagogik Rundschau, 18. Jahrgang, 
Ratingen bei Düsseldorf, 1964, S. 153-167; Die Vielheit der pädagogischen Theorien und die 
Einheit der Pädagogik. Wuppertal-Ratingen-Düsseldorf, 1968; Über den 
Wissenschaftscharakter der Pädagogik. In: Kant-Studien, 62. Jahrgang, 1971, S. 185-201; Kant 
und das Problem der Individualität. In: Kant-Studien, 65. Jahrgang, Sonderheft. Akten des 4. 
Internationalen Kant-Kongresses. Teil I, Mainz 1974, S. 229-246.  
110 FUNKE, Gerhard. Von der Aktualität Kants. Bonn, 1979. 
111 BECK, Lewis White. Kant on Education. In : BROWNING, J. D. Education in the 18th 
Century. New York/London, 1979. 
112
 MOREAU, Paul. L’education morale chez Kant. Latour-Maubourg: Les Editions du Cerf, 

1988. 
113 VANDEWALLE, Bernard. Kant, éducation et critique. Paris, 2001. 
114
 MUNZEL, Gisela F. Kant’s conception of moral character: the “critical” link of morality, 

anthropology, and reflective judgment. London: University of Chicago Press, 1999. 
115 In diesem Zusammenhang nenne ich wiederum den bereits zitierten Sammelband von 
PLEINES, zum Beispiel, und insbesondere die Abhandlungen von NISTERS, Thomas. 
Kants Kategorischer Imperativ als Leitfaden humaner Praxis, Freiburg/München, 1989. Von 
der Seite der Pädagogen möchte ich hervorheben die Arbeit von KOCH, Lutz. Kants 
ethische Didatik. Würzburg, 2003. 



 58

Darstellung des Zusammenhangs zwischen Moral und Pädagogik 

anzudeuten und letztendlich eine Würdigung der Pädagogik Kants 

vorzunehmen. Im Grunde genommen teilt meine Untersuchung diese 

Perspektive.  

 

 

1.4.3.1 Werner Starks Plädoyer für eine „Erziehungslehre“ 
Kants  
 

 

 

Ende der 90er Jahre erscheint auch ein wichtiger Beitrag von Werner Stark 

zur Frage des Status der Pädagogik-Schrift (zunächst im Jahre 1997 als 

Vortrag und danach im Jahre 2000 als überarbeitete Fassung in den Kant-

Studien).  Stark weist darauf hin, dass dieses Problem auch innerhalb der 

Kant-Forschung in ein anderes Licht gerückt und neu behandelt werden 

muss. Ich möchte im Folgenden auf die Stellungnahme Starks eingehen 

und einige seiner kritischen Bemerkungen vorstellen. Sein Aufsatz hat 

drei grundlegende Teile. Erstens werden einige relevante Aspekte des 

historischen Hintergrundes skizziert, zweitens stellt er seine Einwände 

gegen die philologische Arbeit Weisskopfs dar, und drittens plädiert er für  

eine mögliche philosophische  Stellungnahme bezüglich dieses Themas. 

 In seiner Darstellung des historischen Hintergrundes knüpft Stark 

sowohl an einige Details und entsprechende Probleme hinsichtlich der 

Verfassung des Textes als solche als auch an die Begegnung Kants mit der 

Pädagogik an. Er macht darauf aufmerksam, dass man, wenn man auf 

bestimmte Texte eingehen will, mitunter an die Tatsache der 

Unverfügbarkeit oder an den fragmentarischen Charakter von Quellen 

stößt. Die Situation vieler Materialien und Papiere (Handschriften) ist, 

ähnlich wie die der Pädagogik-Schrift, problematisch. Einerseits liegen 

diese von Kant herausgegebenen Nachschriften nicht mehr vor. 

Andererseits sind viele damit zusammenhängende Quellen spurlos 



 59

verschwunden. Stark bedauert diese Lage  für die Kant-Forschung als 

misslich, „weil grundsätzlich unklar ist, in welchem Verhältnis der je 

gedruckte Text zu den von Kant verfassten handschriftlichen Grundlagen 

der Editionen steht“116. Die Unklarheit über solche Schriften ist seines 

Erachtens auch ein Grund, weshalb sie kein „nachhaltiges positives Echo 

in der gelehrten Öffentlichkeit nach sich gezogen ha[ben]“117. Zur 

Auseinandersetzung Kants mit der Pädagogik kann, aufgrund von 

Recherchen über seine amtliche Tätigkeit, gezeigt werden,  dass er  sich im 

Gegensatz zu einer bloßen Befolgung der Lehrverpflichtung, welche von 

der damaligen preußischen Regierung vorgegeben war, aktiv engagiert 

und eine wichtige Rolle in den entwickelten Ansätzen gespielt hat. Durch 

die Vorlesungen über Pädagogik hat Kant sich folglich mit Funktionen 

und Aufgabenstellungen auseinandergesetzt. „Es ist zu wenig 

anzunehmen“, so sagt Stark, „dass Kant sich diesem ihm – als 

Philosophen – fremden Gebiet bloß als einer lästigen Pflicht zugewandt 

hat“118. Gerade weil es um eine Reform von Schule und Universität ging 

und die wichtige Scharnierstelle dazwischen die Lehrerausbildung war, 

darf man eher eine explizite Stellungnahme Kants annehmen. Das 

Pädagogik-Kolleg sollte eine Leistung dafür bringen.   

 Stark bestätigt ebenfalls die „Nicht-Authentizität“ der Schrift und 

nimmt die Teilnahme Rinks bei ihrer Abfassung an. „Offensichtlich hat 

Rink sie, ‚irgendwie’ zusammengesetzt“119. In diesem Zusammenhang 

wird die Auffassung Weisskopfs zur Analyse hinzugezogen, wobei Stark, 

trotz seiner Hochachtung der Untersuchung gegenüber, Einwände gegen 

diese formuliert.  

Bezogen auf die philologische Methode von Weisskopf verweist 

Stark darauf, wie sich seitdem die Lage für die Kant-Forschung durch den 

neuerdings möglichen vollständigen Zugriff auf die Nachschriften 

verändert hat, insbesondere, seit sie in der elektronischen Form verfügbar 

                                            

116 STARK, 2000, S. 95. 
117 STARK, 2000, S. 95. 
118 Ebda., S. 97. 
119 Ebda., S. 97. 



 60

sind120. In diesem Sinne ist es Stark zufolge leicht, „z. B. die zweite der 

Thesen von Weisskopf“, nämlich den Bezug der Pädagogik-Schrift zur 

Anthropologie, „umfassend zu überprüfen“121. 

Gegen den Schluss, dass Rink jeden Abschnitt „stilistisch“ 

überarbeitet und „sinngemäß“ ergänzt hat, führt Stark seinen zweiten 

Einwand ein. Dieser besagt, dass dies  historisch kaum begründbar sei.   

 

„Das in der Sekundärliteratur zur Pädagogik häufig erörterte 
Problem einer ‚fehlenden’ Gesamtdisposition der Schrift ist 
relativ einfach und sicher lösbar, wenn man zunächst – ich 
betone: zunächst – inhaltliche Erwägungen beiseite lässt und 
sich ausschließlich auf sprachliche Partikel und 
Formulierungen bezieht, die sich nur als Aussagen über die 
Disposition verstehen lassen“122.  

 

Dabei erläutert er dieses Argument durch die Identifizierung von 

Stichworten, die Kant nie in seinen Schriften angewandt hat. Beispiel dafür 

ist das Verb „anbetreffen“, welches in den von Jäsche und Rink 

herausgegebenen Arbeiten Kants, die sich in Band IX der Akademie-

Ausgabe befinden, sechsmal erscheint.  

In seinem dritten Einwand stützt sich Stark auf chronologische 

Aspekte. Seines Erachtens werden, wenn man den Text der Pädagogik 

datiert, „viele der offenen Probleme“  ihren „dubiösen Charakter“ 

verlieren. „D. h. man nimmt die vorhandenen äußeren Indizien 

(Bezugnahmen auf Publikationen anderer) und bezieht bestimmte 

Kerntermini der Pädagogik auf die in d. XXV der Akademie-Ausgabe 

vorgeführte Chronologie der Anthropologie-Vorlesungen“123. Er ist 

                                            

120 Seit Beginn der 90er Jahre des vorherigen Jahrhunderts, so erinnert Stark, sind 
sämtliche Texte Kants in elektronischer Form verfügbar. Das Projekt von Gottfried 
Martins (1901-1972), einen „Allgemeinen Kant-Index“ zu verfassen, wurde 
weiterentwickelt. Das entwickelte Analyse-Programm „Word-Cruncher“ erschließt Kants 
Werke und Briefwechsel (bzw. Abteilung I und II der Akademie Ausgabe). Er fügt noch 
hinzu: „Im Rahmen der Marburger Arbeitsstelle der Kant-Ausgabe wurden beginnend 
im Mai 1987 die Vorlesungsnachschriften über Anthropologie bei der Vorbereitung  auf 
Band XXV der Akademie-Ausgabe von Kant’s gesammelten Schriften in gleicher Weise in 
digitale Form gebracht.“(S. 98) 
121 STARK, 2000, S. 98. 
122 Ebda., S. 99. 
123 Ebda., S. 99. 



 61

überzeugt davon, dass die Pädagogik-Schrift mit den Kollegien von 

1776/77 und 1780 nichts zu tun hat. Möglich ist jedoch, dass sie mit 

denjenigen von 1783/84 und 1786/87 in Zusammenhang steht.  

Ein anderes Argument sind „sachliche Passagen“ der Pädagogik, 

welche vermutlich auf die Ethik-Vorlesungen der 70er Jahre verweisen. 

Für Stark ist es ausgeschlossen, dass diese Passagen in die 70er Jahre 

gehören können. Er bezieht sich auf die Entwicklung des Begriffs der 

transzendentalen Freiheit, der nur kurz vor der Veröffentlichung der 

ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft (1781) entwickelt wurde. 

Jedoch gibt er Weisskopf in zwei Punkten Recht. Erstens, wenn dieser eine 

Beziehung zwischen dem pädagogischen Kolleg und der Anthropologie 

feststellt:   

 

„Tatsächlich gibt es in den Nachschriften der Anthropologie-
Vorlesung des Winters 1775/76 – und nur dort – am Schluss 
einen Abschnitt über die Erziehung von rund 2000 Worten 
Umfang. Auch sind von Beginn an (ab dem Winter 1772/73) in 
der Vorlesung zahlreiche explizite Bemerkungen über die 
Erziehung eingestreut. Das Wort (erziehen/Erziehung) kommt 
über 250-mal vor. So nimmt es nicht Wunder, dass auch eine 
Vorform des einleitendes Kernsatzes der Pädagogik von 1803 
von Kant schon im ersten Semester formuliert worden ist: ‚Der 
Mensch ist ein Thier, welches Disciplin nöthig hat.’ Daraus 
ergibt sich der Schluss, dass Kant selbst – und nicht erst Rink – 
einen inneren Zusammenhang zwischen Anthropologie und 
Pädagogik hergestellt hat“124.  
 
 

Der andere Punkt, in dem sich Stark mit Weisskopf einig ist, besteht in der 

Meinung, dass die Schrift „nicht im vollen Wortsinn“ als Werk Kants 

angesehen und benutzt werden darf125.  

Im letzten Teil seines Textes versucht der Autor, und dies ist meiner 

Meinung nach das Wichtigste im Zusammenhang mit der Philosophie, 

eine Stellungnahme für die Erziehung bei Kant zu formulieren. Deshalb 

wird die Frage gestellt: „Wo bleibt die Philosophie?“.  Er plädiert für eine 

übergreifende philosophische Perspektive. Man sollte unter „Kants Lehre 

                                            

124 Ebda., S. 100. 
125 Ebda., S. 101. 



 62

von der Erziehung“ einen engen Zusammenhang zwischen 

Anthropologie, Pädagogik und Ethik erkennen.  

 

„Auch wenn man von der spezifischen 
Konstitutionsproblematik des Textes der Kantischen Pädagogik 
absieht, so stellt sich doch die Frage nach dem inneren 
Verhältnis dieser drei Disziplinen, die Kant selbst in 
akademischen Vorlesungen behandelt hat“126.  

 

Darüber hinaus fügt der Autor wichtige Passagen hinzu, in denen Kant 

über die Ausbildung des moralischen Charakters spricht. Somit 

konstatiert er eine eindeutige Wechselbeziehung zwischen Anthropologie 

und Ethik, durch die die Rolle der Erziehung geprägt wird.   

 

„Die Kantische Lehre der fortschreitenden Entwicklung der 
menschlichen Gesellschaft (gleichsam die Ausgangsbasis seiner 
politischen Philosophie) hat ihre Wurzeln in der 
Parallelisierung von Ontogenese und Phylogenese. So jedenfalls 
verstehe ich Kants Auffassung, dass ein moralischer Fortschritt 
der Menschheit Erziehungsanstalten auf wissenschaftlicher 
Grundlage zur Voraussetzung hat“127.  
 
 

Durch diesen Schluss von Stark wird die Bedeutung der Erziehung bei 

Kant zusammengefasst und bestätigt. Die Leistung von Starks Analyse ist 

bemerkenswert. Deutlich wird, dass ein Zusammenhang zwischen Moral, 

Erziehung und Anthropologie besteht und deshalb eine 

„Erziehungslehre“ bei Kant möglich wird, welche eine wichtige Rolle für 

die sittliche Bildung des Charakters spielt. Deshalb stimme ich nicht nur 

der Argumentation Starks, sondern auch seiner kritischen Stellungnahme 

gegenüber Weisskopfs Interpretation zu.  

 

 

                                            

126 Ebda., S. 101. 
127 Ebda., S. 104. 



 63

1.5 Bemerkungen zur Rezeption und zum 
Interpretationsvorhaben 
 

 

Im  Anschluss an die vorgestellten Analysen möchte ich hier auf 

zusammenfassende Weise meine Überlegungen sowie mein bisherige 

Interpretation darstellen.  

a) Die Frage der Erziehung bei Kant wurde teilweise mit der Frage 

der Pädagogik verwechselt und aufgrund des Problems der 

Authentizität der Pädagogik-Schrift zu einer Nebenrolle innerhalb 

der praktischen Philosophie Kants abgewertet, wenn nicht gar 

radikal abgelehnt. 

b) Dennoch wurde der Zusammenhang zwischen Moral und 

Erziehung sowohl innerhalb der Erziehungswissenschaft als auch  

innerhalb der Philosophie, insbesondere der Kant-Forschung, eher 

als produktiv gekennzeichnet und in deutliche Beziehung zur 

Philosophie Kants gesetzt .     

 

Ich habe gezeigt, dass die radikale Ablehnung der Pädagogik-Schrift von 

Weisskopf, auch wenn er immer wieder zitiert wird, keine völlige 

Unterstützung gefunden hat. Die hier einbezogenen Positionen von 

Kauder, Winkels und Stark zeigen, dass es sehr wohl einen Sinn ergibt 

und Gründe dafür anzuführen sind, diese Debatte am Leben  zu erhalten 

und weiter zu entwickeln.  

Gegenüber dieser Problematik, sowohl der Erziehung und ihres 

Zusammenhangs mit der Moral als auch der Pädagogik-Schrift als solcher, 

könnte man zwei grundlegende Perspektiven kennzeichnen, um die ganze 

Diskussion zusammenzufassen: Es gibt diejenigen, denen diese 

Diskussion kaum wichtig ist und die es deshalb als unkohärent oder gar 

fruchtlos ansehen, sie bei Kant zu thematisieren. Hinsichtlich dieser 

Perspektive sind einerseits die Erziehungswissenschaftler, für welche 

Kants Philosophie (insbesondere Moralphilosophie und Pädagogik) keine 



 64

Rolle spielt, zu nennen und andererseits diejenigen Kant-Interpreten, für 

welche sowohl das Thema der Moralerziehung als auch die Pädagogik-

Schrift kein Interesse erregt.  

Diesen sind die folgenden zwei Fragen zu stellen:  

a) Ist es überhaupt möglich, die Wirkung von Kants  Denken in der 

Geschichte der Pädagogik zu ignorieren, ohne in einen Widerspruch zu 

geraten?  

b) Kann man sich mit dem Zusammenhang zwischen 

Moralphilosophie und Anthropologie überhaupt beschäftigen, ohne die 

Rolle von Erziehung und  Pädagogik einzubeziehen oder zu 

berücksichtigen? 

  Die zweite grundlegende Perspektive akzeptiert die Diskussion, 

weil sie zwischen Moral und Erziehung eine wesentliche Beziehung 

erkennt. Hier spielt die Pädagogik-Schrift, auch wenn ihr Status 

problematisch ist, als etwas, das wesentlich aus  Kantschen Ideen verfasst 

wurde, eine große Rolle. Die Problematik wird in ein neues Licht gesetzt, 

wenn sich eine Kohärenz zwischen den Ideen, welche gründlich durch die 

ganzen Werke Kants analysiert  werden können, und den systematischen 

Werken über Moralphilosophie bestätigt. In dieser Interpretationsrichtung 

stehen die Aufsätze und Abhandlungen sowohl von  

Erziehungswissenschaftlern, die sich auch mit der Kantschen Philosophie 

beschäftigen, als auch von Philosophen, die sich hauptsächlich als Kant-

Interpreten bezeichnen.  

 Mein Interpretationsvorhaben gründet in der Berechtigung des 

Zusammenhangs zwischen Moral und Erziehung durch eine immanente 

Lektüre. Das heißt: Ich will zeigen, dass die Diskussion über Moral und 

ihre Anwendung durch die Erziehungswissenschaft völlig legitim ist und 

dass bei Kant selbst eine Begründung hierfür zu finden ist. Leitfaden 

dieser Untersuchung ist deshalb nicht die Pädagogik-Schrift als solche, 

sondern die Werke der praktischen Philosophie Kants. Wie gezeigt wird, 

gibt es zwischen Begründung und Anwendung von moralischen Prinzipien 

einen bedeutenden und klaren Unterschied, und die Erziehung spielt eine 



 65

wichtige Rolle als Bindeglied zwischen diesen zwei Bereichen.  Das heißt, 

für die Ethik beansprucht Kant nicht nur ein Prinzip, sondern auch 

Möglichkeiten ihrer Vermittlung. Er ist sich bewusst, dass es sich um  

zwei verschiedene Ebenen ein- und desselben Wesens handelt. Wenn er 

für die Erziehung das höchste Ziel in der Moral sieht, dann werden 

dadurch diese beiden Bereiche in Einklang gebracht. Erziehung ist 

letztendlich Erziehung zur Menschlichkeit, was eindeutig einem ethischen 

Anspruch entspricht. In diesem Sinne sind Moral und Pädagogik bei Kant 

untrennbar miteinander verbunden. Ich hoffe, im Folgenden diesen 

Zusammenhang verdeutlichen und weitere Argumente zur Unterstützung 

meines Interpretationsvorhabens darstellen zu können.   

 



 66

II – KANTS GRUNDLAGE DER MORAL 

 

2.1 Das Problem der Freiheit in Bezug auf die Bestimmung 
des Menschen 
 
 
 
Im Kernpunkt der Moralphilosophie Kants steht die Idee eines Wesens, 

das sich selbst sein eigener Gesetzgeber sein kann und als „Zweck an sich 

selbst“ betrachtet werden muss, weil Freiheit wesentlich seine 

Bestimmung ist. „Alle Fortschritte in der Kultur, wodurch der Mensch 

seine Schule macht“, so schreibt Kant in der Vorrede seiner Anthropologie 

in pragmatischer Hinsicht (1798),  „haben das Ziel, diese erworbenen 

Kenntnisse und Geschicklichkeiten zum Gebrauch für die Welt 

anzuwenden; aber der wichtigste Gegenstand in derselben, auf den er jene 

verwenden kann, ist der Mensch: Weil er sein eigener letzter Zweck ist“128.  

Der Mensch ist Adressat und zugleich Träger der Erkenntnis und 

der Ethik. Kants Bestimmung des Menschen beruht auf zwei 

verschiedenen Ebenen und bietet deshalb nicht wenige Schwierigkeiten: 

Natur und Freiheit sind die zwei Bereiche, in denen der Mensch 

angesiedelt ist. Die Unterscheidung Kants zwischen theoretischer und 

praktischer Vernunft ist demzufolge der Ausgangspunkt, die Bestimmung 

des Menschen innerhalb seiner Philosophie richtig zu verstehen.  

Naturphilosophie und Moralphilosophie sind die entsprechenden 

Ebenen, woher der Mensch sich als erkennendes und handelndes Wesen 

erkennt.  Diese Unterscheidung ist insofern grundlegend, weil sie sich auf 

zwei verschiedene Bereiche bezieht und sie voneinander abgrenzt:  

Einerseits die Ebene des Seins und andererseits die Ebene des Seinsollens. 

Einerseits (theoretisch) fragt man nach den Bedingungen der Möglichkeit 

der Erkenntnis in einer möglichen Erfahrung, oder die Frage Was ist? (Was 

können wir wissen?), und andererseits (praktisch) nach den Bedingungen 

                                            

128 ApH, VI 399. 



 67

der Möglichkeit des Handelns, oder die Frage Was sollen wir sein? (Was 

sollen wir tun?)129. Dieses hat mit Freiheit zu tun, jenes mit Natur.  

 Nach Kant kann der Mensch nur moralisch handeln, wenn er frei 

ist. Damit ist ebenso vorausgesetzt, dass er, obwohl er ein Teil der Natur 

ist, keineswegs als bloßes Objekt innerhalb derselben konzipiert ist. Wäre 

der Mensch ausschließlich durch die Naturgesetze bestimmt, so wäre die 

Möglichkeit der Moralität undenkbar und die Rede über Freiheit und die 

damit verbundenen Begriffe (zum Beispiel Handlung oder 

Verantwortung) gegenstandslos. Wie könnte jemand für eine Tat 

zuständig oder verantwortlich gemacht werden, wenn er sich nicht frei 

entschieden hat? Dadurch ist bereits vorausgesetzt, dass die Bestimmung 

des Menschen beide – Freiheit und Naturnotwendigkeit - in Einklang 

bringen muss. Wie sich beide in denselben Wesen miteinander 

vereinbaren lassen, wird im Folgenden erläutert.  

Der Begriff der Freiheit wird im Bereich der theoretischen 

Philosophie und  im Bereich der praktischen Philosophie auf 

Verschiedenes bezogen. Er muss deshalb    geklärt werden. Freiheit als 

moralische Autonomie innerhalb der praktischen Philosophie wird nur 

dann möglich, wenn zunächst die Möglichkeit der Freiheit überhaupt im 

Bereich der theoretischen Philosophie nicht ausgeschlossen wurde. Solche 

grundlegenden Klärungen sind wichtig, insofern die Möglichkeit der 

Freiheit im Bereich der theoretischen Philosophie wenigstens denkbar sein 

muss, um im Bereich der praktischen Vernunft als Eckstein dienen zu 

können.  

Die transzendentale Freiheit ist deshalb der Ausgangspunkt,  um in 

den Bereich der praktischen Vernunft zu gelangen, indem die Begriffe 

Mensch, Handlung, Freiheit und moralisches Gesetz im Hinblick auf eine 

Konzeption der moralischen Erziehung in Zusammenhang gebracht 

                                            

129 Während er in der KrV versucht, auf die Frage danach, was wir wissen können 
(Bereich der Erkenntnis) bzw. ob die Metaphysik als Wissenschaft überhaupt möglich sei, 
eine sichere Antwort zu geben, wird er im Bereich des Handelns, besonders durch die 
GMS und KpV, auf die Frage danach, was wir tun sollen, eine Antwort suchen.  
 



 68

werden können.  Erst wenn man versteht, was Moral überhaupt im Sinne 

Kants bedeutet, wird es sinnvoll, über Erziehung zur Moralität zu 

sprechen. Nur dann wird die Beziehung der Moral zur Pädagogik deutlich 

und zugleich verständlich, warum die Moral als letztes Ziel der Erziehung 

von Kant gesetzt wurde.    

 Die Darstellung dieses Kapitels ist deshalb in zwei Hauptteile 

gegliedert, wodurch die strategischen Argumente bezüglich der 

Grundlage der Moral dargestellt werden. Daher wird zunächst die 

Rechtfertigung der Möglichkeit der Freiheit thematisiert. Es muss 

dargelegt werden, wie Kant hinsichtlich eines bloßen Naturdeterminismus 

seine Position bestimmt und welche Argumente er hierfür heranzieht. 

Dabei geht es darum, dass die Möglichkeit der Freiheit als absolute 

Spontaneität (kosmologische Problematik) zur Möglichkeit der Freiheit als 

Autonomie (moralisch-praktische Problematik) und insofern zur 

Möglichkeit der Moral überhaupt führt. Diese Bestimmungen des 

Freiheitsbegriffs haben, wie gesagt, insofern sie auf bestimmte Ebenen 

bezogen sind, verschiedene Bedeutungen. Eben deshalb erweist sich ein 

Rückgriff auf die Problematik der Freiheit innerhalb der Kritik der reinen 

Vernunft als notwendig.  

 

 

Die dritte Antinomie und ihre Auflösung 

 

 

Kant eröffnet die Vorrede der ersten Auflage der KrV und bietet dadurch 

bereits den Grund, warum eine solche Kritik entwickelt werden muss, mit 

folgenden Worten:  

 

„Die menschliche Vernunft hat das besondere Schicksal in einer 
Gattung ihrer Erkenntnisse: daß sie durch Fragen belästigt 
wird, die sie nicht abweisen kann, denn sie sind ihr durch die 
Natur der Vernunft selbst aufgegeben, die sie aber auch nicht 



 69

beantworten kann, denn sie übersteigen alles Vermögen der 
menschlichen Vernunft“130.  

 

Gott, Freiheit und Unsterblichkeit sind die drei Ideen,  welche im Zentrum 

des „Kampfplatzes“ der Metaphysik stehen (B 395, II 338).  Wenn die 

Vernunft auf  solche Probleme – bezüglich des Unbedingten – eingehen 

will, verwickelt sie sich merkwürdigerweise aber in Widersprüche.  

Der zweite Teil der KrV, die transzendentale Dialektik, ist die Stelle, 

wo Kant die Art und Weise dieser Widersprüche behandelt und damit auf 

die Antinomie der Vernunft (cosmologia rationalis) eingeht. Die Antinomie 

ist  „ein Widerstreit zwischen zwei Sätzen, deren jeder als richtig, wahr, 

beweisbar erscheint“131. Insgesamt werden  vier Antinomien thematisiert, 

die sich auf den raum-zeitlichen Anfang der Welt, auf ihre Verfassung 

(Beschaffenheit), auf die Möglichkeit der Freiheit  und die Existenz Gottes 

beziehen132. Die erste und die zweite werden mathematisch genannt; die 

dritte und die vierte dynamisch. Man kann die Differenzierung 

entsprechend auch als eine logische (analytische) und eine dialektische 

(synthetische) Opposition bezeichnen. Kant stellt fest, dass im Falle der 

ersten und zweiten Antinomie These und Antithese gleichzeitig falsch 

sind, in der dritten und vierten jedoch beide – These und Antithese – wahr 

sein können133. Der Schlüssel zur Auflösung der dritten Antinomie liegt, 

so Kant, in der Lehre vom transzendentalen Idealismus. Die 

Unterscheidung zwischen Ding an sich und Erscheinung ist in diesem 

Zusammenhang entscheidend. 

                                            

130 KrV, II 11. 
131 EISLER, 2002, S. 26. 
132 „Die Fragen: ob die Welt einen Anfang und irgend eine Grenze ihrer Ausdehnung im 
Raume habe, ob es irgendwo und vielleicht in meinem denkenden Selbst eine unteilbare 
und unzerstörliche Einheit, oder nichts als das Teilbare und Vergängliche gebe, ob ich in 
meinen Handlungen frei, oder, wie andere Wesen, an dem Faden der Natur und des 
Schicksals geleitet sei, ob es endlich eine oberste Weltursache gebe, oder die Naturdinge 
und deren  Ordnung den letzten Gegenstand ausmachen, bei dem wir in allen unseren 
Betrachtungen stehen bleiben müssen: das sind Fragen, um deren Auflösung der 
Mathematiker gerne seine ganze Wissenschaft dahin gäbe; denn diese kann ihm doch in 
Ansehung der höchsten und angelegensten Zwecke der Menschheit keine Befriedigung 
verschaffen“(KrV, II 441).  
133 Vgl. KrV B 556, II 485. 



 70

 Um zu klären, wie die menschliche Handlung überhaupt möglich 

ist, durch welche Art sie bestimmt ist und vor allem, wodurch die 

Möglichkeit der Sittlichkeit behauptet werden kann, muss zunächst 

untersucht werden, ob die Freiheit, im allgemeinen Sinn (kosmologisch),  

überhaupt möglich ist,  ob einer Handlung eine freie Entscheidung 

zugrunde liegt oder ob sie ausschließlich einem Naturdeterminismus 

folgt. Daher ist die dritte Antinomie so formuliert: „Die Kausalität nach 

Gesetzen der Natur ist nicht die einzige, aus welcher die Erscheinungen 

der Welt insgesamt abgeleitet werden können. Es ist noch eine Kausalität 

durch Freiheit zur Erklärung derselben anzunehmen notwendig“, so 

lautet die These, und  es „ist keine Freiheit, sondern alles in der Welt 

geschieht lediglich nach Gesetzen der Natur“134, wird in der Antithese 

formuliert. 

 Deutlich wird, dass  die These zu klären versucht, dass nicht alles, 

was geschieht, notwendigerweise das Ergebnis eines Determinismus 

durch Naturgesetze ist. Falls es so wäre, dann wären alle Ereignisse 

unvermeidlicherweise mit einem vorhergehenden Bestandteil (der in 

seiner Bestimmung entscheidend wäre) verknüpft. Eine derartige 

Verknüpfung würde eine Kette von Ursache und Wirkung bilden, die ad 

infinitum zurückreichte. „Wenn also alles nach bloßen Gesetzen der Natur 

geschieht“ betont Kant, „so gibt es jederzeit nur einen subalternen, 

niemals aber  einen ersten Anfang und also überhaupt keine 

Vollständigkeit der Reihe auf der Seite der von einander abstammenden 

Ursachen“135. In diesem Sinne widerspricht sich die Verteidigung eines 

universalen Determinismus, insofern es überhaupt nicht möglich ist, eine 

erste Ursache zu finden, die selbst nicht durch andere bewirkt wurde. 

Jedoch wenn man annimmt, dass eine erste Ursache existiert, die nicht 

durch andere vorhergehende Ursachen bestimmt ist und nicht 

notwendigen Gesetzen folgt – was Kant als „absolute Spontaneität“ 

bezeichnet hat –, dann ist dieser Widerspruch eines universalen 

                                            

134 KrV, II 426-427. 
135 Ebda., II 428. 



 71

Determinismus vermeidbar. Diese absolute Spontaneität, so Kant, wäre 

imstande, für sich selbst eine neue Reihe von Erscheinungen anzufangen. 

Der Behauptung einer solchen absoluten Spontaneität widerspricht jedoch 

die Antithese, welche den Determinismus verteidigt. Gemäß dieser 

Antithese gibt es überhaupt keine Ausnahme: alle Erscheinungen sind 

allein durch die Gesetze der Natur bestimmt. Demzufolge scheint 

zunächst die transzendentale Freiheit der Naturkausalität 

entgegengesetzt:   

 

„Wir haben also nichts als Natur, in welcher wir den 
Zusammenhang und Ordnung der Weltbegebenheiten suchen 
müssen. Die Freiheit (Unabhängigkeit), von den Gesetzen der 
Natur, ist zwar eine Befreiung vom Zwange, aber auch vom 
Leitfaden aller Regeln“136.   

 

Kant erklärt in diesem Zusammenhang, dass ohne die Naturkausalität, 

das heißt ohne Gesetze der Natur, weder Erfahrung noch die Vorstellung 

der sinnlichen Welt als Gesamtheit aller Erscheinungen möglich wäre. Es 

gilt zu beachten, dass sich die Argumentation hier immer noch auf den 

Bereich der Kosmologie bezieht. Es geht darum, einen möglichen Anfang 

der Welt zu denken. Gleichwohl versucht Kant vor allem in der zweiten 

Auflage der KrV einen Ort zu finden, um die Freiheit im praktischen 

Sinne, beziehungsweise die Freiheit in Bezug auf die menschliche 

Handlung, thematisieren zu können. Er lässt die Möglichkeit eines 

praktischen Gebrauchs der Vernunft offen, welche später entwickelt wird.  

 These und Antithese können bei der dritten Antinomie wahr sein, 

weil eine jede von beiden auf unterschiedliche Weise über ein und 

denselben Gegenstand urteilt137. Während die These über die Welt als 

„causa noumenon“ urteilt, urteilt die Antithese  über die Welt als „causa 

phaenomenon“. Das aber bedeutet, so Kant, dass man sich „[…] nur 

                                            

136 Ebda., II 429. 
137 Vgl. KrV B 556-B 560. 



 72

zweierlei Kausalität in Ansehung dessen, was geschieht, denken [kann], 

entweder nach der Natur, oder aus der Freiheit“138.  

Die Kausalität der Natur ist diejenige, durch welche die 

Erscheinungen der sinnlichen Welt nach einem Gesetz zeitlich bestimmt, 

das heißt dem Naturgesetz unterworfen sind. Die Freiheit im 

kosmologischen Sinne ist dagegen „das Vermögen, einen Zustand von 

selbst anzufangen, deren Kausalität also nicht nach dem Naturgesetze 

wiederum unter einer anderen Ursache steht, welche sie der Zeit nach 

bestimmte“139. Freiheit in diesem (kosmologischen) Sinne ist „eine reine 

transzendentale Idee, die […] nichts von der Erfahrung Entlehntes 

enthält“140. Es lässt sich nicht durch Erfahrung beweisen „weil es ein 

allgemeines Gesetz, selbst der Möglichkeit aller Erfahrung, ist“141. Das 

ganze Feld der Erfahrung steht deshalb unter der Ursache-Wirkungskette. 

Dadurch, also im kausalen Verhältnis, ist, so Kant  „keine absolute 

Totalität der Bedingungen“ festzustellen. Die Vernunft „schafft sich“  

dann „die Idee von einer Spontaneität, die von selbst anheben könne zu 

handeln, ohne daß eine andere Ursache vorangeschickt werden dürfe, sie 

wiederum nach dem Gesetze der Kausalverknüpfung zur Handlung zu 

bestimmen“142.  

 Innerhalb der Philosophie Kants spielt die Auflösung der dritten 

Antinomie eine zentrale Rolle, insofern durch sie die Möglichkeit einer 

„Kausalität aus Freiheit“ wenigstens denkbar wird.  

 

„Die Freiheit wird hier nur als transzendentale Idee behandelt, 
wodurch die Vernunft die Reihe der Bedingungen in der 
Erscheinung durch das Sinnlichunbedingte schlechthin 
anzuheben denkt, dabei sich aber in eine Antinomie mit ihren 
eigenen Gesetzen, welche sie dem empirischen Gebrauche des 
Verstandes vorschreibt, verwickelt. Daß nun diese Antinomie 
auf einem bloßen Scheine beruhe, und, daß Natur der 
Kausalität aus Freiheit wenigstens nicht widerstreite, das war 

                                            

138 KrV, II 488. 
139 Ebda., II 488. 
140 Ebda., II 488. 
141 Ebda., II 489. 
142 Ebda., II 489. 



 73

das einzige, was wir leisten konnten, und woran es uns auch 
einzig und allein gelegen war“143.  

 
Freiheit als transzendentale Idee wird zunächst negativ als 

„Unabhängigkeit von der Natur“ bestimmt. Als solche hat sie keine 

konstitutive Funktion. Ihr  Gebrauch ist nur regulativ. Positiv betrachtet 

wird sie als „absolute Spontaneität“ bestimmt. Dadurch ist sie als ein 

Vermögen bestimmt, das für sich selbst einen neuen Zustand anfangen 

kann. Außerdem unterwirft sie sich nicht dem Gesetz der Natur oder  

einer vorausgehenden Kausalität in der Zeit. In diesem Sinne ist sie als 

eine „absolute Selbsttätigkeit wirkender Ursachen“ zu verstehen144.  

Im Kontext der ersten Kritik handelt es sich nicht um einen Beweis 

der Wirklichkeit der Freiheit. Die transzendentale Freiheit kann weder 

theoretisch noch durch empirische Beobachtung festgestellt oder bewiesen 

werden. Dennoch ist sie eine unerlässliche Voraussetzung für das 

Verständnis der Freiheit in praktischer Hinsicht. „Es ist überaus 

merkwürdig,“ so stellt Kant fest, „dass auf diese transzendentale Idee der 

Freiheit sich der praktische Begriff derselben gründe, und jene in dieser 

das eigentliche Moment der Schwierigkeiten ausmache, welche die Frage 

über ihre Möglichkeit von jeher umgeben haben“145. Erst durch die 

Auflösung des scheinbaren Widerspruchs zwischen Freiheit und 

Naturnotwendigkeit wird der Weg zur praktischen Philosophie146 

eröffnet. Hiedurch wird gleichsam eine der großen Bedeutungen  der 

spekulativen Philosophie sichtbar.  

 

2.2 Transzendentale Freiheit und praktische Freiheit 
 

 

Die Idee der transzendentalen Freiheit ist der Schlüssel zu einem 

angemessenen Verständnis der Freiheit innerhalb der praktischen 

                                            

143 Ebda., II 506. 
144 Vgl. GUNKEL, 1989, S. 72. 
145 KrV, II 489. 
146 Vgl. GMS, IV 92-93. 



 74

Philosophie. Im Zentrum der praktischen Philosophie steht die Frage nach 

der menschlichen Freiheit: Wie ist sie überhaupt möglich? Die Antwort 

Kants lautet: Freiheit im praktischen Sinne besteht in der „Unabhängigkeit 

der Willkür von der Nötigung durch Antriebe der Sinnlichkeit“147. Der 

Begriff der Willkür spielt hier eine sehr wichtige Rolle, um das Problem 

der Freiheit als wesentliches Merkmal des Menschen zu verstehen. 

Innerhalb der KrV wird dieser Begriff näher erläutert. Eine Willkür kann 

sinnlich oder tierisch (arbitrium brutum) sein, wenn sie pathologisch, im 

ersten Fall, durch eine Bewegursache der Sinnlichkeit affiziert ist; oder, im 

zweiten, wenn sie sich als eine Notwendigkeit – als ein Naturgesetz – 

aufdrängt.  Bei den Menschen ist aber die Willkür „zwar ein arbitrium 

sensitivum, aber nicht brutum, sondern liberum“148.  

Der Mensch als ein Wesen, das zur sinnlichen Welt gehört, kann 

sinnlich affiziert werden, aber bereits dadurch ist keineswegs seine 

Handlung gezwungen bzw. bestimmt. Sinnlichkeit macht also beim 

Menschen keine Handlung notwendig, weil ihm „ein Vermögen 

beiwohnt, sich, unabhängig von der Nötigung durch sinnliche Antriebe, 

von selbst zu bestimmen“149.  Eben durch sinnliche Antriebe affiziert, 

kann der Mensch seine eigene Handlung frei, d. h. selbst bestimmen. 

Wenn das nicht möglich wäre, dann könnte man einen Determinismus der 

Natur als einziges Prinzip akzeptieren, und der Mensch könnte mit 

irgendwelchen anderen Tieren, die nur instinktiv agieren, verglichen 

werden. Handeln heißt deshalb Entscheidungen treffen, welche auf mehr 

oder weniger geklärten Kriterien beruhen. Die Naturkausalität ist deshalb 

nicht die einzige Art von Kausalität, weil es auch eine Kausalität aus 

Freiheit gibt. 

 
„Man siehet leicht, daß, wenn alle Kausalität in der Sinnenwelt 
bloß Natur wäre, so würde jede Begebenheit durch eine andere 
in der Zeit nach notwendigen Gesetze bestimmt sein, und 
mithin, da die Erscheinungen, so fern sie die Willkür 

                                            

147 KrV, II 489. 
148 Ebda., II 489. 
149 Ebda., II 489. 



 75

bestimmen, jede Handlung als ihren natürlichen Erfolg 
notwendig machen müßten, so würde die Aufhebung der 
transzendentalen Freiheit zugleich alle praktische Freiheit 
vertilgen“150. 

 

Erst durch die intelligible Dimension wird es möglich, die Handlung eines 

Menschen als einen Akt seiner eigenen Freiheit zu denken. Kant erläutert, 

wie beide Arten von Kausalität, die der Natur und die der Freiheit, im 

Menschen miteinander existieren können. Er beginnt diese Erläuterung 

mit einem negativen Begriff  des Intelligiblen mittels folgender 

Formulierung: „Ich nenne an einem Gegenstande der Sinne, was selbst 

nicht Erscheinung ist, intelligibel“151. Ein Gegenstand kann daher 

zunächst als bloßer Gegenstand der sinnlichen Anschauung betrachtet 

werden und dennoch zugleich in sich selbst ein Vermögen enthalten, 

welches ihm ermöglicht, wiederum Ursache von Erscheinungen zu sein. 

Kant nimmt an, dass man die Kausalität solcher Erscheinungen aus zwei 

Perspektiven betrachten kann: 

 

„[…] so kann man die Kausalität dieses Wesens auf zwei Seiten 
betrachten, als intelligibel nach ihrer Handlung, als eines 
Dinges an sich selbst, und als sensibel, nach den Wirkungen 
derselben, als einer Erscheinung in der Sinnenwelt. Wir würden 
uns demnach von dem Vermögen eines solchen Subjekts einen 
empirischen, imgleichen auch einen intellektuellen Begriff 
seiner Kausalität machen, welche bei einer und derselben 
Wirkung zusammen stattfinden. Eine solche doppelte Seite, das 
Vermögen eines Gegenstandes der Sinne sich zu denken, 
widerspricht keinen von den Begriffen, die wir uns von 
Erscheinungen und von einer möglichen Erfahrung zu machen 
haben“152. 

 

Der Mensch kann somit gleichzeitig als Erscheinung und als Ding an sich 

betrachtet werden, d. h. hinsichtlich einer doppelten Kausalität, ohne dass 

man dadurch in Widerspruch gerät. Allerdings argumentiert Kant, dass 

jede wirkende Ursache ein Gesetz ihrer Kausalität, bzw. einen bestimmten 

Charakter haben muss, „ohne welches sie gar nicht Ursache sein würde“. 

                                            

150 Ebda., II 489-490. 
151 Ebda., II 492. 
152 Ebda., II 492. 



 76

„Und da“, so fährt Kant in seiner Argumentation fort, „würden wir an 

einem Subjekte der Sinnenwelt erstlich einen empirischen Charakter 

haben, wodurch seine Handlungen, als Erscheinungen, durch und durch 

[…] nach beständigen Naturgesetzen im Zusammenhange ständen, und 

von ihnen, als ihren Bedingungen, abgeleitet werden könnten“153.  

Das menschliche Handeln stellt sich hinsichtlich seiner Wirkung als 

Erscheinung dar und gehört  in diesem Sinne durch seine Beziehung zu 

anderen Erscheinungen in eine einzige Kausalkette der Natur und 

unterwirft sich somit denselben Gesetzen. Hierdurch wird der empirische 

Charakter menschlicher Handlung gerechtfertigt. 

 Dieselbe Handlung steht andererseits, auch wenn ihre Wirkung in 

der sinnlichen Welt begrenzt erscheint, hinsichtlich ihrer Kausalität nicht 

unter denselben Bedingungen und kann demnach nicht nur als 

Erscheinung betrachtet werden. Das bedeutet, dass aufgrund ihres 

intelligiblen Charakters das handelnde Subjekt nicht zur Erscheinung 

„reduziert“ werden kann. Aus dieser Perspektive betrachtet ist es keinen 

zeitlichen  Bedingungen unterworfen. Die zeitliche Bedingung ist typisch 

für Erscheinungen. Dennoch ist dieser intelligible Charakter der 

theoretischen Erkenntnis unzugänglich. Wir können ihn weder erkennen 

noch beweisen, weil er kein Gegenstand der Erfahrung sein kann. Falls er 

uns unmittelbar in der sinnlichen Anschauung gegeben wäre, dann 

müsste er zu den Erscheinungen gerechnet werden, demzufolge bloß der 

empirischen Welt zugehörig154. 

                                            

153 Ebda., II 493. 
154 „Nach seinem empirischen Charakter würde also dieses Subjekt, als Erscheinung, 
allen Gesetzen der Bestimmung nach, der Kausalverbindung unterworfen sein, und es 
wäre so fern nichts, als ein Teil der Sinnenwelt, dessen Wirkungen, so wie jede andere 
Erscheinung, aus der Natur unausbleiblich abflössen. So wie äußere Erscheinungen in 
dasselbe einflössen, wie sein empirischer Charakter, d. i. das Gesetz seiner Kausalität, 
durch Erfahrung erkannt wäre, müßten sich alle seine Handlungen nach Naturgesetzen 
erklären lassen, und alle Requisite zu einer vollkommenen und notwendigen 
Bestimmung derselben müssten in einer möglichen Erfahrung angetroffen werden. Nach 
dem intelligibelen Charakter desselben aber (ob wir zwar davon nichts als bloß den 
allgemeinen Begriff desselben haben können) würde dasselbe Subjekt dennoch von allem 
Einflusse der Sinnlichkeit und Bestimmung durch Erscheinungen freigesprochen werden 
müssen, und, da in ihm, so fern es Noumenon ist, nichts geschieht, keine Veränderung, 
welche dynamische Zeitbestimmung erheischt, mithin keine Verknüpfung mit 



 77

Dadurch wird wiederum angedeutet, dass es eine Kausalität aus 

Freiheit bereits im Sinne der praktischen Freiheit gibt bzw. eine Kausalität, 

die mit der menschlichen Handlung verbunden ist.  Wenn man den 

Menschen als Erscheinung betrachtet, so bedeutet dies, dass er nicht frei 

ist und seine Handlungen unter Naturgesetzen stehen. Der Mensch ist 

nicht frei, wenn er nur seiner Natur folgt bzw. wenn der Gesetzgeber 

seiner Handlungen nicht er selbst ist. Weil der Mensch jedoch eben nicht 

nur sinnlich ist, d. h. weil  er nicht ausschließlich einem blinden 

Naturmechanismus folgt, steht er gleichzeitig unter einer anderen Art von 

Kausalität. Der Mensch ist frei, weil er die Fähigkeit hat, für sich selbst ein 

Gesetzgeber zu sein. Dies ergibt sich nicht aus seiner Natur, sondern aus 

seiner Vernunft. Aber wo oder wie könnte man genau feststellen, dass der 

Mensch eigentlich ein intelligibles Wesen (Ding an sich) ist, wenn wir 

nichts als einen allgemeinen Begriff haben können? In Hinsicht auf unsere 

Sinnlichkeit sind wir Rezeptivität, aber in Ansehung gewisser 

Vermögen155 sind wir viel mehr als bloß Rezeptivität. Solche Vermögen 

sind der Verstand und die Vernunft.  

Die Vernunft ist nicht auf die sinnliche Welt begrenzt. Sie ist das 

Vermögen der Prinzipien, und dadurch ist sie für den Verstand 

bestimmend. Innerhalb der Transzendentalen Dialektik erläutert Kant die 

Beziehung zwischen  Vernunft und Verstand und dadurch die Rolle der 

Vernunft in Rahmen der Erkenntnis:  

 

„Der Verstand mag ein Vermögen der Einheit der 
Erscheinungen vermittelst der Regeln sein, so ist die Vernunft 
das Vermögen der Einheit der Verstandesregeln unter 
Prinzipien. Sie geht also niemals zunächst auf Erfahrung, oder 
auf irgend einen Gegenstand, sondern auf den Verstand, um 
den mannigfaltigen Erkenntnissen desselben Einheit a priori 
durch Begriffe zu geben, welche Vernunfteinheit heißen mag 
und von ganz anderer Art ist, als sie von dem Verstande 
geleistet werden kann“156. 

                                                                                                                        

Erscheinungen als Ursachen angetroffen wird, so würde dieses tätige Wesen so fern in 
seinen Handlungen von aller Naturnotwendigkeit, als die lediglich in der Sinnenwelt 
angetroffen wird, unabhängig und frei sein“(KrV, II 494). 
155 Vgl. KrV, II 498. 
156 KrV, II 314. 



 78

 

Aus diesen Gründen wird eine Kausalität aus Freiheit nicht in dem 

Verstand verankert, sondern sie darf nur als eine Eigenschaft der Vernunft 

festgelegt werden. Wir können einen Hinweis auf diese eigene Kausalität 

der Vernunft finden, wenn wir jederzeit gewisse Regeln für unser 

praktisches Vermögen feststellen.  Kant gibt ein Beispiel davon mittels der 

Imperative, die wir uns selbst auferlegen. Das Sollen, das ein Ausdruck 

solcher Imperative ist, hat einen Grund, der sich nicht in der Natur findet. 

Während der Verstand sich durch Kategorien mit den Daten der Natur 

beschäftigt, welche zeitlich bedingt sind, kann er sich insofern nur mit 

demjenigen beschäftigen, was da „ist“ oder gewesen ist oder sein wird157, 

nicht aber mit dem, was sein soll. In der Natur gibt es demnach keine Art 

von Sollen. „Dieses Sollen nun drückt eine mögliche Handlung aus, davon 

der Grund nichts anders, als ein bloßer Begriff ist; da hingegen von einer 

bloßen Naturhandlung der Grund jederzeit eine Erscheinung sein 

muß“158. 

Dass unser Wollen durch sinnliche Antriebe motiviert sein kann,  

bedeutet keineswegs, dass die Natur das Sollen hervorbringt. Teilweise 

sind wir durch unsere physisch-biologische Struktur geleitet bzw. durch 

eine Art von Heteronomie bestimmt. Damit aber wird diese Bestimmung 

immer bedingt sein.  

 

„Es mögen noch so viel Naturgründe sein, die mich zum 
Wollen antreiben, noch so viel sinnliche Anreize, so können sie 
nicht das Sollen hervorbringen, sondern nur ein noch lange 
nicht notwendiges, sondern jederzeit bedingtes Wollen, dem 
dagegen das Sollen, das die Vernunft ausspricht, Maß und Ziel, 
ja Verbot und Ansehen entgegen setzt“159.  

 

Wie könnte man indessen beweisen, dass die Vernunft eine eigene 

Kausalität hat und dass sie mit der Gesetzgebung der sinnlich-

empirischen Welt koexistieren kann? Kant spricht hier noch nicht über 

                                            

157 Vgl. KrV B 575, II 498. 
158 KrV, II 499. 
159 Ebda., II 499. 



 79

einen Beweis dafür, sondern  versucht die Frage im weiteren näher zu 

klären. Man muss annehmen, dass die Vernunft eine eigene Kausalität hat, 

sonst wäre keine Wirkung ihrer Ideen auf die Erfahrung möglich. 

Angenommen, dass sie eine eigene Kausalität hat und auch auf die 

Erfahrung einwirkt, so muss ihr empirischer Charakter gezeigt werden. 

Das heißt, ihr Verfahren setzt eine Regel voraus. Hier taucht der Begriff 

der Willkür auf. 

Kant bestimmt die menschliche Willkür hinsichtlich ihrer 

empirischen Seite als einen Bestandteil, durch welchen die Kausalität der 

Vernunft sich äußert. In dieser Perspektive wird sie als Erscheinung 

betrachtet. Als Erscheinung ist sie bedingt durch dieselben Naturgesetze, 

die auch für die anderen Erscheinungen gelten. Dieser empirische 

Charakter wird sichtbar unter einer „fremden Regierung“, nämlich den 

Gesetzen der Natur. Hinsichtlich dieses empirischen Charakters „gibt es 

also keine Freiheit, und nach diesem können wir doch allein den 

Menschen betrachten, wenn wir lediglich beobachten, und, wie es in der 

Anthropologie geschieht, von seinen Handlungen die bewegenden 

Ursachen physiologisch erforschen wollen“160. Unter der empirischen 

Perspektive bleibt die Freiheit ausgeschlossen. Kant prüft, ob eine andere 

Art von Kausalität hinter der menschlichen Handlung möglich sein kann. 

Wenn man aber dieselben Handlungen unter der Perspektive der 

Vernunft analysiert, nicht aber in ihrem spekulativen Gebrauch, „um jene 

ihrem Ursprunge nach zu erklären, sondern ganz allein, so fern die 

Vernunft die Ursache ist, sie selbst zu erzeugen“, d. h., „vergleichen wir 

sie mit dieser in praktischer Absicht, so finden wir eine ganz andere Regel 

und Ordnung, als die Naturordnung ist“161. 

Es muss gesagt sein, dass man nicht die Vernunft selbst als 

„vorgegebene“ im Bezug auf die Wirkung (Handlung) wie in einer Kette 

betrachten kann, weil sie kein Gegenstand unter zeitlichen Bedingungen 

ist. Einerseits ist die Kausalität der Vernunft in ihrer empirischen 

                                            

160 Ebda., II 500. 
161 Ebda., II 500. 



 80

Ansehung mit dem empirischen Charakter der Willkür verbunden. 

Andererseits hat die Kausalität der Vernunft in ihrem intelligiblen 

Charakter keinen Anfang, und demzufolge keineswegs eine Geburt, sonst 

wäre sie Natur, nicht aber Freiheit. Sie muss also zeitlich unbedingt sein. 

Von daher kann man zusammenfassen: Die Vernunft hat eine Kausalität 

in Ansehung der Erscheinungen.  Demnach „ist sie ein Vermögen, durch 

welches die sinnliche Bedingung einer empirischen Reihe von Wirkungen 

zuerst anfängt. Denn die Bedingung, die in der Vernunft liegt, ist nicht 

sinnlich, und fängt also selbst nicht an“162. Kant findet dann einen Weg 

mit dem Ziel, dass die Bedingung nicht empirisch begründet sei. Sie liegt 

in dem Intelligiblen und kann nicht unter dem gleichen Gesetz der 

sinnlichen Welt eingeordnet werden. Die Vernunft ist also keine 

Erscheinung und keineswegs dem Gesetze der Natur unterworfen. Sie ist, 

wie Kant sagt, „die beharrliche Bedingung aller willkürlichen 

Handlungen, unter denen der Mensch erscheint“163. 

Wenn Kant behauptet, dass die Vernunft nicht bedingt ist, bedeutet 

das, sie hat kein „vorher“ oder „nachher“ und handelt frei. Darüber 

hinaus muss man sie jetzt nicht nur negativ betrachten, das heißt, als 

Unabhängigkeit von allen empirischen Bedingungen, sondern auch 

positiv, das heißt, als Vermögen, eine Reihe von Ereignissen selbst in Gang 

zu bringen.  

 

„Sie, die Vernunft, ist allen Handlungen des Menschen in allen 
Zeitumständen gegenwärtig und einerlei, selbst aber ist sie 
nicht in der Zeit, und gerät etwa in einen neuen Zustand, darin 
sie vorher nicht war; sie ist bestimmend aber nicht bestimmbar 
in Ansehung desselben“164.  

 

Wenn man eine  Handlung zu beurteilen versucht, ist es daher nur 

möglich, bis zur Vernunft als intelligibler Ursache zu gelangen, aber nicht 

weiter. Das bedeutet, dass sie frei ist, und nicht durch Sinnlichkeit 

                                            

162 Ebda., II 501. 
163 Ebda., II 502. 
164 Ebda., II 504. 



 81

bestimmt. Deshalb können wir feststellen, dass sie die unbedingte 

Bedingung der Erscheinung ist.  

 Durch die Unterscheidung der beiden Arten von Kausalität und 

den entsprechenden Bereichen ihrer Gesetzgebung, nämlich der 

empirischen und der intelligiblen Welt, legt Kant also die zwei Bereiche 

des Gebrauchs der Vernunft fest, und zwar einen theoretischen und einen 

praktischen. So findet der „scheinbare“ Widerspruch zwischen Freiheit 

und Natur seine Auflösung, und damit sichert sich Kant einen „leeren 

Platz“, um diesem später durch die praktische Vernunft auszufüllen165.  

 Mittels der Darstellung und Analyse der 3. Antinomie sowie ihrer 

Auflösung bleibt auch die doppelte Bestimmung des Menschen sichtbar. 

Kant richtet das ganze Gebäude seiner praktischen Philosophie danach 

aus, obwohl die Freiheit, als Autonomie betrachtet, bisher nicht positiv 

erwiesen ist. Es wird im Folgenden dieser Begriff thematisiert, welcher 

unentbehrlich ist, um die Moralität bei Kant nachzuvollziehen. Die 

Freiheit im praktischen Sinn, bzw. als moralische Autonomie,  ist, wie 

noch gezeigt wird, selbst die Basis und zugleich das Ziel der moralischen 

Erziehung.  

 Ebenso, wie zuvor die Analyse des Übergangs von 

transzendentaler Freiheit zur praktischen Freiheit notwendig war, wird 

jetzt eine Erklärung des  Übergangs von der praktischen Freiheit zum 

Bereich der Moral aufgezeigt. Es geht hier nicht mehr um die Möglichkeit 

der Freiheit  des Menschen. Es wurde gezeigt, dass dieser  zwei 

Bestimmungen unterworfen ist: Zunächst der Natur, die ihn an die raum-

zeitliche Welt bindet, und im weiteren die eigene Vernunft in ihrem 

praktischen Gebrauch. Erst durch die Unabhängigkeit der letzteren öffnet 

sich die Möglichkeit der moralischen Autonomie als Realität der Freiheit.  

 

                                            

165 „Der Gebrauch der Metapher  ‚leerer Platz’ bezieht sich also auf das Verhältnis 
zwischen zwei zentralen Teilen der kritischen Philosophie Kants, nämlich auf das 
Verhältnis zwischen der theoretischen und der praktischen Philosophie.“ Vgl. 
DALBOSCO, Cláudio A. Ding an sich und Erscheinung: Perspektiven des Transzendentalen 
Idealismus bei Kant. Würzburg, 2002, S. 13. 



 82

 

Praktische Freiheit und Moral 

 

 

Der Begriff der transzendentalen Freiheit ist, wie man an dem vorherigen 

Teil bemerken kann, der wichtigste, um die ganze praktische Philosophie 

Kants zu verstehen. Während die transzendentale Freiheit eine reine Idee 

ist (wie die Unsterblichkeit der Seele und das Dasein Gottes), die die 

Möglichkeit einer absoluten Spontaneität meint, ist die Freiheit in der 

praktischen Ansehung nach Kant diejenige, durch welche unsere Willkür 

sich dem sinnlichen Zwang entgegenstellen kann, das heißt, sie meint die 

Möglichkeit eines absolut freien Willens. Die Idee der transzendentalen 

Freiheit steht im Kontext einer kosmologischen, die der praktischen 

Freiheit  im Kontext einer anthropologischen Problematik166. Praktische 

Freiheit wird deshalb zunächst innerhalb des „Kanons“ der KrV im Bezug 

auf das menschliche Handeln analysiert. Wenn das menschliche Handeln 

keine bloße Wirkung der Natur in uns ist, dann muss das Gesetz, nach 

welchem es vollzogen wird, erst entdeckt werden. 

Kant versucht zu zeigen, dass die Glückseligkeit hinsichtlich 

unseres Handelns  eine wichtige Rolle spielt. Er ist mit der Annahme der 

Glückseligkeit als Befriedigung aller unserer Neigungen einverstanden 

und stimmt damit überein, dass letztendlich unser Verhalten am Zweck 

der Glückseligkeit orientiert ist. Eben deshalb stellt sich für uns eine 

praktische, zugleich aber pragmatische Forderung: Wünschen wir 

Glückseligkeit, dann müssen wir unser Verhalten nach bestimmten Regeln 

ausrichten. Auch darin – in einer bloß utilitaristischen Perspektive – liegt 

etwas von unserer Freiheit, nämlich die Freiheit zur Wahl der Mittel, um 

unsere Wünsche zu befriedigen (Max Weber wird das als Zweckrationalität 

bestimmen). Kant zeigt jedoch, dass solche Regeln auf empirische 

Umstände bezogen sind. Derartige Regeln haben einen pragmatischen 

                                            

166 Vgl. GUNKEL, 1989, S.71. 



 83

Charakter  und sind deshalb als Klugheitsregel zu benennen. Sie sind vom  

moralischen  bzw. vom Sittengesetz zu unterscheiden. Klugheitsregeln 

gründen sich auf empirische Prinzipien und raten, was man tun muss, um 

glücklich zu sein. Das Sittengesetz hat als Grund nur die Freiheit eines 

vernünftigen Wesens überhaupt und sagt, wie man sich verhalten soll, um 

der Glückseligkeit würdig zu werden. Daher abstrahiert es von allen 

empirischen Trieben167.   

Damit zeigt sich, dass Kant die Möglichkeit eines reinen Prinzips 

ohne irgendeine empirische Bedingung annimmt, an dem sich unser 

Handeln orientieren kann und soll. Klugheitsregeln gelten demnach nur 

unter bestimmten Bedingungen (hypothetisch) und sind insofern nicht 

ausreichend, um ein allgemeingültiges Prinzip zu finden. Wenn man von 

den konkreten Umständen abstrahiert, bleibt wenigstens die Idee der 

Handlung überhaupt. Kant zeigt somit, wie ein allgemeingültiges Prinzip 

gesucht werden könnte. Im Bereich der theoretischen Vernunft ist das 

nicht möglich, im Bereich der praktischen Vernunft hingegen muss es 

möglich sein. Von daher argumentiert er: 

 

„Die reine Vernunft enthält also zwar nicht in ihrem 
spekulativen, aber doch in einem gewissen praktischen, 
nämlich dem moralischen Gebrauche, Prinzipien der 
Möglichkeit der Erfahrung, nämlich solcher Handlungen, die 
den sittlichen Vorschriften gemäß in der Geschichte des 
Menschen anzutreffen sein könnten. Denn, da sie gebietet, daß 
solche geschehen sollen, so müssen sie auch geschehen können, 
und es muß also eine besondere Art von systematischer Einheit, 
nämlich die moralische, möglich sein, indessen daß die 
systematische Natureinheit nach spekulativen Prinzipien der 
Vernunft nicht bewiesen werden konnte, weil die Vernunft 
zwar in Ansehung der Freiheit überhaupt, aber nicht in 
Ansehung der gesamten Natur Kausalität hat, und moralische 
Vernunftprinzipien zwar freie Handlungen, aber nicht 
Naturgesetze hervorbringen können. Demnach haben die 
Prinzipien der reinen Vernunft in ihrem praktischen, 
namentlich aber dem moralischen Gebrauche objektive 
Realität“168. 

 

                                            

167 Vgl. KrV, II 677. 
168 KrV, II 678-679. 



 84

Damit wird es sinnvoll, über die intelligible Dimension des Menschen als 

Bedingung der Möglichkeit seiner moralischen Autonomie zu sprechen. 

Trotz aller empirischen Umstände und Antriebe, wodurch wir affiziert 

sind, bleibt uns die Idee einer freien – moralisch autonomen – 

Entscheidung. Eine solche „moralische Dimension“ verwirklicht sich 

durch die Verbindung unserer freien Willkür mit dem Sittengesetz.   

Zusammengefasst: Kant stützt sich auf eine doppelte Ebene, um die 

Freiheit zu bewahren, und zwar durch die Lehre des transzendentalen 

Idealismus, worin Erscheinung und Ding an sich voneinander 

unterschieden sind. Die Denkbarkeit der Freiheit ist die erste 

Voraussetzung zur Moral. Der Mensch als „Bürger“ dieser „zwei Welten“ 

steht einerseits unter den Naturgesetzen, andererseits unter den Gesetzen, 

die er durch sich selbst (Autonomie des Willens) schafft.  

Die Darstellung des Prinzips der Moral sowie seine transzendentale 

Rechtfertigung und die Möglichkeiten seiner Verwirklichung werden in 

den folgenden Abschnitten entwickelt.  

 

 

2.3 Festlegung des Prinzips der Sittlichkeit  
 

 
 
 
Der Begriff der Sittlichkeit ist, wie gezeigt wurde, nicht denkbar ohne den 

der transzendentalen Freiheit. Das gilt ebenso für den Anspruch der 

Erziehung zur Sittlichkeit. Sittlichkeit bzw. Moralität im Sinne Kants ist 

nichts anderes als moralische Autonomie. In dieser Sektion des Kapitels 

geht es um die Grundlage der Moral. Damit  wird die Freiheit als 

Selbstgesetzgebung bzw. als moralische Autonomie unter der 

transzendentalen Perspektive erläutert und gerechtfertigt. 

Durch Kants Unterscheidung jener zwei Ebenen 

(sensible/intelligible) ist das Prinzip der Moral  nur in zwei Quellen zu 

suchen: Das bedeutet, ein ethisches System muss seine Prinzipien und 



 85

Maßstäbe klar darstellen, und zwar entweder aus der Erfahrung bzw. aus 

der empirischen Welt (a posteriori) oder aus der reinen Vernunft (a priori) 

ableiten. Ethische Systeme, welche ihre Prinzipien aus der Erfahrung 

ableiten, sind z. B. diejenigen, die mit dem Eudaimonismusbegriff 

bezeichnet werden, wie beispielsweise die Ethik des Aristoteles oder die 

Ethik des Utilitarismus. „Vor Kant“, so Höffe, „wurde der Ursprung der 

Sittlichkeit in der Ordnung der Natur oder der Gemeinschaft, im 

Verlangen nach Glück, im Willen Gottes oder im moralischen Gefühl 

gesucht“169. 

Genau diese Perspektiven werden bei Kant kritisiert und durch 

seine Grundlegung abgelehnt. Er fordert eine neue Legitimationsbasis für 

die Ethik. Es wird damit keine „neue“ Ethik entdeckt, sondern ein neues 

Prinzip dafür festgelegt. Nach Kant muss die Ethik auf Prinzipien 

beruhen, welche aber nicht aus der Erfahrung abgeleitet werden können, 

da sie objektiv und allgemeingültig sein müssen. Für diese Ableitung spielt 

die Anthropologie „als systematische Wissenschaft und empirischer Teil 

der Ethik in der GMS keine Rolle. Das heißt aber nicht, dass empirisches 

Wissen in der Formulierung und Ableitung konkreter Pflichten keine 

Rolle spielte“170. Handlungen sind nicht ein bloß äußerliches Verhalten. 

Deshalb ist es nicht gestattet, lediglich aus der Erfahrung eine Handlung 

als moralisch gut oder böse zu beurteilen.  

Sittlichkeit im Sinne Kants bedarf vielmehr der freien Entscheidung 

für das Handeln  sowohl im Bezug auf innere als auch äußere Triebe, 

Neigungen usw. Es handelt sich aber nicht um einen ethischen 

Dezisionismus, wie im Folgenden erläutert wird. Die Ethik im Sinne Kants 

wird deswegen als eine Ethik der Autonomie gekennzeichnet. Probleme 

entstehen dann, wenn man fragt, ob ein Übergang aus der Ethik zur 

Erziehung möglich ist. Das bedeutet einen Zusammenhang zwischen 

Transzendentalphilosophie einerseits, worunter Prinzipien verstanden 

werden, die a priori bzw. unabhängig von der Erfahrung gültig sind, und 

                                            

169 HÖFFE, 2004, S. 170. 
170 SCHÖNECKER/WOOD, 2002, S. 37. 



 86

einem Feld, in dem die Naturkausalität wirkt, d. h. die empirisch bedingte 

Ebene, auf der  sich die Sittlichkeit im menschlichen Handeln 

verwirklichen soll, andererseits. Die Pädagogik ist durch die Erfahrung in 

gewisser Weise bedingt, und deswegen scheint ihr Anspruch, welcher zur 

Ethik leiten will, diese als reine oder Transzendentalphilosophie 

verstanden, fragwürdig zu sein. Die Frage lautet also:  Wie können beide 

(Sittlichkeit und Pädagogik) trotz ihrer verschiedenen Ebenen bzw. ihrer 

respektiven Bereiche, Voraussetzungen, Prinzipien und Methoden auf 

einander bezogen sein? Kant war sich dieser Schwierigkeit bewusst und 

hat sich  besonders in der Methodenlehre der KpV und in der Tugendlehre 

darüber geäußert.  Die Frage bezieht sich deswegen auf die 

Verwirklichungsweise bzw. die Vermittlung der Moral durch die 

Pädagogik in dem  Sinne, wie Kant sie (die Frage der Anwendung) in 

Bezug auf die Anthropologie gedacht hat. Daraus, dass das oberste 

Prinzip der Moral nicht bloß aus der Erfahrung hergeleitet werden darf 

(dazu später mehr), kann man schon ersehen, dass die Pädagogik nicht die 

Ethik bildet, sondern umgekehrt: Die  (reine) Moralphilosophie bildet, im 

Sinne Kants, die Grundlage sowohl für die  Tugendlehre als auch für die 

Pädagogik171. 

  Demnach scheint es sinnvoll, zunächst die Legitimationsbasis der 

Moral bzw. ihre theoretischen Grundlagen darzustellen, um nachher die 

Möglichkeit ihrer Vermittlung zu prüfen.  

Die Darstellung greift also auf die zentralen Argumente der 

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) zurück. Diese dient 

hauptsächlich der Festlegung und Analyse des obersten Prinzips der 

Sittlichkeit sowie der Unterscheidung zwischen dem Willen eines 

vollkommenen vernünftigen Wesens und dem Willen eines sinnlich-

vernünftigen Wesens. In diesem Rahmen sind Fragen zu erläutern wie z. B.: 

Was ist ein kategorischer Imperativ, und wie ist er möglich?  Wie hängt 

                                            

171 GUNKEL (1989, S. 124) bemerkt dazu: „Wenn es um die ‚moralische Unterweisung’ 
der jungen Menschen bzw. darum geht, diesen eine echte moralische Gesinnung 
anzuerziehen (Kant sagt: ‚einzupfropfen’), dann bedarf es dazu einer Pädagogik, die auf 
dem Fundament einer ‚reinen’ Moraltheorie beruht.“ 



 87

ihre Beantwortung mit den beiden Wesensbestimmungen 

(sensible/intelligible) zusammen?   

Die folgenden Abschnitte dieses Kapitels haben also eine doppelte 

Aufgabe: a) Zunächst handelt es sich darum, die Begründung der Moral in 

ihren Hauptschritten zu rekonstruieren; b) Zweitens wird insbesondere 

die  Methodenlehre der Kritik der praktischen Vernunft analysiert, worin Kant 

einige Maßstäbe für die moralische Erziehung darstellt, um die 

Vermittlungsfrage zu bearbeiten172. Es muss auch gesagt werden, dass die 

folgende Analyse auf den bereits benannten spezifischen Zusammenhang 

abzielt und sich auf ihn beschränken wird. Deshalb kommt die 

Behandlung aller einzelnen Probleme, d. h. sowohl der GMS als auch der 

KpV, hier nicht zur Sprache.  

 

 

2.3.1 Die I. und II. Sektion der Grundlegung zur Metaphysik 
der Sitten 
 
  
 
 
Heute eine Diskussion über Moral bzw. eine Auseinandersetzung über 

ihre Prinzipien und Grundlage zu unternehmen, ohne damit an Kants 

Position anzuknüpfen, ist kaum denkbar. Die ganze Auseinandersetzung 

in der gegenwärtigen Ethik-Diskussion verdankt  ihre Entwicklung 

größtenteils Kant. Die verschiedenen Perspektiven (Utilitarismus, 

Diskursethik und konstruktivistische Ethik, um nur einige Beispiele zu 

nennen) haben in seiner Moralphilosophie entweder ihren 

                                            

172 Eine Frage, die sowohl die Aktualität als auch die Provokation der Moralphilosophie 
Kants ausmacht, ist die moralische Erziehung. So wird bei HÖFFE (2002, S. 19) 
hervorgehoben: „Einige Gründe für Kants Aktualität sind schon genannt, zum Beispiel 
dass Kant in der ‚Methodenlehre’ eine Theorie moralischer Erziehung skizziert, von der 
der heutige Schulunterricht ‚Ethik’ viel lernen könnte. Sie stellt eine gewichtige 
Alternative zum Vorschlag dar, die Moral anhand von Dilemmata zu diskutieren. 
Wichtig ist beispielsweise, an den Hang der Vernunft anzuknüpfen, der sich auch bei 
Jugendlichen findet, ‚in aufgeworfenen praktischen Fragen selbst die subtilste Prüfung 
mit Vergnügen einzuschlagen’“. 



 88

Ausgangspunkt oder  einen Referenzpunkt zur Debatte173.  Im Zentrum 

der Moralphilosophie steht die Frage nach ihrem Prinzip oder ihren 

Prinzipien. Es geht deshalb zunächst um die Begründung. In diesem 

Rahmen sind die folgenden Fragen zu klären: Was bedeutet hier 

begründen? Auf welches Prinzip stützt Kant seine Ethik? Wie wird dieses 

Prinzip gerechtfertigt? Dennoch gehört auch zur Moralphilosophie 

ebenfalls die Frage nach ihrer  Verwirklichung. In diesem Zusammenhang 

stellt sich auch die Frage nach der Anwendung dieses Prinzips. Wenn ja, 

wie ist es anzuwenden? Beide Arten von Fragen (Begründung und 

Anwendung) werden bei Kant behandelt. Deshalb ist es ein 

Missverständnis, Kants Ethik vorzuwerfen, sie sei rein formal. Diesem 

Vorwurf zufolge sucht er einfach ein Prinzip, das kaum mit der Realität zu 

tun hat und sich letztendlich nicht verwirklichen lässt. Wie noch deutlich 

werden wird, findet man bei Kant Gründe genug, um das Gegenteil zu 

verteidigen.  

 Der erste Schritt von Kants ethischem System besteht in der 

Aufsuchung und Festlegung des obersten Prinzips der Moral. Deshalb hat 

seine Moralphilosophie, in systematischer Hinsicht betrachtet,  in der 

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) ihren Ausgangspunkt, weil 

                                            

173 „Kants Neubegründung der Sittlichkeit hat bis heute mehr als einen bloß 
geschichtlichen Wert. In der gegenwärtigen Auseinandersetzung um die Rechtfertigung 
sittlicher (moralischer) Normen wird Kant als systematischer Gesprächspartner in 
Anspruch genommen und dies geschieht zu Recht. Erstens stimmt er mit jenen 
Minimalbedingungen überein, die die zeitgenössische normative Ethik in der Regel 
anerkennt. Wie die Vertreter der utilitaristischen Ethik und des Prinzips der 
Verallgemeinerung (Hare, Singer), wie ferner Rawls und Kohlberg, Apel, Habermas und 
die konstruktivistische Ethik (‚Erlanger Schule’), so stellt sich auch Kant in einen 
Gegensatz zu Relativismus und Dogmatismus in der Ethik. […] Die Kontroverse mit 
Kant beginnt erst dort, wo sich die zeitgenössische Ethik selbst nicht mehr einig ist, 
nämlich in der genauen Bestimmung des Moralprinzips. Und hier erfüllt Kant die zweite 
Voraussetzung eines anregenden Gesprächspartners. Zu der in weiten Teilen der 
internationalen Diskussion vorherrschenden utilitaristischen Theorie stellt seine Ethik 
der Autonomie und des kategorischen Imperativs das systematisch bedeutendste 
Gegenmodell dar, ein Gegenmodell, das nicht erst durch sein hohes Reflexionsniveau, 
sondern schon durch die weit elaborierte Begrifflichkeit mit ihren Unterscheidungen von 
Recht und Moral, von empirischen bedingtem und reinem Willen, von Legalität und 
Moralität, von technischen, pragmatischen und sittlichen Verbindlichkeiten, von 
oberstem und höchstem Gut kaum ihresgleichen kennt. So sind Kants Hauptschriften zur 
Ethik bis heute nicht nur eine historische Darstellung, sondern auch eine sachliche 
Auseinandersetzung wert“. (HÖFFE,  2004, S. 170). 



 89

eigentlich die Metaphysik der Sitten (1797), die sich im wesentlichen mit der 

Anwendung der Moral durch Recht- und Tugendlehre beschäftigt,  erst 

später verfasst wird.   

Kant beginnt die Vorrede der GMS mit einer Erklärung über reine 

und empirische Philosophie. Die empirische Philosophie gründet in der 

Erfahrung. Prinzipien aus Erfahrung entstehen aber nur a posteriori. Die 

reine Philosophie gründet sich auf Prinzipien a priori, und wenn sie bloß 

formal ist, dann heißt sie  Logik, wenn sie sich aber auf bestimmte 

Gegenstände des Verstandes begrenzt, dann heißt sie Metaphysik. Die 

Metaphysik kann deshalb entweder eine der Natur oder eine der Sitten 

sein. Physik und Ethik haben also gleichzeitig einen empirischen und 

einen rationalen (reinen) Teil. Den empirischen Teil der Ethik nennt Kant 

hier praktische Anthropologie, den rationalen die reine Moral174. 

Im Bereich des Handelns bzw. der praktischen Philosophie 

untersucht Kant deshalb zunächst die Möglichkeit einer Moral aus reinen 

Prinzipien, d. h. unabhängig von der Erfahrung, welche sich als objektiv 

und überhaupt allgemeingültig erweisen. Wenn man wissen will, in 

wieweit es der Vernunft  gelingt, ihre Prinzipien aus sich selbst zu 

schöpfen, stellt sich die Forderung zur  Unterscheidung zwischen allem, 

was empirisch ist, und dem, was rational (rein) ist.  

Kant versucht zu zeigen, dass wir bereits durch unser tägliches 

Handeln in der Lage sind, die Idee der Pflicht zu erkennen. Die Idee der 

Pflicht enthält die der Verbindlichkeit. Wenn es sich um ein moralisches 

Gesetz handelt, fragt man nach dem Grund dieser Verbindlichkeit.  Es 

muss sich ausnahmslos und unter allen  Umständen als gültig erweisen, 

sonst gilt es als praktische Regel, nicht aber als moralisches Gesetz. In 

diesem Sinne spricht man über Allgemeinheit und Notwendigkeit eines 

solchen Prinzips. Empirie erweist sich in diesem Sinne als unbefriedigend, 

um ein Prinzip der Moral zu begründen. Deswegen muss  das Prinzip der 

Moral in dem Begriff einer allgemeinen Vernunft aufgesucht werden. Es 

wird deutlich, dass es sich hierbei um einen abstrakten – keinen 
                                            

174 Vgl. GMS, IV 11. 



 90

empirischen – Begriff handelt. Falls es ein solches Prinzip in der reinen 

Vernunft bzw. a priori gibt, dann muss es als für alle vernünftigen Wesen 

gültig betrachtet werden, sonst haben wir kein sicheres Prinzip. Dafür 

braucht man keine Anthropologie (bloß empirisch betrachtet), obwohl 

man diese nicht im Ganzen unterschätzen darf, weil sie für die Frage der 

Anwendung bzw. der Verwirklichung der Ethik, wie noch gezeigt, 

unentbehrlich ist175.   

Gerade weil in der GMS sowohl auf die „Aufsuchung“ als auch auf 

die „Festsetzung“  des obersten Prinzips der Moralität176 fokussiert wird, 

kommt die Frage nach der Art und Weise der Moralisierung des Menschen 

noch nicht explizit zur Sprache.  Auch ist wichtig zu erinnern, dass in der 

GMS noch nicht die transzendentalphilosophische Rechtfertigung des 

Prinzips der Moral in seiner Ganzheit dargestellt wird177. Dafür wird 

später die Argumentation der KpV entwickelt. Trotzdem steht die 

Deduktion des kategorischen Imperativs bereits im III. Abschnitt der 

GMS. 

 Die erste und die zweite Sektion der GMS sind also der Analyse der 

Begriffe der Ethik und der Festsetzung des kategorischen Imperativs 

gewidmet. Kant beginnt mit der Analyse des Begriffs des guten Willens. 

Die Frage besteht darin, was gut sein kann, und zwar frei von aller Art 

                                            

175 Durch die Erklärung Kants in der Vorrede der GMS wird dieser Bezug auf die 
Anthropologie deutlich: „Da meine Absicht hier eigentlich auf die sittliche Weltweisheit 
gerichtet ist, so schränke ich die vorgelegte Frage nur darauf ein: ob man nicht meine, 
daß es von der äußersten Notwendigkeit sei, einmal eine reine Moralphilosophie zu 
bearbeiten, die von allem, was nur empirisch sein mag und zur Anthropologie gehört, 
völlig gesäubert wäre; denn, daß es eine solche geben müsse, leuchtet von selbst aus der 
gemeinen Idee der Pflicht und der sittlichen Gesetze ein. Jedermann muß eingestehen, 
daß ein Gesetz, wenn es moralisch, d. i. als Grund einer Verbindlichkeit, gelten soll, 
absolute Notwendigkeit bei sich führen müsse; daß das Gebot: du sollst nicht lügen, nicht 
etwa bloß für Menschen gelte, andere vernünftige Wesen sich aber daran nicht zu kehren 
hätten; und so alle übrige eigentliche Sittengesetze; daß mithin der Grund der 
Verbindlichkeit hier nicht in der Natur des Menschen, oder den Umständen in der Welt, 
darin er gesetzt ist, gesucht werden müsse, sondern a priori lediglich in Begriffen der 
reinen Vernunft, und daß jede andere Vorschrift, die sich auf Prinzipien der bloßen 
Erfahrung gründet, und sogar eine in gewissem Betracht allgemeine Vorschrift, so fern 
sie sich dem mindesten Teile, vielleicht nur einem Bewegungsgrunde nach auf 
empirische Gründe stützt, zwar eine praktische Regel, niemals aber ein moralisches 
Gesetz heißen kann“(GMS, IV 13). 
176 GMS,  IV 16. 
177 Vgl. EIDAM, 2001, S. 39. 



 91

von Einschränkung bzw. unbedingt gut. Er zeigt, dass nur ein guter Wille 

an sich selbst gut sein kann. Diese Bestimmung scheint aber im ersten 

Augenblick zirkulär zu sein. Das ist ein falscher Eindruck. Wenn sie 

ausführlich betrachtet wird, dann wird es möglich, eine andere Bedeutung 

zu erkennen. An sich gut bedeutet, dass er (der gute Wille) nicht für etwas 

anderes gut bzw. gut als „Mittel“ betrachtet werden darf, um etwas 

anderes zu schaffen oder zu erreichen, wie z. B. die Glückseligkeit.  Eine 

Menge von Qualitäten oder Eigenschaften unseres Temperaments sind gut 

immer in Hinsicht oder im Bezug auf etwas anderes, nicht aber an sich 

selbst178. Diese Unterscheidung Kants soll einerseits die Unbedingtheit und 

dadurch die „Reinheit“ des guten Willens darstellen und andererseits die 

Grenzen beziehungsweise die Bedingtheit anderer Triebfedern, welche in 

unseren Handlungen liegen können. Hier liegt bereits ein Hinweis 

zugrunde, welcher eine zentrale Rolle spielt, um die Begründung der 

Moral im Sinne Kants zu verstehen. Warum muss diese Begründung auf 

einem reinen Prinzip beruhen? Wenn man über Triebfeder und Neigung 

spricht, setzt man damit eine (bedingte) sinnlich-natürliche Dimension 

voraus. Gerade weil Triebfedern oder Neigungen Naturinstinkte sind, 

können sie kein reines Prinzip hervorbringen. Nur ein guter Wille kann 

ein uneingeschränkt gutes Wollen hervorbringen. Er ist deshalb nicht gut 

in Bezug auf etwas anderes (also als Mittel), sondern an sich selbst gut179. 

Würde uns die Glückseligkeit als höchster Zweck unseres Lebens 

gegeben, so wäre dafür die Vernunft nicht nötig, weil unsere Neigung 

ausreichend und sogar  angemessener wäre. Es gibt nach Kant jedoch 

etwas Höheres (das Höchste Gut) im Vergleich mit der Glückseligkeit, 

und die Neigungen führen, wenn sie unsere Handlung bestimmen, davon 
                                            

178 Hier wird erläutert: „Einige Eigenschaften sind sogar diesem guten Willen selbst 
beförderlich und können sein Werk sehr erleichtern, haben aber dem ungeachtet keinen 
innern unbedingten Wert, sondern setzen immer noch einen guten Willen voraus, der die 
Hochschätzung, die man übrigens mit Recht für sie trägt, einschränkt und es nicht 
erlaubt, sie für schlechthin gut zu halten. Mäßigung in Affekten und Leidenschaften, 
Selbstbeherrschung und nüchterne Überlegung sind nicht allein in vielerlei Absicht gut, 
sondern scheinen sogar einen Teil vom innern Werte der Person auszumachen; allein es 
fehlt viel daran, um sie ohne Einschränkung für gut zu erklären (so unbedingt sie auch 
von den Alten gepriesen worden)“(GMS, IV 18-19). 
179 Vgl. GMS, IV 19. 



 92

fort. Die Vernunft zeigt, dass wir zu etwas anderem als Glückseligkeit 

bestimmt sind, und deswegen muss sie den Willen dahin orientieren. Die 

Vernunft als solche ist sogar nicht tauglich genug, alle unsere Bedürfnisse 

zu befriedigen, sondern kann diese im Gegenteil vervielfältigen. Der 

Naturinstinkt in uns ist dafür viel geeigneter, so Kant. Dennoch soll aber 

die Vernunft als praktisches Vermögen Einfluss auf den Willen haben. 

Deshalb muss sie für den Willen die Quelle ihrer Bestimmung sein180. 

 Interessen und Neigungen machen kein allgemein und notwendig 

gültiges Prinzip der Ethik aus. Vielmehr sind sie bloß Ausdruck des 

Subjektiven.  Die Vernunft als praktisches Vermögen kann das aber 

leisten: „so muß die wahre Bestimmung derselben sein, einen nicht etwa 

in anderer Absicht als Mittel, sondern an sich selbst guten Willen 

hervorzubringen“181. Kant erläutert den Begriff des guten Willens durch 

den Begriff der Pflicht näher. Die Idee der Pflicht schließt bereits in sich 

die des guten Willens. Wie ist dieses zu verstehen? Eine grundlegende 

Voraussetzung [dafür] „ist Kants Unterscheidung zwischen dem Begriff 

eines vollkommen und dem eines unvollkommen vernünftigen Wesens“182. 

Diese Unterscheidung liegt der ganzen Argumentation Kants in der GMS 

zugrunde und spielt insofern auch eine wichtige Rolle, um die Frage der 

moralischen Erziehung zu beantworten.  Gerade weil man über ein Wesen 

spricht, das nicht nur vernünftig ist, sondern auch sinnlich, und das 

außerdem nicht bereits als Erwachsener auf die Welt kommt, ist die 

moralische Erziehung als notwendiges Mittel zur moralischen Autonomie 

von so großer Bedeutung. Dazu später mehr.  

Vollkommen vernünftige Wesen sind also durch keine Triebfeder 

affiziert und stehen unter keiner Art von Einschränkung. Da die Vernunft, 

in dieser Perspektive, den Willen bestimmt, werden alle Handlungen von 

jenen sowohl vernünftig als auch moralisch sein. Daher wird nicht nur 

sein objektiver, sondern auch sein subjektiver Charakter als notwendig 

                                            

180 Vgl. GMS, IV 21-22. 
181 GMS, IV 21. 
182
 SCHÖNECKER/WOOD, 2002, S. 56.  



 93

angesehen. Ein vollkommen vernünftiges Wesen kann nur im Einklang 

mit seiner eigenen Beschaffenheit handeln. Deshalb gibt es für dieses 

keine Nötigung.  

Der Mensch ist aber kein vollkommen vernünftiges Wesen, sondern 

ein unvollkommen vernünftiges. Er ist zwar ein Mitglied der 

Verstandeswelt bzw. ein Wesen, das sich durch seine Vernunft orientieren 

kann, aber nicht notwendigerweise moralisch und auch nicht unbedingt 

vernünftig handelt. Er hat jedoch die Möglichkeit, moralisch zu handeln. 

Gerade weil er eine andere Beschaffenheit hat, wird die Idee der Pflicht 

wichtig, um das moralische Handeln in einem menschlichen Wesen zu 

erklären. Die Idee der Pflicht stellt sich also nur für ein Wesen, das 

vernünftig und moralisch handeln kann, aber zugleich unvollkommen ist. 

Deswegen liegt bereits in der Pflicht die Idee eines guten Willens. In 

diesem Sinne könnte man, wenn ein unvollkommen vernünftiges Wesen 

aus Pflicht handelt, seine Handlung mit der Handlung eines vollkommen 

vernünftigen Wesens vergleichen. Aus Pflicht handeln bedeutet sowohl 

objektiv (äußerlich) als auch subjektiv in Übereinstimmung mit dem 

moralischen Gesetz handeln.  

Der moralische Wert einer Handlung aus Pflicht zeigt sich nicht in 

der Absicht, die sie verfolgt, sondern ihr Wert wird durch die Maxime 

bestimmt, die jener  zugrunde liegt. Eine Maxime bestimmt Kant als „das 

subjektive Prinzip des Wollens“183.  Sie  „hängt also nicht von der 

Wirklichkeit des Gegenstandes der Handlung ab, sondern bloß von dem 

Prinzip des Wollens, nach welchem die Handlung, unangesehen aller 

Gegenstände des Begehrungsvermögens, geschehen ist“184.  Aus 

Wirkungen oder Zielen, die durch eine Handlung verfolgt werden, 

können wir keinen uneingeschränkten Wert einer Handlung ableiten. 

Abstrahiert man von diesem Interesse sowie von aller Neigung, welche 

immer a posteriori bestimmt oder bestimmbar ist, dann bleibt nur das 

formale bzw. a priori Prinzip des Wollens überhaupt. „Pflicht ist die 

                                            

183 GMS, IV 27. 
184 Ebda., IV 26. 



 94

Notwendigkeit einer Handlung aus Achtung fürs Gesetz“185, stellt Kant 

fest. Wie bereits erwähnt wurde, muss eine Handlung ihren moralischen 

Wert nicht nur objektiv bzw. aus Pflicht haben, sondern auch in ihrer 

subjektiven Dimension. Durch die Achtung ist diese Bedingung erfüllt.  

Wenn die Neigung Einfluss auf eine Handlung hat, dann ist sie (die 

Handlung) nicht mehr durch eine freie und unabhängige Tätigkeit des 

reinen Willens bestimmt, sondern sie ist eine bloße Wirkung des 

Gegenstands einer Handlung. Neigung stellt sich nicht nur als Gegensatz 

einer freien Tat des Willens dar, sondern bildet sogar ein Hindernis für 

ihre Entwicklung. Trotzdem ist nicht so einfach in jedem Fall die 

Unterscheidung zu treffen, ob man in einer Handlung seiner Neigung 

folgt oder dem Gesetz. Für einen Gegenstand der Handlung darf ich also 

zwar Neigung haben, nicht aber Achtung. Kant definiert Achtung nicht als 

bloß durch andere Triebfedern bewirktes Gefühl, sondern es wird durch 

das unmittelbare Bewusstsein des Gesetzes produziert.  

 

„Nur das, was bloß als Grund, niemals aber als Wirkung mit 
meinem Willen verknüpft ist, was nicht meiner Neigung dient, 
sondern sie überwiegt, wenigstens diese von deren Überschlage 
bei der Wahl ganz ausschließt, mithin das bloße Gesetz für sich, 
kann ein Gegenstand der Achtung und hiemit ein Gebot sein. 
Nun soll eine Handlung aus Pflicht den Einfluß der Neigung 
und mit ihr jeden Gegenstand des Willens ganz absondern, also 
bleibt nichts für den Willen übrig, was ihn bestimmen könne, 
als, objektiv, das Gesetz, und, subjektiv, reine Achtung für 
dieses praktische Gesetz, mithin die Maxime, einem solchen 
Gesetze selbst mit Abbruch aller meiner Neigungen, Folge zu 
leisten“186. 

 

Der moralische Wert einer Handlung beruht nicht darauf, was sie bewirkt 

hat, oder auf einem Ergebnis, das bei einer erwarteten Wirkung erzielt 

wurde (Mittel-Zweck-Zusammenhang), sondern allein auf der Maxime, 

die das Handeln bestimmt hat. Eine Maxime ist der subjektive Grund des 

Handelns. Als solche ist sie nicht allgemein gültig und kann deshalb nicht 

als Prinzip des Handelns betrachtet werden. Wohltätigkeit, Glückseligkeit 

                                            

185 Ebda., IV 26. 
186 Ebda., IV 27. 



 95

usw. können zwar gewünscht oder sogar indirekt durch das Handeln  

bewirkt werden, dienen aber nicht als Kriterium für die Pflicht. Als 

erhoffte Wirkungen haben sie einen „bedingten“ moralischen Wert.  

 

„Es  kann daher nichts anders als die Vorstellung des Gesetzes 
an sich selbst, die freilich nur im vernünftigen Wesen 
stattfindet, so fern sie, nicht aber die verhoffte Wirkung der 
Bestimmungsgrund des Willens ist, das so vorzügliche Gute, 
welches wir sittlich nennen, ausmachen, welches in der Person 
selbst schon gegenwärtig ist, die darnach handelt, nicht aber 
allererst aus der Wirkung erwartet werden darf“187. 

 

Die Frage richtet sich deshalb auf eine Bestimmung dieses Gesetzes, die 

unbedingt und allgemeingültig Wert hat. Wenn man von allen 

Bedingungen und Einflüssen abstrahiert, bleibt einfach die 

Gesetzmäßigkeit gegenüber einem allgemeinen Gesetz überhaupt, das als 

Prinzip für den Willen gültig wird: „ich soll niemals anders verfahren als 

so, daß ich auch wollen könne, meine Maxime solle ein allgemeines Gesetz 

werden“188. Das ist die erste Formulierung des kategorischen Imperativs, 

welcher im zweiten Abschnitt präzise erläutert und in seinen Variationen 

entwickelt wird.  

 Im II. Abschnitt beschäftigt sich Kant mit der philosophischen 

Erläuterung des Begriffs des Sittlichen. Eigentlich versucht er, wie der 

Titel selbst ankündigt, einen Übergang von der populären sittlichen 

Weltweisheit zur Metaphysik der Sitten auszuarbeiten. Zentral in diesem 

Abschnitt werden die Darstellung und  die Unterscheidung des 

Imperativs sowie seine verschiedenen Formeln. Der kategorische 

Imperativ ist deshalb der Höhepunkt der Moralphilosophie Kants189.  

                                            

187 Ebda., IV 27. 
188 Ebda., IV 28. 
189 Kant erklärt weiter in diesem Abschnitt, warum wir nicht im Feld  der Erfahrung 
Prinzipien der Moral suchen dürfen: „Es ist aber eine solche völlig isolierte Metaphysik 
der Sitten, die mit  keiner Anthropologie, mit keiner Theologie, mit keiner Physik oder 
Hyperphysik, noch weniger mit verborgenen Qualitäten (die man hypophysisch nennen 
könnte) vermischt ist, nicht allein ein unentbehrliches Substrat aller theoretischen, sicher 
bestimmten Erkenntnis der Pflichten, sondern zugleich ein Desiderat von der höchsten 
Wichtigkeit zur wirklichen Vollziehung ihrer Vorschriften. Denn die reine und mit 
keinem fremden Zusatze von empirischen Anreizen vermischte Vorstellung der Pflicht 



 96

 Nur in der Reinheit der Vernunft können wir das Prinzip der Moral 

finden. Deswegen sagt Kant, es gebe dafür kein Beispiel in der Erfahrung, 

keine Anthropologie diene dazu, bzw. keine moralische Erziehung bringe 

ein solches Prinzip hervor. Diese Ebenen werden aber gleichwohl nicht 

unterschätzt. Kant will nur aus systematischen und methodischen 

Gründen die Grundlage zusammenstellen und die Frage der Anwendung 

nochmals abgrenzen. Die sittlichen Begriffe müssen „völlig a priori in der 

Vernunft ihren Sitz und Ursprung haben, und dieses zwar in der 

gemeinsten Menschenvernunft eben sowohl, als der im höchsten Maße 

spekulativen“, so argumentiert Kant. Sie können keineswegs von  

„empirischen und darum bloß zufälligen Erkenntnisse[n] abstrahiert 

werden“190. Dafür sieht Kant die Notwendigkeit der Erklärung des 

praktischen Vernunftvermögens.  

Die Vernunft enthält ihre eigenen Bestimmungsregeln, und um sie 

zu begreifen, müssen wir den Weg zwischen der populären Weltweisheit 

und der  Metaphysik zurücklegen. Zu dieser Erläuterung führt Kant die 

Unterscheidung (die bereits erwähnt wurde) zwischen einem  

vollkommen vernünftigen Wesen und einem unvollkommen vernünftigen 

Wesen ein. In der Natur wirkt jedes Ding nach Gesetzen. Der Mensch 

steht zwar auch unter der Naturkausalität, aber als vernünftiges Wesen 

hat er auch die Möglichkeit, durch die Vorstellung der Gesetze  zu 

handeln. Dafür braucht er seinen Willen. Der Wille wählt nur das, was gut 

ist, wenn er durch die Vernunft bestimmt wurde. Er (der Wille) ist deshalb 

derjenige, der das Prinzip einer Handlung geben kann. Diese durch ein 

Prinzip objektiv notwendige Handlung wird auch dann als subjektiv 

                                                                                                                        

und überhaupt des sittlichen Gesetzes, hat auf das menschliche Herz durch den Weg der 
Vernunft allein (die hiebei zuerst inne wird, daß sie für sich selbst auch praktisch sein 
kann) einen so viel mächtigern Einfluß, als alle andere Triebfedern, die man aus dem 
empirischen Felde aufbieten mag, daß sie im Bewußtsein ihrer Würde die letzteren 
verachtet, und nach und nach ihr Meister werden kann; an dessen Statt eine vermischte 
Sittenlehre, die aus Triebfedern von Gefühlen und Neigungen und zugleich aus 
Vernunftbegriffen zusammengesetzt ist, das Gemüt zwischen Bewegursachen, die sich 
unter kein Prinzip bringen lassen, die nur sehr zufällig zum Guten, öfters aber auch zum 
Bösen leiten können, schwankend machen muß“ (GMS, IV 38-39). 
190 GMS, IV 39. 



 97

notwendig erkannt. Der Wille ist also nichts anderes als praktische 

Vernunft.  

Wenn im Gegenteil der Wille nicht „an sich völlig der Vernunft 

gemäß [ist] (wie es bei Menschen wirklich ist): so sind die Handlungen, 

die objektiv als notwendig erkannt werden, subjektiv zufällig“191. Dadurch 

ist die Bestimmung eines solchen Willens nach objektiven Gesetzen als 

eine Nötigung zu bezeichnen. Dadurch klärt sich die Frage, warum das 

moralische Gesetz für den Menschen den Charakter einer Verpflichtung 

hat. Nur für ein unvollkommen vernünftiges Wesen gibt es Pflicht. Diese 

Prinzipien sind ausschließlich aus der Vernunft hergeleitet, stellen sich als 

ein Gebot derselben dar, und deshalb nennt man ihre Formel Imperativ. Sie 

kennzeichnen die Bestimmung des Willens eines vernünftigen Wesens.  

Gerade weil das objektive Gesetz in einem unvollkommenen Willen  nicht 

unbedingt auch subjektiv akzeptiert und verfolgt wird, ist es eine 

Verpflichtung (Nötigung) für jenen. Ein vollkommen guter Wille kann 

nicht „genötigt“ werden, auch wenn er reinen objektiven Gesetzen folgt. 

Gerade aufgrund seiner subjektiven Beschaffenheit kann er nur durch die 

Vorstellung des Guten bestimmt werden. In diesem Sinne gibt es für 

göttlichen und heiligen Willen keinen Imperativ,  weil dieser Wille sowohl 

objektiv als auch subjektiv mit dem Gesetz übereinstimmt.  Daher erklärt 

Kant, dass Imperative nur Formeln sind, welche „das Verhältnis 

objektiver Gesetze des Wollens überhaupt zu der subjektiven 

Unvollkommenheit des Willens dieses oder jenes vernünftigen Wesens, z. 

B. des menschlichen Willens“192 ausdrücken. 

 Die Imperative können entweder hypothetische oder kategorische sein. 

Diese Unterscheidung ist wichtig, insofern man dadurch erkennt, ob eine 

Handlung an sich moralischen Wert hat bzw. objektiv-notwendig ist oder 

ob sie einfach als „Mittel“ dient, um einen anderen Zweck zu erreichen. 

Wenn die Handlung bloß als Mittel, um etwas anders zu erreichen, gut ist, 

so ist der Imperativ hypothetisch. Ist sie an sich gut bzw. ist der Wille 

                                            

191 Ebda., IV 41. 
192 Ebda., IV 43. 



 98

allein durch die Vernunft bestimmt und damit ihr Prinzip notwendig, so 

ist der Imperativ  kategorisch193.  

Der kategorische Imperativ gilt, weil er eine objektive 

Notwendigkeit ausdrückt bzw. ohne Berücksichtigung von (subjektiven) 

Neigungen vorgeht, als ein apodiktisches (praktisches) Prinzip. Das 

bedeutet, er ist unwiderlegbar richtig und gültig, trotz aller Umstände, ob 

wir wollen (mögen) oder nicht. Gerade das ist der Grund, warum er uns 

als Verpflichtung erscheint, und zugleich der Grund, warum wir ihn 

manchmal nicht akzeptieren oder verfolgen können. Deshalb spricht man 

von pflichtwidrigen Handlungen, pflichtmäßigen Handlungen bzw. bloß 

äußerlich, nicht aber innerlich mit der Pflicht übereinstimmenden 

Handlungen, und Handlungen aus Pflicht. 

 Darüber hinaus kann man über andere Prinzipien bzw. über eine 

andere Art von Imperativen sprechen. Handlungsprinzipien sind 

grundlegend nicht nur, um die Orientierung, sondern auch, in einem 

bestimmten Rahmen, um mehr oder weniger Sinn für Handlung zu 

schaffen. Bestimmte verfolgte Zwecke sind dasselbe für uns alle, und 

deshalb werden wir überlegen, welche Mittel dafür adäquat sind. Kant 

gibt einige Beispiele für solche Verfahren im Bereich der Wissenschaften. 

Ein Arzt muss ebenso gut wissen, welches Mittel für die Behandlung einer 

bestimmten Krankheit besser ist, wie jemand, der, um zu töten, ein Gift 

produziert. Beide müssen sehr gute Kenntnisse über ihre Tätigkeit haben.  

Es ist zu erkennen, dass damit über die Wertung dieser so verschiedenen 

Arten von Handlungen  noch nichts ausgesagt ist. Deswegen nennt Kant 

sie Imperative der Geschicklichkeit. Man könnte eine Menge anderer 

Beispiele nennen. Das wichtigste ist aber,  solche Imperative haben immer 

nur einen bedingten Wert. In diesem Sinne erwähnt Kant das Problem 

einer Art von Erziehung, die durchaus heute noch verbreitet ist, die bloß 

die Entwicklung der Geschicklichkeiten anstrebt194. Selbstverständlich ist 

                                            

193 Vgl. GMS, IV 43. 
194 Das ist der Fall der Bestimmung der Erziehung als „Entwicklung von Kompetenzen“. 
In Brasilien insbesondere, hat sich dieser Diskurs in den neunziger Jahren massiv im 
Bereich der  Erziehungswissenschaft  verbreitet. Ich will hier nicht dieses Problem 



 99

es wichtig, die Geschicklichkeit der Heranwachsenden zu fördern, da man 

nicht weiß, welchen Herausforderungen sie sich künftig stellen müssen. 

Dadurch wird ihr Horizont der Möglichkeiten erweitert. Wenn man aber 

nur der technisch-pragmatischen Entwicklung Aufmerksamkeit schenkt, 

dann vergisst man die Übung und Bildung der Urteilskraft hinsichtlich 

der sittlichen Entwicklung195. Diese aber befähigt uns, zwischen 

verschiedenen Werten nur diejenigen zu wählen, die zu höheren Zwecken 

anleiten.  Kant will zeigen, dass Imperative der  Geschicklichkeit wertvoll, 

von Nutzen und sogar notwendig für das Leben sind, sie sind aber nicht 

geeignet, um ein Prinzip der Moral zu rechtfertigen196.  

Imperative der Geschicklichkeit sind hypothetisch und haben eine 

begrenzte Gültigkeit.  Wie wir noch sehen werden, bildet man im Sinne 

Kants damit Disziplin, Kultur und Klugheit, man schafft aber keinen 

Charakter (moralisch betrachtet). In diesem Zusammenhang können 

Imperative der Geschicklichkeit auch auf derselben Ebene mit den 

Ratschlägen der Klugheit betrachtet werden. Sie haben eine technisch-

pragmatische Orientierung gemeinsam, auch wenn man dadurch 

Glückseligkeit oder Wohlstand sucht oder befördern will. Der Unterschied 

zwischen beiden liegt darin, dass die Ratschläge der Klugheit die 

Glückseligkeit befördern, welche lediglich als möglicher Zweck erscheint 

und nicht als etwas Gegebenes. Dabei dienen sie nicht unbedingt für jedes 

einzelne Individuum, was wiederum ihre Kontingenz zeigt. Sie bleiben 

also immer noch hypothetische Imperative, d. h. letztendlich auf den 

Zweck-Mittel-Zusammenhang bezogen.    

 Ein weiteres Kennzeichen der hypothetischen Imperative ist, dass 

sie analytisch sind. Das bedeutet, dass wir durch die Analyse der Zweck-

                                                                                                                        

behandeln, aber m. E. ist das ein großer Reduktionismus. Die Erziehung wird in dieser 
Hinsicht sich letztendlich in eine Technik verwandeln.  Es ist nicht so schwer zu 
bemerken, dass sich sogar innerhalb der Human- und Erziehungswissenschaften 
derartige „Moden“ entwickeln.  
195 In Bezug auf diesen Aspekt argumentiert LÖWISCH (1968, S. 227): „Der Auftrag der 
Erziehung heißt: Gewissenserziehung, d. h. Ermöglichung und Beförderung einer 
kritischen Urteilsfähigkeit des Zöglings über Wert und Sinn, d. h. Geltung von 
Motivationen zu Handlungen.“ 
196 Vgl. GMS, IV 44. 



 100

Mittel-Beziehung diese Eigentümlichkeit solcher Imperative 

nachvollziehen können197. Was die Ratschläge der Klugheit anbetrifft, ist 

das Problem ihre Unbestimmbarkeit. Kant sagt, sie würden genauso wie 

die Imperative der Geschicklichkeit, wenn man die Mittel der 

Glückseligkeit genau bestimmen könnte. Sie sind deshalb analytisch, weil 

sie für jemanden, der den Zweck will, die Auswahl der Mittel fordern. Das 

erste hat einen gegebenen Zweck, das zweite einen möglichen Zweck. 

Klugheit gibt keinen kategorischen Imperativ an.  Deshalb sind die 

Handlungen keineswegs als objektiv, also praktisch-notwendig zu 

betrachten. Sie gelten eher als Anratungen, nicht aber als Gebote der 

Vernunft198.Weil sie keine absolute und objektive Notwendigkeit 

aussprechen, ist noch nicht damit gemeint, dass sie deswegen unmöglich 

sind. Ganz im Gegenteil, wegen der Möglichkeit solcher Imperative hat 

man keine Schwierigkeit zu überlegen. Sie sind kein Gesetz im strengen 

Sinne, aber existieren doch und dienen relativ in der alltäglichen 

Erfahrung.  

 Kants Ziel in der Grundlegung ist es, den kategorischen Imperativ 

zu entwickeln und die Art und Weise, wie er sich mit dem menschlichen 

Willen verknüpft, darzulegen. Gerade weil er absolut und objektiv gelten 

muss bzw. Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit haben soll, darf er 

nicht im Feld der Erfahrung gesucht werden. Nur der kategorische 

Imperativ kann das moralische Gesetz ausdrücken, weil er durch keine 

andere Bedingung bestimmt wird.  

 

                                            

197 Die Erläuterung Kants an diesem Punkt ist folgende: „Wer den Zweck will, will (so 
fern die Vernunft auf seine Handlungen entscheidenden Einfluß hat) auch das dazu 
unentbehrlich notwendige Mittel, das in seiner Gewalt ist. Dieser Satz ist, was das Wollen 
betrifft, analytisch; denn in dem Wollen eines Objekts, als meiner Wirkung, wird schon 
meine Kausalität, als handelnde Ursache, d. i. der Gebrauch der Mittel, gedacht, und der 
Imperativ zieht den Begriff notwendiger Handlungen zu diesem Zwecke schon aus dem 
Begriff eines Wollens dieses Zwecks heraus (die Mittel selbst zu einer vorgesetzten 
Absicht zu bestimmen, dazu gehören allerdings synthetische Sätze, die aber nicht den 
Grund betreffen, den Actus des Willens, sondern das Objekt wirklich zu machen).“(GMS, 
IV 46).  
198 Vgl. GMS, IV 48.  



 101

„Er betrifft nicht die Materie der Handlung und das, was aus 
ihr erfolgen soll, sondern die Form und das Prinzip, woraus sie 
selbst folgt, und das Wesentlich-Gute derselben besteht in der 
Gesinnung, der Erfolg mag sein, welcher er wolle. Dieser 
Imperativ mag der der Sittlichkeit heißen“199.   

 

Seine Möglichkeit muss also a priori gefunden  werden. 

 Der kategorische Imperativ hat allein den Charakter eines 

notwendigen praktischen Satzes, während die anderen möglichen 

Prinzipien des Willens als zufällig betrachtet werden können. Er ist ein 

synthetisch-praktischer Satz a priori. Unter kategorisch versteht man die 

Idee eines absoluten Gebots für die Handlung ohne irgendeine andere 

Bedingung, z. B. eine Neigung. A priori bedeutet, dass der Imperativ 

objektiv ist bzw. kein subjektives Interesse voraussetzt – sonst würde er 

dadurch bereits a posteriori – und allein der Vernunft entspringt200.  Kant 

erläutert, warum der kategorische Imperativ ein synthetisch-praktischer 

Satz ist, wiederum durch den Rekurs auf die Idee eines vollkommen 

vernünftigen Wesens. Synthetisch bedeutet, dass durch den kategorischen 

Imperativ der Wille eines unvollkommen vernünftigen Wesens mit dem 

moralischen Gesetz verknüpft wird. Dessen Wille wird hierdurch mit dem 

Willen eines vollkommen vernünftigen Wesens einig, weil sie in dieser 

Hinsicht (auf der Vernunftebene) nur das Gute wollen. Trotzdem wird das 

moralische Gesetz für ein sinnlich-vernünftiges (unvollkommenes) Wesen 

immer den Charakter einer Verpflichtung haben, weil es nicht immer und 

unbedingt das Gute will.  

 

„Ich verknüpfe mit dem Willen, ohne vorausgesetzte 
Bedingung aus irgend einer Neigung, die Tat, a priori, mithin 
notwendig (obgleich nur objektiv, d. i. unter der Idee einer 
Vernunft, die über alle subjektive Bewegursachen völlige 
Gewalt hätte). Dieses ist also ein praktischer Satz, der das 
Wollen einer Handlung nicht aus einem anderen, schon 
vorausgesetzten analytisch ableitet (denn wir haben keinen so 
vollkommenen Willen), sondern mit dem Begriffe des Willens 

                                            

199 GMS, IV 45. 
200 Vgl. SCHÖNECKER, 1999, S. 408. 



 102

als eines vernünftigen Wesens unmittelbar, als etwas, das in 
ihm nicht enthalten ist, verknüpft“201. 

 

Der kategorische Imperativ enthält also keine inhaltliche Bestimmung, 

sondern dient als unbedingtes Prinzip, gemäß dem sich unsere Maximen 

orientieren sollen. So lautet die erste Formel, auch als 

Universalisierungsformel bekannt: „handle nur nach derjenigen Maxime, 

durch die du zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz 

werde“202. Obwohl Kant selbst eindeutig über  „ein einziges“ Prinzip 

spricht, das aber durch andere Formeln ausgedrückt werden kann, gibt es 

darüber zwischen Kant-Interpreten verschiedene Auffassungen203.  Die 

erste Formel besteht also darin, dass die Maxime einer Handlung 

universalisierbar sei. Dies versucht Kant durch weitere Erläuterungen, 

beispielsweise durch die Naturgesetzformel zu erklären: „handle so, als ob 

die Maxime deiner Handlung durch deinen Willen zum allgemeinen 

Naturgesetze werden sollte“204.  

Die andere Formel, nämlich die Zweck-an-sich-Formel, in manchen 

Fällen  auch als Menschheitsformel bezeichnet, lautet: „Handle so, daß du 

die Menschheit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden 

andern jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchest“205. 

Diese Formel ist vielleicht die  wichtigste und diejenige, die am meisten 

bezüglich der Moral Kants zitiert wird. Sie gründet sich auf zwei Aspekte, 

welche nicht aus der Erfahrung entlehnt sind: a) sie setzt die 

                                            

201 GMS, IV 50. 
202 Ebda., IV 51. 
203 GUNKEL (1989, S. 144) stellt fest: „Über die Anzahl der Formeln des KI, die Kant in 
GMS II nennt, herrscht in der Kant-Forschung keine Einigkeit.“ Er zeigt, dass z. B. Paton 
(1962) über „drei Hauptformeln (Gesetzes-, Zwecke- und Autonomieformel) und zwei 
Nebenformeln   (Naturgesetzformel und ‚Reich der Zwecke’-Formel)“ spricht. 
Schwemmer (1971) „unterscheidet dagegen bloß zwischen einer ‚allgemeinen Formel’ des 
KI und drei ‚Subformeln’. Wimmer (1980) „unterscheidet zwischen einer ‚Grundformel’ 
des KI und drei weiteren ‚Hilfsformeln’ (Naturgesetz-, Selbstzweck- und ‚Reich der 
Zwecke’-Formel).“ Gunkel selbst scheint sich auf Wimmers Position zu stützen. Er 
spricht auch über eine „Standardformel“ des KI, die sich durch weitere „Hilfsformeln“ 
expliziert. Der einzige Unterschied besteht darin, dass Gunkel statt über drei 
Hilfsformeln über vier spricht: Naturgesetz-Formel, Selbstzweck-Formel, Autonomie-
Formel und Reich-der-Zwecke-Formel.  
204 GMS, IV 51. 
205 Ebda., IV 61. 



 103

Allgemeinheit aller vernünftigen Wesen voraus, welche die Einzelheit und 

Vielheit aufhebt und damit das Feld der Erfahrung übersteigt und; b) die 

Menschheit wird nicht als subjektiver Zweck vorausgesetzt, also als etwas, 

das jeder für sich als Zweck in Anspruch nimmt, sondern als objektiver 

Zweck, welcher die subjektiven von vornherein als oberste Bedingung 

bestimmt. Dieses Prinzip kann deshalb nur der reinen Vernunft 

entspringen. Daraus wird sowohl die Autonomie-Formel als auch die Reich 

der Zwecke-Formel abgeleitet. Bezüglich der Autonomie sind folgende 

Argumente zu bedenken: 

 

„Es liegt nämlich der Grund aller praktischen Gesetzgebung 
objektiv in der Regel und der Form der Allgemeinheit, die sie 
ein Gesetz (allenfalls Naturgesetz) zu sein fähig macht (nach 
dem ersten Prinzip), subjektiv aber im Zwecke; das Subjekt aller 
Zwecke aber ist jedes vernünftige Wesen, als Zweck an sich 
selbst (nach dem zweiten Prinzip): hieraus folgt nun das dritte 
praktische Prinzip des Willens, als oberste Bedingung der 
Zusammenstimmung desselben mit der allgemeinen 
praktischen Vernunft, die Idee des Willens jedes vernünftigen 
Wesens als eines allgemein gesetzgebenden Willens“206.  
 

 
Die Autonomie des Willens wird durch das folgende Argument näher 

erläutert:  Der Wille kann sich selbst als Urheber der Handlung betrachten 

bzw. als Selbstgesetzgeber und ist insofern nicht lediglich dem Gesetze 

unterworfen. Sie folgt keinem fremden Gesetz. Allerdings ist sie 

unterworfen in dem Sinne, dass sie ihrem eigenen Gesetz folgt207. Jede 

Maxime, die nicht dem Willen eines vernünftigen Wesens überhaupt 

entspricht, darf nicht akzeptiert werden. Daraus folgt: „Ich will also diesen 

Grundsatz das Prinzip der Autonomie des Willens, im Gegensatz mit 

jedem andern, das ich deshalb zur Heteronomie zähle, nennen“208. Der 

Mensch kann also, aufgrund seines Willens, der Urheber seiner Handlung 

werden bzw. ein Gesetzgeber für sich selbst. Als vernünftiges Naturwesen 

ist er dazu fähig, sein eigenes „Schicksal“ zu wählen und sich von der 

                                            

206 Ebda., IV 63. 
207 Vgl. GMS, IV 64. 
208 GMS, IV 66. 



 104

Heteronomie unabhängig zu machen. Zu Handlungen sind nur 

Menschen, d. h. vernunftbegabte Wesen, fähig und haben insofern mit 

Gesetzen zu tun, welche nicht Naturgesetze sind. Solche Gesetze sind die 

Imperative, womit die Idee der Pflicht geklärt wird. 

Wenn man bedenkt, dass alle Menschen nach dem Prinzip der 

Autonomie des Willens sich selbst bestimmen können, dann gelangt man 

zu der Idee einer Gemeinschaft solcher Wesen. Dies ist genau das, was 

Kant mit der Idee eines Reichs der Zwecke andeuten will. Die Idee eines 

Reichs der Zwecke bedeutet eine Verbindung aller durch dasselbe Prinzip 

handelnden vernünftigen Subjekte.  

 

„Der Begriff eines jeden vernünftigen Wesens, das sich durch 
alle Maximen seines Willens als allgemein gesetzgebend 
betrachten muß, um aus diesem Gesichtspunkte sich selbst und 
seine Handlungen zu beurteilen, führt auf einen ihm 
anhängenden sehr fruchtbaren Begriff, nämlich den eines 
Reichs der Zwecke. Ich verstehe aber unter einem Reiche die 
systematische Verbindung verschiedener vernünftiger Wesen 
durch gemeinschaftliche Gesetze. Weil nun Gesetze die Zwecke 
ihrer allgemeinen Gültigkeit nach bestimmen, so wird, wenn 
man von dem persönlichen Unterschiede vernünftiger Wesen, 
imgleichen allem Inhalte ihrer Privatzwecke abstrahiert, ein 
Ganzes aller Zwecke (sowohl der vernünftigen Wesen als 
Zwecke an sich, als auch der eigenen Zwecke, die ein jedes sich 
selbst setzen mag), in systematischer Verknüpfung, d. i. ein 
Reich der Zwecke, gedacht werden können, welches nach 
obigen Prinzipien möglich ist“209.  

 

 

Obwohl solche Formeln verschiedene Weisen des kategorischen 

Imperativs ausdrücken, handelt es sich um ein einziges Prinzip. Damit 

zeigt Kant, dass Sittlichkeit keine neutralen Regeln zum Handeln vorgibt, 

sondern vielmehr von uns eine Stellungnahme fordert. Das Gute, das 

uneingeschränkt ist, ist nur das sittlich Gute.  Als höchstes Kriterium gilt 

der kategorische Imperativ, um unsere Maximen zu  überprüfen. Daraus 

kann man schlussfolgern, dass Kant durch die GMS noch nicht inhaltliche 

moralische Vorschriften bestimmen will. Dass wir jedoch durch seine 

                                            

209 GMS, IV 66. 



 105

verschiedenen Formulierungen bestimmte inhaltliche Bestimmungen 

sehen können, ist nicht bestreitbar. Beispielsweise ist die Menschheitsformel 

bereits bestimmend, denn sie besagt, negativ betrachtet, was uns nicht 

erlaubt ist, nämlich Menschen bloß als Mittel zu betrachten oder zu 

behandeln. Maximen, die sich gegen dieses Prinzip durchsetzen, sollen 

ausgeschlossen werden, weil sie nicht  als allgemeines Gesetz gelten 

können. Moralität ist also die einzige Möglichkeit, wodurch der Mensch 

durch seine Selbstgesetzgebung sich zum Zweck seiner selbst machen 

kann. In diesem Sinne sind sowohl Moralität und Autonomie als auch 

Moralität und Freiheit miteinander verknüpft.  

Vernünftige Wesen, sowohl vollkommene als unvollkommene, 

haben unbedingten und absoluten Wert an sich selbst und können deshalb 

niemals als bloßes Mittel betrachtet werden. Relative Werte hat nur, was 

austauschbar ist. Was unersetzbar, unaustauschbar ist, hat eine Würde. 

Kant erklärt das durch die Unterscheidung zwischen  Marktpreis, 

Affektionspreis und Würde. Alles, was man kaufen oder verkaufen kann, 

hat einen Marktpreis. Wie man bereits weiß, bezieht sich der Marktpreis 

auf eine Sache bzw. Ware, deren man bloß zum Gebrauch bedarf. Dazu 

gehören auch unsre Geschicklichkeit und Talente, welche wir zwar 

verkaufen, nicht aber einkaufen können. Was den Affektionspreis betrifft, 

nennt Kant: „das, was, auch ohne ein Bedürfnis vorauszusetzen, einem 

gewissen Geschmacke, d. i. einem Wohlgefallen am bloßen zwecklosen 

Spiel unserer Gemütskräfte, gemäß ist“210. Nur die Moralität und die 

Menschheit, insofern sie dazu fähig ist, besitzen Würde. Würde bezeichnet 

Kant als einen unbedingten und unvergleichbaren Wert. In diesem Sinne 

besteht Würde darin, dass die Menschheit in jedem Einzelnen unantastbar 

und unersetzbar ist. „Autonomie“,  so plädiert  Kant, „ist also der Grund 

der Würde der menschlichen und jeder vernünftigen Natur“211.  

  Kant erläutert des weiteren, wie die verschiedenen Formeln des 

kategorischen Imperativs als Maximen eine grundlegende und 

                                            

210 GMS, IV 68. 
211 Ebda., IV 69. 



 106

gemeinsame Struktur haben. Sie könnten in diese drei Aspekte gegliedert 

werden: Einheit, Vielheit und Allheit. Alle Maximen richten sich auf die 

Universalisierung bzw. sie streben letztendlich danach, eine Gültigkeit, 

vergleichbar der der Naturgesetze (absolut und notwendig), zu erreichen. 

Eine solche Form macht die Einheit der Maximen aus. Die Materie einer 

Maxime ist ihr Zweck. Unter allen möglichen Zwecken ist das vernünftige 

Wesen, das ein Zweck an sich selbst und Subjekt der Maximen ist, der 

oberste Zweck. Die Vielheit aller Materie bzw. aller Zwecke muss das 

Prinzip des Zwecks an sich selbst berücksichtigen. Was die Allheit betrifft, 

handelt es sich um die gemeinsame und vollständige Bestimmung aller 

Maximen, insofern sie mit der Idee eines Reichs der Zwecke als eines 

Reichs der Natur zusammenstimmen.  

 Es wird damit, so Kant, der Begriff eines absoluten vollkommenen 

Willens erläutert. Ein solcher kann nie böse sein. Deshalb schließt Kant:  

 

„Nun ist auf solche Weise eine Welt vernünftiger Wesen 
(mundus intelligibilis) als ein Reich der Zwecke möglich, und 
zwar durch die eigene Gesetzgebung aller Personen als Glieder. 
Demnach muß ein jedes vernünftige Wesen so handeln, als ob 
es durch seine Maximen jederzeit ein gesetzgebendes Glied im 
allgemeinen Reiche der Zwecke wäre“212.  

 

Kurz vor dem Schluss des II. Abschnitts erinnert Kant wiederum an den 

Unterschied zwischen einem heiligen Willen, bzw. einem absolut guten 

Willen, und einem Willen, der nicht absolut gut ist. Dieser, der nicht 

unbedingt autonom ist, hat gegenüber dem moralischen Gesetz eine 

Verpflichtung.   

Bisher ist noch nicht die Rechtfertigung der Deduktion des 

kategorischen Imperativs erfolgt. Nach der Analyse einer 

„Phänomenologie der Moral“ hat Kant  die Hauptbegriffe der Sittlichkeit 

isoliert und überprüft. Dadurch  stellt er das höchste Prinzip der Moral 

dar. Auf die Frage: „Wie ist der kategorische Imperativ überhaupt 

möglich?“, wird erst im III. Abschnitt eingegangen. 

                                            

212 GMS, IV 72. 



 107

 

 

2.3.2 Die III. Sektion der Grundlegung 

 

 

 

Im dritten Teil der GMS (bzw. GMS III) beschäftigt sich  Kant 

hauptsächlich mit der Antwort auf die Frage: Wie ist ein kategorischer 

Imperativ möglich? Durch die Analyse der „Phänomenologie der Moral“, 

die im I. und II. Abschnitt entwickelt wurde, ist fassbar, was guter Wille, 

Pflicht sowie Handlung aus Pflicht, pflichtmäßige und pflichtwidrige 

Handlung bedeuten. Damit wurde auch gekennzeichnet, was ein 

kategorischer Imperativ ist und seine möglichen Formeln.  Dort hat Kant 

die Erfahrungselemente analysiert, die reinen und  die empirischen 

Elemente identifiziert und ihre Geltung für das Prinzip der Moral 

festgelegt. Hier setzt sich Kant insbesondere mit dem Zusammenhang 

zwischen Freiheit und Moral sowie der Möglichkeit des kategorischen 

Imperativs auseinander. Es geht demnach nicht mehr um die Aufsuchung 

und Festlegung des obersten Prinzips der Moral, sondern um die 

Rechtfertigung derselben. 

Die GMS als Ganze gehört zu Kants Schriften zur praktischen 

Philosophie, die nicht wenig umstritten sind, insbesondere aufgrund von 

Problemen des III. Abschnitts. Hinter Kants Argumenten stecken viele 

Probleme, die sich aus der außerordentlichen Komplexität des Textes 

ergeben.   Mit Recht betont man, dass eine voreilige und schnelle Lektüre 

den Text nicht würdigen würde213. Der III. Abschnitt der GMS ist in sechs 

Teile gegliedert und hat den „Übergang von der Metaphysik der Sitten 

zur Kritik der reinen praktischen Vernunft“ zur Aufgabe. Dafür ist sowohl 

der Zusammenhang zwischen Freiheit und Moral als auch die Geltung 

des kategorischen Imperativs bzw. die Deduktionsfrage zu erläutern. 

                                            

213 Vgl. SCHÖNECKER, 1999, S. 16. 



 108

Kant beginnt seine Erläuterungen durch die so genannte 

Analytizitätsthese. Dieser These zufolge sind Freiheit und Sittlichkeit 

miteinander verbunden, so dass, wenn man Freiheit des Willens 

voraussetzt, die Sittlichkeit durch die Zergliederung ihres Begriffes folgt.  

Kant stellt aber vorher eine negative Bestimmung der Freiheit dar. Freiheit 

in diesem Sinne ist zunächst eine  Eigenschaft des Willens aller 

vernünftigen Wesen, insofern er (der Wille) als eine Art von Kausalität frei 

von anderen fremden Bestimmungen gedacht werden kann. 

Unvernünftige Wesen haben ihre Kausalität bloß in der 

Naturnotwendigkeit. Unvollkommen vernünftige Wesen aber haben einen 

eigenen Willen, auch wenn er nicht immer unbedingt befolgt wird, und 

deshalb stellt der Imperativ für sie ein Sollen dar. Vollkommen vernünftige 

Wesen sind bereits frei und haben daher keine Verpflichtung, weil sie 

moralisch perfekt sind.  

Bei den Menschen, wie bereits dargestellt wurde, können beide 

Arten von Kausalität – Natur und Freiheit - ohne Widerspruch gedacht 

werden. Kant nimmt jedoch an, dass es sich bei dieser noch um eine 

negative Bestimmung der Freiheit handelt (Unabhängigkeit von 

Naturgesetzen), welche aber zu einem positiven Begriff derselben leitet 

(Autonomie). Der Begriff Kausalität beruht auf Gesetzen. Mittels Gesetzen 

ist es möglich, in einer Erscheinung zu identifizieren, was wir Ursache 

und Wirkung nennen. In diesem Sinne hat die Freiheit, als Eigenschaft des 

Willens, eine eigene Kausalität, welche nicht unter den Naturgesetzen 

steht. Anders gesagt: Die  Eigenschaft, durch welche der Wille sein eigener 

Gesetzgeber wird, heißt Autonomie.  Freiheit insofern ist gleich zu setzen 

mit Autonomie.  

 

„Der Satz aber: der Wille ist an allen Handlungen sich selbst ein 
Gesetz, bezeichnet nur das Prinzip, nach keiner anderen 
Maxime zu handeln, als die sich selbst auch als allgemeines 
Gesetz zum Gegenstande haben kann. Dies ist aber gerade die 
Formel des kategorischen Imperativs und das Prinzip der 
Sittlichkeit: also ist ein freier Wille und ein Wille unter sittlichen 
Gesetzen einerlei. Wenn also Freiheit des Willens vorausgesetzt 



 109

wird, so folgt die Sittlichkeit samt ihrem Prinzip daraus, durch 
bloße Zergliederung ihres Begriffes“214.  

 

 

Es ist zu erkennen, dass diese Definition wiederum die Unterscheidung 

zwischen vollkommen und unvollkommen vernünftigen Wesen 

voraussetzt. Diese Identifizierung zwischen Freiheit und Sittlichkeit kann 

nur in der Perspektive eines vollkommen vernünftigen Wesens215 gedacht 

werden. Dabei wird noch nicht gezeigt, wie sich die positive Bestimmung 

der Freiheit in der Hinsicht eines unvollkommen vernünftigen Wesens 

denken lässt. Gerade weil ein unvollkommen vernünftiges Wesen 

moralisch handeln kann, bedeutet das nicht, dass es immer moralisch 

handeln wird216.  

Kant selbst weiß, dass ein direkter Beweis der Freiheit, durch die 

Erfahrung also, unmöglich ist. Daher versucht er, die Freiheit als 

Eigenschaft des Willens aller vernünftigen Wesen als eine notwendige 

Voraussetzung festzustellen. Wenn wir bloß unseren sinnlichen Antrieben 

oder Instinkten folgen, dann sind wir durch einen fremden Gesetzgeber 

kontrolliert. Das bedeutet Heteronomie und beweist, dass es keine Freiheit 

gibt, folglich keine Autonomie. Wenn wir jedoch im Gegenteil unsere 

eigenen Gesetzgeber sind, dann sind wir frei. Aber diese Möglichkeit ist 

keine Eigentümlichkeit einiger besonderer Menschen, sondern eine 

Eigenschaft aller Wesen, insofern sie vernünftig sind, seien es 

vollkommene oder unvollkommene.  Deswegen darf diese 

Selbstgesetzgebung als eine Eigenschaft des Willens aller vernünftigen 

Wesen bezeichnet werden. Kant stellt fest, „dass wir jedem vernünftigen 

Wesen, das einen Willen hat, notwendig auch die Idee der Freiheit leihen 

müssen, unter der es allein handle“217. Ein Wille, der ausschließlich durch 

fremdes Gesetz bestimmt (heteronom) ist, darf nicht unter der Idee der 
                                            

214 GMS, IV 81-82. 
215„Alles, was Kant sagen will, ist dies: Wenn es einen freien Willen gibt, dann ist es ein 
Wille unter dem sittlichen Gesetz. Ob es einen freien Willen gibt, ist eine Frage, die erst 
später beantwortet wird.“ SCHÖNECKER/WOOD, 2002, S. 174. 
216 Vgl. SCHÖNECKER/WOOD, 2002, S. 174. 
217 GMS, IV 83. 



 110

Freiheit gedacht werden. Er widerspricht der Freiheit. Nur ein Wille, der 

unter der Freiheit steht, der sich selbst sein Gesetz geben kann, darf als 

sittlich bezeichnet werden. Also ist Freiheit, in der praktischen Ansehung, 

nichts anders als die Eigenschaft, durch welche der Wille aller 

vernünftigen Wesen sich für sich selbst Gesetze geben kann.  

 

„Nun kann man sich unmöglich eine Vernunft denken, die mit 
ihrem eigenen Bewußtsein in Ansehung ihrer Urteile 
anderwärts her eine Lenkung empfinge, denn alsdann würde 
das Subjekt nicht seiner Vernunft, sondern einem Antriebe, die 
Bestimmung der Urteilskraft zuschreiben. Sie muß sich selbst 
als Urheberin ihrer Prinzipien ansehen, unabhängig von 
fremdem Einflüssen, folglich muss sie als praktische Vernunft, 
oder als Wille eines vernünftigen Wesens, von ihr selbst als frei 
angesehen werden; d. i. der Wille desselben kann nur unter der 
Idee der Freiheit ein eigener Wille sein, und muss also in 
praktischer Absicht allen vernünftigen Wesen beigelegt 
werden“218.  

 

 

Daraus folgt,  dass der freie Wille eines vernünftigen Wesens und Freiheit 

dasselbe sind. Weil der Wille eines vernünftigen Wesens sein eigener sein 

kann (von ihm selbst), handelt es bereits unter der Idee der Freiheit. Jedes 

mit Vernunft und Willen begabte Wesen kann nur unter der Idee der 

Freiheit handeln. Gleichzeitig  bedeutet das aber nicht, dass seine 

Handlung unmittelbar moralisch sei, denn die Bedingung, um das zu 

beurteilen, werden wir in der Maxime finden, an der sich die Handlung 

orientiert hat. Zu dessen Beurteilung stehen uns der kategorische 

Imperativ und seine Formeln zur Verfügung. Eine Handlung kann durch 

verschiedene Interessen und Antriebe (Neigung und Sinnlichkeit) 

kontrolliert werden. Jedoch kann sie sich nach einem für alle vernünftigen 

Wesen allgemeingültigen Prinzip regulieren219. Nur in diesem Fall darf die 

Handlung als frei und folglich moralisch betrachtet werden. Aber 

                                            

218 Ebda., IV 83. 
219 In diesem Zusammenhang erläutern SCHÖNECKER/WOOD (2002, S. 174): „Der freie 
Wille eines sinnlich-vernünftigen Wesens und ein Wille unter sittlichen Gesetzen sind 
also nicht ‚einerlei’ – dass sie es sein sollen, ist gerade das, was in der Deduktion des KI 
[Kategorische Imperative] erst noch bewiesen werden muss.“ 



 111

gleichzeitig stellen sich die Fragen: Wieso kann man dessen sicher sein? 

Wie ist die Freiheit als Moralität möglich?  Kant weist darauf hin, dass der 

Zusammenhang zwischen Freiheit und Moral durchaus gedacht werden 

kann, was aber noch keine Wirklichkeit der Freiheit zeigt. Er sagt jedoch, 

dass sie eine unwiderlegbare Voraussetzung ist, um uns ein vernünftiges 

Wesen mit Bewusstsein seiner eigenen Kausalität hinsichtlich seiner 

Handlung, bzw. ein Wesen, das einen Willen hat,  vorzustellen.  Bisher ist 

also die ganze Argumentation Kants auf eine Voraussetzung gebaut. Ich 

muss Freiheit voraussetzen, um die moralische Autonomie zu 

konzipieren. Hier, dieses Problems bewusst, fragt er selbst: „Warum aber 

soll ich mich denn diesem Prinzip unterwerfen und zwar als vernünftiges 

Wesen überhaupt, mithin auch dadurch alle andere mit Vernunft begabte 

Wesen?“220. Und später heißt es: „Es scheint also, als setzten wir in der 

Idee der Freiheit eigentlich das moralische Gesetz, nämlich das Prinzip der 

Autonomie des Willens selbst, nur voraus, und könnten seine Realität und 

objektive Notwendigkeit nicht für sich beweisen“221. Dadurch scheint die 

Gültigkeit bzw. die Frage der Deduktion des kategorischen Imperativs 

ihre Lösung nicht zu finden. Der Mangel an einer sicheren Antwort wird 

wiederum innerhalb der 3. Sektion explizit dargestellt:  „woher das 

moralische Gesetz verbinde, können wir auf solche Art noch nicht 

einsehen“222. Kant scheint Zweifel an seinem eigenen bisherigen 

argumentativen Weg zu haben und äußert sich deshalb darüber, wenn er 

eine Art Zirkel in seinem argumentativen Verfahren feststellt: 

 

„Es zeigt sich hier, man muß es frei gestehen, eine Art von 
Zirkel, aus dem, wie es scheint, nicht heraus zu kommen ist. 
Wir nehmen uns in der Ordnung der wirkenden Ursachen als 
frei an, um uns in der Ordnung der Zwecke unter sittlichen 
Gesetzen zu denken, und wir denken uns nachher als diesen 
Gesetzen unterworfen, weil wir uns die Freiheit des Willens 
beigelegt haben; denn Freiheit und eigene Gesetzgebung des 
Willens sind beides Autonomie, mithin Wechselbegriffe, davon 
aber einer eben um deswillen nicht dazu gebraucht werden 

                                            

220 GMS, IV 84. 
221 Ebda., IV 84-85. 
222 Ebda., IV 85. 



 112

kann, um den anderen zu erklären und von ihm Grund 
anzugeben, sondern höchstens nur, um, in logischer Absicht, 
verschieden scheinende Vorstellungen von eben demselben 
Gegenstande auf einen einzigen Begriff (wie verschiedne 
Brüche gleichen Inhalts auf die kleinsten Ausdrücke) zu 
bringen“223.  

 

 

Damit eröffnet sich die Möglichkeit für Kant, diesen Verdacht der 

Zirkularität seiner Argumentation aufzulösen. Er spricht deshalb über 

eine „scheinbar“ zirkuläre Argumentation. Wie wir sehen werden, ist dies 

kein Widerspruch, sondern das  Zirkelproblem spielt im Gegenteil eine 

wichtige Rolle, um die Deduktionsfrage zu klären.  

Wenn wir über uns selbst und über die äußere Welt urteilen, 

nehmen wir einen bestimmten Standpunkt ein, von dem wir zunächst 

meinen, er spiele keine Rolle. Dies jedoch stellt Kant zur Diskussion. Es ist 

wichtig zu erkennen, welcher Standpunkt eingenommen wird, wenn wir 

uns als frei denken und wenn wir uns die Wirkungen, die von uns (von 

unseren Handlungen) ausgehen, vorstellen. 

 In diesem Zusammenhang erweist sich der Rekurs auf die Lehre 

des transzendentalen Idealismus bzw. die Unterscheidung zwischen 

sinnlicher und intelligibler Welt, Ding an sich und Erscheinung, noch 

einmal als grundlegend. Kant erinnert daran, dass wir nur durch die Art 

und Weise, wie uns die Gegenstände affizieren, und nicht anders sie 

erkennen können. Auch wenn wir versuchen, bei aller Anstrengung und 

Aufmerksamkeit unseres Verstandes, die Gegenstände zu erkennen, wie 

sie an sich sein mögen, bleibt die Grenze unseres Erkenntnisvermögens 

innerhalb der Erscheinungswelt. Wir können nichts jenseits der 

Erscheinung erkennen224. Es gibt deshalb keine Erkenntnis über die Dinge 

an sich, sondern nur über Erscheinungen. Dadurch wird die Frage nach 

dem Standpunkt entscheidend für unsere Selbsterkenntnis. Wir können 

uns von diesen zwei Standpunkten her  betrachten.  

                                            

223 GMS, IV 85-86. 
224 Vgl. GMS, IV 86. 



 113

Diese Unterscheidung hat Kant getroffen, um die Frage, was wir 

wissen können, zu beantworten. Insofern kann der Mensch, als Glied der 

sinnlichen und der intelligiblen Welt, sich selbst nur als Erscheinung 

erkennen, das heißt, nie als das, was er an sich ist. Dennoch ist ihm die 

Möglichkeit, sich als freies Wesen zu denken, nicht verschlossen. Hier 

stoßen wir wiederum an das Problem der Freiheit, und deshalb müssen 

wir klar zwischen seinem theoretischen und seinem  praktischen Begriff 

unterscheiden.  

Der Mensch kann überhaupt nicht wissen, was er an sich selbst ist, 

das heißt, als Ding an sich. Denn der Begriff, den er von sich selbst hat, 

wurde durch die Erfahrung erworben, das heißt, mittels seiner Existenz 

als Erscheinung. Jedoch auf  der Basis dieser Ich-Erscheinung, das heißt, 

sowohl als Gegenstand der Erfahrung  als auch durch die Art und Weise, 

wie das Bewusstsein von ihr affiziert ist, soll ein Ich-Noumenon 

vorausgesetzt werden, d. h. als existent an sich selbst. In diesem 

Zusammenhang spielt der Begriff des Noumenon eine Rolle als 

Grenzbegriff. Insofern ist der Begriff des Noumenon ein „problematischer 

Begriff“, während er, theoretisch betrachtet, ein denkbarer Begriff ist, der 

aber zugleich nicht positiv bestimmt werden kann. Kant hat darüber 

insbesondere innerhalb der KrV diskutiert.   

Was also die zwei Standpunkte anbetrifft, so beruht das, woraus 

der Mensch seine Erkenntnis gewinnt, nicht nur auf der Unterscheidung 

zwischen Sinnlichem und Intelligiblem, sondern auch darauf, was das 

Bewusstsein kennzeichnet. Das Bewusstsein ist nicht bloß 

Empfänglichkeit, sondern auch reine Tätigkeit225. Durch dieses können 

wir uns als Glieder der intellektuellen Welt betrachten. Vernunft ist ein 

Vermögen, durch das der Mensch sich, sofern er durch Gegenstände 

affiziert ist, von allen anderen  Dingen unterscheidet.  

 

„Diese, als reine Selbsttätigkeit, ist sogar darin noch über den 
Verstand erhoben: daß obgleich dieser auch Selbsttätigkeit ist, 

                                            

225 Vgl. GMS, IV 87. 



 114

und nicht, wie der Sinn, bloß Vorstellungen enthält, die nur 
entspringen, wenn man von Dingen affiziert (mithin leidend) 
ist, er dennoch aus seiner Tätigkeit keine andere Begriffe 
hervorbringen kann, als die, so bloß dazu dienen, um die 
sinnlichen Vorstellungen unter Regeln zu bringen und sie 
dadurch in einem Bewußtsein zu vereinigen, ohne welchen 
Gebrauch der Sinnlichkeit er gar nichts denken würde, da 
hingegen die Vernunft unter dem Namen der Ideen eine so 
reine Spontaneität zeigt, daß er dadurch weit über alles, was 
ihm Sinnlichkeit nur liefern kann, hinausgeht, und ihr 
vornehmstes Geschäfte darin beweiset, Sinnenwelt und 
Verstandeswelt von einander zu unterscheiden, dadurch aber 
dem Verstande selbst seine Schranken vorzuzeichnen“226. 

  

Es geht darum, dass das  vernünftige Wesen sich als Intelligenz und vor 

allem als Glied der intellektuellen Welt betrachten kann. Dieses sind also 

die beiden Aspekte, unter denen wir den Menschen betrachten können. 

Als Erscheinung ist er den Gesetzen der sinnlichen Welt unterworfen, die 

für alle Naturerscheinungen gültig sind, und als vernünftiges Wesen stellt 

er sich unter die Gesetze, die aus seiner Vernunft hervorgebracht wurden 

und von den Gesetzen der Natur unabhängig sind. Diese auf Vernunft 

gegründeten Gesetze  bezeichnen den Willen in seiner eigenen Kausalität. 

Kant schließt deshalb: „Als ein vernünftiges, mithin zur intelligibelen Welt 

gehöriges Wesen kann der Mensch die Kausalität seines eigenen Willens 

niemals anders als unter der Idee der Freiheit denken“227. Demzufolge ist 

der Zusammenhang zwischen Freiheit und Moral bzw. Freiheit und 

Autonomie begreifbar.  Freier Wille und Autonomie im Sinne Kants sind  

synonym. Die Autonomie besteht als allgemeines Prinzip der Sittlichkeit 

und gilt als Grund aller Handlungen von vernünftigen Wesen, so wie der 

Grund aller Erscheinungen in den Naturgesetzen liegt. Mittels des 

Rekurses auf die Lehre des transzendentalen Idealismus antwortet Kant 

auf das Problem der Deduktion des kategorischen Imperativs und löst 

ebenfalls den Verdacht eines Zirkels in seiner Argumentation.  

 

„Nun ist der Verdacht, den wir oben rege machten, gehoben, 
als wäre ein geheimer Zirkel in unserem Schlusse aus der 

                                            

226 GMS, IV 88. 
227 Ebda., IV 88. 



 115

Freiheit auf die Autonomie und aus dieser aufs sittliche Gesetz 
enthalten, daß wir nämlich vielleicht die Idee der Freiheit nur 
um des sittlichen Gesetzes willen zum Grunde legten, um 
dieses nachher aus der Freiheit wiederum zu schließen, mithin 
von jenem gar keinen Grund angeben könnten, sondern es nur 
als Erbittung eines Prinzips, das uns gutgesinnte Seelen wohl 
gerne einräumen werden, welches wir aber niemals als einen 
erweislichen Satz aufstellen könnten. Denn jetzt sehen wir, daß, 
wenn wir uns als frei denken, so versetzen wir uns als Glieder 
in die Verstandeswelt und erkennen die Autonomie des 
Willens, samt ihrer Folge, der Moralität; denken wir uns aber 
als verpflichtet, so betrachten wir uns als zur Sinnenwelt und 
doch zugleich zur Verstandeswelt gehörig“228.  

 
 
Ein kategorischer Imperativ ist möglich, weil der Mensch ein Subjekt ist, 

welches aber zugleich unter zwei Standpunkten betrachtet werden kann: 

er gehört zu der sinnlichen Welt und ist damit der Naturkausalität 

unterworfen, was für ihn einen heteronomen Zustand bewirkt; er gehört 

aber auch zur intelligiblen Welt, und deshalb  ist sein eigener Wille für ihn  

eine „causa efficiens“ seiner Handlungen. Falls der Mensch ein rein 

intelligibles, also ein vollkommen vernünftiges Wesen wäre, würden seine 

Handlungen immer mit dem Prinzip der Autonomie des Willens 

übereinstimmen.  Wie kann er aber, als zugleich auch zu der empirischen 

Welt gehöriges Wesen (Heteronomie), der Gesetzgeber sein? Kants 

Argument ist deutlich: Die intelligible Welt (Kant sagt Verstandeswelt) 

enthält den Grund und die Gesetze der sinnlichen Welt. Deshalb, auch 

wenn sich der Mensch der sinnlichen Welt zugehörig betrachtet, kann er 

sich dennoch, als Intelligenz, unter dem Gesetze der Vernunft betrachten, 

welche sich in der Idee der Freiheit  gründet. Er wird sich deshalb der 

Autonomie des Willens unterwerfen. Solche Gesetze der Vernunft sind für 

ihn Imperative, und die Handlugen diesem Prinzip gemäß sind 

Pflichten229. Der kategorische Imperativ ist eine Verpflichtung bzw. eine 

moralische Pflicht aufgrund der Zugehörigkeit zur sinnlichen Welt. Dieser 

Begriff einer Verstandeswelt ist wichtig, denn nur aufgrund der 

Unterscheidung beider Standpunkte kann sich der Mensch als frei denken.  

                                            

228 Ebda., IV 89. 
229 Ebda., IV 90. 



 116

 

„Der Begriff einer Verstandeswelt ist also nur ein Standpunkt, 
den die Vernunft sich genötigt sieht, außer den Erscheinungen 
zu nehmen, um sich selbst als praktisch zu denken, welches, 
wenn die Einflüsse der Sinnlichkeit für den Menschen 
bestimmend wären, nicht möglich sein würde, welches aber 
doch notwendig ist, wofern ihm nicht das Bewußtsein seiner 
selbst, als Intelligenz, mithin als vernünftige und durch 
Vernunft tätige, d. i. frei wirkende Ursache, abgesprochen 
werden soll“230.  

 

Auf die Frage, wie Vernunft praktisch sein kann, kann man nicht 

antworten, weil gerade das alle unsere Fähigkeiten überschreitet. Wir 

können also gar keinen theoretischen Beweis der Freiheit geben, wie im 

ersten Teil dieses Kapitels gezeigt wurde. Sie ist eher eine Idee und „gilt 

nur als notwendige Voraussetzung der Vernunft in einem Wesen, das sich 

eines Willens, d. i. eines vom bloßen Begehrungsvermögen noch 

verschiedenen Vermögens, (nämlich sich zum Handeln als Intelligenz, 

mithin nach Gesetzen der Vernunft, unabhängig von Naturinstinkten, zu 

bestimmen), bewußt zu sein glaubt“231. 

  
 

2.3.3 Anmerkungen  
 

 
 
Die obige Darstellung der Kantschen Grundlage der Moral hatte das Ziel, 

die bedeutendsten Argumente zu kennzeichnen und zu kommentieren. 

Gerade weil die Moral im Sinne Kants nur in Zusammenhang mit seinem 

System richtig verstanden werden kann, stellte sich die Forderung, ihre 

Begründung, hier zumindest ihre Hauptschritte in der GMS, zu zeigen. 

Wie wir gesehen haben, war in diesem Teil noch nicht vom  

Zusammenhang zwischen der Begründung der Moral und der 

Anwendung derselben die Rede. Diese Unterscheidung ist insofern 

wichtig, weil es Kants Absicht war, zunächst das höchste Prinzip zu 

                                            

230 Ebda., IV 95. 
231 Ebda., IV 96. 



 117

finden und eben nicht die Frage zu beantworten, ob es anwendbar ist oder 

nicht. Deshalb darf man die Frage der Begründung der Moral – 

Aufsuchung und Festlegung ihres Prinzips - nicht mit der Frage des 

Moralisierungsprozesses – Anwendung oder Verwirklichung - verwechseln.  

 Angesichts der Tatsache, dass mein Interesse hier nicht 

hauptsächlich auf der Grundlegungsfrage, sondern insbesondere auf den 

Zusammenhang zwischen Moral und Erziehung gerichtet ist, genügt es 

mir, die Hauptbegriffe zu zeigen und mich nicht mit den einzelnen 

Problemen zu beschäftigen. Kants Grundlage der Moral wird  weiter 

ausgeführt in der Kritik der praktischen Vernunft (1788), und dort bietet er 

weitere Argumente an, um die Freiheit als moralische Autonomie zu 

rechtfertigen. Erst am Ende jener Schrift wird Kant die Frage der 

Ausführung bzw. der Vermittlung der Moral behandeln. Dieser Teil ist 

von großer Bedeutung, um meine Fragestellung zu klären. Der folgende 

und letzte Teil dieses Kapitels wird sich auf die Methodenlehre der KpV 

konzentrieren und die dortige Fragestellung von Kant analysieren.  

 

 

2.4 Methodenlehre der KpV: Die Frage der Bildung zur Moral 
 

 

 

Die Methodenlehre der KpV, systematisch betrachtet, ist der Ort, wo Kant 

sich deutlich mit dem Problem der moralischen Erziehung 

auseinandersetzt. Zwar hat er  bereits früher (chronologisch betrachtet) 

einige Anmerkungen geäußert, die man im Zusammenhang mit der 

Pädagogik betrachten kann, wie z.B. in der Nachricht von der Einrichtung 

seiner Vorlesung in dem Winterhalbenjahre von 1765-1766, die Aufsätze das 

Philanthropin betreffend 1776/1777, der Schrift Idee zu einer allgemeinen 

Geschichte in weltbürgerlicher Absicht und Beantwortung der Frage: Was ist 

Aufklärung?, beide von 1784  und so fort. Nicht weniger wichtig ist die 

Tatsache, dass Kant gerade in dieser Zeit, nämlich zwischen 1776 und 



 118

1787, viermal seine Vorlesungen über Pädagogik an der Universität 

Königsberg  gehalten hat - vor und während der Vorbereitung der 

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und ein Jahr vor der 

Veröffentlichung der Kritik der praktischen Vernunft (1788). Nicht zu 

vergessen ist, dass 1787 die zweite Auflage der Kritik der reinen Vernunft 

erscheint. Es ist kein Zufall, dass er am Ende seiner zweiten Kritik über die 

Frage der Verwirklichungsweise seiner Moralphilosophie diskutiert.  

 Nach der Darstellung der Elementarlehre, welche in zwei Teile  - 

Analytik und Dialektik – gegliedert ist, thematisiert die Methodenlehre 

letztendlich das Problem der Entwicklung des moralischen Charakters. 

Unter Methodenlehre ist hier nicht die Art und Weise des Verfahrens der 

wissenschaftlichen Erkenntnis zu verstehen, letztere bezeichnet Kant als 

Methode. Die Richtung wird Kant klar vorgegeben:  

 

„Vielmehr wird unter dieser Methodenlehre die Art 
verstanden, wie man den Gesetzen der reinen praktischen 
Vernunft Eingang in das menschliche Gemüt, Einfluß auf die 
Maximen desselben verschaffen, d. i. die objektiv praktische 
Vernunft auch subjektiv praktisch machen könne“232.  

 

Deutlich ist, es geht nicht mehr um die Begründung und Rechtfertigung 

der Moral, sondern es geht um die Frage, wie können solche Prinzipien in 

einem unvollkommen vernünftigen Wesen, einem Wesen, das moralisch 

handeln kann, das aber nicht immer moralisch handeln will oder zu 

handeln wünscht, erkannt, akzeptiert und durch die menschliche Praxis 

verwirklicht werden. Diese Herausforderung verstärkt sich, wenn man als 

unvollkommen vernünftiges Wesen nicht den Erwachsenen betrachtet, 

sondern das Kind. Das setzt einen komplizierten Prozess voraus, durch 

den nicht nur die moralische Bildung verfolgt wird, sondern andere 

menschliche Qualitäten, die bereits in unserer Natur verankert sind. Mehr 

dazu wird innerhalb der nächsten Kapitel entwickelt. 

Kants argumentatives Verfahren in der Methodenlehre beruht 

insbesondere auf der Übung der moralischen Urteilskraft und der Kultur der 
                                            

232 KpV, IV 287. 



 119

Gesinnungen. Die beiden sind grundlegend, um einen moralischen 

Charakter bei den Menschen zu schaffen und öffnen die Möglichkeit, 

innerhalb dieses Systems den Zusammenhang zwischen Moral und 

Erziehung zu denken. Die Methodenlehre ist im Grunde genommen 

eigentlich keine Theorie der Erziehung, jedoch findet man da die ersten 

Grundrisse Kants, um eine zu formulieren. Kant selbst sagt, er wolle nur 

„auf die allgemeinsten Maximen der Methodenlehre einer moralischen 

Bildung und Übung hinweisen“233. 

Wie man bereits weiß, besteht das, was eigentlich die Maximen 

moralisch macht, in der Achtung vor dem moralischen Gesetz durch seine 

unmittelbare Vorstellung und seine objektive Befolgung als Pflicht. 

Ebenso können andere Triebfedern uns zur Handlung antreiben, welche 

manchmal sogar stärkeren Einfluss auf unser Gemüt ausüben. Die Suche 

nach Vergnügen und Glückseligkeit oder die Sorge darum, Schmerz und 

Bedrohung zu vermeiden, können auch auf unsere Entscheidung 

einwirken. Dadurch verhindert sie, was eigentlich die Moralität eines 

Handelns ist, und reduziert seine Qualität auf bloße Legalität bzw. rein 

äußerliche Moral. In diesem Sinne, so Kant, würde „der Buchstabe des 

Gesetzes (Legalität) in unseren Handlungen anzutreffen sein, der Geist 

derselben aber in unseren Gesinnungen (Moralität) gar nicht“234. Gerade 

weil das Gemüt grundlegend zum   moralischen Charakter gehört, 

welcher aber bei den Menschen unvollkommen oder von Anfang an durch 

die Sinnlichkeit bedingt ist, braucht man zunächst den Rekurs auf eine Art 

von Propädeutik oder, mit Kants Worten, „bedarf man einiger 

vorbereitende[r] Anleitungen“235. Die Disziplin, eine grundlegende Stufe 

der Pädagogik, wie wir später sehen werden, ist in der Lage, diese 

Vorbereitung  zu leisten.  

 Trotz der großen Bedeutung einer Vorbereitung zur Moral in der 

und durch die Praxis bzw. durch die Übung der Tugend und der 

                                            

233 Ebda., IV 299. 
234 Ebda., IV 288. 
235 Ebda., IV 288. 



 120

moralischen Urteilskraft betont Kant, dies sei nur ein „Gängelband“ oder 

ein „Maschinenwerk“, weil eigentlich ein Charakter, d. h. eine „praktische 

konsequente Denkungsart nach unveränderlichen Maximen“ nur durch 

„ein[en] rein moralische[n] Bewegungsgrund“ gegründet wird236. Nur 

dieses, das Sittengesetz, wenn es sich in der menschlichen Seele findet, 

erlaubt dem Menschen, seine eigene Würde zu fühlen und übt auf das 

Gemüt eine wachsende Kraft aus. Wenn der Mensch dazu fähig wird, 

dann könnte es sein, dass er sich immer mehr seiner Vollkommenheit 

annähert, oder, mit anderen Worten, er wird sich progressiv vom 

sinnlichen Einfluss distanzieren und immer mehr nach seiner intelligiblen 

Beschaffenheit Unabhängigkeit finden. Diese Möglichkeit wurde bereits 

durch Begründung und Beweis des kategorischen Imperativs gegeben. Es 

handelt sich um eine Frage der moralischen Motivation: Wie stiftet man 

einen moralischen Charakter? Wie könnte man jemanden dazu aufrufen, 

seine eigene Freiheit zu nutzen? Obwohl  hier noch keine befriedigende 

Antwort auf diese Frage gegeben wird, glaubt Kant, es sei  möglich, dies 

zu tun.  

 

„Wir wollen also diese Eigenschaft unseres Gemüts, diese 
Empfänglichkeit eines reinen moralischen Interesse, und mithin 
die bewegende Kraft der reinen Vorstellung der Tugend, wenn 
sie gehörig ans menschliche Herz gebracht wird, als die 
mächtigste, und, wenn es auf die Dauer und Pünktlichkeit in 
Befolgung moralischer Maximen ankommt, einzige Triebfeder 
zum Guten durch Beobachtungen, die ein jeder anstellen kann, 
beweisen; wobei doch zugleich erinnert werden muß, daß, 
wenn diese Beobachtungen nur die Wirklichkeit eines solchen 
Gefühls, nicht aber dadurch zu Stande gebrachte sittliche 
Besserung beweisen, dieses der einzigen Methode, die objektiv-
praktischen Gesetze der reinen Vernunft durch bloße reine 
Vorstellung der Pflicht subjektiv-praktisch zu machen, keinen 
Abbruch tue, gleich als ob sie eine leere Phantasterei wäre“237.  

 

Kants Verfahren nimmt die Erfahrung weder als Kriterium noch als ein 

definitives und endgültiges Prinzip, um eine Methode zu konzipieren, 

                                            

236 Vgl. KpV, IV 288. 
237 KpV, IV 289. 



 121

sondern vielmehr dient sie als Hinweis dazu, um zu zeigen, wie das 

Verhältnis zwischen dem Charakter einer Person und ihren Handlungen 

in unseren moralischen Beurteilungen vorausgesetzt wird. Obwohl wir 

nicht in der Lage sind, den Charakter einer Person einzusehen, offenbart 

sich uns dieser durch seine Handlungen. „Denn, da diese Methode noch 

niemals in Gang gebracht worden, so kann auch die Erfahrung noch nichts 

von ihrem Erfolg aufzeigen, sondern man kann nur Beweistümer der 

Empfänglichkeit solcher Triebfedern fo[r]dern“238. Wie auch immer, Kants 

Perspektive beginnt mit der Erfahrungsanalyse der moralischen 

Beurteilung. Sein Ziel ist, „die Methode der Gründung und Kultur echter 

moralischer Gesinnungen“239 darzustellen.  

 Nach Kant gibt es kaum Fragen, die in unseren  alltäglichen 

Gesprächen mehr Debatten hervorrufen als diejenigen bezüglich der 

Sitten. Ständig müssen wir uns mit den verschiedenen Positionen in Bezug 

auf den Wert einer bestimmten Handlung bzw. der Frage, ob sie 

moralisch positiv oder negativ zu betrachten ist, auseinandersetzen240. 

Damit ist natürlich gemeint, dass wir dazu imstande sind. Wir betrachten 

uns als Richter.  Auf verschiedene Art und Weise analysieren wir sowohl 

unser eigenes Handeln  als auch die anderer Menschen. Was wir jedoch 

zugestehen müssen ist, dass die einer Handlung zugrunde liegende 

Motivation für uns nicht verfügbar ist und es deshalb immer 

problematisch ist, die Absicht zu beurteilen. Trotz aller unserer Bemühung 

entzieht sie sich unserem Zugriff. Dennoch, uns dessen mehr oder 

weniger bewusst, werden wir uns weiter mit unserem Gesprächspartner 

auseinandersetzen. Was Kant mithin zeigen will, ist etwas, das, obwohl es 

für uns scheinbar eindeutig ist, innerhalb der Erziehung missachtet wird. 

Kant erhebt die Frage, warum unsere Urteilsfähigkeit nicht so 

systematisch geübt wird.  

                                            

238 Ebda., IV 289. 
239 Ebda., IV 289. 
240 „Unter allem Räsonieren ist aber keines, was mehr den Beitritt der Personen, die sonst 
bei allem Vernünfteln bald lange Weile haben, erregt, und eine gewisse Lebhaftigkeit in 
die Gesellschaft bringt, als das über den sittlichen Wert dieser oder jener Handlung, 
dadurch der Charakter irgend einer Person ausgemacht werden soll“ (KpV, IV 289) 



 122

Die Vernunft hat einen Hang „in aufgeworfenen praktischen 

Fragen selbst die subtilste Prüfung mit Vergnügen einzuschlagen“241, und 

trotzdem machen die Erzieher der Jugend sogar dann, wenn das Lernen 

nach einem moralischen Katechismus entwickelt wurde, keinen Gebrauch 

von diesem Vermögen. Eine Möglichkeit dafür wäre die Lektüre von 

Biografien, um durch Beispiele von Handlungen mit den Pflichten, die 

gelernt wurden, zu vergleichen.  Dadurch würde die Urteilskraft des 

Zöglings in Tätigkeit gesetzt und verschärfte sich allmählich.   

Der  Gebrauch von Beispielen in der moralischen Erziehung wird 

von Kant geschätzt, weil sie seiner Ansicht nach „zur Rechtschaffenheit im 

künftigen Lebenswandel eine gute Grundlage ausmachen würden“242. 

Jedoch betont er,  Beispiele könnten auch missverstanden werden. Sie  

müssen unter folgender Bedingung gebraucht und verstanden werden: Sie 

dürfen den zu Erziehenden nicht zur bloßen Nachahmung veranlassen. 

Im Gegenteil, es soll nur die Idee der Pflicht das Kriterium sein, um die 

Maximen, die dem Handeln zugrunde liegen, zu beurteilen. Das wird 

später auch als Kultivierung und Zivilisierung verstanden werden. Hier 

stellt Kant wiederum die Frage danach, was das Sittliche ausmacht, und 

greift einen Gedanken auf, der bereits in der Grundlegung auftrat, 

nämlich die Idee der gemeinen sittlichen Vernunfterkenntnis.  

 

„Wenn man aber frägt: was denn eigentlich die reine Sittlichkeit 
ist, an der, als dem Probemetall, man jeder Handlung 
moralischen Gehalt prüfen müsse, so muß ich gestehen, daß 
nur Philosophen die Entscheidung dieser Frage zweifelhaft 
machen können; denn in der gemeinen Menschenvernunft ist 
sie, zwar nicht durch abgezogene allgemeine Formeln, aber 
doch durch den gewöhnlichen Gebrauch, gleichsam als der 
Unterschied zwischen der rechten und der linken Hand, längst 
entschieden“243. 

 

Was für Kant entscheidend ist, liegt bereits durch die vorherigen 

Erläuterungen der GMS zugrunde: Er will noch einmal die „Reinigkeit des 

                                            

241 KpV, IV 290.  
242 Ebda., IV 291. 
243 Ebda., IV 292. 



 123

sittlichen Grundsatzes“ betonen. Jetzt können wir bestätigen, was früher 

als Merkmal von Kants Verfahren bestimmt wurde, nämlich dass er die 

Erfahrung als Ausgangspunkt, nicht aber als absolutes Kriterium 

annimmt. Kant entwickelt stufenweise seinen Gedanken, wie in der GMS, 

und steigt bis zu den reinen Prinzipien auf.  Die Sittlichkeit muss Kraft auf 

das menschliche Gemüt haben. Kant denkt, je reiner sich das Sittengesetz 

dem  Menschen darstellt, desto stärker wird die Wirkung244.  

Zur Bestimmung unseres tugendhaften Handelns können wir keine 

andere Triebfeder als das moralische Gesetz haben. Unsere moralische 

Gesinnung soll sich auf kein Gefühl stützen, sondern auf Prinzipien. Diese 

beruhen wiederum auf  Begriffen. Was damit immer wieder als Problem 

erscheint, ist, wie man solche Prinzipien, die auf objektive Begriffe 

gegründet sind, auch subjektiv anwenden kann.  

 

„Diese Begriffe nun, wenn sie subjektiv praktisch werden 
sollen, müssen nicht bei den objektiven Gesetzen der Sittlichkeit 
stehen bleiben, um sie zu bewundern, und in Beziehung auf die 
Menschheit hochzuschätzen, sondern ihre Vorstellung in 
Relation auf den Menschen und auf sein Individuum 
betrachten; da denn jenes Gesetz in einer zwar höchst 
achtungswürdigen, aber nicht so gefälligen Gestalt erscheint, 
als ob es zu dem Elemente gehöre, daran er natürlicher Weise 
gewohnt ist, sondern wie es ihn nötiget, dieses oft, nicht ohne 
Selbstverleugnung, zu verlassen, und sich in ein höheres zu 
begeben, darin er sich, mit unaufhörlicher Besorgnis des 
Rückfalls, nur mit Mühe erhalten kann. Mit einem Worte, das 
moralische Gesetz verlangt Befolgung aus Pflicht, nicht aus 
Vorliebe, die man gar nicht voraussetzen kann und soll“245.  

 

Das Gesetz ist etwas, das aufgrund unserer doppelten Bestimmung eine 

große Anforderung darstellt, denn um es zu verfolgen, müssen wir über 

unsere Wünsche und Bestrebungen hinwegsehen. Eine gewisse Negation 

unserer selbst wird von uns somit gefordert. Hier erwähnt Kant als 

Beispiel eine Art von Pflichten, welche in der Tugendlehre näher erläutert 

werden, nämlich die Pflichten gegen sich selbst durch  Aufopferung. Er will 

                                            

244 Vgl. KpV, IV 293. 
245 KpV, IV 295. 



 124

verdeutlichen, dass die Verfolgung der Pflicht im Fall eines zu 

Erziehenden allmählich entwickelt wird und man nur dadurch bzw. 

durch eine Propädeutik der Moral das Interesse an der Moral entwickeln 

kann. Dazu werden wir noch im nächsten Kapitel durch den 

Erziehungsbegriff Kants mehr erfahren.  

 

„Aber der Heiligkeit der Pflicht allein alles nachsetzen, und sich 
bewußt werden, daß man es könne, weil unsere eigene 
Vernunft dieses als ihr Gebot anerkennt, und sagt, daß man es 
tun solle, das heißt sich gleichsam über die Sinnenwelt selbst 
gänzlich erheben, und ist in demselben Bewußtsein des 
Gesetzes auch als Triebfeder eines die Sinnlichkeit 
beherrschenden Vermögens unzertrennlich, wenn gleich nicht 
immer mit Effekt verbunden, der aber doch auch, durch die 
öftere Beschäftigung mit derselben, und die anfangs kleinern 
Versuche ihres Gebrauchs, Hoffnung zu seiner Bewirkung gibt, 
um in uns nach und nach das größte, aber reine moralische 
Interesse daran hervorzubringen“246. 

  

Kant stellt also zwei Schritte vor, die sowohl an den Erziehungsbegriff als 

auch an die Tugendlehre anknüpfen, bzw. sie orientieren sich 

hauptsächlich an der  moralischen Praxis. Erstens  müssen wir die 

Einübung der Urteilskraft nach dem sittlichen Gesetz zu einer ständigen 

Tätigkeit entwickeln. Je mehr, so Kant, das sittliche Urteil auf 

verschiedene Art und Weise ausgeübt wird, desto mehr werden die 

Fähigkeit zum tugendhaften Handeln und zur Erkenntnis sowie das 

Interesse daran von der Pflicht entwickelt. Nicht nur im Bezug auf das 

Gesetz (objektiv), sondern auch hinsichtlich der Gesinnung (subjektiv) soll 

das Handeln betrachtet werden. In gewissem Sinne ist damit 

vorausgesetzt, dass die „Anerkennung“ des moralischen Gesetzes einen 

Entwicklungsprozess voraussetzt, dessen man sich bewusst werden muss. 

Das ist aber nur eine Seite. Die Übung der Urteilskraft ist sehr wichtig, 

bewirkt aber allein noch nicht das Interesse an sittlichen Handlungen und 

an der Moralität an sich247.  Deshalb ist der zweite Schritt von Bedeutung. 

Durch ihn soll der zu Erziehende auf seine eigene Gesinnung achten und 

                                            

246 Ebda., IV 296-297. 
247 Vgl. KpV, IV 298. 



 125

sich dessen bewusst werden, auf welchen Prinzipien ihre Bestimmung 

beruht. Das bedeutet nichts anderes  als hinsichtlich seiner Bedürfnisse 

sich seiner Freiheit bewusst zu werden. Durch diese Aufopferung, die 

nicht immer leicht ist, entspringt eine andere Art von Empfindung, welche 

nicht bloß aus der Quelle der  Sinnlichkeit kommt. Merkwürdigerweise 

spricht Kant ständig über ein Verhältnis, das auf den ersten Blick für uns 

nicht ganz eindeutig ist, nämlich das Verhältnis zwischen Vernunft und 

Herz.  

 

„Das Herz wird doch von einer Last, die es jederzeit ingeheim 
drückt, befreit und erleichtert, wenn an reinen moralischen 
Entschließungen, davon Beispiele vorgelegt werden, dem 
Menschen ein inneres, ihm selbst sonst nicht einmal recht 
bekanntes Vermögen, die innere Freiheit, aufgedeckt wird, sich 
von der ungestümen Zudringlichkeit der Neigungen dermaßen 
loszumachen, daß gar keine, selbst die beliebteste nicht, auf 
eine Entschließung, zu der wir uns jetzt unserer Vernunft 
bedienen sollen, Einfluß habe“248.  
 
 

Mit anderen Worten, sowohl bei der Beurteilung von Maximen und deren 

Unterscheidung als auch bei der Befolgung der Pflicht trotz aller 

Umstände, d. h. wir sollen keine Sklaven unserer Bedürfnisse, Triebe und 

Neigungen sein, sind alle diese Faktoren nur auf eines gerichtet: Einen 

Bewusstwerdungsprozess, durch den man progressiv zur Achtung gegen 

sich selbst und demzufolge gegenüber Anderen gelangt. Hiedurch kann 

man erwarten, dass die moralische Gesinnung nicht nur möglich ist, 

sondern eben sich durch einen – auf die Grundlage der reinen 

Moralphilosophie gestützten – Erziehungsprozess verwirklichen lässt. 

Damit glaubt Kant die Grundrisse eines solchen Prozesses gegeben zu 

haben. Jedoch ist Kant hier weit davon entfernt, eine Theorie der 

moralischen Erziehung aufzustellen. Er ist sich dessen bewusst und sagt 

am Ende, es handele sich  nur um die „allgemeinsten Maximen“. Aber 

meines Erachtens ist das Wichtigste die Tatsache,  dass Kant eindeutig 

über die Notwendigkeit einer Vorbereitung oder, wie ich betont habe, einer 

                                            

248 KpV, IV 298-299. 



 126

Propädeutik zur Moralisierung spricht, und zwar tut er dies in der KpV auf 

systematische Weise. Trotz ihrer Kürze beinhaltet die Methodenlehre 

bereits viele Ideen, die in der Tugendlehre und in der Schrift Über 

Pädagogik wieder erscheinen werden. Ich hoffe damit die Grundlage der 

Moral im Sinne Kants deutlich gemacht zu haben sowie die Art und 

Weise, wie Kant die Frage der moralischen Erziehung angeht. Mithin wird 

auch die Frage, wie oder in welchem Verhältnis Moral und Erziehung 

zueinander stehen, teilweise beantwortet. Die Betonung in diesem Kapitel 

wurde hauptsächlich auf die Frage der Begründung der Moral gelegt, 

während die Frage der Vermittlung, die durch die Analyse der 

Methodenlehre begonnen wurde, nur am Rande bearbeitet wurde. Im 

nächsten Kapitel soll dieses Verhältnis hinsichtlich seiner pädagogischen 

Seite besser erklärt werden.  



 127

III - ANTHROPOLOGISCHE  UND 
GESCHICHTSPHILOSOPHISCHE FUNDIERUNG 
DER PÄDAGOGIK  

 

3.1 Naturanlage: Aspekte von Natur und Freiheit in der 
Bestimmung des Menschen  
 
 
 
Im vorherigen Teil dieser Arbeit wurde die Grundlegung der Moral Kants 

dargestellt und dabei gezeigt, dass sie auf der Idee der Freiheit beruht. 

Damit wurde bereits geklärt, dass der Mensch unter zwei Perspektiven 

betrachtet werden kann: Der intelligiblen und der sensiblen. Die erste 

Perspektive ist mit der Idee eines vollkommen vernünftigen Wesens 

verknüpft. Die Idee eines vollkommen vernünftigen Wesens enthält 

bereits in sich die Idee eines perfekten moralischen Charakters. Ich habe 

gezeigt, warum das offensichtlich beim Menschen nicht der Fall ist. Die 

Annahme, dass er einen perfekten moralischen Charakter besitzt, müsste 

beweisen, dass der menschliche Wille unbedingt dem Sittengesetz 

jederzeit entspricht. Weil der Mensch jedoch gerade kein rein intelligibles 

Wesen ist, stellt sich für ihn das Sittengesetz als eine Verpflichtung dar. 

Wenn dann in der Methodenlehre der KpV die Frage nach der Bildung 

eines moralischen Charakters gestellt wird,  also wie man diese objektiven  

Gesetze auch in subjektive verwandelt, stellt sich demnach die Forderung, 

den Menschen als „Ganzes“, also als Einheit von Natur und Freiheit zu 

betrachten. Das bedeutet, dass in diesem Zusammenhang auch die 

Erkenntnis über seine sinnliche Konstitution eine wichtige Rolle spielt.  

In diesem Teil werde ich mich deshalb bestimmten Aspekten von 

Kants Anthropologie widmen. Den Kernpunkt dieses Teils der Arbeit 

bildet der Begriff von Naturanlage, der in verschiedenen Schriften zu 

finden ist. Durch diese Analyse soll es gerechtfertigt werden, warum der 

Mensch ein Tier ist, das erzogen werden muss. Die Bestimmung des 



 128

Menschen und die entsprechende Rolle der Erziehung  werden  klar 

verstanden durch die Erläuterung dieser zweiten Betrachtungsweise des 

Menschen (also als sensibles Wesen). Deshalb wird hier auf die 

anthropologische und geschichtsphilosophische Fundierung der 

Pädagogik eingegangen.  

In der Vorrede der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht wird die 

Erkenntnis  über den Menschen in zwei Perspektiven unterschieden: Die 

systematische Kenntnis über den Menschen kann entweder physiologischer 

oder pragmatischer Art sein. „Die physiologische Menschenkenntnis geht 

auf die Erforschung dessen, was die Natur aus dem Menschen macht, die 

pragmatische auf das, was er, als freihandelndes Wesen, aus sich selber 

macht, oder machen kann und soll“249. Durch diese Unterscheidung wird 

eine „Urverwandtschaft“ zwischen Philosophie und pädagogischer 

Anthropologie, welche seit Platon existiert, auch bei Kant weitergegeben 

und entwickelt250.  

Die anthropologische Erkenntnis ist, ebenso wie die der Ethik, 

unentbehrlich für die Entwicklung der Pädagogik. Alle drei 

wissenschaftlichen Bereiche hängen mit der Philosophie zusammen und 

versuchen auf verschiedene Art und Weise eine Antwort auf die Frage 

„Was ist der Mensch?“ zu geben. Die Aufgabe der Erziehung ist eindeutig 

mit dieser Frage gegeben, weil sie letztendlich darin besteht, den 

Menschen seiner Bestimmung zuzuführen. Wenn man beispielsweise über 

die Erziehung zum guten Menschen spricht oder wenn von Erziehung 

zum Guten die Rede ist, setzt man voraus, dass der Mensch diesen 

Zustand noch nicht erreicht hat. Mit anderen Worten, der Mensch ist nicht 

bereits von Geburt an gut, und die Menschheit ist noch nicht bei diesem 

Zustand angekommen251.  Wenn der erste Fall zutrifft, muss die Erziehung 

                                            

249 ApH, VI 399. 
250 Vgl. ROTH, Heinrich. Pädagogische Anthropologie. Bd. I – Bildsamkeit und Bestimmung. 
Hannover, 1966, S. 32. 
251 In Bezug auf diesen Aspekt trifft die Analyse von Marcel NIQUET (2001, S. 407-408) 
völlig zu, wenn er über die Bestimmung der Anthropologie als pragmatisch spricht: „ 
‚pragmatisch’ heißt ja: bezogen auf den Menschen als Wesen, der als bloß von Natur 
gegebenes Wesen noch gar nicht Mensch ist, sondern sich erst zu einem solchen machen 



 129

auf der Idee des Guten beruhen. Falls der zweite auch zutrifft, ist der 

Mensch immer noch defizitär. „Es liegen viele Keime in der Menschheit, 

und nun ist es unsere Sache, die Naturanlagen proportionierlich zu 

entwickeln, und die Menschheit aus ihren Keimen zu entfalten, und zu 

machen, daß der Mensch seine Bestimmung erreiche“252, so lautet die 

ursprüngliche anthropologisch-ethische Forderung zur Erziehung in der 

Einleitung der Pädagogik-Schrift.  

Während die anderen Tiere ihre Bestimmung „von selbst“ 

erreichen, ohne sie zu kennen, ist der Mensch dafür nicht von vornherein 

ausgestattet. Er braucht eine „zweite Natur“ als Ersatz dafür, was er in 

seiner primär organischen Gestalt nicht zur Verfügung hat253. 

„Mängelwesen“, ein Begriff, welcher in der gegenwärtigen Anthropologie 

auch angewendet wird254, scheint geeignet, um das Hauptmerkmal des 

Menschen als sinnliches Wesen bei Kant zu charakterisieren. Das ist auch, 

in gewissem Maße, eine Abgrenzung, um den Menschen gegenüber den 

Tieren zu unterscheiden. In seinen Schriften wird dieser Begriff jedoch 

nicht explizit verwendet, wenngleich die Idee desselben in vielen 

Passagen angedeutet wird.  

Ein Mängelzustand schließt allerdings die Perfektion eines Wesens 

aus. Dennoch, weil er nicht perfekt ist, ist bereits dadurch nicht die 

Möglichkeit seiner Perfectibilité (Perfektionierung) ausgeschlossen. Darin 

liegt die besondere Eigenart des Menschen. In diesem Zusammenhang 

stellen sich folgende Fragen: Stellt die sinnliche Beschaffenheit für die 

Bildung des moralischen Charakters ein Hindernis dar? Oder im 

                                                                                                                        

muss, indem er sich z. B. durch Zivilisierung, Kultivierung und Moralisierung im 
Hinblick auf seine Anlagen gemäß seiner Gattungsnatur als animal rationabile zu einem 
animal rationale macht, welches die Fähigkeit des Selbstbewußtseins besitzt und unter 
‚Freiheitsgesetzen’ nach Maßgabe selbstgesetzter vernünftiger Zwecke handeln kann“. 
252 ÜP, VI 701. 
253 Vgl. GEHLEN, Arnold. Anthropologische Forschung. Zur Selbstbegegnung und 
Selbstentdeckung des Menschen. Hamburg, 1961. S. 48. 
254 GEHLEN hat diesen Begriff in seinen verschiedenen Schriften verwendet, auch wenn 
er später festgestellt hat, dass dieser sich, wie alle „überprägnanten Formeln“, 
verselbstständigt hat, eine „Eigenleben“ führt, welches er nicht ganz billigt. Siehe: Ders. 
Anthropologische Forschung. Zur Selbstbegegnung und Selbstentdeckung des Menschen. 
Hamburg, 1961. S. 18.      



 130

Gegenteil, fordert und fördert sie sogar eine solche Entwicklung?   Hier 

liegt m. E. der Schlüssel zur Rechtfertigung einer Erziehung zur Moralität 

bei Kant. Genau das ist, was ich durch den Zusammenhang zwischen 

Moralphilosophie, Anthropologie und Erziehung erklären will. Dieses 

Wesen, das nicht nur intelligibel ist, sondern auch sensibel,  braucht 

Erkenntnis über sich selbst, über seine Beschaffenheit. Das heißt, es muss 

näher gezeigt werden, ob, wie und warum überhaupt der Mensch der 

Erziehung bedarf. Damit ist bereits vorausgesetzt, dass diese Möglichkeit 

von vornherein nicht ausgeschlossen ist und dass er mindestens dazu 

befähigt ist. An dieser Stelle scheint der Rückgriff auf den Begriff 

Naturanlage sinnvoll. Kant verwendet den Begriff Naturanlage in seinen 

verschiedenen Schriften zur praktischen Philosophie. Er kommt besonders 

in seiner Anthropologie, Religionsphilosophie, Idee zu einer allgemeinen 

Geschichte in weltbürgerlicher Absicht und auch in der Pädagogik-Schrift vor.  

Die Idee der Perfektionierung prägt ebenfalls die Anthropologie 

Kants. Als Philosoph der Aufklärung glaubte er leidenschaftlich an die 

sittliche Verbesserung der Menschheit durch den fortschreitenden 

Gebrauch der Vernunft. Eine solche Perspektive ist seiner Auffassung 

nach der Leitfaden der menschlichen Geschichte.  Deshalb sah er mit 

Recht in der Erziehung einen typisch menschlichen Aufklärungsprozess, 

durch den der Mensch Möglichkeiten seiner Perfektionierung zu suchen 

hat. Deshalb ist für ihn „der Mensch […] das einzige Geschöpf, das 

erzogen werden muß“255. Als einziges Wesen, das Erziehung nötig hat, ist 

er aber auch das einzige, das nur aus sich selbst (als Gattung) diese 

Aufgabe verwirklichen kann. Wodurch kann er diesen Prozess beginnen? 

Die Antwort Kants lautet: Durch die Entwicklung und Nutzung dessen, 

was er bereits in sich selbst trägt, nämlich seiner Naturanlage. 

Die Entwicklung der Naturanlage ist Kant zufolge die elementarste 

Aufgabe der Erziehung. Sie soll letztendlich in der Moralisierung des 

Menschen gipfeln. Kant benutzt diesen Begriff als Qualifizierung des 

Menschen und zugleich als eine Art von Unterscheidung zwischen 
                                            

255 ÜP, VI 697. 



 131

Menschen und anderen Tieren. Wenn der Mensch ebenso beschaffen wäre 

wie irgendwelche anderen Tiere, dann wäre  kein  Erziehungsprozess 

notwendig. Eben deshalb, weil er keine Vorherbestimmung hat, muss er 

sein „Dasein“ ausarbeiten, entwerfen und aufbauen. Woher kann er das 

Wissen dafür beziehen? Die Antwort Kants lautet: In sich selbst und im 

Umgang mit seiner Gattung. Darin besteht das eigentliche Interesse seiner 

Anthropologie. „Die Menschengattung soll die ganze Naturanlage der 

Menschheit, durch ihre eigne Bemühung, nach und nach von selbst 

herausbringen. Eine Generation erzieht die andere“256. 

Um diese anthropologische und geschichtsphilosophische 

Fundierung der Pädagogik zu klären, werde ich mich auf die 

entsprechende Darstellung dieses Themas im ersten Teil der 

Religionsschrift konzentrieren, nämlich  „Von der Ursprünglichen Anlage 

zum Guten in der menschlichen Natur“. Die Analyse erfolgt in diesem 

Zusammenhang durch den Rückgriff auf die Schrift Idee zu einer 

allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht (1784), im zweiten 

Abschnitt. Hier  entwickelt Kant in einer geschichtsphilosophischen 

Perspektive wichtige Argumente, um eine Lehre von der  Erziehung zu 

formulieren. Als Exkurs soll die Frage nach dem „Hang zum Bösen“ 

analysiert werden.  

 

 

3.1.1 Naturanlage innerhalb der Religionsschrift  
 
 
 
 
In Die Religion innerhalb der Grenzen der bloβen Vernunft (1793) versteht 

Kant unter Naturanlage eines Wesens „sowohl die Bestandstücke, die 

dazu erforderlich sind, als auch die Formen ihrer Verbindung, um ein 

solches Wesen zu sein“257. Es wird gezeigt, dass diese Anlagen 

                                            

256 Ebda., VI 697. 
257 Rel., IV 675. 



 132

ursprünglich Anlagen zum Guten sind. Dennoch wird der Mensch in 

derselben Schrift als ein Wesen, das einen Hang zum Bösen hat, 

charakterisiert. Es scheint hier, dass Kant statt einer Erläuterung über den 

Menschen ein Paradoxon formuliert hat. Was wollte er damit eigentlich 

über den Menschen sagen?  

 Zunächst ist es wichtig zu verdeutlichen, dass Kant in dieser Schrift 

keine empirisch-wissenschaftliche Bestimmung des Menschen etablieren 

wollte, sondern vielmehr thematisiert sie den Prozess der Verwirklichung 

des Menschen als ein sittlich-freies Vernunftwesen258. Kants geht es 

darum, an seine Ethik anknüpfend, die Unabhängigkeit des Menschen im 

Bezug auf ein anderes für und über ihn gesetzgebendes Wesens zu 

bewahren.  Er will damit zeigen, dass Moral keine Religion braucht, sowie 

die Art und Weise, wie sie sich im Laufe der Geschichte durch Recht 

(äußere Freiheit) und Tugend (innere Freiheit) in der menschlichen Praxis 

fortschreitend entwickeln kann.  

 Kant spricht hier über drei Arten von Naturanlagen, die sich 

hinsichtlich ihrer Entwicklung und ihres Zwecks unterscheiden. Die erste 

Voraussetzung ist, dass die Menschengattung im Vergleich zu anderen 

Tieren nicht vorbestimmt, d. h.  nicht prädestiniert ist. Sie hat schlicht 

Naturanlagen, bzw. bloß Möglichkeiten. Im Vergleich zu anderen Tieren 

ist der Mensch ein  Wesen ohne bestimmte Spezialisierungen. Er hat viele 

Möglichkeiten und kann nach verschiedenen Richtungen oder 

Orientierungen seine Fähigkeiten entwickeln. Es ist zu erkennen, dass hier 

die Voraussetzung für die Freiheit liegt, durch die der Mensch eine 

„andere Natur“ in und für sich aufbauen kann. Einerseits ist er durch 

seine physisch-biologische Struktur der Naturkausalität unterworfen, und 

in dieser Dimension ist der Mensch vergleichbar mit irgendwelchen 

anderen Lebewesen: er folgt seinem Instinkt, das heißt, seinem 

Naturgesetz. Andererseits ist er ein zur Selbstbestimmung fähiges Wesen 

und somit gerade kein Sklave seiner Instinkte.  

                                            

258 Vgl. SCHMIED-KOWARZIK, 1999, S. 47. 



 133

 Die Naturanlagen sind in der Religionsschrift folgendermaßen 

benannt: a) die Anlage für die Tierheit; b) die Anlage für die Menschheit 

und c) die Anlage für die Persönlichkeit.   

 
 
 

3.1.1.1 Die Anlage für die Tierheit 

 

 
 
 

Die erste Naturanlage des Menschen, nämlich die für die Tierheit 

(animalitas), stellt die erste Bedingung seiner Existenz dar. Diese Anlage 

lässt sich als eine physische und „bloβ mechanische Selbstliebe“ 

kennzeichnen. Sie bedarf keiner Vernunft und wird „im allgemeinen vom 

Instinkt und von erworbenen Tendenzen und Gewohnheiten gelenkt“259.  

In gewisser Weise ist sie für den Menschen sein erster Zustand als 

lebendes Wesen. Die Anlage für die Tierheit besteht in erster Linie in 

derselben instinktmäßigen Tendenz wie die anderer Tiere, nämlich in den 

natürlichen Impulsen zur Selbsterhaltung und Fortpflanzung der eigenen 

Gattung.   

 

„Sie ist dreifach: erstlich, zur Erhaltung seiner selbst; zweitens, 
zur Fortpflanzung seiner Art, durch den Trieb zum Geschlecht, 
und zur Erhaltung dessen, was durch Vermischung mit 
demselben erzeugt wird; drittens, zur Gemeinschaft mit andern 
Menschen, d. i. der Trieb zur Gesellschaft“260.  

 

Seine physisch-biologische Struktur befähigt ihn für unbestimmte Arten 

von Handhabungen. Angesichts dessen ist der Mensch, gemäβ den 

Anthropologen, ein nicht-spezialisiertes Tier. „Ein Tier ist schon alles 

durch seinen Instinkt“261, so stellt Kant in der Pädagogik-Schrift fest. Man 

braucht kein Spezialist im Bereich der Zoologie zu sein, um eine derartige 

                                            

259 Vgl. RAWLS, 2004, S. 381. 
260 Rel., IV 673. 
261 ÜP, VI 697. 



 134

Bestimmung zu verstehen.  Hier könnte man sagen, um Kant zu 

paraphrasieren, dass die gemeine Vernunfterkenntnis diese Feststellung 

bestätigen wird. Tiere haben durch ihre Instinkte und ihre physisch-

biologische Beschaffenheit eine einzige Bestimmung, und ihr 

Selbstbewusstsein ist nicht komplex entwickelt wie beim Menschen. Auch 

wenn das heute kontrovers diskutiert wird, besteht der Unterschied 

zwischen Tier und Mensch immer noch genau in diesem Punkt.  

 Die Bestimmung des Menschen beruht keineswegs bloß auf seinem 

Instinkt zur Selbsterhaltung und Fortpflanzung. Sie ist ihm nur durch den 

Gebrauch seiner eigenen Vernunft erreichbar. Durch diese ist er in der 

Lage, an seiner eigenen Entwicklung aktiv teilzunehmen. Auch wenn es 

eine spontane und natürliche physisch-biologische Entwicklung für den 

Menschen gibt, ist es ihm nicht verwehrt, bei dieser Entwicklung bewusst 

mitzuwirken. Der Mensch „hat keinen Instinkt, und muβ sich selbst den 

Plan seines Verhaltens machen. Weil er aber nicht sogleich im Stande ist, 

dieses zu tun, sondern roh  auf die Welt kommt: so müssen es andere für 

ihn tun“262. Das zeigt, weshalb der Mensch „alles aus sich selbst“ 

hervorbringen muss, und bestätigt wiederum, dass  er bereits durch seine 

biologische Konstitution erziehungsbedürftig ist263.  

 Die Sinnlichkeit spielt eine wichtige Rolle in der Bestimmung des 

Menschen und wird zunächst durch die Anlage zur Tierheit sichtbar. 

Dennoch erscheint  der Mensch unter dieser Perspektive immer noch 

ausschließlich von seinen Grundbedürfnissen beherrscht. Wenn er nur 

durch diese Anlage bestimmt wäre, dann könnte man sagen, so wäre er 

einem „sinnlichen Despotismus“ unterworfen.  Das ist der 

Ausgangspunkt, auf den alle anderen Ebenen aufbauen264.  

                                            

262 Ebda., VI 697. 
263 Vgl. ROTH, Heinrich. Pädagogische Anthropologie. Bd. I - Bildsamkeit und Bestimmung. 
Hannover, 1966. Insbesondere S. 109-149. 
264 Es ist wichtig zu bedenken dass Kant über keine tierische Anlage spricht, sondern über 
eine Anlage zur Tierheit. HUFNAGEL (1990, S. 47) betont: „Kant spricht […]– erstaunlich 
genug – von einer Anlage für die Tierheit. Mit dem Begriff der Anlage bezeichnet Kant 
eine wie auch immer geartete Richtungsbestimmtheit, einen dimensionalen Inbegriff von 
Möglichkeiten, den animalischen, den menschheitlich-vernünftigen und den sittlichen“. 



 135

 Durch diese Anlage können einige Laster entspringen, die aber 

nicht in der Anlage selbst wurzeln. Zum Beispiel das Laster der Rohigkeit 

der Natur oder in einer höchsten Intensität das viehische Laster. In diesem 

Sinne können wir als Beispiel die wilde Gesetzlosigkeit nennen. Das 

Laster wird als Vorbild der Heteronomie (Fremdbestimmung) dargestellt. 

Es setzt sich der Autonomie (Selbstbestimmung) entgegen und hindert 

dadurch an der Befolgung der Pflicht, was für Kant das wichtigste Ziel 

alles menschlichen Handelns bedeutet. Je mehr die Laster den Menschen 

beherrschen, desto heteronomer ist er. In diesem Sinne  dürfte man 

folgendes sagen: So wie die Autonomie im Verhältnis zur Praxis der 

Tugend (innere Freiheit) steht, so steht die Heteronomie im Verhältnis 

zum Leiden am Laster. Beide sind ebenfalls Handlungen, der Unterschied 

liegt aber im Bestimmungsgrund, d. h. in der Art und Weise der Maxime.  

 

 

3.1.1.2 Die Anlage für die Menschheit 

 

 

Die Naturanlage der Menschheit (rationalitas) ist auf den Menschen als 

lebendes und vernünftiges Wesen bezogen. Sie bedeutet auch physische 

Selbstliebe, aber in einer anderen Hinsicht: physische und vergleichende 

Selbstliebe. Vergleichende, weil sie einiger Vernunft bedarf und immer im 

Bezug auf Andere hervorgebracht wird. D. h., der Mensch vergleicht und 

beurteilt seine eigene Glückseligkeit mit der Glückseligkeit anderer 

Menschen.  

Durch diese Fähigkeit erscheint der Mensch nicht mehr als ein 

Wesen, welches lediglich seinem primären Instinkt folgt. Selbsterhaltung 

und Fortpflanzung sind  bereits vorausgesetzt. Hier knüpft Kant an eines 

der wichtigsten menschlichen Merkmale an, welches bereits im zweiten 

Teil der Arbeit gezeigt wurde, nämlich der Mensch als vernünftiges 

Wesen. Auf der Ebene der Vernunft erreicht der Mensch seine differentia 



 136

specifica. Durch diese Anlage ist er befähigt, an einem 

Selbstbewusstwerdungsprozess, wie es der der Erziehung ist, 

teilzunehmen und allmählich aus dem Rohzustand seiner Tierheit zu 

entkommen und das Spektrum der Entwicklung seiner Möglichkeiten 

qualitativ und quantitativ zu erweitern.   

Selbstverständlich bemerkt Kant, dass durch diese Anlage auch 

einige Laster entspringen können. Es gibt die Neigung, in der Meinung 

von Anderen einen Wert zu erreichen. Das geht aus einem Wunsch nach 

Gleichberechtigung hervor.  Hiermit ist gemeint: „keinem über sich 

Überlegenheit  zu verstatten, mit einer beständigen Besorgnis verbunden, 

daß andere darnach streben möchten; woraus nachgerade eine ungerechte 

Begierde entspringt, sie sich über andere zu erwerben“265. 

Aus dieser Neigung können die Laster der Kultur oder auch 

teuflische Laster, wie Kant es nennt, entstehen. In diesem Rahmen sind die 

Laster der Wettkämpfe um Rang und Stellung, Heuchelei und 

Nebenbuhlerei sowie Eifersucht und Neid, Undankbarkeit und 

Boshaftigkeit zu nennen. Eifersucht und Nebenbuhlerei sind hier die 

gröβten Laster266.  

  In Anknüpfung an diese Anlage spricht Kant in seiner Anthropologie 

über eine technische und eine pragmatische Anlage. Gemäβ der Kantschen 

Bestimmung ist die technische Anlage eine aufgrund des menschlichen 

Bewusstseins entstandene Anlage, die den Menschen zur mechanischen 

Handhabung der Sachen befähigt. Die pragmatische Anlage ist jene „der 

Zivilisierung durch Kultur, vornehmlich der Umgangseigenschaften und 

der natürliche Hang seiner Art, im gesellschaftlichen Verhältnisse aus der 

Rohigkeit der bloβen Selbstgewalt herauszugehen und ein gesittetes […] 

Wesen zu werden“267. Hier zeigt Kant wiederum den Menschen als ein 

Wesen, das durch die Notwendigkeit der Belehrung und Disziplin 

charakterisiert ist. Diese Anlage deckt sich letztendlich mit den sozialen 

                                            

265 ApH, VI 674. 
266 So RAWLS (2004, S. 381) „Diese Laster werden unserer Anlage zum Guten nach Kants 
Meinung durch die historische Entwicklung der Kultur aufgepfropft“. 
267 Rel., IV 676. 



 137

Merkmalen des Menschen, was in die Analyse  des vierten Kapitels 

wieder aufgenommen wird. 

 
 
 

3.1.1.3 Die Anlage für die Persönlichkeit 

 
 
 
 
Die dritte Naturanlage, die uns innewohnt, ist die Anlage für die 

Persönlichkeit (personalitas). Durch diese Anlage betrachten wir uns nicht 

nur als rational, sondern als zurechnungsfähig, d. h. als ein durch 

Verantwortung qualifiziertes Wesen. Der Freiheitsbegriff ist hier die 

Hauptvoraussetzung. Die Anlage für Persönlichkeit ist nach Kant die 

„Empfänglichkeit der Achtung für das moralische Gesetz, als einer für 

sich hinreichenden Triebfeder der Willkür“268. Hier sind die Begriffe 

Empfänglichkeit und Willkür erklärungsbedürftig. Die Empfänglichkeit der 

Achtung für das moralische Gesetz als solche, so erläutert Kant, wäre das 

moralische Gefühl in uns. Dieses ist aber für sich noch nicht ein Zweck der 

Naturanlage. Nur insofern es eine Triebfeder der Willkür ist, gehört es in 

diesen Zusammenhang. Das bedeutet, diese Empfänglichkeit bzw. das 

moralische Gefühl wird erst möglich, weil die freie Willkür es in seine 

Maxime aufgenommen hat.  

 

„[So] ist Beschaffenheit einer solchen Willkür der gute 
Charakter; welcher, wie überhaupt jeder Charakter der freien 
Willkür, etwas ist, das nur erworben werden kann, zu dessen 
Möglichkeit aber dennoch eine Anlage in unserer Natur 
vorhanden sein muß, worauf schlechterdings nichts Böses 
gepfropft werden kann“269. 

  

Es ist, so Kant, allein die Idee des moralischen Gesetzes und die 

„unzertrennliche Achtung“, die mit jener verbunden ist, was die 

                                            

268 Rel., IV 674. 
269 Ebda., IV 674-675. 



 138

Persönlichkeit selbst ausmacht. Dies bezieht sich auf die Menschheit „ganz 

intellektuell betrachtet“270. Warum nennt er es dann immer noch eine 

Anlage? Die Achtung, die unzertrennlich mit der Idee des moralischen 

Gesetzes verbunden ist, ist objektiv. Wenn sie aber als eine Triebfeder in 

die Maxime aufgenommen wurde, erhält sie auch einen subjektiven 

Grund. Dieser subjektive Grund, sagt Kant, „scheint ein Zusatz zur 

Persönlichkeit zu sein“ und heißt deshalb Anlage271.  

In diesem Zusammenhang betont John Rawls in seiner Geschichte 

der Moralphilosophie, dass wir diese Anlage unter zwei Aspekten 

betrachten können: erstens als Fähigkeit, „das moralische Gesetz 

(vermittels des Kategorischen Imperativverfahrens) als Idee der reinen 

praktischen Vernunft zu begreifen und mit Verstand anzuwenden“, und 

zweitens als Fähigkeit, „dieses Gesetz als von sich aus ausreichendes 

Motiv für unser freies Entscheidungsvermögen zu achten“272.  

 Die moralische Anlage verbindet sich mit dem Bewusstsein zu 

handeln, und zwar nach Maximen zu handeln. Von daher wird das 

Verhalten im Verhältnis zum Guten oder Bösen, zum Recht oder Unrecht 

moralisch beurteilt. Durch diese dritte Anlage wird das menschliche 

Wesen seine höchste Bestimmung erreichen. Seine Bestimmung ist von 

daher Selbstbestimmung.  

 

„[D]enn ein mit praktischem Vernunftvermögen und 
Bewußtsein der Freiheit seiner Willkür ausgestattetes Wesen 
(eine Person) sieht sich in diesem Bewußtsein, selbst mitten in 
den dunkelsten Vorstellungen, unter einem Pflichtgesetze und 
im Gefühl (welches dann das moralische heiβt), daß ihm, oder 
durch ihn anderen recht oder unrecht geschehe“273. 

 

Der Mensch kann selbstverständlich unter Umständen Widerstand 

dagegen leisten bzw. gern seinen Instinkten folgen. Er kann sogar von 

einer moralischen Verpflichtung  abweichen, aber selbstverständlich sich 

                                            

270 Vgl. Rel., IV 675. 
271 Ebda., IV 675. 
272 RAWLS, 2004, S. 381. 
273 ApH, VI 677. 



 139

nicht dieser Anlage entziehen274. Auch die Unterwerfung unter eine 

Fremdbestimmung (Heteronomie) setzt die Freiheit voraus. Die 

moralische Anlage wird ebenso in der Anthropologie als eine Anlage 

beschrieben, die den Menschen befähigt, nach dem Freiheitsprinzip unter 

Gesetzen gegen sich und andere zu handeln, was ihn von allen übrigen 

Naturwesen unterscheidet 275.  

 Von den drei Naturanlagen kann, so Kant, nur die dritte die Wurzel 

für die praktische Vernunft oder die unbedingt gesetzgebende Vernunft in 

sich selbst haben.  Die erste Naturanlage hat keine Vernunft. Die zweite 

bedient sich zwar einer technisch-praktischen Vernunft, aber dient einer 

anderen Triebfeder.  Alle drei sind gut nicht nur im negativen Sinn, das 

heißt, sie widersprechen nicht dem moralischen Gesetz, sondern auch gut 

im positiven Sinn, weil sie Anlagen zum Guten sind, wenn sie seine 

Befolgung befördern. Solche Anlagen sind insofern  ursprünglich, als sie 

zur Möglichkeit der menschlichen Natur gehören. Sie wären  zufällig, 

wenn der Mensch auch ohne sie  möglich wäre.  

 Die Entwicklung dieser drei Anlagen geschieht weder  von selbst 

oder durch eine „unsichtbarer Hand“ der Natur. „Der Mensch braucht 

Wartung und Bildung. Bildung begreift unter sich Zucht und 

Unterweisung. Diese braucht, soviel man weiß, kein Tier“276. Die 

Bestimmung des Menschen wird erst dann erreicht, wenn er einen Begriff, 

eine regulative Idee dafür hat und in einen Plan umsetzt bzw. als 

Handlung durchführt. Das ist nichts anderes als ein Erziehungsprozess. 

Bezüglich einer jeden Anlage stellt sich für die  Erziehung die Forderung, 

Prinzipien für ihre Entwicklung in Gang zu setzen.  

 In der GMS unterscheidet Kant drei Arten von „Nötigung des 

Willens“ nach verschiedenen Prinzipien (Imperative), woran sie (die 

jeweilige Anlage) sich orientieren soll: Der Anlage zur Tierheit (als 

                                            

274 Vgl. SCHMIED-KOWARZIK (1999, S. 49) „Der Mensch kann sie [die Anlage zum 
Guten] in sich mißachten, verdrängen, unterdrücken – auch darin liegt seine Freiheit -, 
aber er kann sie niemals auslöschen, ohne sich dabei selbst als Mensch auszulöschen.” 
275 Vgl. ApH, VI 674. 
276 ÜP, VI 699. 



 140

technisch in der ApH benannt) entsprechen die Regeln der Geschicklichkeit; 

der Anlage zur Menschheit (auch als pragmatisch dort bezeichnet) 

entsprechen die Ratschläge der Klugheit und der Anlage zur Persönlichkeit 

(ebenfalls moralische Anlage) entsprechen die Gebote (Gesetze) der 

Sittlichkeit277. Durch diese Prinzipien soll demnach die Aufgabe der 

Erziehung gedacht werden. Erst durch Wartung, Disziplin, Kultur und 

Sozialisation ist der Mensch als vernünftiges Naturwesen imstande, zur 

Autonomie zu gelangen. Auf diesen Punkt, bzw. die Aufgabe und 

entsprechende Stufe der Erziehung, werde ich  im vierten Kapitel 

eingehen.  

Im folgenden Abschnitt werde ich noch einige Argumente Kants 

aus der  Schrift Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht 

darstellen, um die Bedeutung der Naturanlage für die Erziehung weiter 

zu klären.   

 
 
 

3.2 Antagonismus und Erziehung oder Kants Frage: „Wie 
kann man aber erwarten, daß aus so krummem Holze etwas 
völlig Gerades gezimmert werde?“  
 
 
 
 
Die Schrift Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht 

(1784) gehört, neben der Religionsschrift, zu denjenigen Schriften, in 

denen sich Kants in der  Aufklärungsbewegung tief verwurzelte Hoffnung 

bezüglich der Verbesserung der Menschheit zu erkennen gibt. Diese 

Hoffnung ist allerdings kein naives Gefühl. Sie offenbart einen 

Hintergrund oder einen Leitfaden, wenn man so will, der die ganze 

praktische Philosophie Kants durchzieht.  

Die Idee eines Reichs der Zwecke, wie im zweiten Kapitel 

dargestellt wurde, ist kein Hirngespinst und keine Wahrsagerei. Eben weil 

                                            

277 GMS, IV 45-46. 



 141

es um eine Gemeinschaft von vernünftigen Naturwesen geht, die mit 

Intelligenz und Willen begabt sind und sich dabei als Selbstgesetzgeber 

betrachten und sich deshalb in eine andere Art von Verhältnis stellen, 

können wir den Anfang dieses Reichs nicht nur erhoffen, sondern hier 

und jetzt mit seinem Aufbau anfangen278. Das Reich der Zwecke bleibt 

demnach immer innerhalb des menschlichen Horizonts als etwas, das 

durch die moralische Praxis möglich ist. Möglich, weil die Bedingung 

seiner Möglichkeit durch die Freiheit bestätigt wurde.  In diesem Sinne 

sieht Kant in der Entwicklung der  Geschichte, auch wenn ihre Ursachen 

tief verborgen sind, die Hoffnung auf die Entdeckung eines Leitfadens – 

eines regelmäßigen Gangs – welcher im Hintergrund  des  „Spiel[s] der 

Freiheit des menschlichen Willens“279 steckt. Was darf also gehofft werden? 

Für Kant geht es darum, hier die  „fortgehende obgleich langsame“280 

Entwicklung der Naturanlage ans Licht zu bringen. Gehofft werden darf 

also auf die moralische Perfektionierung der Menschheit. 

  Die Schwierigkeit, jenen Leitfaden in der Geschichte der 

Menschheit zu entdecken, besteht darin, dass die Menschen weder rein 

durch die Instinkte geleitet sind, was uns eine bestimmte Naturabsicht 

(Plan) in ihrer Geschichte wie bei den Tieren sichtbar machen würde, noch  

gemäß einem weltbürgerlichen Plan, also als „vernünftiger Weltbürger“ 

handeln, wodurch auch eine Wegekarte einzusehen möglich wäre. Es gibt 

für uns überhaupt keine Möglichkeit, einen derartigen Plan zu erkennen. 

Kant spricht deshalb statt über eine Welt vielmehr über eine Weltbühne.  

Darauf sieht er keine Harmonie, sondern eher einen Trubel. Niemand 

macht sich eigentlich Gedanken darüber, ob und welchen Begriff die 

menschliche Gattung von sich hat.  So läuft deren Geschichte etwa 

durcheinander, weil sie eine Mischung von Torheit, Bosheit, „kindischer 

Eitelkeit“ und „Zerstörungssucht“ zeigt, auch wenn es manchmal „ein 

bisschen“ Weisheit gibt. Das zeigt zugleich, ironischerweise, die 

                                            

278 Vgl. BICCA, Luiz. Racionalidade Moderna e Subjetividade. Belo Horizonte (Brasilien), 
1997, S. 12. 
279 Idee, VI  33. 
280 Ebda., VI 33. 



 142

unvernünftige Seite eines vernünftigen Wesens. Deshalb sieht Kant 

eigentlich keine „eigene Absicht“ in dieser Spielerei. So schließt er, dass es 

dem Philosophen nur so zu denken übrig bleibt, als „ob er nicht eine 

Naturabsicht in diesem widersinnigen Gange menschlicher Dinge 

entdecken könne; aus welcher, von Geschöpfen, die ohne eigenen Plan 

verfahren, dennoch eine Geschichte nach einem bestimmten Plane der 

Natur möglich sei“281. Insgesamt stellt Kant neun Sätze auf, in denen er 

diesen Leitfaden zu zeigen versucht.  

In diesem Abschnitt besteht mein Ziel, um noch bei der 

Naturanlage zu bleiben,  darin, über ihre sozialen und politischen Aspekte 

zu reflektieren und damit die Rolle und Bedeutung, die sie für die 

Erziehung spielen, zu identifizieren. Wie sich zeigen wird, bildet genau 

dieses Spannungsfeld zwischen Moralphilosophie und Anthropologie den 

Hinter-, aber auch den Vordergrund für die Erziehung. Um meine 

Argumente klarzustellen, beschränke ich die Behandlung dieser Schrift 

auf zwei Schwerpunkte: Erstens wird über den Antagonismus der 

Gesellschaft (ethische und soziale Dimension) diskutiert und dadurch die 

Thesen I bis IV als Hintergrund behandelt, und zweitens  wird auf die 

rechtlichen und politischen (immerhin auch ethischen und sozialen) 

Forderungen, die durch die Thesen V bis IX gezeigt werden, eingegangen.  

  

 

3.2.1 Die Aufgegebenheit des Menschen: „ungesellig-
geselliges“ und erziehungsbedürftiges Wesen  
 

 

 

Die Entwicklung der Naturanlage des Menschen soll möglich sein. 

Warum? Wie kann man dessen sicher sein? Kants stützt seine ganze 

                                            

281 Idee, VI 34. 



 143

Argumentation in dieser Schrift auf die Teleologie282. Die teleologische 

Beurteilung des System der Natur spielt eine reflexive Rolle, keine 

bestimmende. Durch das Prinzip der Zweckmäßigkeit, so zeigt Kant im II. 

Teil der KU, wird es für die Urteilskraft möglich, über die Verbindung der 

Erscheinungen in der Natur zu reflektieren, als ob diese ein 

zweckorientiertes Ganzes wäre. Wenn man auf dieses Prinzip verzichtet, 

dann bleibt die Idee, dass die Natur eher chaotisch und zwecklos spielt. 

Diesem Prinzip entspricht der erste Satz: „Alle Naturanlagen eines 

Geschöpfes sind bestimmt, sich einmal vollständig und zweckmäßig 

auszuwickeln“283. Er zeigt danach, dass diese Entwicklung der 

Naturanlage nur in der menschlichen Gattung ihre Vollendung erreichen 

kann (II. Satz). Das Leben des Einzelnen angesichts seiner Grenze würde 

jene Vollendung verhindern. Der Mensch ist begrenzt in der Zeit, das 

heißt, sein Dasein ist durch die Endlichkeit geprägt.  Der Einzelne kann in 

                                            

282 Mit der Kritik der Urteilskraft (1790), auch „dritte Kritik“ genannt, beansprucht Kant die 
Vervollständigung seines kritischen Systems darzulegen. Die theoretische Philosophie ist 
auf  den Naturbegriff und die Gesetze des Verstandes bezogen und umfasst die Aufgabe 
in der KrV.  Der Freiheitsbegriff und die Gesetze der Vernunft sind im Bereich der 
praktischen Philosophie behandelt. Sowohl theoretische als auch praktische Philosophie 
haben ihre eigene Gesetztgebung a priori. Für das Erkenntnisvermögen ist der Gesetzgeber 
der Verstand, so wie für das Begehrungsvermögen der Gesetzgeber die Vernunft ist. 
Dennoch können Natur und Freiheit nicht auseinander bleiben, als ob es eine 
unüberschreitbare Kluft zwischen beiden gäbe. Eine Vermittlung zwischen beiden wird 
durch die reflektierende Urteilskraft gesucht. Die Urteilskraft wird als Mittelglied zwischen 
Verstand und Vernunft betrachtet, um das System zu vervollständigen. Sie mag zwar 
keine Gesetzgebung haben, aber doch ein eigenes Prinzip, um Gesetze zu suchen.  Die 
Urteilskraft bezieht sich auf  das Gefühl der Lust oder Unlust. Damit sind die drei 
„Seelenvermögen“ oder Fähigkeiten von Kant zusammengefasst: Sie sind also das 
Erkenntnisvermögen, das Begehrungsvermögen und das Gefühl der Lust oder Unlust.  
Die Urteilskraft „überhaupt ist das Vermögen, das Besondere als enthalten unter dem 
Allgemeinen zu denken. Ist das Allgemeine (die Regel, das Prinzip, das Gesetz) gegeben, 
so ist die Urteilskraft, welche das Besondere darunter subsumiert, (auch, wenn sie, als 
transzendentale Urteilskraft a priori die Bedingungen angibt, welchen gemäß allein unter 
jenem Allgemeinen subsumiert werden kann) bestimmend. Ist aber nur das Besondere 
gegeben, wozu sie das Allgemeine finden soll, so ist die Urteilskraft bloß reflektierend“ 
(KU, V 251). Die subsumierende (bestimmende) Urteilskraft hat bereits in der Natur oder 
im Freiheitsgesetz eine Gesetzgebung a priori, so dass sie kein eigenes Prinzip braucht. 
Die reflektierende Urteilskraft braucht aber ein eigenes Prinzip, welches sich aber nicht in 
der Erfahrung gründet, wodurch sie für das gegebene Besondere das Allgemeine sucht. 
Durch dieses Prinzip ergibt sich für ihn die Aufgabe, die systematische Einheit aller 
empirischen Prinzipien bzw. die Mannigfaltigkeit der Erfahrung zu begründen. Dieses 
Prinzip heißt Zweckmäßigkeit, bzw. „die Natur wird durch diesen Begriff so vorgestellt, 
als ob ein Verstand den Grund der Einheit des Mannigfaltigen ihrer empirischen Gesetze 
enthalte“(KU, V 253).  
283 Idee, VI 35. 



 144

seiner Zeit lernen und auch durch seine eigene Leistung gleichzeitig neue 

Güte für seine soziale und kulturelle Umgebung hervorbringen. Ihm ist 

nicht nur gestattet, sondern von ihm ist sogar gefordert, sich aktiv in der 

Entwicklung und Verbesserung der Gesellschaft und der Kultur zu 

engagieren. In diesem Sinne zeigt die Dynamik der Gesellschaft, dass es 

kein vollkommenes „Zeitalter“ gab oder gibt. Dieses Spannungsfeld 

fordert und ermöglicht das Lernen. Alle Bereiche haben ihre Beziehung 

zur ihrer geschichtlichen Wurzel und stehen zugleich vor neuen 

Herausforderungen, die den Menschen zwingen, neue Kenntnisse, neue 

Perspektiven und Sinn für seine Praxis zu finden. Die Menschheit kann 

deshalb die Kenntnis aus verschiedenen Zeitaltern nutzen und hat 

dadurch die Möglichkeit, mehrere Stufen der Entwicklung aller 

Naturanlagen kennen zu lernen. 

Die Vernunft als Anlage der menschlichen Natur hat unbegrenzte 

Möglichkeiten ihrer Entwicklung. Dafür braucht sie „Versuche, Übung 

und Unterricht, um von einer Stufe der Einsicht zur andern allmählich 

fortzuschreiten“, argumentiert Kant. Angesichts dieses Gegensatzes 

zwischen der „Machtlosigkeit“ des Einzelnen und der „Unendlichkeit“ 

der Vernunft bleibt nur eine dritte Möglichkeit jener Entwicklung 

denkbar, nämlich eine permanente Überlieferung von Erkenntnissen und 

Erfahrungen von einer Generation zur nächsten, „um endlich ihre Keime 

in unserer Gattung zu derjenigen Stufe der Entwickelung zu treiben, 

welche ihrer Absicht vollständig angemessen ist“284. Dies muss 

mindestens in der Idee des Menschen denkbar sein, sonst wären alle 

Naturanlagen vergeblich. Dadurch entsteht die Aufgegebenheit des 

Menschen. Der Mensch (als Einzelner) ist auf den Menschen (als Gattung) 

angewiesen. Der dritte Satz beschreibt ganz klar diesen Zustand: 

 

„Die Natur hat gewollt: dass der Mensch alles, was über die 
mechanische Anordnung seines tierischen Daseins geht, 
gänzlich aus sich selbst herausbringe, und keiner anderen 
Glückseligkeit, oder Vollkommenheit, teilhaftig werde, als die 

                                            

284 Idee, VI 35. 



 145

er sich selbst, frei von Instinkt durch eigene Vernunft, verschafft 
hat“285.  

 

Das Menschsein ist kein passiver Zustand, sondern bedeutet eine 

Aufgabe. Die Teilnahme an der Menschheit wird nicht lediglich durch die 

Geburt bestimmt. Menschheit reduziert sich nicht auf eine Summe von 

biologischen Eigenschaften. Die materielle Existenz ist für den Menschen 

auf jeden Fall die Bedingung, um in der Welt zu sein, aber weit davon 

entfernt, ihm zu genügen. Wie später Marx und Engels beschreiben 

werden, ist „die erste Voraussetzung aller Menschengeschichte“ die 

„Existenz lebendiger Individuen“ und ihr Verhältnis zur Natur. „Alle 

Geschichtsbeschreibung muß von diesen natürlichen Grundlagen und 

ihrer Modifikation im Lauf der Geschichte durch die Aktion der Menschen 

ausgehen“286.   Der Mensch muss sich also um sein In-der-Welt-Sein 

kümmern. Das tut er,  indem er ständig an sich arbeitet und seine Anlagen 

kultiviert. Er muss, weil er sonst keine andere Wahl zur Verfügung hat, 

sich seiner „mechanischen Anordnung“ entziehen. Deshalb bedarf sein 

Geist der Kultur. Ein geistiges Wesen ist, wie in Schelers Die Stellung des 

Menschen im Kosmos (1928) argumentiert wird, „nicht mehr trieb- und 

umweltgebunden, sondern ‚umweltfrei’ und, wie wir es nennen wollen, 

‚weltoffen’: Ein solches Wesen hat ‚Welt’“287.   

Die Naturbestimmung des Menschen wird durch Kultur ergänzt 

und in ihren Gebrauchsmöglichkeiten erweitert. In der Tat, „in diesem 

Gange der menschlichen Angelegenheit ist ein ganzes Heer von 

Mühseligkeiten, die den Menschen erwarten“288. Der Ausdruck „alles aus 

sich selbst herausbringen“, abgesehen von der klaren Unterscheidung 

Kants von Naturkausalität und Kausalität aus Freiheit, könnte bedeuten, 

dass der Mensch zum Lernen verurteilt ist, um hier Sartres menschliche 

Freiheitsverurteilung zu paraphrasieren.   

                                            

285 Ebda., VI 36. 
286 MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Deutsche Ideologie. In: MEW, Bd. 3, 1973, S. 21, von 
mir hervorgehoben. 
287 SCHELER, Max. Die Stellung des Menschen im Kosmos. 11. Auflage, Bonn, 1988, S.  38. 
288 Idee, VI 37. 



 146

Durch die Entwicklung der  Kultur „schreibt“ der Mensch seine 

eigene Geschichte. Die Natur als solche hat auch eine Geschichte ihrer 

Entwicklung. Der Unterschied z. B. zwischen der Geschichte der 

Menschen und der Tiere wird klar, wenn man im Nachhinein aufmerksam 

auf ihre Entwicklung schaut. Friedrich Engels gibt in seiner Dialektik der 

Natur (1873) eine Charakterisierung dafür, beide Arten von Geschichte zu 

unterscheiden. Für Tiere, und hier könnte man alle übrige Natur 

einschließen, wird „die Geschichte […] gemacht, und soweit sie selbst 

daran teilnehmen, geschieht es ohne ihr Wissen und Wollen“. Die 

Menschen, „je mehr sie sich vom Tier im engeren Sinn entfernen, desto 

mehr machen sie ihre Geschichte selbst, mit Bewußtsein“289. Dadurch 

entwickelt sich die Menschheit progressiv hinsichtlich ihrer Emanzipation, 

auf dieser Ebene jedoch noch rein als Befreiung vom  bloßen 

Naturmechanismus verstanden. Je freier diese Geschichte „geschrieben“ 

wird, desto mehr ist sie Geschichte der Menschheit und  entspricht einem 

letzten Zweck, nämlich der Einheit von Natur und Freiheit. Vollzieht sich 

so die Geschichte,  kann ihre Entwicklung innerhalb von 

unterschiedlichen  Generationen als Fortschritt verstanden werden. Dieser 

kann kaum durch eine einzige Generation beobachtet werden. Daher ist 

eine lange Reihe von Generationen notwendig, die einander ihre 

Kenntnisse überliefern, um den Fortschritt der ganzen Menschheit 

sichtbar zu machen. Das heißt, die Menschengattung kann als Urheber 

ihres eigenen Fortschritts gesehen werden290. Kant beschreibt das 

„mühselige Geschäft“ der älteren Generationen, um eine Stufe zu den 

späteren vorzubereiten, als eigenartig. Sie arbeiten mehr oder weniger 

bewusst daran, ein „Bauwerk“ zu erhöhen, obwohl sie es später nicht 

                                            

289 ENGELS, Friedrich. Dialektik der Natur. In: MEW, Bd. 20, 1983, S. 323. 
290 Vgl. VANDEWALLE, 2001, S. 42. „L´espèce humaine doit être l´auteur de sa propre 
progression. L´éducation apparaît alors comme une condition de cette capacité de 
progrès. Dans l´éducation comme dans le progrès historique, l´homme est cause de lui-
même“. 



 147

„bewohnen“ werden können291. Dieses Rätsel ist zugleich der Schlüssel, 

um die Beziehung Einzelner-Gattung zu verstehen.  

Die Entwicklung der Naturanlage hat nach Kant im 

gesellschaftlichen Leben einen besonderen Impuls. Er liegt wiederum in 

der eigentümlichen  Beschaffenheit des Menschen. Diese Eigentümlichkeit 

wird als „ungesellige Geselligkeit“ (IV. Satz) bezeichnet. Durch diese 

Merkmale beschreibt Kant die „Mittel“, welcher die Natur sich bedient, 

um die Entwicklung der Naturanlage und die Entstehung eines Zustandes 

zu erreichen, in dem das Miteinanderleben durch minimale Bedingungen 

gesichert wird. Dieser Antagonismus beruht auf der ambivalenten 

Beziehung zwischen dem Bedürfnis nach Schutz einerseits und einem 

Hang zur Isolation andererseits. Der Einzelne fühlt in sich selbst den 

Impuls zur Kooperation und zum gemeinschaftlichen Leben, aber ebenso 

einen Widerstand dagegen, weil die Gesellschaft auch Widerstand gegen 

sein Tun und Wollen leistet. Genau diese Spannungssituation ist der 

Impuls, der „alle Kräfte des Menschen erweckt“ und ihn zwingt, seine 

„Faulheit zu überwinden und, getrieben durch Ehrsucht, Herrschsucht 

oder Habsucht, sich einen Rang unter seinen Mitgenossen zu verschaffen, 

die er nicht wohl leiden, von denen er aber auch nicht lassen kann“292.  

 

„Der Mensch will Eintracht; aber die Natur weiß besser, was für 
seine Gattung gut ist: sie will Zwietracht. Er will gemächlich 
und vergnügt leben; die Natur will aber, er soll aus der 
Lässigkeit und untätigen Genügsamkeit hinaus, sich in Arbeit 
und Mühseligkeiten stürzen, um dagegen auch Mittel 
auszufinden, sich klüglich wiederum aus den letztern heraus zu 
ziehen“293. 

 

Die „ungesellige Geselligkeit“ ermöglicht, wenn auch auf einem 

ungeraden Weg, den Fortschritt der menschlichen Zivilisation aus der 

Rohigkeit zur Aufklärung und zur Kultur  (Gründung einer 

Denkungsart). Dieser Prozess wird für ihre moralische Vervollkommnung 

                                            

291 Vgl. Idee, VI 37. 
292 Idee, VI 38. 
293 Idee, VI 38-39. 



 148

(Gründung eines Charakters) den Platz frei räumen. Das alles bestätigt das 

Bedürfnis des Menschen nicht nur nach Erziehung, sondern auch das 

Bedürfnis nach Regierung, was Kant als die zwei schwersten Forderungen 

zur Menschheit charakterisiert.  

 

 

3.2.2 Gesellschaftlich - politische Forderungen  
 
 

 

„Zwei Erfindungen der Menschen kann man wohl als die schweresten 

ansehen: die der Regierungs- und die der Erziehungskunst nämlich, und 

doch ist man selbst in ihrer Idee noch streitig“294. Erziehung und Politik 

sind zwei Bereiche innerhalb einer Gesellschaft, welche untrennbar 

aufeinander angewiesen sind. Ihr Geschäft ist selbstverständlich 

unterschiedlich, aber sie haben ein gemeinsames Ziel: das 

Miteinanderleben der Menschen zu ermöglichen, und zwar durch die 

Ethik und das Recht. Darüber hinaus könnte man hinzufügen, dass die 

Politik durch die Erziehung gefördert wird – also Erziehung selbst eine 

politische Tat ist - und die Politik allerdings bestimmte Wirkungen auf das 

erzieherische Handeln hat.  

Eine Gesellschaft ohne Gesetze bzw. ohne eine Art von Vertrag 

zwischen ihren Mitgliedern ist undenkbar. Der Naturzustand (status 

naturalis) ist, obwohl er nicht jederzeit durch die Explosion von Gewalt 

bedroht ist, kein friedlicher Zustand. Die andauernde Kriegssituation wird 

immer, auch wenn sie als Wirkung der „ungeselligen Geselligkeit“ 

angesehen werden kann, die Freiheit des Menschen verletzen. Nur 

innerhalb einer Gesellschaft können die Naturanlagen ihre Entwicklung 

erfahren. Kant spricht deshalb über die  „Erreichung einer allgemein das 

Recht verwaltenden bürgerlichen Gesellschaft“295 als eine Lösung gegen 

                                            

294 ÜP, VI 703. 
295 Idee, VI 39.  



 149

den permanenten Bedrohungszustand der wilden Freiheit des Menschen. 

Die Rolle des Rechts besteht darin, durch äußere Gesetze die Freiheit des 

Einzelnen innerhalb der Gesellschaft zu regulieren. Die Koexistenz von 

freien Menschen innerhalb einer Gesellschaft wird nur möglich unter 

einem gewissen Zwang. Das wird durch den Begriff des Rechts erläutert: 

 

„Recht ist die Einschränkung der Freiheit eines jeden auf die 
Bedingung ihrer Zusammenstimmung mit der Freiheit von 
jedermann, in so fern diese nach einem allgemeinen Gesetze 
möglich ist; und das öffentliche Recht ist der Inbegriff der 
äußeren Gesetze, welche eine solche durchgängige 
Zusammenstimmung möglich machen“296. 

 

 

Die verborgene Herausforderung der Natur für die Menschengattung ist 

die Festlegung einer „vollkommen gerechte[n] bürgerliche[n] 

Verfassung“297. Innerhalb einer Gesellschaft mag es mehrere Formen von 

Verträgen geben, „wodurch eine Menge von Menschen sich zu einer 

Gesellschaft verbindet (pactum sociale)“298, um bestimmte Zwecke zu 

erreichen. Der Vertrag zu einer bürgerlichen Verfassung hinsichtlich der 

Ausführung hat auch eine gewisse Ähnlichkeit mit jenen. Dennoch hat er 

eine Eigentümlichkeit, wodurch „er sich doch im Prinzip seiner Stiftung 

(constitutionis civilis) von allen anderen wesentlich unterscheidet“299. Der 

wesentliche Unterschied liegt in dem Verhältnis, auf welchen Zweck der 

Vertrag  gerichtet ist. Hier verknüpft Kant Recht und Moral miteinander. 

 

„Verbindung Vieler zu irgend einem (gemeinsamen) Zwecke 
(den Alle haben) ist in allen Gesellschaftsverträgen anzutreffen; 
aber Verbindung derselben, die an sich selbst Zweck ist (den 
ein jeder haben soll), mithin die in einem jeden äußeren 
Verhältnisse der Menschen überhaupt, welche nicht umhin 
können, in wechselseitigen Einfluß auf einander zu geraten, 
unbedingte und erste Pflicht ist: eine solche ist nur in einer 

                                            

296 TP, VI 144. 
297 Idee, VI 39. 
298 TP, VI 143. 
299 Ebda., VI 144. 



 150

Gesellschaft, so fern sie sich im bürgerlichen Zustande befindet, 
d. i. ein gemeines Wesen ausmacht, anzutreffen“300. 

 

Die Entstehung einer durch das Recht regulierten bürgerlichen 

Gesellschaft ist eine conditio sine qua non,  um die Überwindung der wilden 

Freiheit (willkürliche Freiheit) zu bewältigen. Nach Kant ist es die 

republikanische Verfassung, welche jenem Ziel entspricht, weil sie die 

einzige ist, die „aus der Idee des ursprünglichen Vertrags hervorgeht, auf 

der alle rechtliche Gesetzgebung eines Volks gegründet sein muß“301. Sie 

gründet sich „erstlich nach Prinzipien der Freiheit der Glieder einer 

Gesellschaft (als Menschen); zweitens nach Grundsätzen der Abhängigkeit 

aller von einer einzigen gemeinsamen Gesetzgebung (als Untertanen); und 

drittens, […] nach dem Gesetz der Gleichheit derselben (als 

Staatsbürger)“302. Freiheit in dieser rechtlichen Perspektive ist „die 

Befugniß, keinen äußeren Gesetzen zu gehorchen, als zu denen ich meine 

Beistimmung habe“303.  

Die ungesellige Geselligkeit des Einzelnen sieht sich gezwungen, 

sich durch das Gesetz, zu welchem er seine Zustimmung gegeben hat, zu 

disziplinieren. In diesem Zusammenhang erscheint deutlich wiederum die 

Aufgegebenheit des Menschen. Nur durch seine gesellschaftliche und 

politische Praxis kann er als Mensch weiter leben. Der Mensch braucht 

einen Herrn, „der ihm den eigenen Willen breche, und ihn nötige, einem 

allgemein-gültigen Willen, dabei jeder frei sein kann, zu gehorchen. Wo 

nimmt er aber diesen Herrn her? Nirgend anders als aus der 

Menschengattung“304. Die Schwierigkeit der Regierungskunst besteht 

darin, dass die ganze Menschengattung ebenfalls disziplinbedürftig ist, 

insofern sie von Menschen gestaltet ist. Demzufolge, so schließt Kant, ist 

nur die unendliche Annäherung305 an die Idee einer „vollkommen 

                                            

300 Ebda., VI 144. 
301 EF, VI 204. 
302 Ebda., VI 204. 
303 Ebda., VI 204. 
304 Idee, VI 40. 
305 Dieser Ausdruck wird nicht als solcher von Kant selbst vorgestellt. Mit seinen Worten 
lautet es: „Nur die Annäherung zu dieser Idee ist uns von der Natur auferlegt“ (Idee, VI 



 151

gerechten“ Gesellschaft möglich. Letztlich kann aus  „so krummem Holze, 

als woraus der Mensch gemacht ist, […] nichts ganz Gerades gezimmert 

werden“306.   

Eine solche vollkommene bürgerliche Verfassung hängt ihrerseits 

von der äußeren Beziehung zwischen den Staaten ab. Derselbe 

Antagonismus, den es innerhalb eines Staates oder einer Gemeinschaft 

bzw. zwischen Einzelnen gibt, spiegelt sich in der Beziehung der Staaten 

untereinander wider. Und der Prozess läuft ähnlich wie bei der Errichtung 

eines Staates. Angesichts der Bedürfnisse nach Sicherheit und rechtlicher 

Autonomie müssen die Staaten ihre „brutale Freiheit [aufgeben], und in 

einer gesetzmäßigen Verfassung Ruhe und Sicherheit […] suchen“307. Das 

kann, so Kant, mit Blick auf den Kriegszustand festgestellt werden. 

Dadurch entsteht aber zugleich die Möglichkeit, auf neuer Ebene das 

Verhältnis zwischen Staaten zu etablieren, wodurch wenigstens teilweise 

die innerliche Verfassung mit den gemeinsamen äußerlichen Gesetzen 

übereinstimme.  Das nennt er „einen weltbürgerlichen Zustand der 

öffentlichen Staatssicherheit“308. Denn, wie Kant in seinem zweiten 

Definitivartikel der Schrift Zum ewigen Frieden (1795) erklärt, vor einem 

Bedrohungszustand müssen die Staaten ihre Koexistenz und 

Gleichberechtigung durch öffentliche Gesetze (weltbürgerliche 

Verfassung) sichern, ähnlich wie Bürger, die einen Vertrag (bürgerliche 

Verfassung) beschließen309. Einen solchen Bund von Staaten nennt er 

Föderation310.  

Solange wir diesen Zustand nicht erreichen, herrschen zwischen 

uns Ungleichheit und Ungerechtigkeit und deshalb auch moralische 

Unvollkommenheit, mit einem Wort: Heteronomie. „Wir sind im hohen 

                                                                                                                        

41). Unendliche Annäherung will hier nur als Betonung den andauernden Prozess 
hervorheben, der währt, solange die Gattung existiert. Der Ausdruck erscheint als Titel 
eines Buchs von Manfred Frank, welches Vorlesungen über Die Anfänge der 
philosophischen Frühromantik enthält und 1997 veröffentlicht wurde.   
306 Idee, VI 41. 
307 Ebda., VI 42. 
308 Ebda., VI 44. 
309 Vgl. EF, VI 208. 
310 Vgl. TP, VI 170.  



 152

Grade durch Kunst und Wissenschaft kultiviert. Wir sind zivilisiert, bis 

zum Überlästigen, zu allerlei gesellschaftlicher Artigkeit und 

Anständigkeit. Aber, uns für schon moralisiert zu halten, daran fehlt noch 

sehr viel“311. Diese Passage, welche auch in der Pädagogik-Schrift (VI 708) 

erscheint, enthält eine entscheidende Herausforderung für den Staat 

bezüglich seiner Verantwortung gegenüber dem Bürger. Ein wichtiger 

Aspekt dieser Verantwortung ist die Bildung des Bürgers.  

„Volksaufklärung ist die öffentliche Belehrung des Volks von seinen 

Pflichten und Rechten in Ansehung des Staats, dem es angehört“312. 

Kant hat keine besondere Abhandlung geschrieben, in der er über 

die Pflicht des Staats als Erzieher spricht. Dennoch wird seine Position,  

wenn man aufmerksam die Pädagogik-Schrift und die 

geschichtsphilosophischen Texte liest, eindeutig313. Die Pflicht des Staats 

zur Erziehung des Bürgers ist bereits bei Aristoteles in seiner Abhandlung 

zur Politik so beschrieben: „Man darf nicht meinen, daß ein Bürger sich 

selber angehöre, sondern man sei überzeugt, daß sie alle dem Staat 

angehören, da jeder ein Teil von ihm ist und die Sorge für den Teil immer 

die Sorge für das Ganze zu berücksichtigen hat“314. 

Kant plädiert dafür, dass der Staat eine Verantwortung für die 

Bildung des Bürgers durch die öffentliche Erziehung hat. Diese schließt 

Unterweisung und moralische Bildung ein, wobei ihr Zweck zugleich in 

der „Beförderung einer guten Privaterziehung“ liegt315. „Demnach sollte 

auch die Einrichtung der Schulen bloß von dem Urteile der 

aufgeklärtesten Kenner abhängen“316. Solange sich aber der Staat nur mit  

„ihre[n] eiteln und gewaltsamen Erweiterungsabsichten“ beschäftigt und 

„die langsame Bemühung der inneren Bildung der Denkungsart ihrer 

                                            

311 Idee, VI 44. 
312 SF, VI 362. 
313 Dieser Frage insbesondere gewidmet ist die Untersuchung von Ursula 
KRAUTKRÄMER Staat und Erziehung – Begründung öffentlicher Erziehung bei 
Humboldt, Kant, Fichte, Hegel und Schleiermacher, 1979, zu nennen.   
314 Vgl. Politik. (Bd. 4), 8. Buch, 1. Kap. S. 282. In: ARISTOTELES. Philosophische Schriften. 6 
Bde. Hamburg, 1995. 
315 ÜP, VI 709. 
316 Ebda., VI 705. 



 153

Bürger unaufhörlich hemm[t]“317, gibt es wenig zu hoffen. Denn hierdurch 

bleibt die Erziehung auf „Privatbemühungen“ angewiesen318. Wenn Kant 

sich jedoch fragt, in welcher Beziehung - im Sinne von Vorzug - die 

öffentliche und die private Erziehung zueinander stehen, plädiert er 

deutlich für die öffentliche Erziehung.  

 

„Im Allgemeinen scheint doch, nicht bloß von Seiten der 
Geschicklichkeit, sondern auch in betreff des Charakters eines 
Bürgers, die öffentliche Erziehung vorteilhafter, als die 
häusliche zu sein. Die letztere bringt gar oft nicht nur 
Familienfehler hervor, sondern pflanzt dieselben auch fort“319. 

 

Die Erziehung der Fürsten soll in diesem Sinne die allererste sein, falls die 

Verbesserung der Gesellschaft von oben kommen muss. Sonst kann die 

große Sorge der Fürsten auf zwei Aspekte zusammengefasst werden, und 

zwar Geld und Macht. Wenn die „Ausbildung des menschlichen Geistes“ 

und die „Erweiterung menschlicher Erkenntnisse“ auch eine wichtige 

Bedeutung für sie hätte, dann würden sie sich vielleicht nicht nur um die 

Erhöhung der Zahlen der „Reichskasse“ sorgen. Die Erwartung eines 

Fortschritts ist, insofern er von der Politik abhängig ist,  deshalb sehr 

schwer.  

 

„Zu erwarten, daß durch Bildung der Jugend in häuslicher 
Unterweisung und weiterhin in Schulen, von den niedrigen an 
bis zu den höchsten, in Geistes- und moralischer, durch 
Religionslehre verstärkter Kultur es endlich dahin kommen 
werde, nicht bloß gute Staatsbürger, sondern zum Guten, was 
immer weiter fortschreiten und sich erhalten kann, zu erziehen, 
ist ein Plan, der den erwünschten Erfolg schwerlich hoffen läßt. 
Denn nicht allein, daß das Volk dafür hält, daß die Kosten der 
Erziehung seiner Jugend nicht ihm, sondern dem Staate zu 
Lasten kommen müssen, der Staat aber dagegen seinerseits zu 
Besoldung tüchtiger und mit Lust ihrem Amte obliegender 
Lehrer kein Geld übrig hat […], weil er alles zum Kriege 
braucht: sondern das ganze Maschinenwesen dieser Bildung 
hat keinen Zusammenhang, wenn es nicht nach einem 
überlegten Plane der obersten Staatsmacht, und nach dieser 

                                            

317 Idee, VI 45. 
318 ÜP, VI 705. 
319 Ebda., VI 710. 



 154

ihrer Absicht entworfen, ins Spiel gesetzt, und darin auch 
immer gleichförmig erhalten wird; wozu wohl gehören möchte, 
daß der Staat sich von Zeit zu Zeit auch selbst reformiere, und, 
statt Revolution, Evolution versuchend, zum Besseren 
beständig fortschreite“320. 

 

Aus den dargestellten Aspekten kann man wiederum die eindeutige 

Verflechtung  zwischen Erziehung und Politik bemerken. Die oben zitierte 

Passage zeigt zwei Aspekte von großer Relevanz, um den Kantschen 

Begriff der Erziehung zu begreifen. Bezüge auf diese Aspekte werden 

auch innerhalb des IV. Kapitels erscheinen. Jedoch möchte ich hier, bevor 

ich auf die Behandlung der Frage des Bösen eingehe, kurz darauf 

aufmerksam machen: a) auf die Unterscheidung Kants zwischen 

Erziehung des Menschen (privat) und des Bürgers (öffentlich), und b) die 

Notwendigkeit, einen Plan für die Erziehung zu konzipieren.  

Die Erziehung ist in der oben zitierten Passage als ein Prozess 

gedacht, durch den mehrere Dimensionen des zu Erziehenden entwickelt 

werden müssen. Deshalb spricht hier Kant nicht spezifisch über 

Pädagogik oder Schulpädagogik, sondern über Bildung. Dieser Prozess 

bedarf der Teilnahme verschiedener gesellschaftlicher, erziehender 

Institutionen. Die Familie ist sicherlich die erste Instanz, durch die der 

Einzelne eine gewisse zur Sozialisation ausgerichtete Haltungsweise 

entwickelt, welche nicht nur durch das soziale und kulturelle Erbe der 

Eltern erfahren wird.  Zu dieser Entwicklung  gehört auch eine gewisse 

sittliche Erziehung, auch wenn sie auf der gemeinen sittlichen 

Vernunfterkenntnis begründet ist. Dies aber erschöpft keineswegs die 

„Bestimmung des Menschen“. Vielmehr ist er „durch seine Vernunft 

bestimmt, in einer Gesellschaft mit Menschen zu sein, und in ihr sich 

durch Kunst und Wissenschaften zu kultivieren, zu zivilisieren und zu 

moralisieren“321. 

Die Erziehung, die im Bereich des Privatlebens erfahren wurde, soll 

durch die öffentliche Erziehung bzw. in der  Schule erweitert und ergänzt 

                                            

320 SF, VI 366-367. 
321 ApH, VI 678. 



 155

werden. Dort lernt der Zögling die ersten Schritte, sich als Mensch, in 

seiner gemeinschaftlichen Dimension, zu entwickeln und durch die 

öffentliche Erziehung sich innerhalb der Gesellschaft auch als ein 

politisches Wesen, bzw. als zugleich frei, gleich und deshalb verpflichteter 

Bürger zu betrachten. Dadurch lernt er seine Rechte und Pflichten kennen. 

Kant schlägt sogar für die Erziehung des Bürgers einen Katechismus des 

Rechts322 vor, um Rechtschaffenheit zu entwickeln. Dennoch sind alle 

diese Dimensionen in gewisser Weise nur eine Vorbereitung der 

moralischen Erziehung. Auf derselben Ebene steht auch die Religion. 

Die Religion als gesellschaftliche erzieherische Institution spielt 

ebenfalls eine Rolle in diesem Prozess. Insofern sie auf die Bildung des 

Charakters Einfluss haben kann, sollte sie nicht zu einem blinden 

Gehorsam erziehen. Sie soll an die Moral anknüpfen. „Verbindet man 

Religion nicht mit Moralität, so wird Religion bloß zur 

Gunstbewerbung“323. Man kann eigentlich kein autonomes Verhalten 

bzw. keinen moralischen Charakter entwickeln durch die Angst vor der 

Hölle. Das ist sicherlich Legalität, insofern ein Kodex befolgt wird, nicht 

aber Moralität. Denn insofern „die Religion nicht zur moralischen 

Gewissenhaftigkeit hinzukommt: so ist sie ohne Wirkung. Religion, ohne 

moralische Gewissenhaftigkeit, ist ein abergläubischer Dienst“324.  

Aufgrund solcher Ansprüche entsteht die Notwendigkeit, einen 

Begriff der Erziehung zu denken, welcher nicht bloß gute und zivilisierte 

Bürger zum Ziel hat, sondern darüber hinaus Menschen, die innerhalb der 

Gesellschaft fähig sind, weltbürgerliche Tugenden zu entwickeln und 

zugleich ihre moralische Vervollkommnung selbstständig voranzutreiben. 

Wichtiger als die Gesetze der Gesellschaft sind die Gesetze der Moral. 

„Das Gesetz in uns heißt Gewissen. Das Gewissen ist eigentlich die 

Applikation unserer Handlungen auf dieses Gesetz“325. Dieser Plan für die 

Erziehung ist, wie noch gezeigt wird, durchaus von diesen 

                                            

322 Vgl. ÜP, VI 751.  
323 ÜP, VI 756. 
324 Ebda., VI 756. 
325 ÜP, VI 756. 



 156

anthropologischen, gesellschaftlichen und politischen Aspekten geprägt. 

Der Begriff der Erziehung zur Moralität steht deshalb im Sinne Kants 

zwischen dem, was der Mensch ist, und dem, was er sein soll. Genau 

deshalb eröffnet sich die Perspektive der Hoffnung und die Möglichkeit, 

zu überlegen, was er sein kann.  

 

„Ich werde also annehmen dürfen: daß, da das menschliche 
Geschlecht beständig im Fortrücken in Ansehung der Kultur, 
als dem Naturzwecke desselben, ist, es auch im Fortschreiten 
zum Besseren in Ansehung des moralischen Zwecks seines 
Daseins begriffen sei, und daß dieses zwar bisweilen 
unterbrochen, aber nie abgebrochen sein werde“326. 

 

Dieses Bekenntnis Kants ist sicherlich auf das bezogen, was er im 

Hintergrund des Laufs der menschlichen Geschichte sieht. Zwischen dem, 

was der Mensch ist, und dem, was er sein soll, entsteht ein Freiraum, der 

diese Entwicklung ermöglicht. Die Hoffnung ist deshalb auf einen Zweck 

orientiert. Zwecklosigkeit gibt keine Hoffnung. Deshalb ist es sinnvoll, 

dass ein Plan erdacht werde. Und zwar muss dieser für die ganze 

Menschheit gelten können. Das deckt sich mit dem, was Kant eine 

weltbürgerliche Absicht nennt. Doch dazu mehr im vierten Kapitel. 

                                            

326 TP, VI 167. 



 157

Exkurs – Das Problem des Bösen und die Wiederherstellung der 
ursprünglichen Anlage zum Guten: Reform oder Revolution?  

 

 

Wenn es sich um die menschliche Natur handelt, ist neben der Erklärung 

über den Begriff der Naturanlage ebenfalls eine Erläuterung in Bezug auf 

das Problem des Bösen wichtig, weil  sich Kant im Anschluss an die 

Charakterisierung jener (Naturanlage) innerhalb des ersten Teils der 

Religionsschrift mit diesem Thema auseinandersetzt und über einen Hang 

zum Bösen in der menschlichen Natur spricht. Hiermit ist die Bewältigung 

dieses Begriffs ein wichtiger Bestandteil der Diskussion, wenn es um eine 

Frage der Moral geht, welche sich wiederum in einer anthropologischen 

und geschichtsphilosophischen Perspektive verankert. Folgende Fragen 

sind zu klären: Was genau bedeutet diese Aussage Kants? Gehört dieser 

Hang zum Bösen auch zum Naturanlagekomplex? In welchem Verhältnis 

steht er also zur Naturanlage? Warum charakterisiert Kant ihn als 

„radikal“? Man kann als radikal böse etwas von der Wurzel (lat. radix) her 

Korrumpiertes betrachten, das wenig Hoffnung auf Verbesserung oder 

Erholung verspricht. Ist es aber nicht das, was wir unter schlecht, 

verdorben oder übel verstehen? Wenn es beim Menschen so ist, dann 

haben wir bestimmt nicht nur ein Problem, das mit Moral, Anthropologie 

und Geschichte zu tun hat, sondern auch eines von pädagogischem Rang. 

Darum wird es im Folgenden gehen.   

 „Unter einem Hange (propensio) verstehe ich den subjektiven 

Grund der Möglichkeit einer Neigung (habituellen Begierde, 

concupiscentia), sofern sie für die Menschheit überhaupt zufällig ist“327, so 

definiert Kant die Verortung  und die Art und Weise, wie dieses 

menschliche Merkmal  charakterisiert ist. Kant spricht hier deutlich über 

einen subjektiven Grund, welcher dabei nicht notwendig und unbedingt ist. 

Wenn dieser Hang notwendig und unbedingt wäre, so müsste jeder 

                                            

327 Rel., IV 675-676. 



 158

Einzelne darunter leiden.  Es handelt sich aber in Bezug auf die Menschheit 

überhaupt vielmehr um etwas rein Zufälliges. Der  Hang zum Bösen 

hängt, wenn es um eine Handlung geht, mit dem Begehrungsvermögen 

zusammen. „Begehrungsvermögen ist das Vermögen, durch seine 

Vorstellungen Ursache der Gegenstände dieser Vorstellungen zu sein“328, 

so heißt es in der Einleitung zur Metaphysik der Sitten.  

 Habituelle Begierde ist ein Synonym der Neigung und entspricht 

einer praktischen Lust. Diese Lust ist mit dem Begehren des Gegenstandes 

notwendig verbunden329, und wenn sie aus der Bestimmung des 

Begehrungsvermögens  als Ursache hervorgeht, so wird durch die 

Verbindung dieser Lust mit jenem (Begehrungsvermögen) nach einer 

allgemeinen Regel des Verstandes ein Interesse zugunsten der Neigungen 

hervorgebracht. Dem entgegen stellt sich eine Lust, welche bloß 

kontemplativ ist, auch Wohlgefallen genannt, welche mit dem Begehren des 

Gegenstandes nicht notwendig verbunden ist. Diese, sofern sie einer 

Bestimmung des Begehrungsvermögens folgen kann, stellt sich als eine 

intellektuelle Lust dar und bringt ein Vernunftinteresse hervor. 

Konkupiszenz ist auch nicht das Begehren selbst. Sie ist eher dessen 

„Anreiz zur Bestimmung desselben“. „Sie ist jederzeit eine sinnliche, aber 

noch zu keinem Akt des Begehrungsvermögens gediehene 

Gemütsbestimmung“330. 

  Der Hang zum Bösen unterscheidet sich von den anderen 

Naturanlagen. Ein Hang ist keine Anlage, weil die Anlage ursprünglich 

ist, während ein Hang zufällig ist. Falls dieser Hang gut ist, könnte man 

ihn für angeboren oder sogar für erworben halten, falls er böse ist, für 

zugezogen. Kant vertritt jedoch nicht diese Meinung.  Er sagt vielmehr: 

 

„Es ist aber hier nur vom Hange zum eigentlich, das ist zum 
moralisch Bösen die Rede; welches, da es nur als Bestimmung 
der freien Willkür möglich ist, diese aber als gut oder böse nur 
durch ihre Maximen beurteilt werden kann, in dem subjektiven 

                                            

328 MS, IV 315. 
329 Vgl. MS, IV 316. 
330 MS, IV 317. 



 159

Grunde der Möglichkeit der Abweichung der Maximen vom 
moralischen Gesetze bestehen muß, und, wenn dieser Hang als 
allgemein zum Menschen (also, als zum Charakter seiner 
Gattung) gehörig angenommen werden darf, ein natürlicher 
Hang des Menschen zum Bösen genannt wird“331. 

 

Eben deshalb, weil dieser Hang auf Begehrungsvermögen und freier 

Willkür beruht, wird er als zufällige Anlage bezeichnet. Drei Stufen 

innerhalb dieses Hangs können unterschieden werden: a) die 

Gebrechlichkeit der menschlichen Natur; b) die Unlauterkeit und c) die 

Bösartigkeit. Es muss daran erinnert werden, dass die Argumentation 

Kants sich in diesem Zusammenhang auf der moralphilosophischen 

Ebene bewegt. Durch die Religionsschrift strebt Kant an, die  

Unabhängigkeit der Moral angesichts der Religion zu beweisen und 

zugleich den Bereich der letzteren von der Moral abzugrenzen. Daher 

wird die Idee eines höchsten Gutes nicht als ihre Ursache (bzw. der Moral), 

sondern als ihre Wirkung dargelegt.   

Das erste Merkmal der menschlichen Natur, nämlich ihre 

Gebrechlichkeit, wird sichtbar in der Schwäche bei der Befolgung der 

Maxime. Das Gute ist enthalten in der Maxime, die ich befolgen will, aber 

ich tue es nicht, weil die Neigung mich beherrscht und dabei behindert. 

„Wollen habe ich wohl, aber das Vollbringen fehlt“332 so hat sich einmal 

ein Apostel beklagt, erinnert Kant. Ich will ganz bewusst das Gute und 

nehme es sogar durch die Idee des Sittengesetzes in die Maxime meiner 

Willkür auf, „ aber dieses, welches objektiv in der Idee (in thesi) eine 

unüberwindliche Triebfeder ist, ist subjektiv (in hypothesi), wenn die 

Maxime befolgt werden soll, die schwächere (in Vergleichung mit der 

Neigung)“333. 

Unlauterkeit (impuritas, improbitas) bedeutet, dass die Maxime dem 

Objekt nach gut ist, aber nicht moralisch rein, das heißt, sie hat nicht das 

Gesetz allein  aufgenommen. Lauter ist nur diejenige, die allein das 

                                            

331 Rel., IV 676. 
332 Ebda., IV 677. 
333 Ebda., IV 677. 



 160

Sittengesetz annimmt. Dieses sollte eine hinreichende Triebfeder der 

Willkür sein. Hier knüpft die Analyse Kants an die bereits im zweiten 

Kapitel dargestellte Unterscheidung zwischen pflichtmäßiger Handlung 

und Handlung rein aus Pflicht an. 

Die Bösartigkeit (vitiosas, pravitas), auch Verderbtheit des 

menschlichen Herzens genannt, „ist der Hang der Willkür zu Maximen, 

die Triebfeder aus dem moralischen Gesetz andern (nicht moralischen) 

nachzusetzen“334. Nach Kant heißt sie auch Verkehrtheit (perversitas), weil 

sie in einer Umkehr der sittlichen Ordnung besteht. Das bedeutet, dass die 

Triebfeder einer freien Willkür bewusst verkehrt oder durch andere 

(Interesse, Neigung usw.) ersetzt  ist, und so können wir äußerlich 

(scheinbar) gute Handlungen erkennen, wenn sie gut nur im legalen Sinne 

sind, weil die Denkungsart bereits in ihrer Wurzel verderbt ist. In diesem 

Sinne wurde die innere Freiheit, also die Tugend, insofern das Handeln 

bloß an Vorteil, Ruhm, Lust oder Vorrang orientiert ist, deutlich negiert.  

Eine weitere Erläuterung, um einen Hang näher zu bestimmen, ist: 

er kann entweder physisch sein, „d. i., er gehört zur Willkür des Menschen 

als Naturwesen“, oder moralisch, „d. i. zur Willkür desselben als 

moralischen Wesen gehörig“335. Unter der ersten Perspektive ist eine 

solche Feststellung nicht möglich. Dem Menschen als empirischem Wesen 

liegt kein Hang zum moralischen Bösen zugrunde, denn ein solcher „muß 

aus der Freiheit  entspringen“336. Es gibt deshalb keinen auf sinnliche 

Antriebe gegründeten physischen Hang. Denn, 

 

 „ein physischer Hang […] zu irgendeinem Gebrauche der 
Freiheit, es sei zum Guten oder Bösen, ist ein Widerspruch. Also 
kann ein Hang zum Bösen nur dem moralischen Vermögen der 
Willkür ankleben. Nun ist aber nichts sittlich -  (d. i. 
zurechnungsfähig-) böse, als was unsere eigene Tat ist“337. 

 

                                            

334 Rel., IV 677. 
335 Ebda., IV 678. 
336 Ebda., IV 678. 
337 Ebda., IV 678. 



 161

Deutlich bleibt demzufolge, dass dieser Begriff im menschlichen 

Handeln338, und dadurch in der Freiheit, verankert ist. Hang ist noch nicht 

die Tat, sondern ist ein subjektiver Bestimmungsgrund der Willkür, d. h. er 

befindet sich vor jeder Tat. Dieser Hang ist im Grunde genommen ein Akt  

der Freiheit, und zwar in einer doppelten Bedeutung: erstens als peccatum 

originarium, das heißt, im Bezug auf den Gebrauch der Freiheit, „wodurch 

die oberste Maxime (dem Gesetze gemäß oder zuwider) in die Willkür 

aufgenommen“339 ist; zweitens, als peccatum derivatium, das heißt, „als 

formaler Grund aller gesetzwidrigen Tat“340. Die erste ist eine intelligible 

Tat und durch die Vernunft erkennbar, ohne Zeitbedingung. Die zweite ist 

empirisch-sensibel  in der Zeit begrenzt (factum phaenomenon). Bisher 

wurde aber nur geklärt, was ein Hang bedeutet. Die Auffassung, dass der 

Mensch „von Natur aus“ böse ist, bleibt dennoch entweder zu widerlegen 

oder zu bestätigen. 

Wenn Kant die Frage behandelt, warum der Mensch von Natur aus 

böse ist, spricht er keineswegs von einer Naturbestimmung oder einem 

Determinismus. Wie gezeigt wurde, ist er böse genau deshalb, weil er frei 

ist. „Von Natur aus“ will dasselbe heißen wie „radikal“. Dieses Böse ist in 

der menschlichen Natur verwurzelt, also nicht in dem System der Natur, was 

einen bedeutsamen Unterschied ausmacht. Und zwar können wir es nicht 

hinsichtlich des Einzelnen analysieren, sondern hinsichtlich der Gattung. 

Im zweiten Teil der Anthropologie, nämlich in der „Charakteristik“ 

(Abschnitt E), erkennt Kant die  Schwierigkeit  einer präzisen Bestimmung 

unter dem Begriff der menschlichen Gattung an. Die Existenz eines 

anderen  vernünftigen Wesens  außer dem Menschen wäre nötig, um so 

einen Vergleichs- und gleichzeitig Unterscheidungsprozess zwischen 

beiden unter einem gleichen Begriff (rational) möglich zu machen. Durch 

diesen Prozess wäre es uns möglich, die Besonderheit und Eigenheit der 

menschlichen Gattung darzustellen.  

                                            

338 Vgl. JASPERS, Karl. Das radikal Böse bei Kant. In: Ders. Rechenschaft und Ausblick: 
Reden und Aufsätze. München, 1958. S. 119. 
339 Rel., IV 679. 
340 Ebda., IV 679. 



 162

 

„Es scheint also, das Problem, den Charakter der 
Menschengattung anzugeben, sei schlechterdings unauflöslich;  
weil die Auflösung durch Vergleichung zweier Spezies 
vernünftiger Wesen durch Erfahrung angestellt sein müßte, 
welche die letztere uns nicht darbietet“341.  

 

Wir haben also kein anderes unter dem Begriff der Vernunft stehendes 

Wesen, das wir mit dem Menschen vergleichen können. Deshalb müssen 

wir betrachten, was er ist und tut, um ihn zu verstehen und kennen zu 

lernen. Demzufolge ist es auch möglich zu sagen, wie er sich selbst 

entwickeln kann. Auf diese Weise argumentiert Kant weiter:  

 

„Es bleibt uns also, um dem Menschen im System der lebenden 
Natur seine Klasse anzuweisen und so ihn zu charakterisieren, 
nichts übrig, als: daß er einen Charakter hat, den er sich selbst 
schafft; indem er vermögend ist, sich nach seinen von ihm 
selbst genommenen Zwecken zu perfektionieren; wodurch er, 
als mit Vernunftfähigkeit begabtes Tier (animal rationabile), aus 
sich selbst ein vernünftiges Tier (animal rationale) machen kann; 
- wo er dann: erstlich sich selbst und seine Art erhält, zweitens 
sie übt, belehrt und für häusliche Gesellschaft erzieht, drittens 
sie, als in ein systematisches (nach Vernunftprinzipien 
geordnetes) für die Gesellschaft gehöriges regiert“342. 

 

Unter diesem Aspekt können wir die Verantwortlichkeit des Handelns 

betrachten, d. h. der Mensch konstituiert sich nach dem, was er für sich 

selbst festgesetzt hat, in Übereinstimmung mit dem Zweck, den er durch 

seine freie Willkür gewählt hat. Der Grund des Bösen kann nicht „wie 

man ihn gemeiniglich anzugeben pflegt, in der Sinnlichkeit des Menschen, 

und den daraus entspringenden natürlichen Neigungen gesetzt 

werden“343 und auch nicht „in einer Verderbnis der moralisch-

gesetzgebenden Vernunft gesetzt werden“344.  

Diese Beschaffenheit liegt in der Beziehung der freien Willkür und 

des moralischen Gesetzes als Triebfeder. Dieser Zusammenhang ist nicht-

                                            

341 ApH, VI 672. 
342 ApH, VI 673. 
343 Rel., IV 683. 
344 Ebda., IV 683. 



 163

empirisch. Obwohl der Mensch im Bereich der Erfahrung, d. h. als 

empirisches Wesen,  tatsächlich einen Hang zum Bösen hat, ergibt sich  

daraus weder ein sicherer Beweis seiner Anfälligkeit noch der Grund einer 

Handlung gegen das Moralgesetz. Die Erfahrung ist demnach 

unzulänglich für eine solche Beweisführung, denn die zentralen Aspekte 

in diesem Zusammenhang sind nicht empirisch;  nämlich die freie Willkür 

und das Moralgesetz als Triebfeder. Es ist also notwendig, dass wir diese 

Neigung zum Bösen a priori kennen, das heißt als etwas durch die Freiheit 

Mögliches. 

Hierdurch ist es möglich, die Frage, welche auch für die Pädagogik 

von großer Bedeutung ist, ob der Mensch von Natur aus moralisch gut 

oder böse ist, zu beantworten.  Der Mensch ist keines von beiden, weil er 

von Natur überhaupt kein moralisches Wesen ist. „[E]r wird dieses nur, 

wenn seine Vernunft sich bis zu den Begriffen der Pflicht und des 

Gesetzes erhebt“345.  Der Mensch könnte moralisch gut sein, falls er in 

seine Maxime immer und nur das Moralgesetz als hinreichende Triebfeder 

der Willkür aufnehmen würde. Dieser Vorstellung entsprechend wäre  

der Mensch als rein intelligibles Wesen zu betrachten. Auf Grund seiner 

moralischen Anlage trägt er das moralische Gesetz eigentlich immer in 

sich, welches jedoch nicht immer dasjenige ist, das in ihm wirkt. Genau 

hierin erkennt man, dass auf Grund seiner anderen Naturanlagen andere 

Triebfedern wirken wie zum Beispiel diejenigen, die ursprünglich aus der 

Sinnlichkeit (Selbstliebe) kommen. Wenn allein letztere die Willkür 

bestimmten, ohne das Moralgesetz zu beachten, könnte der Mensch als 

moralisch böse bezeichnet werden. Darüber hinaus warnt Kant, nur durch 

diese Unterscheidung der Gründe (Materie der Maximen), das heißt, 

mittels des Unterschieds zwischen dem Gesetz und den sinnlichen 

Triebfedern, sei es noch nicht möglich, eine endgültige Bestimmung zu 

erreichen, weil der Mensch gleichzeitig als moralisch gut und böse 

betrachtet werden könnte, und das wäre ein Widerspruch.  

                                            

345 ÜP, VI 753. 



 164

„Also muß der Unterschied, ob der Mensch gut oder böse sei, 
nicht in dem Unterschiede der Triebfeder, die er in seine 
Maxime aufnimmt (nicht in dieser ihrer Materie), sondern in 
der Unterordnung (der Form derselben) liegen: welche von 
beiden er zur Bedingung der andern macht“346. 

 

Das bedeutet, dass der Mensch Selbstliebe zu seinem Grundsatz machen 

kann, während er in Wahrheit  das Moralgesetz als höchste und einzige 

Maxime der Willkür in sich verankern sollte. Ersteres wäre nur eine 

äußerlich (scheinbar) moralische Handlung, weil in ihr ein Gegensatz 

(zum eigentlichen  Moralgesetz) bestehen würde. Obwohl diese Handlung 

in ihrer  empirischen Hinsicht  als gesetzmäßige Handlung erscheint, d. h. 

obwohl sie legitimen Grundsätzen entspringt, spricht sie dennoch - in 

intelligibler Hinsicht – für einen bösen Charakter. Deshalb können wir die 

Existenz eines natürlichen Hangs zum Bösen annehmen,  aber nur in dem 

Sinne, dass er innerhalb der menschlichen Natur liegt, und eben nicht die 

Existenz eines Bösen in der Natur allgemein betrachtet, bzw. in der Natur 

als System. Darüber hinaus ist zu beachten, dass „natürlicher Hang“ nicht 

„natürliches Böses“ bedeutet. Hang ist demzufolge kein Akt. In diesem 

Sinne sind Kants Worte keineswegs zu verwechseln: 

 

„Wenn nun ein Hang dazu in der menschlichen Natur liegt, so 
ist im Menschen ein natürlicher Hang zum Bösen; und dieser 
Hang selber, weil er am Ende doch in einer freien Willkür 
gesucht werden muß, mithin zugerechnet werden kann, ist 
moralisch böse. Dieses Böse ist radikal, weil es den Grund aller 
Maximen verdirbt“347. 

 

Bösartigkeit, um in demselben Rahmen von Unterscheidung zu bleiben, ist 

kein Synonym für Bosheit. Sie bedeuten keineswegs dasselbe. Die Bosheit 

bedeutet das Böse in die Maxime aufzunehmen bzw. es in einem Prinzip 

für das Handeln festzulegen, was nach Kant eine teuflische Maxime wäre. 

Die Bösartigkeit ist vielmehr Frucht der menschlichen Gebrechlichkeit und 

kann als Verderbtheit des Herzens verstanden werden. Gebrechlichkeit 

                                            

346 Rel., IV 685. 
347 Ebda., IV 685-686. 



 165

heißt, dass es unter Umständen passieren kann, nicht aber, dass es 

notwendig (unvermeidbar) ist.  

Der Punkt, auf den Kant verweisen will, ist, dass dieser Hang zum 

Bösen radikal und der Mensch selbst daran schuld ist, denn dieser Hang 

entspringt aus der Freiheit. Hier wird also klar, dass es zur Erläuterung 

des Problems des Bösen nicht genügt, nur den „Menschen als Phänomen“ 

zu betrachten, d. h. wenn man dieses Problem im Rahmen der Freiheit 

auffasst, dann ist es nötig, den „Menschen als Noumenon“ 

vorauszusetzen. 

Der Ursprung des Bösen kann also nicht in einer möglichen 

biologisch-genetischen Ebene gefunden werden348, d. h.  als Erbschaft 

unserer Eltern in uns Festgelegtes und mit einem zeitlichen Ursprung 

Berechnetes. Die Hypothese eines zeitlichen Ursprungs des Hangs zum 

Bösen sowie der freien Handlung wäre offensichtlich synonym zu der 

Behauptung, dass sie Wirkungen der Natur sind. Eine solche Hypothese 

wäre ein Widerspruch, weil  die Freiheit ausgeschlossen würde.  

Demnach kann der Ursprung der moralischen Qualität des 

Menschen nur in den Vorstellungen der Vernunft, als Grund der 

Bestimmung der freien Willkür, erreicht werden. Obwohl das menschliche 

Verhalten Einflüsse von äußeren Trieben erfährt, handelt der Mensch 

immer aus einem Grund. Weil es eine freie Willkür gibt und weil sie den 

Grund jeder Handlung bildet, können wir sie als ursprünglich betrachten. 

Der Ursprung, von dem Kant spricht, kann nur intelligibel sein. Er bleibt 

uns raum-zeitlich unerfahrbar und muss uns dennoch gleichzeitig 

zugerechnet werden. Daraus folgt, dass das Böse nur als moralisch Böses 

betrachtet werden kann. Es entspringt keineswegs aus den „Schranken“ 

unserer Natur. Schranken heißt hier soviel wie aus den Naturgesetzen. 

Dadurch wird von Kant die ursprüngliche Anlage als Anlage zum Guten 

angesehen, auch wenn der Mensch sie verderben könnte. Auch dafür, d. h.  

wenn eine solche „Korruption“ geschieht, ist der Mensch verantwortlich.  

Jedoch liegt der Grund dafür, „woher das moralische Böse in uns zuerst 
                                            

348 Vgl. Rel., IV 689. 



 166

gekommen sein könne“349, jenseits unseres Vermögens und steht für uns 

nicht zur Verfügung. Kant illustriert diese Unmöglichkeit mittels der 

Nacherzählung der Heiligen Schrift:  

 
„Diese Unbegreiflichkeit, zusamt der näheren Bestimmung der 
Bösartigkeit unserer Gattung drückt die Schrift in der 
Geschichtserzählung dadurch aus, daß sie das Böse, zwar im 
Weltanfange, doch noch nicht im Menschen, sondern in einem 
Geiste von ursprünglich erhabener Bestimmung voranschickt: 
wodurch also der erste Anfang alles Bösen überhaupt als für 
uns unbegreiflich (denn woher bei jenem Geiste das Böse?), der 
Mensch aber nur als durch Verführung ins Böse gefallen, also 
nicht von Grund aus (selbst der ersten Anlage zum Guten nach) 
verderbt, sondern als noch einer Besserung fähig [ist]“350.  

 

Auf diese Weise dürfen wir den Menschen weder als Opfer noch als ein 

zum Bösen prädestiniertes Wesen betrachten. Vielmehr ist er ein frei 

handelndes Wesen und mittels seiner Freiheit ein Wesen, von welchem 

man mehr erhoffen kann: Ein Wesen, das sich sittlich, durch Disziplin, 

Kultur und Sozialisation und Moral vervollkommnen kann. Dies ist,  

Kants Argumentation zufolge, zu verstehen als ein Prozess, durch den die 

ursprünglichen Anlagen zum Guten in ihrer Stärke jederzeit 

wiederhergestellt werden können:  

 

„Was der Mensch im moralischen Sinne ist, oder werden soll, 
gut oder böse, dazu muß er sich selbst machen, oder gemacht 
haben. Beides muß eine Wirkung seiner freien Willkür sein; 
denn sonst könnte es ihm nicht zugerechnet werden, folglich er 
weder moralisch gut noch böse sein“351.  
 
 

Wie sollte dieser Prozess geschehen? Wie wird es möglich, die 

ursprüngliche Anlage zum Guten wiederherzustellen?  

 Zunächst ist hier zu klären, was unter „Wiederherstellung“ zu 

verstehen ist.  Es handelt sich hier nicht um eine Auffindung einer 

verlorenen Eigenschaft. In der menschlichen Natur verliert man weder 

                                            

349 Rel., IV 693. 
350 Ebda., IV 693-694. 
351 Ebda., IV 694. 



 167

eine Naturanlage, noch gewinnt man eine neue. Das ist offensichtlich hier 

nicht der Fall. Vielmehr sollte man es verstehen als Wiederherstellung der 

Reinheit des Gesetzes, das der höchste Grund aller unserer Maximen wird. 

Das Gesetz in seiner ganzen Reinheit soll als hinreichende Triebfeder der 

Willkür in diese aufgenommen werden. Dadurch ist es für den Menschen 

möglich, den Weg der „Heiligkeit“ wieder zu gewinnen. Die Tugend als 

Phänomen (virtus phaenomenon), das heißt die Entscheidung und 

Bereitschaft bei der Befolgung des Gesetzes, macht die Übereinstimmung 

der Handlung mit dem Gesetz (Legalität) sichtbar. Solche 

Übereinstimmung ist jedoch noch nicht genug für die Wiederherstellung 

der Anlage zum Guten. Es ist nicht zu bezweifeln, dass sie einer 

allmählichen Reform des Verhaltens sowie einer Transformation der Sitten 

bedarf. 

 Die Gesetzeskonformität der Handlung ermöglicht keine 

endgültige Beurteilung der Moralität derselben. Hinsichtlich der Legalität 

handelt jemand gut, wenn die Handlung mit dem Gesetz äußerlich 

übereinstimmt. Diese Gesetzeskonformität (das heißt, die Tugend in ihrem 

empirischen Charakter) ist jedoch nicht gleichzusetzen mit dem  Guten im 

moralischen Sinne. Sie ist bloß Äußerlichkeit, und deshalb wird, wenn 

jemand gesetzlos handelt, eine allmähliche Reform des Verhaltens 

notwendig. Dieser Weg lässt noch andere Interessen hinter der Handlung 

erkennen, die mit Selbstliebe verbunden sind. Mit anderen Worten, 

jemand kann gemäß dem Gesetz handeln, aber nicht „aus Pflicht“, 

sondern beispielsweise um Ehre und Ansehen zu erreichen. Genau diese 

Unreinheit muss eliminiert werden. Der empirische Charakter der Tugend 

ist aber nur eine Dimension.  

Die Tugend in ihrem intelligiblen Charakter (virtus noumenon) ist 

also dasjenige, das jemandem ermöglicht, moralisch gut zu sein. Sie bedarf 

einer Handlung „aus Pflicht“, das heißt einer Handlung, die als Maxime 

keine andere Triebfeder erkennt als die Vorstellung der Pflicht.  

 



 168

 „[Das] kann nicht durch allmähliche Reform, so lange die 
Grundlage der Maximen unlauter bleibt, sondern muß durch 
eine Revolution in der Gesinnung im Menschen (einen 
Übergang zur Maxime der Heiligkeit derselben) bewirkt 
werden“352.  

 

Hier scheint wiederum ein Hiatus zwischen sensibel und intelligibel zu 

stehen. Das ist aber nur ein falscher Eindruck. Dafür sind zwei Gründe 

aufzuzeigen: a) Kant deutet hier einerseits an, dass dieser Prozess nur vom  

Subjekt allein ausgehen kann. Moralische Autonomie ist, wie gesagt, keine 

Gottesgabe, keine Naturgabe und keine Sache, die ein Subjekt dem 

anderen geben oder gewähren kann. Das klingt paradox, aber genauso 

geschieht es innerhalb des Erziehungsprozesses. Nur das Subjekt selbst 

soll sich der Pflicht als Prinzip für seine Maxime bedienen. Der Mensch  

soll, weil er kann, wie Kant in der GMS argumentiert. Und was hat das für 

eine Bedeutung für die Erziehung? Hier komme ich zum zweiten Grund. 

b) Die Erziehung kann in dieser Perspektive nur als eine allmähliche Reform 

verstanden werden, weil sie eine Reform ist, welche jener Revolution 

vorhergeht und sie vorbereitet. Ist ein Kind ein moralisches  Wesen? 

Eindeutig nicht. Von Natur aus sind wir weder gut noch böse. In diesem 

Sinne spielt die Reform auch eine wichtige Rolle. Sie ist Propädeutik, weil 

sie einerseits versucht, das Böse zu verhindern und andererseits das Gute 

zu fördern353.  

Die Erziehung schafft nichts anderes als die Basis für die 

Begründung eines moralischen Charakters. Eine Erziehung trägt immer 

diese Ambivalenz in sich. Sie hat den Charakter einer „allmählichen 

Reform“ des Verhaltens, weil dem zu Erziehenden vieles beigebracht 

                                            

352 Rel., IV 698.  
353 In diesem Zusammenhang stimme ich der Position Höffes (2007, S. 355) zu: „Gibt es 
eine Erziehung, die das Böse verhindert? Die Antwort lautet: Ja und Nein. Bei Personen, 
deren Erziehung zum moralisch Guten rechtzeitig beginnt und die das Tun des Guten 
durch fortgesetztes Einüben zum Charaktermerkmal werden lassen, hat das Böse so gut 
wie keine Chance. Allerdings ist der vorsichtige Zusatz ‚so gut wie’ unverzichtbar, 
gestützt durch eine Überlegung zum Gedanken der schönen Seele: Aus der Verschärfung 
der Aufgabe, aus der Erziehung zur Moralität, folgt eine Abschwächung der 
Erreichbarkeit, deretwegen keine Erziehung das Böse ausnahmslos verhindern kann. 
Erstens beginnt nicht jede Erziehung zum moralisch Guten rechtzeitig; zweitens führt sie 
selbst bei rechtzeitigem Beginn nicht immer zum Erfolg.“ 



 169

werden muss, damit er seine Mündigkeit erreicht. Aber dafür gibt es 

keinen festen Zeitpunkt, abgesehen vom Rechtsgesetz. Denn niemand 

emanzipiert sich, nur weil er 18 Jahre alt ist. Die Erziehung trägt auch zu 

dieser Revolution bei. Von daher ist sie vor allem eine Erziehung zur 

moralischen Revolution. Das wäre wie eine „Wiedergeburt“ für den 

Menschen, betont Kant enthusiastisch. 

 Jetzt ist der Unterschied zwischen Reform und Revolution klar 

geworden, sowie ihre Beziehung zu beiden verschiedenen Dimensionen 

des Menschen (Phänomen/Noumenon). Eine Revolution ist eine 

Revolution der Denkungsart des Subjekts, sie geschieht auf einmal und ist 

radikal. Sie ist notwendig und soll durch Erziehung ermöglicht werden. 

Dafür ist die allmähliche Reform der Sinnesart notwendig. 

  

„Das ist: wenn er den obersten Grund seiner Maximen, 
wodurch er ein böser Mensch war, durch eine einzige 
unwandelbare Entschließung umkehrt (und hiermit einen 
neuen Menschen anzieht): so ist er so fern, dem Prinzip und der 
Denkungsart nach, ein fürs Gute empfängliches Subjekt; aber 
nur in kontinuierlichem Wirken und Werden ein guter  
Mensch: d. i. er kann hoffen, daß er bei einer solchen Reinigkeit 
des Prinzips, welches er sich zur obersten Maxime seiner 
Willkür genommen hat, und der Festigkeit desselben, sich auf 
dem guten (obwohl schmalen) Wege eines beständigen 
Fortschreitens vom Schlechten zum Bessern befinde“354. 

 
 

Auf diesem Zusammenhang etabliert Kant die sittliche Bildung des 

Menschen, hier als Erwachsener betrachtet. Sie soll nicht durch die 

Besserung der Sitten beginnen. Eine solche Besserung könnte ein 

gesetzmäßiges Verhalten (äußerlich) entwickeln, aber auch Heuchelei 

hervorrufen. Nötig ist daran zu arbeiten, eine Umwandlung der 

Denkungsart und die Gründung eines Charakters zu schaffen. Diese 

Umwandlung bedeutet eine innere Arbeit, welche von Anfang an geübt 

werden muss. Die Übung der Urteilskraft bildet in der Argumentation 

dieses Abschnitts der Religionsschrift den Kern. Hier sind inhaltlich 

bereits zwei Aspekte aufgeführt, die Kant später in der Tugendlehre 
                                            

354 Rel., IV 698-699. 



 170

seiner Metaphysik der Sitten detaillierter darstellt: eine Didaktik für die 

Ethik und dabei die Ausführung (Anwendung) der gelernten Prinzipien 

durch eine Ethik Asketik.  Damit ist die Lehrbarkeit der Tugend bereits 

vorausgesetzt.   

Für die Übung der Urteilsfähigkeit sind Beispiele nicht wohl 

geeignet. Einerseits sollte man das Beispiel nutzen, sagt Kant, um die 

Unreinheit einiger Maximen für den Schüler darzustellen. Er sollte auf 

jeden Fall den Unterschied zwischen gesetzmäßiger Handlung und 

sittlicher Handlung, d. h. zwischen Legalität und Moralität erkennen. 

Diese Übung wird die Idee der Pflicht als eine dauernde Referenz 

entwickeln.  

 

„Diese Anlage zum Guten wird dadurch, daß man das Beispiel 
selbst von guten Menschen (was die Gesetzmäßigkeit derselben 
betrifft) anführt, und seine moralischen Lehrlinge die 
Unlauterkeit mancher Maximen aus den wirklichen Triebfedern 
ihrer Handlungen  beurteilen läßt, unvergleichlich kultiviert, 
und geht allmählich in die Denkungsart über: so daß Pflicht 
bloß für sich selbst in ihren Herzen ein merkliches Gewicht zu 
bekommen anhebt“355.  

 

Andererseits sollte die Übung der Urteilsfähigkeit auf keinen Fall zur 

Bewunderung  „guter Beispiele“ verleiten, weil es bei der Befolgung der 

Pflicht  keine außerordentliche  Handlung gibt. Diese Bewunderung sollte 

eher auf unsere ursprüngliche Anlage zum Guten gerichtet werden356.  

 Wie man feststellen kann, ist das Problem des Bösen in der 

menschlichen Natur kein unlösbares Problem, und Kant hebt es 

besonderes im 4. Abschnitt des ersten Teils der Religionsschrift hervor. 

                                            

355 Rel., IV 699-700. 
356 Diese Bewunderung sollte nach Kant durch die folgende Feststellung provoziert 
werden: „Was ist das (kann man sich selbst fragen) in uns, wodurch wir, von der Natur 
durch so viel Bedürfnisse beständig abhängige Wesen, doch zugleich über diese in der 
Idee einer ursprünglichen Anlage (in uns) so weit erhoben werden, daß wir sie insgesamt 
für nichts, und uns selbst  des Daseins für unwürdig halten, wenn wir ihrem Genusse, 
der uns doch das Leben allein wünschenswert machen kann, einem Gesetze zuwider 
nachhängen sollten, durch welches unsere Vernunft mächtig gebietet, ohne doch dabei 
weder etwas zu verheißen noch zu drohen?“ (Rel., IV 700). 



 171

Die Lösung des Problems erfolgt nicht spontan oder natürlich, sondern sie 

muss mittels der menschlichen Kräfte fortgesetzt werden. 

 In diesem Zusammenhang ist die Entwicklung aller Naturanlagen 

lediglich der Anfang des menschlichen Fortschritts zum sittlich Guten. 

Diese Entwicklung, sie soll auch als erzieherischer Prozess verstanden 

werden, sollte nicht nur gute (d. h. zum gesetzmäßigen Handeln 

befähigte) Menschen, sondern und vor allem tugendhafte  (zum Handeln 

„aus Pflicht“ befähigte) Menschen hervorbringen.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 172

IV – ERZIEHUNG UND DIE FRAGE DANACH, 
WAS DER MENSCH IST UND WAS ER SEIN SOLL 

 

 

4.1 Grundbestimmungen der Erziehung  

 
 

 

In den vorhergehenden Kapiteln wurde gezeigt, wie Kant in der 

Regierungs- und Erziehungskunst die schwierigsten der Menschheit 

aufgegebenen Aufgaben  erkannt  hat. Dabei stellt Kant die Forderung, 

einen Plan für die Erziehung zu konzipieren, obwohl er diesen in seinen 

systematischen Schriften selbst nur skizziert hat. Worauf soll sich dieser 

Plan stützen? Können hier einige Aspekte der Pädagogik-Schrift hilfreich 

sein? Geht man von seinem  Postulat aus, dass der Mensch nur durch die 

Erziehung zum Menschen wird, so ist es innerhalb dieses Kapitels, bei der 

Erklärung dieser These, vor allem sehr wichtig,  den Erziehungsbegriff zu 

erläutern. Damit verbunden ist auch die Rolle der Erziehung  im Bezug 

auf Ethik und Anthropologie.  

 Die grundlegende Hypothese dieser Arbeit besteht darin, wie am 

Anfang dargestellt, die Begründung und Legitimation der Erziehung als 

„Erziehung zur Moralität“ innerhalb der praktischen Philosophie Kants zu 

rekonstruieren. Hierbei verzichte ich auf die Analyse der ganzen 

Konstellation von Problemen der Pädagogik-Schrift, um mich stattdessen 

auf bestimmte Passagen zu konzentrieren, die jene Bestimmung sinnvoll 

ermöglichen werden. Wichtiger als die Vielzahl von Varianten des 

Pädagogik-Begriffs innerhalb der Pädagogik-Schrift zu erläutern ist es, die  

Aspekte hervorzuheben, die die Anknüpfung sowohl an die 

Moralphilosophie als auch an die anthropologische und 

geschichtsphilosophische Fundierung klar zeigen und eben dadurch die 

Rolle der Erziehung erklären. Deshalb bedeutet der Titel dieses Kapitels, 

mehr vielleicht als eine Bestimmung im Sinne einer präzisen 



 173

Identifizierung, eine Verortung, und deshalb befasst sich der erste 

Abschnitt dieses Kapitels mit den Grundbestimmungen der Erziehung. Es 

muss deutlich werden, dass Kant an keine bloße Instrumentalisation der 

Pädagogik im Dienst der Ethik  gedacht hat, sondern dass sie als 

menschliche Handlung auch der Ethik verpflichtet ist, auch wenn sie für 

ihre Methoden und spezifischen Aufgaben Freiraum und 

wissenschaftliche Autonomie haben soll, um daran zu arbeiten.   

Die Aspekte, auf welche ich hier eingehen möchte, sind: a) die 

grundlegenden Unterscheidungen zwischen physischer und praktischer 

Erziehung; b) es gibt keinen perfekten Plan für die Erziehung, sondern 

dieser muss ein offenes Projekt sein, das jedoch der Idee der Erziehung 

verpflichtet ist; c) die Forderung, dass sie sich in ein Studium verwandle 

und; d) die Bestimmung ihrer Aufgabe.  

Die Grundbestimmungen der Erziehung sind vor allem in der 

Pädagogik-Schrift zu finden. Auch wenn sie in ihrer Gestaltung und ihrem 

Inhalt viele Probleme hat, wie im I. Kapitel gezeigt wurde, können  wir 

wenigstens die oben erwähnten vier Aspekte hier einbeziehen, insofern sie 

grundsätzlich nicht im Gegensatz zur Philosophie, insbesondere zur 

Moral, Anthropologie und Geschichtsphilosophie Kants stehen.   

 

 

4.1.1 Physische und praktische Erziehung – eine 
Differenzierung  
 

 

 

Die Schrift Über Pädagogik hat zwei Hauptteile: eine Einleitung und eine 

Abhandlung. Die Abhandlung ist in zwei Teile gegliedert: Physische 

Erziehung und praktische Erziehung. Ich möchte kurz einige Merkmale 

der Abhandlung darstellen. Nach Kant kann die Pädagogik oder, wie er 

selbst sagt, „Erziehungslehre“ grundsätzlich entweder physisch oder 

praktisch sein. Diese zwei Perspektiven entsprechen genau seinen zwei 



 174

Betrachtungsweisen des Menschen (intelligible und sensible). Physische 

Erziehung bezieht sich auf den Menschen als empirisches, durch die 

Naturkausalität bestimmtes Wesen, d. h. als Mängelwesen, und zwar in 

den verschiedenen Entwicklungsphasen seines Lebens. „Die physische 

Erziehung ist diejenige, die der Mensch mit den Tieren gemein hat, oder 

die Verpflegung“357. Von Natur aus ist der Mensch auf die Verpflegung 

durch andere Menschen angewiesen. Ohne Sorge der anderen kann kein 

Kind allein überleben. Deshalb besteht die Aufgabe der „Eltern, oder 

Ammen oder Wärterinnen“  zunächst darin, sich um die Verpflegung zu 

kümmern358. Außer Nahrung und Schutz ist hier vor allem wichtig,  die 

natürliche Entwicklung zu fördern.   

Die physische Erziehung ist bloß negativ. Ihre Aufgabe besteht 

nämlich in einer „Begleitung“ von Erwachsenen im Prozess der Kindheit. 

In diesem Sinne denkt Kant ähnlich wie Rousseau: Wichtiger als vieles zu 

tun ist es zu verhüten, dass manches getan wird359. Dennoch soll diese 

„Begleitung“ nicht als Abwesenheit verstanden werden. In diesem Punkt 

geht es auch um die Disziplin des Kindes. Man soll beim Kind nicht 

frühzeitig Gewohnheiten einreißen lassen, die später zu Bedürfnissen 

werden können, denn sonst besteht die Gefahr, dass der Zögling den Weg 

zum späteren Laster einschlägt. Es ist wichtig, die natürliche Reinheit der 

Kinder nicht zu verderben. Wenn sie daran gewöhnt wurden, „alle ihre 

Launen erfüllt zu sehn: so kömmt das Brechen des Willens nachher zu 

spät“360. Bei der physischen Erziehung gehören  insbesondere Wartung 

und Disziplin zusammen, auf welche später eingegangen wird. 

Praktische Erziehung ist die Erziehung zur Moralität. Ihre Aufgabe 

besteht in der Bildung des Charakters. Sie ist positiv, weil sie zur „zweiten 

Natur“ des Menschen führt und ihn befähigt, allein durch seine eigene 

Vernunft zu lernen. Wie man sieht, ist das eindeutig mehr als die bloße 

                                            

357 ÜP, VI 712. 
358 Hier knüpft der Gedanke Kants an Rousseaus Emile (2001, S. 116) an:  „Wir beginnen 
zu lernen, wenn wir beginnen zu leben. Unser erste Lehrer ist unsre Amme“. 
359 Vgl.  Emile, S. 115. 
360 ÜP, VI 718. 



 175

Bewahrung der Natur des Kindes. Praktisch ist sie deshalb, weil ihre 

Aufgabe nicht anders als moralisch zu verstehen ist. Dadurch soll der 

Mensch „gebildet werden, damit er wie ein freihandelndes Wesen leben 

könne. (Praktisch nennt man alles dasjenige, was Beziehung auf Freiheit 

hat)“361. Allerdings sind physische und moralische Erziehung nicht 

getrennt zu sehen. Die physische Erziehung involviert jederzeit eine 

moralische Dimension, und die moralische setzt die physische voraus. 

„Zu der praktischen Erziehung gehört 1) Geschicklichkeit, 2) 

Weltklugheit, 3) Sittlichkeit“362. Diese Begriffe werden noch unter den 

Stichworten Kultivierung, Sozialisierung und Moralisierung erscheinen.  

 

 

4.1.2 Erziehung als Idee  

 

 

„Ein Entwurf zu einer Theorie der Erziehung ist ein herrliches Ideal, und 

es schadet nichts, wenn wir auch nicht gleich im Stande sind, es zu 

realisieren“363, so lautet die Stellungnahme Kants hinsichtlich des 

Nachdenkens über die Erziehung. In gewisser Weise scheint hier sogar 

der Prozess beziehungsweise der Versuch als solcher wichtiger zu sein, als 

das Ziel. Es handelt sich um einen Entwurf, weil eine Generation keine 

vollkommene Theorie erreichen kann. Nur der ganzen menschlichen 

Gattung kann dies gelingen. Eben deshalb spricht Kant über ein Ideal, d. 

h. über einen jenseits von Raum und Zeit vollkommenen Zustand. 

Dennoch, so fährt er fort, muss man „nicht gleich die Idee für schimärisch 

halten, und sie als einen schönen Traum verrufen, wenn auch Hindernisse 

bei ihrer Ausführung eintreten“364. Aus diesen zwei Passagen, in denen 

Kant einmal über das Ideal einer Theorie der Erziehung spricht und die 

                                            

361 Ebda., VI 712. 
362 Ebda., VI 746. 
363 Ebda., VI 700. 
364 Ebda., VI 700. 



 176

Würde dieser Idee hervorhebt, ergibt sich vielleicht noch nicht die 

Möglichkeit, ein grundsätzliches Prinzip für eine Theorie anzubieten, 

insofern solche Sätze inhaltlich negativ betrachtet werden können. Ihre 

Aussagen sind also nur indirekt, aber doch ein wertvoller Ausgangspunkt. 

Interpretiert man diese Begriffe jedoch mit Unterstützung der kritischen 

Werke Kants – in denen sie explizit erläutert werden -, so ist es möglich, 

sie durch eine andere Perspektive zu betrachten, d. h. sie gewinnen 

dadurch eine positive Bedeutung.  Deshalb sind folgende Fragen hier zu 

klären: Was meint Kant, wenn er über Idee spricht?  Die Idee der 

Erziehung scheint wichtiger als die empirische Aufgabe selbst zu sein. 

Wenn es so ist, wie kann man das interpretieren? Was bedeutet ein Ideal, 

und in welcher Beziehung steht es zur Idee?  

 Die Erziehung als Idee scheint in der Pädagogik-Schrift, trotz aller 

Kritik  und des Streits um ihre Urheberschaft,  nicht umsonst. Jeder, der 

sich schon einmal mit der Philosophie Kants beschäftigt hat, wird nicht 

bestreiten wollen, dass der Begriff Idee eine zentrale Rolle in seinem 

philosophischen System spielt. Warum sollte dann dieser Begriff innerhalb 

der Pädagogik keine Geltung haben? Meines Erachtens ist dieser Begriff 

ein zentrales Element, wodurch die Verbindung zwischen Erziehung und 

Moral bei Kant interpretiert werden kann. Sie ermöglicht keine 

Einschränkung der pädagogischen Aufgabe auf die empirische Ebene, 

insofern sie ein transempirischer Begriff ist365.  

 Die Idee der Erziehung ist im Sinne Kants letztendlich nicht anders 

als die Idee der sittlichen Vollkommenheit  zu verstehen. Durch die Idee  kann 

sich die erzieherische Praxis regulieren, weil sie den Bereich der Erfahrung 

übersteigt. Deshalb hat sie eine regulative Rolle, keine konstitutive. Um 

                                            

365 BLAß (1978, S. 19) argumentiert: „Idee ist ein transempirischer Begriff, der die 
Unzulänglichkeit der Erfahrung übersteigt und das jeweils begriffliche Gemeinte zur 
Totalität und Vollkommenheit erklärt“. Andere Autoren interpretieren in derselben 
Weise diese Bestimmung von Idee (WINKELS, 1984, S. 141; BREINBAUER, 1996, S. 76). 
Bemerkenswert ist ebenfalls in diesem Zusammenhang die Auffassung von HUFNAGEL 
(1990, S. 79), wenn er schreibt: „In Kants pädagogischer Theorie sind, systematisch 
betrachtet, alle wesentlichen Bestimmungen seiner Transzendentalphilosophie präsent“.  



 177

den  Begriff der Erziehung als Idee hier zu erhellen, wird zunächst 

gezeigt, was Kant unter Idee überhaupt verstanden hat.  

Hierbei scheint der Rekurs auf die Erläuterungen über die 

Bedeutung von Idee in der Kritik der reinen Vernunft angebracht zu sein. 

Kant hat in der transzendentalen Dialektik im Rahmen der Erklärung über 

den Gebrauch der Vernunft dargestellt, was er unter diesem Begriff 

versteht. Da wird der Verstand als „Quelle“ der Erfahrung charakterisiert, 

insofern er die Mannigfaltigkeit der sinnlichen Anschauungen unter 

Kategorien (auch als reine Verstandesbegriffe benannt) einordnet und die 

Vernunft als „Quelle“ von reinen Vernunftbegriffen, beziehungsweise den 

Sitz von transzendentalen Ideen bestimmt.  

 

„Verstandesbegriffe werden auch a priori vor der Erfahrung 
und zum Behuf derselben gedacht; aber sie enthalten nichts 
weiter, als die Einheit der Reflexion über die Erscheinungen, in 
so fern sie notwendig zu einem möglichen empirischen 
Bewußtsein gehören sollen“366.  

 

Die Rolle der Verstandesbegriffe ist in diesem Sinne konstitutiv für die 

Erfahrung, insofern sie nur durch gewisse Kategorien als 

Erkenntniserfahrung betrachtet werden kann. Was die Eigentümlichkeit des 

Vernunftbegriffs ausmacht, ist nämlich: 

 

„[D]aß er sich nicht innerhalb der Erfahrung wolle beschränken 
lassen, weil er eine Erkenntniß betrifft, von der jede empirische 
nur ein Teil ist (vielleicht das Ganze der möglichen Erfahrung 
oder ihrer empirischen Synthesis), bis dahin zwar keine 
wirkliche Erfahrung jemals völlig zureicht, aber doch jederzeit 
dazu gehörig ist. Vernunftbegriffe dienen zum Begreifen, wie 
Verstandesbegriffe zum Verstehen (der Wahrnehmungen)“367.  

 

 

Kant nimmt als Beispiel Platons Ideenlehre, um die Bedeutung seiner 

transzendentalen Ideen von jener zu unterscheiden und zu erläutern. 

Platon hat sich dieses Begriffs bedient, um etwas, „was nicht allein 

                                            

366 KrV, II 319. 
367 KrV, II 320. 



 178

niemals von den Sinnen entlehnt wird, sondern welches sogar die Begriffe 

des Verstandes, mit denen sich Aristoteles beschäftigte, weit übersteigt, 

indem in der Erfahrung niemals etwas damit Kongruierendes angetroffen 

wird“368, zu bestimmen369. Bei Platon sind die Ideen, so stellt Kant fest, 

mehr als lediglich Schlüssel zur Erfahrung wie die Verstandeskategorien, 

sondern sie sind „Urbilder“ der Dinge selbst. Auch für den griechischen 

Philosophen fordert unsere „Erkenntniskraft“ eine höhere synthetische 

Einheit, um die Erfahrung als solche zu betrachten, und Kant hat ebenfalls 

bemerkt, dass dieses Bedürfnis besteht, weil die Vernunft allein durch die  

Erfahrungserkenntnisse nicht befriedigt werden kann. Zur Vernunft 

gehört eine gewisse Sehnsucht, welche sie ständig zum Suchen des 

Unbedingten führt370. Dass  dieses Unbedingte nicht durch die Erfahrung 

erreichbar ist, bedeutet keineswegs, dass es sich um ein Hirngespinst 

handelt. Der Königsberger Philosoph kritisiert jedoch die Auffassung 

Platons, insofern dieser den Begriff Idee in einer „mystischen Deduktion“  

                                            

368 KrV, II 321-322.  
369 In seiner Metaphysik kritisiert Aristoteles die Ideenlehre Platons. Für Aristoteles ist 
die Ideenlehre  seines Meisters eine Verdoppelung der Dinge, und ein solcher Dualismus 
zwischen Ideen und Gegenständen muss überwunden werden. Das Wesen der Dinge ist 
für ihn nicht außerhalb der Dinge selbst, sondern in den Dingen selbst. Dennoch ist seine  
Interpretation Platons, in gewisser Weise, eine Karikatur dieser. Das hat zur einer 
vereinfachten Lektüre von Platons Werk geführt. Im Hintergrund dieser 
Auseinandersetzung steht der Begriff von Realität.  Aristoteles’ Auffassung nach ist die 
Realität das Einzelding, der Gegenstand der Sinne. Nach Platon sind die Gegenstände 
nur Gegenstände, weil es Ideen gibt. 
370 Kant beschreibt mit großer Genauigkeit, wie dieser Impuls der Vernunft wirkt. In der 
Vorrede zur ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft heißt es:  „Die menschliche 
Vernunft hat das besondere Schicksal in einer Gattung ihrer Erkenntnisse: daß sie durch 
Fragen belästigt wird, die sie nicht abweisen kann, denn sie sind ihr durch die Natur der 
Vernunft selbst aufgegeben,  die sie aber auch nicht beantworten kann, denn sie 
übersteigen alles Vermögen der menschlichen Vernunft. In diese Verlegenheit gerät sie 
ohne ihre Schuld. Sie fängt von Grundsätzen an, deren Gebrauch im Laufe der Erfahrung 
unvermeidlich und zugleich durch diese hinreichend bewährt ist. Mit diesen steigt sie 
(wie es auch ihre Natur mit sich bringt) immer höher, zu entfernteren Bedingungen. Da 
sie aber gewahr wird, daß auf diese Art ihr Geschäfte jederzeit unvollendet bleiben 
müsse, weil die Fragen niemals aufhören, so sieht sie sich genötigt, zu Grundsätzen ihre 
Zuflucht zu nehmen, die allen möglichen Erfahrungsgebrauch überschreiten und 
gleichwohl so unverdächtig scheinen, daß auch die gemeine Menschenvernunft damit im 
Einverständnisse steht. Dadurch aber stürzt sie sich in Dunkelheit und Widersprüche, 
aus welchen sie zwar abnehmen kann, daß irgendwo verborgene Irrtümer zum Grunde 
liegen müssen, die sie aber nicht entdecken kann, weil die Grundsätze, deren sie sich 
bedient, da sie über die Grenze aller Erfahrung hinausgehen, keinen Probierstein der 
Erfahrung mehr anerkennen. Der Kampfplatz dieser endlosen Streitigkeiten heißt nun 
Metaphysik“ (KrV, II 11). 



 179

festgelegt hat, und argumentiert dabei, dass er diesen „Übertreibungen“ 

und „Hypostasierungen“ nicht folgen kann371. Andererseits  erkannte er 

an:  

 

„Wenn man das Übertriebene des Ausdrucks absondert, so ist 
der Geistesschwung des Philosophen, von der kopeilichen 
Betrachtung des Physischen der Weltordnung zu der 
architektonischen Verknüpfung derselben nach Zwecken, d. i. 
nach Ideen, hinaufzusteigen, eine Bemühung, die Achtung und 
Nachfolge verdient“372.  

 

Die Ideen bei Platon sind insbesondere mit Problemen im Bereich des 

Praktischen verbunden, nämlich mit Problemen, die die Freiheit des 

menschlichen Wesens betreffen373. Die Freiheit steht aber wiederum  

„ihrerseits unter Erkenntnissen […], die ein eigentümliches Produkt der 

Vernunft sind“374. Insofern Kant sich auch mit demselben Problem 

konfrontiert sieht – nämlich die Rechtfertigung des Gebrauchs dieses 

Begriffs –, führt er in seiner Erläuterung das Beispiel der Idee der Tugend 

ein, um die Rolle von Ideen überhaupt zu klären. Wer die Tugend aus 

Erfahrung zu begründen versucht, der kann eigentlich keine Geltung 

dieses Begriffs beweisen. Die Gegenstände der Erfahrung können zwar als 

„Beispiele“ dienen, nicht aber als „Urbilder“ der Tugend betrachtet 

werden. Obwohl niemand mit einer reinen Idee der Tugend adäquat 

handeln kann, beweist das nicht, dass es sich um einen schimärischen 

                                            

371 Vgl. KrV, II 322. 
372 KrV, II 325. Der Ausdruck “kopeilichen” (Weischedel Ausgabe) oder „copeilichen“ 
(Akademie Ausgabe) bedeutet hier den Bezug auf die Welt als eine „Kopie“ der Ideen. 
Eine „kopeiliche Betrachtung“ würde innerhalb der sinnlichen Welt beschränkt sein. Der 
Impuls, diese zu übersteigen, zeigt eben den Anspruch der Vernunft nach einer 
architektonischen Einheit der Weltordnung. 
373 Mit Bezug auf diesen Aspekt wurde der Text von SCHMIED-KOWARZIK (1999. S. 26-
39) unter dem Titel „Platon – Die Idee des Guten. Zu den Anfängen der praktischen 
Philosophie“ verfasst. In: Ders. Denken aus geschichtlicher Verantwortung. Wegbahnungen 
zur praktischen Philosophie. Würzburg, 1999. Seiner Auffassung nach hat das gesamte 
Werk Platons eine „große Einheit der Begründung der praktischen Philosophie aus dem 
Primat der Praxis“. Darüber hinaus bemerkt er: „Alle Denkbemühungen Platons kreisen 
um die Frage: Wie vermögen wir unser praktisches – d. h. immer sittlich-praktisches – 
Menschsein in der Welt zu bestimmen?“ (S. 27). 
374 KrV, II 322-323. 



 180

Gedanken handelt. Die Möglichkeit ihrer Ausführung eröffnet die 

Perspektive, sie als wahrhaft anzuerkennen.  

 

„Denn es ist gleichwohl alles Urteil, über den moralischen Wert 
oder Unwert, nur vermittelst dieser Idee möglich; mithin liegt 
sie jeder Annäherung zur moralischen Vollkommenheit 
notwendig zum Grunde, so weit auch die ihrem Grade nach 
nicht zu bestimmende Hindernisse in der menschlichen Natur 
uns davon entfernt halten mögen“375. 

 

Wenn der Mensch urteilt, beschäftigt er sich mit Ideen, d. h. einem 

Orientierungsprinzip, wodurch er seinem Leben einen Sinn geben kann 

und für seine Beziehung zur Natur und zu anderen Menschen Gesetze 

etabliert. Das ist auch in gewissem Maße etwas, das unter dem Begriff  

Handeln verstanden werden kann. Hier bewegt sich das urteilende Subjekt 

unter der Idee der Freiheit. Seine Beurteilung beruht nicht auf 

Naturgesetzen. 

In diesem Zusammenhang zieht Kant für seine weiteren 

Erläuterungen das Beispiel der Republik Platons heran. Die „erträumte 

Vollkommenheit“ zeigt wiederum die enge Verbindung der Ideen mit der 

menschlichen Praxis, zwischen Denken und Handeln. Andererseits 

können diese Ideen aufgrund der menschlichen Unvollkommenheit im 

Bereich der Erfahrung nur eben beispielsweise erscheinen. Das ist einer 

der Gründe von vielen Vorwürfen gegen Platon und auch in derselben 

Perspektive gegen Kant. Dennoch besteht die Würde der philosophischen 

Arbeit  darin, das Denken in einem philosophischen Werk gründlich zu 

untersuchen, anstatt es ohne weiteres als nutzlos, gefährlich oder peinlich 

schnell zu verwerfen. Hier versucht Kant zu zeigen, dass die Ideen nötig 

sind, weil sie einen Grund dafür geben, was in der menschlichen Praxis 

getan werden soll.  

 

„Eine Verfassung von der größten menschlichen Freiheit nach 
Gesetzen, welche machen, daß jedes Freiheit mit der andern 
ihrer zusammen bestehen kann (nicht von der größten 

                                            

375 KrV, II 323. 



 181

Glückseligkeit, denn diese wird schon von selbst folgen), ist 
doch wenigstens eine notwendige Idee, die man nicht bloß im 
ersten Entwurfe einer Staatsverfassung, sondern auch bei allen 
Gesetzen zum Grunde legen muß, und wobei man anfänglich 
von den gegenwärtigen Hindernissen abstrahieren muß, die 
vielleicht nicht sowohl aus der menschlichen Natur 
unvermeidlich entspringen mögen, als vielmehr aus der 
Vernachlässigung der echten Ideen bei der Gesetzgebung“376. 

 

 

Die Vollkommenheit gehört nicht in die Welt der Erfahrung, worin sich 

eigentlich die menschliche Praxis entfaltet. Dennoch gehört sie als Zweck 

zur menschlichen Vernunft, welche uns als intelligible Wesen 

charakterisiert. Durch die Idee einer vollkommenen politischen 

Verfassung ist uns ein Maximum bzw. ein Urbild gegeben, dem sich die 

reale Verfassung immer mehr annähern kann.  

Im Abschnitt B 384 bestimmt Kant die Idee als einen „notwendigen 

Vernunftbegriff, dem kein kongruierender Gegenstand in den Sinnen 

gegeben werden kann“377. Da nennt er sie spezifisch transzendentale Ideen 

und fügt eine weitere Bemerkung hinzu:  „Sie sind Begriffe der reinen 

Vernunft; denn sie betrachten alles [sic!] Erfahrungserkenntnis als 

bestimmt durch eine absolute Totalität der Bedingungen“378. Eine absolute 

Totalität von bedingten Gegenständen kann nicht selbst bedingt sein, sonst 

ist sie gar nicht absolut. Diese muss unbedingt sein379, weil die Vernunft 

durch ihre Schlüsse nach Allgemeinheit der Erkenntnis sucht.   

Die Ideen haben demnach eine entscheidende Beziehung zum 

Gebrauch des Verstandes. Dadurch gibt die Vernunft dem Verstand eine 

„Richtung“, damit diesem eine Einheit seiner Handlungen gelingt. Sie 

gelten also als ein Kanon für den Verstand. Eine andere Bestimmung von 

Ideen ist folgende:   

 

                                            

376 Ebda., II 323-324. 
377 Ebda., II 331. 
378 Ebda., II 331. 
379 Vgl. KrV, II 328. 



 182

„Wenn man eine Idee nennt: so sagt man dem Objekt nach (als 
von einem Gegenstande des reinen Verstandes) sehr viel, dem 
Subjekte nach aber (d. i. in Ansehung seiner Wirklichkeit unter 
empirischer Bedingung) eben darum sehr wenig, weil sie, als 
der Begriff eines Maximum in concreto niemals kongruent kann 
gegeben werden. Weil nun das letztere im bloß spekulativen 
Gebrauch der Vernunft eigentlich die ganze Absicht ist, und die 
Annäherung zu einem Begriffe, der aber in der Ausübung doch 
niemals erreicht wird, eben so viel ist, als ob der Begriff ganz 
und gar verfehlt würde, so heißt es von einem dergleichen 
Begriffe: er ist nur eine Idee“380.  

 

Ähnlich wird in der Pädagogik-Schrift argumentiert, dass eine „Idee […] 

nichts anderes [ist], als der Begriff von einer Vollkommenheit, die sich in 

der Erfahrung noch nicht vorfindet“381. 

Der Zusammenhang von Ideen und Ideal wird erst innerhalb des 

III. Hauptstücks der transzendentalen Dialektik - Das Ideal der reinen 

Vernunft - dargestellt. Da zeigt Kant auch die Eigentümlichkeit seiner 

Konzeption hinsichtlich der Konzeption Platons. Mit Ideal meint er hier 

nicht das, was man durch die Idee verstehen kann, sondern darüber 

hinaus ein Ding gleichsam in concreto und in individuo durch die Idee 

bestimmt. Was nach Platon eine  „Idee des göttlichen Verstandes“ war, ist 

hier das, was Kant Ideal nennt. Demzufolge nimmt Kant an, dass die 

Vernunft nicht nur Ideen, sondern auch in gewisser Weise Ideale enthält. 

Sie haben dennoch keine schöpferische Kraft wie jene bei Platon, aber 

doch eine praktische Kraft und müssen „der Möglichkeit der 

Vollkommenheit gewisser Handlungen zu Grunde liegen“382. Was die 

Idee und das Ideal gemeinsam charakterisiert, ist, dass sie die Erfahrung 

leiten können, also die ständige Überprüfung dessen, was man tut oder 

tun lässt. Genau deshalb können sie als regulative Prinzipien 

funktionieren. „Sowie die Idee die Regel gibt, so dient das Ideal in 

solchem Falle zum Urbilde der durchgängigen Bestimmung des 

Nachbildes“383.  

                                            

380 KrV, II 331. 
381 ÜP, VI 700-701. 
382 KrV, II 513. 
383 Ebda., II 513. 



 183

Kant betont, es komme hier nicht in Frage, eine „objektive Realität“ 

bzw. die Existenz von Idealen zu beweisen, sondern vielmehr handelt es 

sich darum,  ihre Funktion und Bedeutung zu zeigen. Was sie so wichtig 

macht, besteht darin, dass sie ein „unentbehrliches Richtmaß der 

Vernunft“ liefern. Die Vernunft braucht einen Begriff von etwas 

Vollständigem, um „den Grad und die Mängel des Unvollständigen zu 

schätzen und abzumessen“384. 

Jetzt wird durch die oben dargestellten Erläuterungen über die 

Begriffe Idee und Ideal klar, was Kant als Ideal einer „Theorie“ der 

Erziehung hervorzuheben pflegt. Der Begriff Ideal ist  mit dem der Idee 

verknüpft und kann durch sie erfasst werden385. Woran sonst als an einer 

idealen Theorie sollte sich die  Erziehungspraxis orientieren? Wenn sie 

sich lediglich als eine „Antwort“ auf die Umstände ihrer Rolle verkürzt, 

dann verfällt sie der Zwecklosigkeit. Da herrscht jede Art von Willkür und 

Improvisation, und es fehlt an allgemeingültigen Kriterien. Letztendlich 

wird der Grund ihrer Relevanz innerlich korrumpiert.  

„Erst muss unsere Idee nur richtig sein, und dann ist sie bei allen 

Hindernissen, die ihrer Ausführung noch im Wege stehen, gar nicht 

unmöglich“386, so überzeugt argumentiert Kant. Für ihn ist die 

Orientierung der Pädagogik durch die Idee der Erziehung legitim, und 

mittels dieser wird deshalb keine erzieherische Praxis zwecklos. Die 

vollständige Entwicklung aller Naturanlagen des Menschen ist wenigstens 

in der Idee der Erziehung möglich. Das heißt, durch die Idee der 

Erziehung ist dieses Ideal denkbar. Und hier verknüpft sich diese Idee mit 

der der Menschheit – nur die ganze Menschengattung kann die 

vollständige Entwicklung aller Naturanlagen erreichen. Dennoch ist diese 

Idee allerdings notwendig und wahrhaft.  

Man kann also feststellen, dass der Gebrauch dieser beiden Begriffe 

in der Pädagogik-Schrift nicht dem  widerspricht, was Kant über beide in 

                                            

384 Vgl. KrV, II 514. 
385 Vgl. BLAß, 1978, S. 18. 
386 ÜP, VI 701. 



 184

seiner KrV gesagt hat. Sie haben für die Grundlegung von Kants 

Konzeption der Pädagogik strategische Bedeutung. Innerhalb der 

Pädagogik-Schrift sind sie nicht erläutert, aber sie werden doch 

verständlich, wenn man die KrV zur Analyse von beiden heranzieht. Klar 

ist, dass die Spur von Kants kritischem Denken deutlich in diesen 

Passagen der Pädagogik-Schrift erscheint. Die Annahme der Erziehung als 

Idee und demnach des Ideals einer Theorie der Erziehung ist für Kant kein 

fremdes Thema. Dadurch wird einer der wichtigsten Referenzpunkte 

festgelegt, um die Legitimität des Gebrauchs des Erziehungsbegriffs bei 

Kant zu  bestätigen.  

In  dieser Perspektive wird ebenfalls die Forderung Kants deutlich, 

dass sich die Pädagogik in ein Studium bzw. in eine orientierte 

Wissenschaft verwandle und ihre spezifischen Aufgaben erfülle, nämlich 

zur Disziplin, Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung führe. Diese 

Forderung hängt mit der Idee der Erziehung zusammen. Es muss aber 

gezeigt werden, aufgrund welcher Kriterien man über einen 

Wissenschaftscharakter der Pädagogik sowie ihres entsprechenden 

Geltungsbereichs sprechen kann. Demzufolge wird es sich in diesem 

Rahmen zeigen, dass der Begriff der Erfahrung und des Experiments in 

ihrem Zusammenhang sehr bedeutend für die Erziehung und Pädagogik 

sind. Es wird also dargestellt, dass in der Pädagogik Prinzipien (aus der 

praktischen Vernunft) und Erfahrung aufeinander bezogen sind. Eben 

deshalb wird von Vermittlung gesprochen. In diesem Sinne kann sowohl 

die Erziehung als auch die Pädagogik als eine Art Vermittlung der Ethik 

Kants betrachtet werden. Selbst wenn diese Argumentation nicht 

ausreichen sollte, um von einer vollständigen Theorie der Erziehung bei 

Kant zu sprechen, so bleibt wenigstens die Möglichkeit, alle bisher 

dargestellten Aspekte sowohl als ihre transzendentalen als auch 

geschichtsphilosophischen und anthropologischen „Anfangsgründe“ zu 

betrachten.  

 

 



 185

4.2 Kants Forderung:  „Erziehung muss ein Studium werden“  

 

 

Der Mensch ist, wie bereits thematisiert wurde, von einem 

Erziehungsprozess abhängig, um Mensch zu sein, und diesen Prozess 

muss er selbst vorantreiben, er hängt also wiederum vom Menschen ab. 

Durch die Idee der Selbstverwirklichung bzw. Selbstbestimmung des 

Menschen gelangt man zu der Idee der Erziehung. „Der Mensch kann nur 

Mensch werden durch Erziehung. Er ist nichts, als was die Erziehung aus 

ihm macht“387. Diese Bestimmung bedeutet zweierlei: die Angewiesenheit 

des Menschen auf Erziehung, aber zugleich implizit die Angewiesenheit 

der Erziehung auf Menschen. Der Einzelne befindet sich, als zu 

Erziehender, in einem Prozess dessen Urheber nicht allein er selbst ist, 

sondern seine Gattung, welche konkret in der vorgehenden Generation 

manifestiert ist. Wenn er durch Menschen erzogen wird, die wiederum 

durch andere Menschen erzogen wurden, wird es für ihn möglich, 

allmählich an diesem Prozess und sogar an der Verbesserung der 

Erziehung innerhalb der Gesellschaft aktiv teilzunehmen. Das Wichtigste 

ist, dass es lediglich dem Menschen möglich ist, darüber zu reflektieren.  

  Aus diesem Erziehungsbedürfnis entspringt die Forderung, dass 

man für die Entfaltung aller Naturanlagen des Menschen einen 

bestimmten Plan entwickeln muss. Kant macht darauf aufmerksam, dass 

man viel mehr als bloß das Beispiel von Erwachsenen (Eltern z. B.) 

braucht, um eine zur Mündigkeit orientierte Erziehung zu entwickeln. 

Hier ist zu bemerken, dass er wiederum in der häuslichen Erziehung 

(privat) nur den ersten Schritt sieht. Wenn die Erziehung  „besser werden 

soll“, argumentiert er, „so muß die Pädagogik ein Studium werden, sonst 

ist nichts von ihr zu hoffen, und ein in der Erziehung Verdorbener erzieht 

sonst den andern“388. Was Kant mit dem Begriff Studium zeigen möchte, 

ist sicherlich nicht so schwer zu begreifen. Der Philosoph der 

                                            

387 ÜP, VI 699. 
388 Ebda., VI 704. 



 186

kopernikanischen Wende innerhalb der Erkenntnistheorie scheint hier für 

die Erziehung dieselbe Revolution zu beanspruchen. Wäre die Erziehung 

auf die häusliche Erfahrung beschränkt, so hätte man keinen richtigen 

Begriff davon. Die Erfahrung ist sicherlich ein Element der Erziehung, und 

Kant argumentiert zugunsten des Experiments, wie noch gesehen wird. 

Dennoch gibt die Erfahrung als solche im Prinzip keine Gewissheit. Das 

wird bestätigt innerhalb der Einleitung (B) der KrV. „Denn wo wollte 

selbst Erfahrung ihre Gewißheit hernehmen“, so stellt Kant in Frage, 

„wenn alle Regeln, nach denen sie fortgeht, immer wieder empirisch, 

mithin zufällig wären[?]“389. Erfahrungsabgeleitete Prinzipien können 

nicht als „erste Grundsätze“ gelten. Durch das Studium gewinnt die 

Pädagogik die Möglichkeit der Selbstkritik und Selbstprüfung ihres 

Wissens. Dadurch entsteht die Abgrenzung und Bestimmung ihres 

theoretischen Bereichs und ihrer praktischen Aufgaben. Hier sind 

Prinzipien, Methoden und Experimente wesentlich, um diesen Prozess zu 

qualifizieren. Mit anderen Worten könnte man über die Notwendigkeit 

einer Theorie der Erziehung sprechen, auch wenn sie sich im Bereich der 

Erfahrung nicht unmittelbar konkretisieren lässt.  

Die Begriffe „Theorie“ und „Praxis“ sind deutlich am Anfang der  

Abhandlung Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, 

taugt aber nicht für die Praxis  (1793) erläutert.  Da heißt es:  

 

„Man nennt einen Inbegriff selbst von praktischen Regeln 
alsdann Theorie, wenn diese Regeln, als Prinzipien, in einer 
gewissen Allgemeinheit gedacht werden, und dabei von einer 
Menge Bedingungen abstrahiert wird, die doch auf ihre 
Ausübung notwendig Einfluß haben. Umgekehrt, heißt nicht 
jede Hantierung, sondern nur diejenige Bewirkung eines 
Zwecks Praxis, welche als Befolgung gewisser im Allgemeinen 
vorgestellten Prinzipien des Verfahrens gedacht wird“390.   

 

Theorie meint, wie Kant deutlich macht, weder allein irgendwelche 

Regeln noch einige „Schlüsse“ auf eine Tatsache bezogen oder davon 

                                            

389 KrV, II 47. 
390 TP, VI 127. 



 187

abgeleitet. Er spricht statt dessen über einen „Inbegriff“ bzw. über einen 

Zusammenhang von bestimmten Prinzipien, welche zunächst von 

Bedingungen, d. h. von konkreten Umständen abstrahieren. Diese 

Prinzipien müssen allgemein gelten, sonst können sie keine Theorie 

konstituieren. Man kann auch die Bedeutung von Theorie auf zwei Arten  

interpretieren. Zum einen mag Theorie im Sinne von rein theoretischem 

Wissen (reine Vernunft) interpretiert werden. In diesem Sinne wäre 

Theorie als verbundene Prinzipien, Grundsätze und Axiome für eine 

Wissenschaft (z. B. Mathematik oder Physik) zu verstehen. Zum anderen 

kann Theorie im praktischen Sinne (praktische Vernunft) verstanden 

werden. Hier bedeutet praktisches Wissen – „als Prinzipien in einer 

gewissen Allgemeinheit gedacht“ – das, was zur Anleitung der Praxis 

dient391.  

Daraus kann man ableiten, dass man Prinzipien zu einer Theorie 

von und für die  Erziehungspraxis offensichtlich innerhalb der Philosophie 

Kants finden kann.   Deswegen ist unter Erziehung nicht reine Empirie zu 

verstehen bzw. die Erziehung kann nicht auf den Bereich der Erfahrung 

beschränkt werden, sonst wäre sie, im Sinne Kants,  lediglich mechanisch. 

„Alle Erziehungskunst, die bloβ mechanisch entspringt, muβ sehr viele 

Fehler und Mängel an sich tragen, weil sie keinen Plan zum Grunde 

hat“392. 

Es wird deutlich, dass eine gute Erziehung in Kants Verständnis 

nur aus einem kritischen Denken entstehen kann. Die pädagogische 

Arbeit soll ihre Eigentümlichkeit behalten: die andauernde 

Auseinandersetzung mit den  Voraussetzungen, Grundsätzen und auch 

mit den entsprechenden Grenzen ihrer Praxis. Diese Eigentümlichkeit 

betrifft also die beständige Auseinandersetzung zwischen Theorie und 

Praxis.  Die Praxis fordert ständig die Theorie heraus und umgekehrt. Das 

heißt, in diesem Zusammenhang öffnet sich eine kritische Perspektive für 

die Erziehung insofern, als ein beständiger Dialog zwischen Theorie und 

                                            

391 Der Kommentar von BLAβ (1978, S. 18) ist für diese Aspekte sehr erleuchtend.  
392 ÜP, VI 703. 



 188

Praxis immer ein aufklärender Prozess für beide ist. Das bedeutet auch, 

dass eine Theorie der Erziehung im Sinne einer praktischen Wissenschaft 

gedacht werden muss.   

Mechanismus bedeutet in diesem Zusammenhang Zwecklosigkeit. 

Im Bereich der  Pädagogik taucht allerdings die Ungewissheit auf – auch 

damit muss ein Plan in gewissem Maße rechnen –, aber sicherlich bedeutet 

das nicht, dass sie aufgrund dessen eher spontan sein muss. Wenn 

innerhalb ihres Bereiches irgendeine andere Bestimmung bzw. eine 

Fremdbestimmung herrscht, dann ist sie nicht mehr das Oberhaupt in 

ihrem eigenen Haus393. Eine mechanische Pädagogik darf sogar als bloβe 

Reaktion bezeichnet werden. Das bedeutet, dass sie nicht auf Prinzipien 

beruht und zugleich keinen bestimmten Zweck hat. Da kann man 

Zufälligkeit, Unregelmäßigkeit und Widerstreit finden. Aus diesem 

Grunde soll die Leistung der Erziehung „judiziös“ werden. Was bedeutet 

hier „judiziös“? Aus dem lateinischen iudicium bezieht sich das Wort auf 

das, was durch die kritische Prüfung unserer Urteilsfähigkeit 

unternommen wurde.  

Die Pädagogik muss deshalb die Quellen und Prinzipien ihres 

Wissens untersuchen und überprüfen, sonst wird kein systematisches 

Wissen für sie möglich. Zwischen Erkenntnis und Erziehung gibt es 

demnach eine wechselseitige Beziehung. Eine hängt von der anderen ab 

und umgekehrt. Dabei sollen dieses Studium und die Praxis der 

Erziehung als solche in einer progressiven Hinsicht und als 

gesellschaftliche Aufgabe gedacht werden. „Die Erziehung ist eine Kunst, 

deren Ausübung durch viele Generationen vervollkommnet werden 

muβ“394. Es ist damit gemeint, dass die Erziehung nur als gesellschaftliche 

und geschichtliche Tat geschehen kann, wie innerhalb des 3. Kapitels 

gezeigt wurde. Das involviert alle Dimensionen der praktischen 

                                            

393 In diesem Zusammenhang bemerkt KOCH (1998, S. 116) mit Recht in seinem Aufsatz 
unter dem Titel Kants Postulat einer wissenschaftlichen Pädagogik:  „die Umstände 
beherrschen das Handeln, und nicht umgekehrt das Handeln die Umstände“. In: BÖHM, 
Winfried; WENGER-HADWIG, Angelika. Erziehungswissenschaft oder Pädagogik? 
Würzburg, 1998.  
394 ÜP, VI 702. 



 189

Philosophie: Moral, Politik, Anthropologie, Religion ebenso wie Recht und 

Pädagogik.  

Das bedeutet, Erziehung muss sich als  dynamischer  Prozess 

verstehen395 und muss sich an einer „idealen“ Erziehung orientieren. Ein 

gutes Beispiel für diese Forderung wäre die Antwort auf die Frage: Wie 

sollen die Kinder erzogen werden? Kants Antwort lautet: „Ein Prinzip der 

Erziehungskunst [...] ist: Kinder sollen nicht dem gegenwärtigen, sondern 

dem zukünftig möglich besseren Zustande des menschlichen Geschlechts 

[...] erzogen werden“396. Wie kann man einen einzigen und allgemeinen 

Plan für die Erziehung festlegen? Die Erziehung kann nur als ein offener 

Prozess durchgeführt werden.  

 

„Daher kann die Erziehung auch nur nach und nach einen 
Schritt vorwärts tun, und nur dadurch, daß eine Generation 
ihre Erfahrungen und Kenntnisse der folgenden überliefert, 
diese wieder etwas hinzu tut, und es so der folgenden übergibt, 
kann ein richtiger Begriff von der Erziehungsart 
entspringen“397. 

 

Aus den dargestellten Gründen ist klar geworden, warum sich die 

Pädagogik in ein Studium verwandeln muss. Kants Argumente dafür sind 

heute immer noch gültig. Er hat in diesem Sinne exemplarisch und sogar 

pädagogisch in seiner KrV dieselbe Aufklärung durchgeführt. Die 

Bedingung dafür, dass die Erziehung sich über ihre eigenen 

Voraussetzungen, Prinzipien und Aufgaben klar wird, ist die 

Verwandlung der Pädagogik in ein Studium bzw. in eine praktische 

                                            

395 In dieser Perspektive argumentiert KOCH (1973, S. 37): „Eine Theorie der Erziehung 
ist daher eine progressive, an der Geschichte interessierte und zugleich 
geschichtsbildende Theorie. Sie ist progressiv, zugleich bewahrt sie die ‚bildende 
Tradition’ (Herder), um zu verhüten, daβ sich der Fortschritt nicht in Rückfall 
verwandelt. Aus beiden charakteristischen Zügen der Erziehungswissenschaft, 
Progressivität und Bewahrung der Tradition, folgt ihr ständiges Schwanken zwischen 
konservativer Orientierung an der Tradition und traditionsloser Progressivität, das erste, 
wenn vergessen wird, dass die Bewahrung der Tradition dem Fortschritt dient, so dass 
die Tradition selbst zum Zweck wird, das zweite, wenn die eigentlich selbstverständliche 
Einsicht in die Unmöglichkeit eines Fortschritts ohne Bewahrung der Überlieferung  
durch welche Gründe auch immer verschüttet wird.“ 
396 ÜP, VI 704. 
397 Ebda., VI 702. 



 190

Wissenschaft. Sie muss über die Bedingungen ihrer Möglichkeit 

reflektieren. Kurz: Sie muss ihr eigenes Statut als Wissenschaft von der 

und für die Erziehung etablieren. 

 

 

 

4.2.1 Pädagogik als praktische Wissenschaft 

 

 

Die Forderung Kants nach dem pädagogischen Studium wird klarer, 

wenn man sie mit dem Begriff der Wissenschaft verbindet. Inhaltlich sind  

diejenigen Argumente, die dieser Forderung nach der Verwandlung in ein 

Studium  zugrunde liegen, fast identisch mit denjenigen, welche in einer 

anderen Passage der Pädagogik-Schrift zu lesen sind:  

 
„Der Mechanismus in der Erziehungskunst muß in 
Wissenschaft verwandelt werden, sonst wird sie nie ein 
zusammenhängendes Bestreben  werden, und eine Generation 
möchte niederreiβen, was die andere schon aufgebaut hätte“398.  

 

Im ersten Kapitel dieser Arbeit habe ich darauf aufmerksam gemacht, dass 

eine Perspektive der Rezeption der Pädagogik Kants innerhalb der 

Erziehungswissenschaft sich auf diese Frage konzentriert. Dabei habe ich 

einige Positionen und ihre Grundlinien in dieser Auseinandersetzung 

über den wissenschaftlichen Status der Pädagogik dargestellt. Hier 

möchte ich an diese Frage  wieder anknüpfen und betonen, warum die 

Pädagogik keineswegs bloß als empirische Wissenschaft interpretiert 

werden kann.  

Der Begriff einer Wissenschaft ist hier als erstes zu klären. Daraus  

soll verdeutlicht werden, in welcher Hinsicht Kant eine 

Erziehungswissenschaft gedacht hat. Die Interpretation dieses Stücks 

ergänzt deshalb die vorherigen Abschnitte und erhellt den 

Wissenschaftscharakter der Pädagogik im Sinne Kants.  „Niemand 

                                            

398 Ebda., VI 704. 



 191

versucht es, eine Wissenschaft zu Stande zu bringen, ohne daß ihm eine 

Idee zu Grunde liege“399. Diese Aussage trifft auch völlig auf die 

Pädagogik zu. Durch die Idee der Erziehung ist diese Voraussetzung 

bereits erfüllt. Die Notwendigkeit einer Einheit für die Mannigfaltigkeit 

von Daten der Erfahrung und in diesem Fall, um genauer zu sein, der 

erzieherischen Praxis ist dadurch klar geworden.  Mittels der Erläuterung 

dessen, was mit dem Begriff Wissenschaft gemeint ist, wird es ermöglicht, 

sowohl den Charakter als auch den „Platz“ der Pädagogik innerhalb des 

Systems der Wissenschaften im Sinne Kants  kennen zu lernen.  

Der Begriff Wissenschaft erscheint in verschiedenen Schriften Kants 

und wird deshalb unter verschiedenen Perspektiven und zu 

verschiedenen Zwecken angewendet. Kurz:  Es ist ein mehrdeutiger 

Begriff, denn Kant hat offensichtlich seine eigene Formulierung immer 

wieder berücksichtigt, aber auch in manchen Fällen korrigiert. Zur 

Erklärung des Wissenschaftscharakters der Pädagogik werden hier 

ausgewählte Passagen herangezogen, nämlich aus den Metaphysischen 

Anfangsgründen der Naturwissenschaft  und der  Kritik der reinen Vernunft. 

Damit will ich die Verbindung dieses Begriffs mit zwei anderen, ebenso 

wichtigen zeigen: Die Verbindung mit dem Begriff Idee und mit dem 

Begriff System.   

In der Schrift Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft 

(1786) bzw. zwischen der ersten und der zweiten Auflage der Kritik der 

reinen Vernunft (also zwischen 1781 und 1787) formuliert Kant einen 

ausdrücklichen Begriff von Wissenschaft  folgendermaßen:   

 

„Eigentliche Wissenschaft kann nur diejenige genannt werden, 
deren Gewißheit apodiktisch ist; Erkenntnis, die bloß 
empirische Gewißheit enthalten kann, ist ein nur  uneigentlich 
so genanntes Wissen. Dasjenige Ganze der Erkenntnis, was 
systematisch ist, kann schon darum Wissenschaft heißen, und, 
wenn die Verknüpfung der Erkenntnis in diesem System ein 
Zusammenhang von Gründen und Folgen ist, so gar rationale 
Wissenschaft. Wenn aber diese Gründe oder Prinzipien in ihr, 
wie z. B. in der Chemie, doch zuletzt bloß empirisch sind, und 

                                            

399 KrV, II 697. 



 192

die Gesetze, aus denen die gegebene Facta durch die Vernunft 
erklärt werden, bloß Erfahrungsgesetze sind, so führen sie kein 
Bewußtsein ihrer Notwendigkeit bei sich (sind nicht 
apodiktisch-gewiß) und alsdenn verdient das Ganze in 
strengem Sinne nicht den Namen einer Wissenschaft, und 
Chemie sollte daher eher systematische Kunst, als Wissenschaft 
heißen“400. 

 

 

Durch diese Bestimmung von Wissenschaft konnte die Pädagogik auf 

zwei Arten interpretiert werden. Wenn man inhaltlich das Zitat im 

nachhinein überlegt, also von der zweiten Hälfte her, entsteht durch das 

Wort „Kunst“ – gerade weil es in Passagen der Pädagogik-Schrift 

erscheint – die Möglichkeit, neben der Chemie die Pädagogik zu 

interpretieren. Dieser Auffassung zufolge ist die Pädagogik prinzipiell ein 

erfahrungsabhängiges Wissen, mithin eine empirische Wissenschaft.  Von 

daher wäre die Pädagogik lediglich als „Kunst“, d. h. spezifisch als ein 

„uneigentliches Wissen“ zu betrachten, weil die Erfahrung keine 

geeignete Quelle für apodiktische Gewissheit ist. In dieser Auffassung ist 

deshalb ebenfalls das Argument, dass Erziehung und Pädagogik keine 

apodiktische Gewissheit haben, enthalten. Dennoch halte ich diese 

Auffassung für eine verkürzte Interpretation.  

Im ersten Teil des Zitats ist ein Hinweis für eine andere 

Interpretation des wissenschaftlichen Status der Pädagogik zu finden.  Die 

Pädagogik kann nicht nur ein „systematisches Ganzes“ bilden und 

deswegen schon Wissenschaft sein, sondern darüber hinaus kann sie 

sogar eine rationale Wissenschaft sein, weil sie aus einem 

„Zusammenhang von Gründen und Folgen“ entsteht. Teile und Ganzes, 

Gründe und Folgen sind unwiderlegbar auch Merkmale des 

pädagogischen Wissens und der pädagogischen Praxis. Allein die Idee 

eines Ganzen setzt eine gewisse Ordnung und selbstverständlich Teile 

voraus. Es ergäbe eigentlich keinen Sinn, den Begriff anzuwenden, falls 

                                            

400 MAN, V 12. 



 193

unter „Pädagogik“ keine Beziehung spezifischer Art entstände. Das wäre 

ein „Begriff ohne Anschauung“ und deshalb nutzlos.  

Diese zweite Auffassung, dass die Pädagogik ein systematisches 

Wissen und deshalb Wissenschaft ist, kann ebenfalls durch die Argumente 

der KrV unterstützt werden. Wissenschaft wird in der Kritik der reinen 

Vernunft wiederum als ein System betrachtet. Gemeint ist, dass man den 

Wissenschaftscharakter eines bestimmten Erkenntnisbereichs durch seine 

systematische Einheit401 identifizieren kann. Eine Wissenschaft darf keine 

bloß zufällige Sammlung von Ideen sein, sondern sie braucht eine 

bestimmte Ordnung.  Im dritten Hauptstück der transzendentalen 

Methodenlehre (Architektonik der reinen Vernunft) definiert Kant, was ein 

System ausmacht. Da heißt es:   

 

 „Unter der Regierung der Vernunft dürfen unsere Erkenntnisse 
überhaupt keine Rhapsodie, sondern sie müssen ein System 
ausmachen, in welchem sie allein die wesentlichen Zwecke 
derselben unterstützen und befördern können. Ich verstehe 
aber unter einem Systeme die Einheit der mannigfaltigen 
Erkenntnisse unter einer Idee. Diese ist der Vernunftbegriff von 
der Form eines Ganzen, so fern durch denselben der Umfang 
des Mannigfaltigen so wohl, als die Stelle der Teile 
untereinander, a priori bestimmt wird“402. 

 

Aus diesen Überlegungen ergeben sich einige Forderungen: Die Kenntnis 

der Pädagogik sollte keine Rhapsodie ausmachen, das heißt kein 

„zufälliges Aggregat“. Sie sollte keine bloße Reaktion, keine Zufälligkeit 

sein. Sie muss allmählich aus sich selbst ihre Grundlagen herausschöpfen 

in Auseinandersetzung mit ihrer Praxis. Das bedeutet, dass der 

Wissenschaftscharakter der Pädagogik  doppeldeutig ist: einerseits hat sie 

eine empirische Ebene, aber andererseits eine transzendentale Einheit, 

wenn sie sich an der Idee der Sittlichkeit orientiert. Ohne die 

anthropologische Kenntnis des Menschen sind ihre Begriffe leer. Die 

Daten von der Erfahrung des empirischen Menschen ohne gewisse 

Begriffe sind blind.  
                                            

401 Vgl. KrV B 860 
402 KrV, II 695-696. 



 194

Demzufolge ist die Pädagogik eine praktische Wissenschaft, weil sie 

sich auf beide Dimensionen bezogen betrachten muss: sowohl auf die 

empirische als auch auf die transzendentale. Sie beruht letztendlich auf 

der Idee der Erziehung als sittliche Vervollkommnung des Menschen. Als 

praktische Wissenschaft beruht sie aus diesem Grund ebenfalls auf dem 

Postulat der transzendentalen Freiheit. Hier bleibt deshalb die 

Auffassung, dass bei Kant die Pädagogik bloß als empirische Wissenschaft 

verstanden werden sollte, völlig ausgeschlossen.  

 

 

4.2.2 Erziehung und Experiment 

 

 

Der Zusammenschluss von Theorie und Praxis ist zentral in der 

Konzeption der Pädagogik als praktische Wissenschaft. Praxis kann in 

diesem Fall auch als das Feld für das Experiment403 verstanden werden, d. 

                                            

403
 Hier wird über Experiment gesprochen, allerdings nicht im Sinne der 

Naturwissenschaften – auch Experimentalwissenschaften genannt – sondern als Versuch. 
Es handelt sich ebenso wenig  um eine Technik der Erziehung.  RITZEL (1985, S. 43) 
kritisiert heftig diesen Begriff in seinem Aufsatz „Wie ist Pädagogik als Wissenschaft 
möglich?“.  Er interpretiert „Experiment“ genau in der Perspektive von 
„Experimentalwissenschaften“. Weil die Menschheit in der Person des jungen Menschen 
nie als Mittel, sondern nur als Zweck an sich selbst betrachtet werden kann, so schließt 
er, der Ausdruck „Experiment der Erziehung“ sei ein Unbegriff. „Wer mit dem Kind 
experimentiert, erzieht es nicht, wer es erzieht, hütet sich davor, mit ihm zu 
experimentieren“. Zwischen Experimentalwissenschaften und pädagogischem 
Experiment besteht ein Unterschied. Die Menschheitsformel des Kategorischen 
Imperativs ist, auch wenn dadurch direkte Vollzüge betrachtet werden können, 
prinzipiell eine „Formel“. Sie schreibt keine konkreten ethischen Pflichten vor – das wird 
erst in der Tugendlehre gemacht – und lässt für die Bestimmung des Handelns offenen 
Raum. Gerade weil der Mensch moralisch unvollkommen ist, soll er die ständige 
Annäherung an die moralische Vollkommenheit als Verpflichtung betrachten. Dazu 
muss er handeln, und dieses Handeln kann nur als Versuch verstanden werden. Sonst 
müsste er entweder als moralisch vollkommen und von dieser Verpflichtung entbunden 
oder  einfach unter dem Naturgesetz betrachtet werden. Darüber hinaus betrachten 
Experimentalwissenschaften Objekte, und ihre Aufgabe hat prinzipiell mit Gegenständen 
zu tun. Auch der Mensch wird zum Gegenstand der Forschung dieser Wissenschaften. In 
der Erziehung soll er als Subjekt betrachtet werden. Die Idee der moralischen 
Vervollkommnung muss dem pädagogischen Experiment zugrunde liegen.  Die 
Menschheit als Zweck soll ja Ziel der Pädagogik sein. Es gibt deshalb keinen Platz für 
Manipulation in der Erziehung.  Experiment bedeutet hier auch, den Prozess als solchen 
ständig philosophisch in Frage zu stellen. Das heißt ein „nie abschließbar heuristischer 



 195

h. sie macht im Anschluss an den durch die Idee der Erziehung 

konzipierten Plan die Bedingung der Möglichkeit eines Wissens von und 

für die Erziehung aus. Das bedeutet, dass eine erzieherische Erfahrung 

innerhalb der Pädagogik ohne einen Plan keinen Sinn hat.  „Bloße Empirie 

kann nicht wissenschaftlich sein, wenngleich eine Menge von geistreichen 

und scharfsichtigen Beobachtungen aufgestellt werden können“, bemerkte 

auch Schleiermacher, auf diese Perspektive bezogen, in seinen Grundzügen 

der Erziehungskunst, auch als Vorlesung 1826 bekannt404. Gleichzeitig 

erfährt ein Plan ohne Erprobung, ohne Kontrolle und kritische 

Überprüfung keinen Fortschritt. Gerade deshalb sagt Kant, dass keine 

Generation eine perfekte Theorie oder einen abgeschlossenen Plan für die 

Erziehung liefern kann. Experiment darf andererseits nicht mit einer 

„Verfeinerung der Pragmatik des Erziehens“ verwechselt werden405. 

Erziehung in Kants Verständnis erschöpft sich keineswegs in einer 

Technik. Das Ziel der sittlichen Autonomie des Menschen ist in der Idee 

wahrhaft und soll dem Plan und Experiment zugrunde liegen. Trotz aller 

Umstände und auch wenn der Plan verändert werden muss, soll dieser 

Horizont verfolgt werden. Aber hier ist ein wichtiger Zusatz: 

Selbstbestimmung ist nicht durch die Erziehung, also von außen bewirkt. 

Emanzipation oder Selbstbestimmung kann nur vom Inneren des Subjekts 

„selbst“ her geschehen. Dafür jedoch kann die Erziehung den Weg frei 

machen406.  

In der Vorrede der Kritik der reinen Vernunft macht  Kant diesen 

Zusammenhang von Vernunft und Experiment anschaulich, was für das 

Experiment der Erziehung auch sinnvoll ist:   

 

                                                                                                                        

und praxisbezogener Bestimmungsversuch“ der Menschwerdung. Experiment enthält 
eine durch Prinzipien orientierte Praxis, aber auch Offenheit für die Verbesserung der 
Praxis. Vgl. SCHMIED-KOWARZIK, W. Bildung, Emanzipation und Sittlichkeit: 
philosophische und pädagogische Klärungsversuche. Weinheim, 1993, S. 83. 
404 SCHLEIERMACHER, Friedrich. Texte zur Pädagogik. Kommentierte Studienausgabe. 2 
Bde. Hrsg. von Michael Winkler und Jen Brachmann. Frankfurt am Main, 2000. Bd. 2, S. 
22.  
405 Vgl. SCHMIED-KOWARZIK, 1993, S. 85. 
406 Vgl. HEITGER, Marian. Systematische Pädagogik: Wozu? Paderborn, 2003, S. 97. 



 196

„Die Vernunft muβ mit ihren Prinzipien, nach denen allein 
übereinkommende Erscheinungen für Gesetze gelten können, 
in einer Hand, und mit dem Experiment, das sie nach jenen 
ausdachte, in der anderen, an die Natur gehen, zwar um von 
ihr belehrt zu werden, aber nicht in der Qualität eines Schülers, 
der sich alles vorsagen läßt, was der Lehrer will, sondern eines 
bestallten Richters, der die Zeugen nötigt, auf die Fragen zu 
antworten, die er ihnen vorlegt“407. 

 

Aus den dargestellten Argumenten für eine Pädagogik als praktische 

Wissenschaft, worauf sich Theorie und Praxis wechselseitig beziehen, 

wird das Plädoyer Kants für die experimentelle Schule verständlich. Mit 

der Pädagogik als praktische Wissenschaft hängt die Idee der 

Experimentalschulen zusammen408. Seines Erachtens sind sie ein Beispiel 

für eine Revolution der Erziehung. „Erst muß man Experimentalschulen 

errichten, ehe man Normalschulen errichten kann“409. Tatsächlich wäre 

die experimentelle Schule ein „Vorhof“ für eine zweckmäßige Übung vor 

der Errichtung einer normalen Schule. Das zeigt zugleich, dass ein 

Experiment nicht unter einer dogmatischen Position steht. Im Gegenteil ist 

in diesem Punkt Kant  mit dem, was er glaubt, kohärent: nicht nur eine 

allmähliche Reform, sondern zugleich eine Revolution wird den 

moralischen Fortschritt der Menschheit ermöglichen. Solche Schulen 

sollten deshalb „nach der echten Methode von Grunde aus neu 

angeordnet, von aufgeklärten Männern nicht mit lohnsüchtigem, sondern 

edelmütigem Eifer bearbeitet“ werden410. In diesem Fall sieht man, dass er 

in der Sache der Erziehung die Erfahrung gar nicht unterschätzt hat.  

 

 „Man bildet sich zwar insgemein ein, daß Experimente bei der 
Erziehung nicht nötig wären, und daß man schon aus der 
Vernunft urteilen könne, ob etwas gut, oder nicht gut sein 
werde. Man irret hierin aber sehr, und die Erfahrung lehrt, daß 
sich oft bei unsern Versuchen ganz entgegengesetzte 
Würkungen zeigen von denen, die man erwartete. Man sieht 

                                            

407 KrV, II 23. 
408 Mit dieser Perspektive stimmt ebenfalls Frithjof GRELL überein in seinem Aufsatz 
„Erst muß man Experimentalschulen errichten, ehe man Normalschulen errichten kann“ Kants 
Plädoyer für Versuchsschulen. In: Pädagogik Rundschau, 59 (S. 647-661). 
409 ÜP, VI 708. 
410 Aufsätze, das Philanthropin betreffend, AA II, 449.  



 197

also, daß, da es auf Experiment ankommt, kein Menschenalter 
einen völligen Erziehungsplan darstellen kann“411. 

 

Kant betont hier, wie wichtig die Rolle des Experiments ist. Das Beispiel, 

von dem er begeistert war, war  die Erfahrung des philanthropischen 

Erziehungsinstituts von Dessau412. Für ihn ist es die „einzige 

Experimentalschule“, welche von den damaligen Erziehungsmethoden 

sich bemühte, die Bahn zu brechen und ein neuen Weg anzuschlagen413.  

Die Grundüberzeugung des Philanthropismus besteht darin, dass nur die 

Menschenliebe Impuls für eine gute Erziehung sein kann. Daher ist die 

Erziehung auf  die Bewältigung von praktischen Problemen des Lebens 

bezogen, sowohl in der allgemeinen Perspektive, d. h. zugunsten der  

kulturellen,  moralischen und politischen Verbesserung der Gesellschaft, 

als auch im individuellen Bereich. In seinen zwei Aufsätzen, das 

Philanthropin betreffend (1776-1777) ist der Enthusiasmus Kants für diese 

Ansätze anschaulich.  

Durch das Hervorheben des Experiments beweist Kants Pädagogik 

eine unglaubliche Aktualität. Man darf nicht die Aufgabe der Pädagogik 

in einer „Zwangsjacke“ sehen. Das heißt, weder die Kirche noch ein 

totalitärer Staat können „den richtigen“ Weg in dieser Arbeit erreichen. 

Beide beruhen offensichtlich auf „unwiderlegbaren Wahrheiten“, nämlich 

                                            

411 ÜP, VI 708. 
412 So schrieb er darüber: „Niemals ist wohl eine billigere Forderung an das menschliche 
Geschlecht getan und niemals ein so großer und sich selbst ausbreitender Nutze dafür 
uneigennützig angeboten worden, als es hier von Herren Basedow geschieht, der sich 
sammt seinen ruhmwürdigen Mitgehülfen hiemit der Wohlfahrt und Verbesserung der 
Menschen feierlich geweiht hat“. (AA II, 445) Die Philanthropen (Menschenfreunde) 
waren überzeugte Verteidiger der Aufklärungsideale. Der Mensch ist 
erziehungsbedürftig, und die Geschichte ist ein großer Lernprozess. Ihre Pädagogik-
Konzeption war auch etwa durch Rousseaus Denken geprägt. Das war kein naiver 
Optimismus. Das Engagement der Philanthropen hat gewirkt. Ein 
„Kristallisationspunkt“ dieser Bewegung war, wie Kant selbst bemerkt hat, das Institut 
von Dessau, welches im Jahr 1774 gegründet wurde. Die bekanntesten mit dieser 
Bewegung verbunden Namen sind Johann Bernhard Basedow (1724-1790), Christian 
Gotthilf Salzmann (1744-1811), Johann Heinrich Campe (1746-1818), Ernst Christian 
Trapp (1745-1818) und Friedrich Eberhard von Rochow (1734-1805). Siehe dazu: REBLE, 
Albert. Geschichte der Pädagogik. Stuttgart, 1962, S. 148 und TENORTH, Heinz-Elmar. 
Pädagogen im Zeitalter der Aufklärung – die Philanthropen. In: Ders. Klassiker der 
Pädagogik. 2 Bde. München, 2003. Bd. 1, S. 119. 
413 ÜP, VI 708. 



 198

Dogmen, die einer kritischen Prüfung nicht standhalten können. Dies gilt 

ebenso für eine Konzeption, die nur auf der Kontingenz des Faktischen 

beruht und unter der Ideologisierung der „Innovationen“ ihre Aufgabe 

auf Appelle der Konsumgesellschaft reduziert. Der Prozess der 

Menschenwerdung ist allerdings ständig im Gang, bzw.  es geht um eine 

Bewegung. Jedes Zeitalter hat bestimmte Herausforderungen, macht 

verschiedene Fortschritte, aber die Lösung der ganzen Aufgabe kann doch 

nur der Menschheit gelingen.  

Nach der Darstellung der bisherigen Aspekte über den Begriff der 

Erziehung, welche ihre wissenschaftliche Bedeutung und Rolle beweisen, 

möchte ich auf den dritten Punkt dieses Kapitels eingehen, um die 

Aufgabe der Erziehung zu klären.  

 

 

4.3 Aufgabe der Erziehung 
 

 

 

Bereits in der Einleitung der Pädagogik-Schrift sind die verschiedenen 

Aufgaben der Erziehung beschrieben. Zunächst muss man alles tun, wozu 

das Kind allein nicht in der Lage ist.  Deswegen, so Kant, „braucht [der 

Mensch] Wartung und Bildung. Bildung begreift unter sich Zucht und 

Unterweisung“414. Im Folgenden werden diese Begriffe dargestellt.  

Neben Wartung zählen zu Kants Pädagogik noch Disziplin, 

Belehrung und Bildung. Belehrung und Bildung sind der positive Teil der 

Erziehung. Durch diese verschiedenen Stufen entwickelt sich das 

Vermögen der Erkenntnis. Zu diesem Vermögen gehören die Sinnlichkeit, 

der Verstand und die Urteilskraft. Die Erziehung sollte nicht nur auf die 

Sinnlichkeit durch Wartung und Disziplin einwirken, sondern auch auf 

den Verstand, d. h. auf die Fähigkeit zu denken beim Kind. Durch den 

                                            

414 ÜP, VI 699. 



 199

Verstand sind für uns die Vorstellungen möglich, d. h. die Kenntnis der   

Gegenstände durch Begriffe.  

 

„Verstand, als das Vermögen zu denken (durch Begriffe sich 
etwas vorzustellen), wird auch das obere Erkenntnisvermögen 
(zum Unterschiede von der Sinnlichkeit, als des unteren) 
genannt, darum, weil das Vermögen der Anschauungen (reiner 
oder empirischer) nur das Einzelne in Gegenständen, dagegen 
das der Begriffe das Allgemeine der Vorstellungen derselben, 
die Regel, enthält, der das Mannigfaltige der sinnlichen 
Anschauungen untergeordnet werden muß, um Einheit zur 
Erkenntnis des Objekts hervorzubringen“415. 

 

Die Entwicklung dieses Vermögens wird nur durch die Belehrung 

ermöglicht. Allein durch die Sinnlichkeit kann Erziehung nicht gelingen. 

Kant erinnert, dass bereits die anderen Tiere ohne Verstand leben, und 

zwar „als ein Volk ohne Oberhaupt“416. Der Verstand ist unentbehrlich für 

den Menschen, braucht aber die sinnlichen Anschauungen zur Ergänzung 

seiner Aufgabe. Das Gegenteil des „Volks ohne Oberhaupt“ ist nämlich 

„ein Oberhaupt  ohne Volk“. Man merkt, dass dieses gar nicht mehr 

Oberhaupt sein kann, weil es diese Rolle nur in Beziehung zu jenem 

erfüllen kann. Das heißt hier:  Verstand ohne Sinnlichkeit vermag gar 

nichts417. Die Bedeutung der Sinnlichkeit ist bei Kant besonders in der 

transzendentalen Ästhetik dargestellt, im Rahmen einer Begründung der 

Bedingungen der Möglichkeit der Erkenntnis. „Die Fähigkeit 

(Rezeptivität), Vorstellungen durch die Art, wie wir von Gegenständen 

affiziert werden, zu bekommen, heißt Sinnlichkeit“418. Der Erzieher (Vater, 

Lehrer oder der Verantwortliche) hat deswegen auf beide menschliche 

Dimensionen des Kindes zu achten.  

Die Aufgaben der Pädagogik sind in der Einleitung der Pädagogik-

Schrift zusammengefasst: „Unter der Erziehung nämlich verstehen wir die 

Wartung (Verpflegung, Unterhaltung), Disziplin (Zucht) und 

                                            

415 ApH, VI 505. 
416 Vgl. ApH, VI 505. 
417 ApH, VI 505. 
418 KrV, II 69. 



 200

Unterweisung nebst der Bildung. Dem zufolge ist der Mensch Säugling, - 

Zögling, - und Lehrling“419. Die Erziehung soll deswegen durch ihre 

verschiedenen Stufen auf die entsprechenden Naturanlagen des Menschen 

einwirken und ihn zur moralischen Autonomie vorbereiten. Das heißt, er 

muss zugleich unter seiner physischen Dimension und unter der 

praktischen (moralischen) Dimension erzogen werden. Im folgenden Teil 

werden Disziplin, Kultur, Zivilisierung und Moralisierung analysiert.  

 

 

4.3.1 Wartung 
 
 
 
  
Der Mensch ist vor allem und über alles ein lebendes Wesen. Als 

biologisch unspezialisiertes Wesen ist er von vornherein zum Lernen 

gezwungen. Lernen ist sein „Schicksal“, so eben die Bedingung seines 

organisches Lebens. „Wir werden schwach geboren und bedürfen der 

Kräfte; wir werden hilflos geboren und bedürfen des Beistands; wir 

werden dumm geboren und bedürfen des Verstandes“, sagte Rousseau420. 

Schwach, hilflos und dumm beschreibt sehr gut, was für ein Wesen der 

Mensch ist, bevor er daran denkt, was er sein soll. Ironisch scheint, dass er 

das ganze Leben dazu braucht, um all dieses zu negieren oder sich von all 

diesen Merkmalen zu befreien. „All das, was uns bei der Geburt noch fehlt  

und dessen wir als Erwachsene bedürfen, wird uns durch die Erziehung 

zuteil“421. Diese Passage aus Rousseaus Emile synthetisiert sehr gut die 

Rolle der Wartung in der menschlichen Erziehung.  

                                            

419 ÜP, VI 697. 
420 ROUSSEAU, J.-J. Emile oder über die Erziehung. Stuttgart, 2001, S. 109. 
421 Ebda.,  S. 109. 



 201

Die Wartung ist eine grundlegende Aufgabe für die Entwicklung 

des Menschen und eine Vorstufe der Erziehung422. Eltern oder 

Erwachsene sind für diese Aufgabe unerlässlich. Verpflegung und 

Betreuung sind die wichtigste Aufgabe zu Beginn des Lebens. 

Bedürftigkeit ist das Hauptmerkmal des Neugeborenen. Nur wenn man 

diese Bedingung erfüllt,  wird es möglich, die nächste Stufe des 

Erziehungsprozesses zu entwickeln. Die erste Bedürftigkeit bezieht sich 

auf die physische Dimension des Menschen. Nur insofern sich der Mensch 

als Leib und lebender Organismus entwickelt, können sich auch seine 

Naturanlagen und geistigen Fähigkeiten entwickeln.  

Wartung beinhaltet auch jenseits der Befriedigung der 

unmittelbaren Bedürfnisse des Kindes (Nahrung usw.) die Pflege, d. h.  

die Sorgfalt von Eltern oder anderen Erwachsenen im Bezug auf 

äußerliche Gefahr. Die Gefahr taucht nicht nur in der Umgebung auf, in 

der sich das Kind befindet, d. h. durch andere hervorgerufen, sondern das 

Kind kann sich auch selbst durch den Gebrauch seiner Kräfte in Gefahr 

bringen. Diese Aufgabe schließt bereits in sich eine ethische Dimension 

ein: Erwachsene sind dazu verpflichtet, sich nicht nur um die materielle, 

sondern auch um die geistige Existenz des Neugeborenen zu kümmern. 

„Überhaupt muß man merken, daß die erste Erziehung nur negativ sein 

müsse“, so erläutert Kant, „d. h. daß man nicht, über die Vorsorge der 

Natur, noch eine neue hinzutun müsse, sondern die Natur nur nicht 

stören dürfe“423. Hier kann man wiederum eine Spur von Kants Lektüre 

des Emile erkennen. In diesem Zusammenhang gibt Rousseau zu 

bedenken: „Was haben wir zu tun, um diesen seltenen Menschen 

heranzubilden? Zweifellos viel, nämlich verhüten, daß etwas getan 

wird“424. 

 

                                            

422KAUDER (1999, S. 67) erklärt,  Wartung sei eigentlich und strenggenommen kein 
Erziehungsmoment, „sondern gehört als propädeutisches Element in den ‚Vorhof’ der 
Erziehung“. 
423 ÜP, VI 716. 
424 ROUSSEAU, J.-J. Emile oder Über die Erziehung. Stuttgart, 2001, S. 115. 



 202

 

4.3.2 Disziplin  
 

 

 

Die Disziplin ist bei Kant kein Kodex. Er schreibt keine Liste von Verboten 

und Erlaubnissen vor. Neben der Wartung spielt Disziplin eine wichtige 

Rolle bei der moralischen Erziehung. Sie ist aber nicht ein Zweck, sondern 

ein Mittel dafür. Zusammen mit der Wartung macht sie den negativen Teil 

der Erziehung aus. Mittels Disziplin wird die Tierheit des Menschen in 

Menschheit geändert.  

 

„Disziplinieren heißt suchen zu verhüten, daß die Tierheit nicht 
der Menschheit, in dem einzelnen sowohl, als gesellschaftlichen 
Menschen, zum Schaden gereiche. Disziplin ist also bloß 
Bezähmung der Wildheit“425. 

 

Bereits sehr früh kann sich die Neigung für die Laster (Heteronomie) beim 

Kind entwickeln. Der Mensch kann sein Begehrungsvermögen nach 

verschiedenen Arten ausrichten. Entweder durch sinnliche Begierde 

(appetitio) oder Zwecke der Vernunft. Kant unterscheidet verschiedene 

Möglichkeiten von Affekten und Leidenschaften in der Anthropologie 

und stellt fest: „Affekten und Leidenschaften unterworfen zu sein, ist 

wohl immer Krankheit des Gemüts; weil beides die Herrschaft der 

Vernunft ausschließt“426. 

Das Handeln  des Kindes ist am Anfang seines Lebens großenteils 

durch sinnliche Triebe bestimmt. Auch als Erwachsener wird er 

lebenslang von ihnen  affiziert. Wie unterscheidet man zwischen normaler 

Bedürftigkeit und Laster? Auf diese Frage kann man durch die 

Unterscheidung (siehe Kap. II) von willkürlicher Freiheit und Freiheit 

eines guten Willens eingehen. Diese Aufgabe stellt sich den  Erwachsenen 

als Herausforderung. Angenommen, dass ihre Urteilsfähigkeit im 
                                            

425 ÜP, VI 706. 
426 ApH, VI 580. 



 203

Vergleich mit der eines kleinen Kindes qualitativ besser ist, müssen sie 

eine auf Vernunft begründete Disziplin entwickeln.  

 Die Disziplin hat somit eine grundlegende Propädeutikfunktion. Das 

Kind wird durch die Disziplin darauf vorbereitet, guten Gebrauch von 

seinen Kräften und Fähigkeiten zu machen. Nach Kant kann jemand, der 

seit seiner Kindheit keine Regeln kennt, zwar eine willkürliche Freiheit 

haben, aber noch keine Autonomie. Eine solche Rohigkeit ist sehr 

schädlich für den Menschen. Dieser Zustand treibt das Kind dazu, 

entsprechend der egoistischen Befriedigung seiner Bedürfnisse zu handeln 

und leitet es deshalb zu einer Heteronomie, aus der es allein nicht 

herauskommen kann. Je länger es an eine willkürliche Freiheit und an 

triebhaftes Handeln gewöhnt ist, desto schwieriger wird es sich zur 

Mündigkeit entwickeln. Die Disziplinierung fängt deshalb nicht erst in der 

Schule an, sondern in der häuslichen Erziehung, bei der Familie427.   

Der Gebrauch von künstlichen Mitteln in der Erziehung der frühen 

Kindheit wird von Kant kritisiert. In diesem Rahmen ist, wie schon 

erwähnt, Rousseaus Einfluss auf Kant eindeutig. Immer wieder betont er: 

Je mehr die Entwicklung auf eine natürliche Weise geschieht, desto besser 

für das Kind.  

 

„Je mehrere künstliche Werkzeuge man gebraucht, desto 
abhängiger wird der Mensch von Instrumenten. Überhaupt 
wäre es besser, wenn man im Anfange weniger Instrumente 
gebrauchte, und die Kinder mehr von selbst lernen ließe, sie 
möchten dann manches viel gründlicher lernen“428.  

 

                                            

427 HEGEL versteht Disziplinierung nicht als Aufgabe der Schule. Das müssen Eltern oder 
die Familie dem Kind vermitteln. „Die eigentliche Zucht kann nicht Zweck der 
Studieninstitute sein, sondern nur die Bildung der Sitten, und auch diese nicht in dem 
ganzen Umfange der Mittel. Ein Studieninstitut hat bei seinen Schülern die Zucht nicht 
erst zu bewirken, sondern vorauszusetzen“. Disziplin und Bildung werden 
unterschieden, wie bei Kant, auch wenn bei Hegel allein „Bildung“ und „Bildung der 
Sitten“ von einander sehr verschiedene Begriffe sind und insbesondere die „Bildung der 
Sitten“ anders als bei Kant verwendet wird. Der oben zitierte Satz steht in seiner Rede 
zum Schuljahrabschluß am 14. September 1810. In: Ders. Werke in zwanzig Bänden. 4. 
Nürnberger und Heidelberger Schriften 1808-1817. Frankfurt am Main, 1970. S. 334. 
428 ÜP, VI 720. 



 204

Hier muss man bedenken, dass Disziplin sowohl beim Kind als auch beim 

Erwachsenen wichtig ist. Die Erwachsenen müssen über die Mittel für 

Wartung und Disziplin nachdenken. Das Kind soll sich nicht mit 

schlechten Gewohnheiten und abhängig entwickeln, sondern immer mehr 

zu einer autonomen und verantwortlichen Persönlichkeit werden.  

Die Disziplin ist eine gewisse Begrenzung für das Verhalten  und 

somit ein erster Schritt auf dem Weg der Bildung einer sittlichen 

Persönlichkeit. Zu einer solchen natürlichen Entwicklung gehört kein 

„laissez-faire“ oder Abwesenheit von Regeln. Andererseits lässt sich keine 

Unterdrückung und kein Missbrauch von Regeln und Disziplin 

rechtfertigen. Obwohl die Disziplin eine Propädeutik für die moralische 

Erziehung ist, bildet sich bereits auf dieser Stufe das Gemüt, ein wichtiger 

Teil unserer Persönlichkeit. Disziplin darf nicht „sklavisch“ sein und  „das 

Kind muß immer seine Freiheit fühlen, doch so, daß es nicht die Freiheit 

anderer hindere, es muß daher Widerstand finden“429.  

Wie dargestellt wurde, wäre sklavische Denkungsart ein 

Widerspruch, d. h. sie wäre für die Entwicklung einer autonomen 

(sittlichen) Persönlichkeit kontraproduktiv. Das ist eindeutig kein Ziel der 

Disziplin. Ebenfalls ist Disziplin nicht zu verwechseln mit Dressur. Man 

kann zwar den Menschen dressieren, aber dann wird er nicht mehr als 

Subjekt behandelt, sondern lediglich ähnlich einem Tier.   

Disziplin ist nicht nur auf körperliche Fertigkeiten bezogen, 

sondern auch auf geistige. Denken lernt man nur durch eine gewisse 

Disziplin. Kant zeichnet hier die Disziplin als ein planmäßiges Verfahren, 

und das Wichtigste besteht nicht darin, zu einem blinden Gehorsam zu 

leiten, sondern die Kräfte und Vermögen des Kindes auf Freiheit und 

Selbstbewusstsein hin zu orientieren. In diesem Rahmen verknüpfen sich 

mit dem Begriff Disziplin zwei andere Begriffe, die in Kants Pädagogik 

erläutert werden müssen: der Begriff Strafe und der Begriff Zwang.  

Die Strafe hat eine lange und umstrittene Geschichte in der 

Erziehung. Wenn man über Grenzen für Kinder spricht, muss man auch 
                                            

429 ÜP, VI 722. 



 205

über diesen Begriff sprechen. Bei Kant spielt Strafe bei der Disziplinierung 

auch eine bestimmte Rolle, sie ist aber nicht das wichtigste Mittel. Kant 

unterscheidet zwei Arten von Strafen: die physischen und die moralischen. 

Für ihn sollen physische Strafen nur mit Vorsicht und immer dann, wenn 

die moralischen Strafen gar nicht mehr helfen430, gebraucht werden. Eine 

moralische Strafe ist auf psychologische Aspekte bezogen. Die Gefühle 

sind hier von großer Hilfe. Ein Beispiel Kants: „wenn ein Kind lügt, so ist 

ein Blick der Verachtung Strafe genug, und die zweckmäßigste Strafe“431. 

Durch die Disziplin soll kein indoles servilis, also kein unterwürfiger 

Charakter gebildet werden, aber auch kein, durch das Interesse an 

Belohnung entwickelter indoles mercennaria, d. h. kein manipulierender 

und egoistischer Charakter.  „Überhaupt müssen Strafen den Kindern 

immer mit der Behutsamkeit zugefügt werden, daß sie sehen, daß bloß 

ihre Besserung der Endzweck derselben sei“432, warnt Kant.  

Der Endzweck, von dem hier die Rede ist, ist der Gebrauch der 

Freiheit. Man sieht also, dass Disziplin auch für  den Erwachsenen gilt. Er 

muss ebenfalls diszipliniert sein und keinen Missbrauch seiner Autorität 

ausüben. Genau in diesem Rahmen befindet sich das Problem des 

Zusammenhangs zwischen Freiheit und Zwang. Dies scheint der Skandal 

der moralischen Erziehung zu sein. Aufgrund eines falschen 

Verständnisses dessen, was Freiheit ist, sind Zwang und Disziplin heute 

„verdammte“ Begriffe. Wenn über Disziplin gesprochen wird, liegt dem 

nicht selten ein Manichäismus zugrunde. Hier also scheint das 

grundlegende Paradoxon der Erziehung bei Kant zu sein: 

 

„Eines der größesten Probleme der Erziehung ist, wie man die 
Unterwerfung unter den gesetzlichen Zwang mit der Fähigkeit, 
sich seiner Freiheit zu bedienen, vereinigen könne. Denn 
Zwang ist nötig! Wie kultiviere ich die Freiheit bei dem 
Zwange? Ich soll meinen Zögling gewöhnen, einen Zwang 
seiner Freiheit zu dulden, und soll ihn selbst zugleich anführen, 
seine Freiheit gut zu gebrauchen. Ohne dies ist alles bloßer 

                                            

430 Vgl. ÜP, VI 742-743. 
431 ÜP, VI 742. 
432 Ebda., VI 743. 



 206

Mechanism, und der der Erziehung Entlassene weiß sich seiner 
Freiheit nicht zu bedienen. Er muß früh den unvermeidlichen 
Widerstand der Gesellschaft fühlen, um die Schwierigkeit, sich 
selbst zu erhalten, zu entbehren, und zu erwerben, um 
unabhängig zu sein, kennen zu lernen“433. 

 

Die Leistung der Erziehung besteht letztendlich in der Autonomie des zu 

Erziehenden. Dies aber kann zugleich nur eine „eigene Leistung“ sein. 

Kann Selbstbestimmung durch Fremdbestimmung bewirkt werden? 

Keineswegs. Dennoch liegt der Erziehung ein heteronomes Moment 

zugrunde. Wie ist es möglich, dass Zwang und Freiheit in der Erziehung 

zusammenpassen, ohne in Widerspruch zu geraten, d. h. ohne auf die 

Freiheit zu verzichten und gleichzeitig den Gebrauch des Zwangs 

plausibel und legitim zu rechtfertigen? Der Begriff des Zwangs ist hier 

hinsichtlich der Freiheit erklärungsbedürftig.  

 Die Bedeutung von Freiheit bei Kant, im praktischen Sinne, hat mit 

Moral und Recht und dessen Gesetzen zu tun. Beide stellen für Menschen 

jeweils Verpflichtungen dar. Rechtsgesetze und Moralgesetze beweisen 

die menschliche Freiheit. Der Zusammenhang zwischen Freiheit und 

Rechtsgesetzen ist erhellend für das Verständnis der Rolle des Zwangs. 

Das Verhältnis zwischen Freiheit und Rechtsgesetzen wird durch ein 

drittes Glied vermittelt. Dazwischen steht nämlich die Gewalt. In der 

Anthropologie bestimmt Kant vier Arten von Verhältnissen zwischen 

Freiheit, Gesetz und Gewalt. „A. Gesetz und Freiheit, ohne Gewalt 

(Anarchie). B. Gesetz und Gewalt, ohne Freiheit (Despotism). C. Gewalt, 

ohne Freiheit und Gesetz (Barbarei). D. Gewalt, mit Freiheit und Gesetz 

(Republik)“434.  

Zwang ist ein Rechtsbegriff. Kant bestimmt die Rolle des Zwangs in 

seiner Rechtslehre, erster Teil seiner Metaphysik der Sitten. Da wird 

Zwang bezüglich des Gebrauchs der äußeren Freiheit gerechtfertigt. Die 

Koexistenz von freien Handlungssubjekten braucht eine Form, wodurch 

sich jeder Einzelne im Gebrauch seiner äußeren Freiheit nach einem 

                                            

433 ÜP, VI 711. 
434 ApH, VI 686. 



 207

allgemeinen Gesetz richten soll. Die Freiheit  jedes Einzelnen wird durch 

das Rechtsgesetz gesichert: „handle äußerlich so, daß der freie Gebrauch 

deiner Willkür mit der Freiheit von jedermann nach einem allgemeinen 

Gesetz zusammen bestehen könne“435. Im Gebrauch der  Freiheit darf 

nicht die Freiheit durch ungerechte Handlungen bedroht oder verhindert 

werden. Der Zwang ist nicht ein Hindernis für die Freiheit, sondern ein 

Widerstand gegen eine Bedrohung oder ein Hindernis der Freiheit. Er 

wirkt nicht in Gegensatz zur Freiheit, sondern zu ihren Gunsten, weil er 

mit einem allgemeinen Gesetz der Freiheit zusammenstimmt436. Dadurch 

entsteht für das erzieherische Verhältnis  auch eine rechtliche Forderung: 

Erzieher und zu Erziehende müssen sich gegenseitig als Person 

anerkennen und respektieren. 

Allein Zwang ist keine Disziplin und ebenso wenig Erziehung. Der 

Zwang muss als ein Bestandteil der Disziplin, d. h. als Mittel verstanden 

werden. In der Argumentation Kants ist der Zwang eine Art von 

Verinnerlichung437 von Regeln und gleichzeitig auch ein  

Vorbereitungsprozess für das gesellschaftliche Leben. Aber die Pädagogik 

ist nicht gerade deswegen bloß Anpassungsmittel zum Eintritt in die 

Gesellschaft. Der Heteronomiezustand, der als Teil des 

Erziehungsprozesses durch Disziplinierung entsteht, indem das Kind 

durch den Erwachsenen erzogen wird, dauert so lange, wie es nicht 

imstande ist, seinen Verstand allein zu benutzen und sich selbst Regeln 

für das eigene Verhalten zu geben. Die Wahl zwischen  „Führen oder 

Wachsenlassen“ kann zwar durch familiäre oder kulturelle Unterschiede 

                                            

435 MS, IV 338. 
436 Siehe § D des Rechtslehre, IV 338. 
437 Vgl. CAVALLAR, Georg. Die Kultivierung von Freiheit trotz Zwang. Vierteljahrschrift 
für Wissenschaftliche Pägogik, 72 Jg. 1, Wien, 1996, (S. 87-95). Ebenfalls auf das Problem 
Freiheit und Zwang bezogen sind: RUHLOFF, Jörg. „Wie kultiviere ich die Freiheit bei 
dem Zwange?“. In: Vierteljahrschrift für Wissenschaftliche Pädagogik. 51. Jg., Wien, 1975, (S. 
2-18); MÜLLER-KIPP, Gisela. „Wie kultiviere ich die Freiheit bei dem Zwange?“: 
Pädagogische Antworten auf eine unsterbliche Frage, historisch durchgesehen. In: 
DIETRICH, Rainer; PFEIFFER, Carsten (Hrsg.) Freiheit und Kontingenz. Zur 
inderdisziplinären Anthropologie menschlicher Freiheiten und Bindungen. Festschrift für 
Christian Walther. Heidelberg, 1992, (S. 267-283); LUCKNER, Andreas. Erziehung zur 
Freiheit: Immanuel Kant und die Pädagogik. In: Pädagogik. 55. Jg., Heft 7-8, Jul.-Aug., 
Weinheim und Basel, 2003, (S. 72-76). 



 208

variieren, hängt aber dennoch immer von einer freien und 

verantwortlichen Entscheidung  erwachsener Menschen ab.   

Gehorsam gehört zur Bildung des Charakters. Sie kann, so Kant, 

entweder aus Zwang entspringen  (absolut) oder „aus Zutrauen“ 

(freiwillig).  

 

„Dieser freiwillige Gehorsam ist sehr wichtig; jener aber auch 
äußerst notwendig, indem er das Kind zur Erfüllung solcher 
Gesetze vorbereitet, die es künftighin, als Bürger, erfüllen muß, 
wenn sie ihm auch gleich nicht gefallen“438.  

 

Dennoch betont er: „Zwangsmäßig muß die Erziehung sein, aber 

sklavisch darf sie deshalb nicht sein“439. Am Anfang sind deswegen die 

Maximen der Schule diejenigen, denen sich das Kind unterwerfen muss, 

und später die Maximen der Menschheit. Die Bedeutung des Handelns 

durch Maximen wird bei der Moralisierung nochmals näher erläutert. Die 

Disziplin muss deshalb, soweit dies möglich ist, den Gebrauch der Freiheit 

mit Regeln vereinbaren. In gewissem Maße ermöglicht sie eine Gestaltung  

für das Verhalten.  

 

„Hier muß man folgendes beobachten: 1) daß man das Kind, 
von der ersten Kindheit an, in allen Stücken frei sein lasse 
(ausgenommen in den Dingen, wo es sich selbst schadet, z. E. 
wenn es nach einem blanken Messer greift), wenn es nur nicht 
auf die Art geschieht, daß es anderer Freiheit im Wege ist, z. E. 
wenn es schreiet, oder auf eine allzulaute Art lustig ist, so 
beschwert es andere schon. 2) Muß man ihm zeigen, daß es 
seine Zwecke nicht anders erreichen könne, als nur dadurch, 
daß es andere ihre Zwecke auch erreichen lasse, z. E. daß man 
ihm kein Vergnügen mache, wenn es nicht tut, was man will, 
daß es lernen soll etc. 3) Muß man ihm beweisen, daß man ihm 
einen Zwang auflegt, der es zum Gebrauche seiner eigenen 
Freiheit führt, daß man es kultiviere, damit es einst frei sein 
könne, d. h. nicht von der Vorsorge  anderer abhängen 
dürfe“440. 

 

                                            

438 ÜP, VI 741. 
439 Ebda., VI 731. 
440 Ebda., VI 711. 



 209

Disziplin und Wartung sind notwendige, aber bei weitem nicht 

ausreichende Mittel, um  einen moralischen Charakter zu schaffen. Ein gut 

verpflegtes und diszipliniertes Kind ist noch nicht imstande, allein zu sein 

bzw. autonom sittlich zu handeln. Eine Verabsolutierung der Disziplin ist 

eindeutig nicht das Ziel der Pädagogik Kants. „Die moralische Kultur 

muß sich gründen auf Maximen, nicht auf Disziplin“441, sagt er deutlich. 

Kinder müssen sich daran gewöhnen, nach Maximen zu handeln und sich 

progressiv von Triebfedern zu befreien. Eben deshalb ist es unentbehrlich,  

dass das Kind denken lernt442, d. h. seinen Verstand für sich selbst zu 

benutzen in der Lage ist. Neben diesem negativen Teil der Erziehung wird 

Kant durch Kultivierung und Zivilisierung auch einen positiven Teil 

darstellen.  

 
 
 

4.3.3 Kultivierung 
 
  
 
 
Der Begriff der Kultivierung lässt sich aus seiner lateinischen Wurzel 

erschließen. Ursprünglich war dieser Begriff mit dem Ackerbau 

verbunden443. Das lateinische Wort agricultura bedeutet Pflege und 

Bearbeitung des Bodens. Eindeutig ist der Zusammenhang mit etwas, das 

organisch und lebendig ist. Diese Bedeutung von Pflege, Bearbeitung und 

Entwicklung – also Kultur - wurde erweitert und auch in anderen 

Bereichen angewendet. Kultur des Geistes (Seele) und Kultur des Körpers 

sind Ausdrücke beispielsweise von dieser Sinnerweiterung des Begriffs. 

Dieser Sinn von Kultur bekommt  bei Kant Beachtung und spielt – 

Wartung und Disziplin vorausgesetzt – eine grundlegende Rolle als 

positiver Teil der Erziehung. Es handelt sich um einen durch verschiedene 

                                            

441 ÜP, VI 740. 
442 Vgl. ÜP A 24, VI 707. 
443 Vgl. SCHISCHKOFF, Georgi (Hrsg.) Philosophisches Wörterbuch. 22. Aufl. Stuttgart, 
1991, S. 406. 



 210

komplexe pädagogische Vorgehensweisen bestimmten Prozess von 

Entwicklung des Kindes, der das Reifen und das Verbessern der  

Fähigkeiten und Fertigkeiten des Zöglings fördert444.  Es wird also gezeigt, 

dass Kant unter Kultivierung vor allem die Entwicklung von körperlichen, 

aber auch geistigen Fähigkeiten versteht. Zu klären ist, inwiefern das zu 

einer moralischen Kultur oder Bildung des Charakters gehört und 

fruchtbar ist.  

Kultivierung, so Kant, gehört nicht zu den negativen Teilen der 

Erziehung wie z. B. die Wartung und die Disziplin, sondern zu den 

positiven Teilen der Erziehung. „Die Erziehung schließt Versorgung und 

Bildung in sich. Diese ist 1) negativ, die Disziplin, die bloß Fehler abhält; 

2) positiv, die Unterweisung  und Anführung, und gehört in so ferne zur 

Kultur“445. Während Wartung und Disziplin nicht viel vom Verstand des 

Kindes erfordern, wird die Kultivierung durch Belehrung und 

Unterweisung das Gemüt bekräftigen und die „Kultur des Geistes“ 

befördern. In diesem Sinne werden sich die verschiedenen körperlichen 

und geistigen Fähigkeiten und Fertigkeiten des Kindes entwickeln.  

 

„Kultur begreift unter sich die Belehrung und die 
Unterweisung. Sie ist die Verschaffung der Geschicklichkeit. 
Diese ist der Besitz eines Vermögens, welches zu allen 
beliebigen Zwecken zureichend ist. Sie bestimmt also gar keine 
Zwecke, sondern überläßt das nachher den Umständen“446.  

 

Durch die Kultivierung wird das Kind nach und nach zu einem 

selbstständigen Zustand im Bereich der Kenntnis geführt. Belehrung und 

Übungen sind notwendige Mittel, aber sie sind nicht ausreichend.  Lesen 

und schreiben gehören zu dieser Stufe, insofern es die ersten 

„Werkzeuge“ sind, um sich selbst in der Welt zu erkennen und an ihr 

teilzunehmen, aber sie sind nicht das höchste Ziel der Erziehung. Die 

                                            

444 KAUDER (1999, S. 72) erläutert: „Dieser Bestimmung gemäß kann Kultivierung als 
Ermöglichung von Wachstum verstanden werden, so dass pädagogisch gesehen mit der 
Kultivierung die Tauglichmachung des Menschen einsetzt, alle Naturanlagen zur 
proportionierlichen Entfaltung zu bringen.“ 
445 ÜP, VI 709. 
446 Ebda., VI 706. 



 211

körperlichen und geistigen Fähigkeiten können nicht auf zwei oder drei 

Fertigkeiten reduziert werden. Vielmehr stellen sie sich als ein  „Bündel 

von Möglichkeiten“ dar, die nach verschiedenen Richtungen entwickelt 

werden können.   

 Kant betont, dass die Kultivierung die Stärke, Geschicklichkeit, 

Hurtigkeit und Sicherheit des Kindes ermöglichen soll, und zwar je mehr 

das Kind sich selbst bei diesen Übungen hilft, desto besser wird seine 

Entwicklung. Das gilt auch für das Gegenteil: je mehr das Kind von 

künstlichen Werkzeugen abhängig ist, desto  mehr verringern sich die 

Möglichkeiten für seine Entwicklung zur Selbstständigkeit, was sehr 

schädlich für seine Autonomie ist. Deswegen sind sowohl die Kenntnisse 

aus verschiedenen Bereichen (Geographie, Chemie, Biologie, Mathematik, 

Fremdsprachen, Geschichte usw.) als auch die verschiedenen Arten von 

Spielen und die Arbeit wichtig.  

Als physische Erziehung bzw. Übung des Körpers nennt Kant unter 

anderen: Springen, Heben, Tanzen, Laufen, Werfen usw. Für ihn müssen 

alle Spiele sich  einem bestimmten Ziel zuwenden. Sie haben auch eine 

pädagogische Dimension, und deshalb  soll nicht auf sie verzichtet 

werden. Aus diesem Grund sind Spiele ein wichtiger Teil des Prozesses 

der Entwicklung des Kindes. Die Spiele haben in diesem Sinne eine große 

Bedeutung dafür, was man heute als Sozialisation des Kindes bezeichnet. 

Gewisse Spiele involvieren mehrere Kinder und sind nach bestimmten 

Regeln geordnet. Die Regeln sind für die Teilnehmer Bedingungen der 

Möglichkeit des Spiels. Spontane Bewegungen447 können zwar innerhalb 

des Spiels erscheinen (Kreativität), aber nur im Einklang mit den 

gemeingültigen Regeln. Verschiedene Spiele fordern eine verschiedene 

Art und Weise von Tätigkeiten, und dementsprechend werden ebenfalls 

körperliche und geistige Kräfte beim Kind gefördert. Sinnliche 

Wahrnehmung, Intuition, Gewandtheit, Geschicklichkeit, 

Reaktionsvermögen sind Beispiele dafür. Die vermittelte Interaktion des 

Spiels ist, auch wenn das Kind es nicht begreift, bereits eine 
                                            

447 Vgl. ÜP, VI 724-728. 



 212

intersubjektive und auch normative Erfahrung. Kant hat sehr 

wahrscheinlich diesen Wert und diese Funktion des Spiels im Auge 

gehabt, als er dies äußerte.   

 Die „Kultur des Geistes“ ist entweder frei oder „scholastisch-

mechanisch“. Während das erste mit einem Spaß, d. h. einem ziellosen 

Spiel zu vergleichen ist, begründet sich das zweite auf bestimmte 

Prinzipien, Ziele und Methoden.  Das Wichtigste für das Kind auf dieser 

Stufe ist das zweite. Hier werden Belehrung, Unterweisung und Arbeit die 

Mittel für die Kultivierung. Der Lernende soll durch bestimmte 

planmäßige und didaktische Maßnahmen „zum Mitglied einer 

bestimmten Kultur gebildet werden“448.  

 Bei der „scholastisch-mechanischen“ Bildung müssen die 

Gemütskräfte des Lernenden nicht nur dazu gebildet werden, ständig 

gute Kenntnisse zu erwerben,  sondern der Lernende soll am Ende des 

Prozesses sogar dazu bereit sein, neue Kenntnisse hervorzubringen oder 

sein Wissen zu verbessern. Das bedeutet, dass eine solche Kultur der 

Gemütskräfte einerseits immer eine passive Perspektive für den zu 

Erziehenden hat, nämlich wenn er unterrichtet und ausgebildet werden 

muss, und andererseits eine aktive Perspektive, wenn er sich motiviert 

und imstande fühlen muss, um neue Schritte in den 

Wissenschaftsbereichen zu gehen. Unter dieser Perspektive taucht 

wiederum das Ziel der Autonomie auf. Denn hier wird Erziehung im 

Sinne einer Aufforderung zur Selbsttätigkeit449 und gerade deshalb auch 

als Selbsterziehung gedacht. Diese aktive Teilnahme des Lehrlings am 

Prozess der Erziehung wurde später auch bei Hegel gepriesen. In einer 

von seinen Gymnasialreden sagte er:  

                                            

448 Vgl. HUFNAGEL, 1990, S. 56. 
449 „Die Aufforderung zur freien Selbstthätigkeit ist das, was man Erziehung nennt“, so 
lautet es in Fichtes Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wissenschaftslehre (1796). 
In: FICHTES WERKE, Bd. III, Berlin, 1971, S. 39. Der Begriff Aufforderung zur 
Selbsttätigkeit kommt nicht in der Pädagogik-Schrift Kants vor. Er wird insbesondere bei 
den frühen Fichteanern zusammen mit dem Begriff der Bildsamkeit als Grundbegriff der 
Erziehungswissenschaft angewendet. Vgl. SCHMIED-KOWARZIK, W.; BENNER, D. 
Prolegomena zur Grundlegung der Pädagogik II: Die Pädagogik der frühen Fichteaner und 
Hönigswalds. Wuppertal, 1969. S. 107. 



 213

 

„[W]ie der Wille, so muß auch der Gedanke beim Gehorsam 
anfangen. Schränkte aber das Lernen sich auf ein bloßes 
Empfangen ein, so wäre die Wirkung nicht viel besser, als wenn 
wir Sätze auf das Wasser schrieben; denn nicht das Empfangen, 
sondern  die Selbsttätigkeit des Ergreifens und die Kraft, sie 
wieder zu gebrauchen, macht erst eine Kenntnis zu unserem 
Eigentum“450.   

 

Der zu Erziehende muss darauf vorbereitet werden, für sich selbst in 

einem bestimmten Bereich des Wissens Arbeit zu leisten und mit der 

Gemeinschaft der entsprechenden Wissenschaftler in Dialog  zu treten. In 

diesem Sinne kann er auch zu einem neuen Lehrer werden. 

 Kant unterscheidet zwischen einer allgemeinen Kultur der 

Gemütskräfte und einer besonderen Kultur der Gemütskräfte. Das erste 

beabsichtigt die Geschicklichkeiten und die Vervollkommnung451 zu 

entwickeln und betrifft die Stärkung der Gemütskräfte. Die allgemeine 

Kultur der Gemütskräfte wird physisch, wenn sie für das Kind auf Übung 

und Disziplin beruht. Hier kennt es die Maxime nicht und folgt deshalb  

der Orientierung eines anderen. Die Maxime ist hier „Schulmaxime“, nicht 

eigene. Sie ist moralisch, wenn der Prozess auf Maxime beruht452. Diese 

letzte Bestimmung ist doppeldeutig: Moralische Kultur der Gemütskräfte 

kann als ein Prozess interpretiert werden, während dessen sich der 

Erwachsene oder Lehrer allmählich der „Leitung“ entzieht, um dem zu 

Erziehenden den Freiraum zu eröffnen, seiner eigenen Maxime zu folgen.  

Es ist jedoch auch der Prozess als Ganzes moralisch zu interpretieren, 

insofern muss es für die Erwachsenen klar sein, dass dieser 

Kultivierungsprozess wiederum durch gewisse Maximen bestimmt 

werden soll. Diese Maximen können nur Vernunftmaximen sein und sich 

an der Formel des Kategorischen Imperativs orientieren. Das bedeutet, 

                                            

450 HEGEL, G. W. F. Rede zum Schuljahrabschluß am 14. September 1810. In: Ders. Werke in 
zwanzig Bänden. Bd. 4. Nürnberger und Heidelberger Schriften 1808-1817. Frankfurt am Main, 
1970. S. 332. 
451 Vgl. ÜP, VI 734-735. 
452 Vgl. ÜP, VI 734. 



 214

dass bereits der Prozess, wodurch zur Moral erzogen wird, nichts anderes 

als ein moralischer Prozess sein kann. 

Die besondere Kultur der Gemütskräfte ist nach Kant sowohl als 

Kultur des Erkenntnisvermögens als auch der Sinne bestimmt. 

Einbildungskraft und Gedächtnis sollen ebenfalls kultiviert werden. 

Aufmerksamkeit und Witz gehören zu den Kräften des Verstandes, und 

ihre Entwicklung soll hier betrachtet werden453. Nach Kant ist die 

Einbildungskraft bei Kindern sehr ausgeprägt und muss Regeln 

unterworfen werden. 

 

„Was aber die obern Verstandeskräfte betrifft: so kommt hier 
vor: die Kultur des Verstandes, der Urteilskraft und der 
Vernunft. Den Verstand kann man im Anfange gewissermaßen 
auch passiv bilden: durch Anführung von Beispielen für die 
Regel, oder umgekehrt: durch die Auffindung der Regel für die 
einzelnen Fälle. Die Urteilskraft zeigt, welcher Gebrauch von 
dem Verstande zu machen ist. Er ist erforderlich, um, was man 
lernt, oder spricht, zu verstehen, und um nichts, ohne es zu 
verstehen, nachzusagen“454.  

 

Diese Passage enthält drei verschiedene „obere Verstandeskräfte“ 

genannte Begriffe: Verstand, Urteilskraft und Vernunft.  Sie beziehen sich 

innerhalb der Einleitung der Kritik der Urteilskraft auf die von Kant 

„Seelenvermögen“ oder „Fähigkeiten“ genannten folgenden Vermögen: 

„das Erkenntnisvermögen, das Gefühl der Lust und Unlust, und das 

Begehrungsvermögen“455. Die Bestimmung und Rolle dieser Vermögen, so 

wie sie in den drei Kritiken erscheint, wurde in ihren Grundlinien bereits 

dargestellt.  

Ich möchte darauf aufmerksam machen, dass innerhalb des oben 

zitierten Abschnitts alle drei als lernfähig und dementsprechend als durch  

Übung und Versuch bildbare Vermögen gedacht sind. Sie sind deshalb hier 

als Anlage oder Begabung eines zugleich Vernunft- und Naturwesens zu 

verstehen. Für Kant geht es innerhalb der Pädagogik-Schrift prinzipiell 

                                            

453 Vgl. ÜP, VI 735. 
454 ÜP, VI 736. 
455 KU, V 249. 



 215

darum, die pädagogische Aufgabe der Kultur zu zeigen und nicht darum, 

eine Kritik dieser Vermögen zu erstellen. Dies wurde in der KrV, KpV und 

KU unternommen. Darüber hinaus spricht er nicht über die reine 

Vernunft. Deshalb kann man mit Vorbehalt sagen, dass Verstand, 

Urteilskraft und  Vernunft als Anlagen beim Lernenden entwickelt werden 

müssen. Aus diesem Grund wird verständlich, warum Kant am Anfang 

der Pädagogik-Schrift sagt, dass der Mensch seine eigene Vernunft 

braucht. Pädagogik ermöglicht für den heranwachsenden Menschen - 

insbesondere durch die Kultivierung – die Entwicklung der eigenen 

Vernunft, des eigenen Verstandes und der eigenen Urteilskraft, ebenso 

soll sich die Pädagogik an Urteilskraft, Verstand und Vernunft orientieren.   

Im Hintergrund der Kantschen Forderung nach Kultivierung liegt 

gewissermaßen das Prinzip der Autodidaktik.  

 

 „Die Gemütskräfte werden am besten dadurch kultiviert, wenn 
man das alles selbst tut, was man leisten will […]. Das 
Verstehen hat zum größesten Hülfsmittel das Hervorbringen. 
Man lernt das am gründlichsten, und behält das am besten, was 
man gleichsam aus sich selbst lernet. Nur wenige Menschen 
indessen sind das im Stande. Man nennt sie (αυτοδίδαχτοι) 
Autodidakten“456. 

 

Der Lernende soll beim Lernen jederzeit zur Selbstständigkeit im Denken 

und Handeln angeregt werden. Er „soll nicht Gedanken sondern denken 

lernen; man soll ihn nicht tragen, sondern leiten, wenn man will, daß er in 

Zukunft von sich selbst zu gehen geschickt sein soll“457. Um die künftige 

Autonomie im Denken und Handeln des zu Erziehenden zu erreichen, 

soll der „Leiter“ sich allmählich der „Leitung“ entziehen.  Der Zweck der 

Kultivierung oder des Lernens bedeutet in diesem Zusammenhang, sich 

des eigenes Verstandes „ohne Leitung eines anderes“ selbst zu 

bedienen458. Der selbstständige Gebrauch (Übung)  der eigenen Vernunft 

ist Bedingung der Möglichkeit der sittlichen Autonomie. Diese Übung ist 

                                            

456 ÜP, VI 736. 
457  Nachricht, I 908. 
458 Vgl. Aufklärung, VI 53.  



 216

zugleich eine Ermutigung nach dem „Wahlspruch der Aufklärung“: 

„Sapere aude! Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!“459. 

Durch die körperliche und geistige Kultur sollen „Faulheit und Feigheit“, 

die Ursachen, wodurch der Mensch „gern“ unmündig bleibt, überwunden 

werden. 

Kant empfiehlt in diesem Prozess die Methode von Sokrates, 

wodurch der Gebrauch der eigenen Vernunft beim Lernenden entwickelt 

werden soll. Die wichtigste Quelle über Sokrates sind die Dialoge von 

Platon, in denen  seine Methode beschrieben wird. Durch das Gespräch 

mit dem Schüler, Mitbürger oder irgendeinem Gegner prüft Sokrates die 

angeblichen Kenntnisse seiner Gesprächspartner durch elenktische 

Verfahren. Durch Fragen sucht er jene zum Gebrauch ihrer eigenen 

Vernunft anzuleiten. Eine solche Prüfung nennt er Maieutik 

(Hebammenkunst). Der Gebrauch der eigenen Vernunft geschieht in 

diesem Sinne durch ein dialogisches Verfahren. Dieser Aspekt der 

sokratischen Methode erscheint auch in der ethischen Methodenlehre, am 

Schluss der Tugendlehre.  

Dem Lehrer kommt  deshalb eine wichtige Aufgabe zu, weil er 

nicht nur über die entsprechende Kenntnis in seinem Fach verfügen, 

sondern auch verschiedene didaktische Erziehungsmittel kennen muss. 

Fach- und didaktische Kenntnisse erschöpfen dennoch keineswegs die 

Verantwortung des Erziehers. Er muss ebenfalls durch diesen Prozess 

erzogen werden. Das Gedächtnis zu üben, die Urteilskraft, den Verstand 

und die Vernunft zu entwickeln, das alles ist notwendig für einen 

allmählichen Prozess der Selbstbewusstwerdung und der 

Selbstaufklärung460 des Schülers und gleichzeitig ebenso des Lehrers. „Der 

                                            

459 Ebda., VI 53. 
460 HUFNAGEL (1990, S. 57) bestimmt diesen Prozess als Aufbau einer normativen 
Individualität. „Die Individualität des Individuums wird erst im Rückbezug auf im 
Begriff der Kultur gemeinte Aufgaben bestimmbar, für den Erzieher wie für den zu 
Erziehenden. Kultivierung, so dürfen wir nunmehr formulieren, steht im Dienste der 
vom Individuum in kultureller Arbeit zu entdeckenden je einmaligen geschichtlichen 
Individualität, also im Dienste der Selbstentdeckung des Edukanden. […] 
Strenggenommen müsste es lauten: Kultivierung will ermöglichen, daß der 
heranwachsende Mensch sich im Entwerfen von kulturbezogenen Imperativen einen 



 217

scholastischen Bildung oder der Unterweisung bedarf der Mensch, um zur 

Erreichung aller seiner Zwecke geschickt zu werden. Sie gibt ihm einen 

Wert in Ansehung seiner selbst als Individuum“461. 

Die Kultivierung soll den Lernenden darauf  vorbereiten, einen 

anderen und notwendigen Schritt zu tun, nämlich den zur Zivilisierung. 

Wenn der Mensch sich zunächst als Individuum kennen lernt bzw. eine 

innere Kenntnis von sich selbst hat und diese Kenntnis für sich zu nutzen 

in der Lage ist (pragmatische Anthropologie), dann wird er sich 

gleichzeitig als Teil eines Ganzen erkennen, und das wird von ihm 

fordern, sich in seiner sozialen Dimension zu entwickeln, d. h. nach außen 

sich zu öffnen und in die Welt sich einzugliedern. Dazu jedoch ist weiteres 

Lernen erforderlich. 

 

 

4.3.4 Zivilisierung 

 

 

 
 
Die Zivilisierung bezeichnet eine Stufe, auf der das Individuum zum 

Bürger erzogen werden soll. Bei der Zivilisierung handelt es sich um die 

Anwendung und Vervollkommnung der entwickelten Geschicklichkeiten 

zur sozialen Praxis. Anders gesagt, es geht hier um die Entwicklung der 

gesellschaftlichen und politischen Dimension des Individuums462. Deshalb 

bedeutet Zivilisierung mehr als Kultivierung, nicht nur quantitativ, 

sondern auch qualitativ betrachtet. Während die Kultivierung die 

Prinzipien und Gesetze des Wissens für den Lernenden darstellt, um ihn 

dazu zu befähigen, im Umgang mit den Kenntnissen selbstständig zu 

werden, besteht die Zivilisierung darin, sich an den Prinzipien, Gesetzen 
                                                                                                                        

individualen Wert zu geben vermag. Dieser individuale Wert manifestiert sich in 
kulturellen Leistungen, ist also nichts, was man als seinen vermeintlichen Besitz 
festhalten und pflegen könnte.“ 
461 ÜP, VI 713. 
462 BOCKOW (1984, S. 145) weist darauf hin, dass man den Begriff Zivilisierung „auch 
[als] eine Theorie politischer Bildung interpretieren“ kann. 



 218

und Verhaltensweisen für das Leben in der Gesellschaft zu orientieren. Er 

muss demzufolge einerseits eine selbstständige Identität als Individuum, 

andererseits eine intersubjektive Dimension entwickeln. Denn nur 

innerhalb einer Gesellschaft kann er Individuum sein und als solches 

anerkannt werden. Die Angewiesenheit des Individuums auf eine 

Gesellschaft muss jenem erklärt und erfahrbar werden. Interpersonalität 

ist demzufolge etwas, das man lernen muss. Die Zivilisierung fordert die 

Klugheit des Menschen. 

Geschicklichkeit kann sehr nützlich sein, um soziale und politische 

Verhältnisse zu begründen, Klugheit ist dennoch unentbehrlich. Insofern 

setzt die Zivilisierung die Kultivierung voraus und ist ebenfalls eine 

Voraussetzung zur Moralisierung. „Muß man darauf sehen, daß der 

Mensch auch klug werde, in die menschliche Gesellschaft passe, daß er 

beliebt sei, und Einfluß habe. Hiezu gehört eine gewisse Art von Kultur, 

die man Zivilisierung nennet“463, fordert Kant. Der Umgang mit anderen 

Menschen bedarf der Annahme gewisser Verhaltensweisen, welche bereits 

in der Gesellschaft mehr oder weniger legitimiert sind. Gebräuche und 

Manieren sind in diesen Zusammenhang zu nennen.  

Von daher führen zwei verschiedene Aspekte der Zivilisierung zu 

einem scheinbaren Paradoxon. Einerseits muss der Lernende zum 

gesellschaftlichen Wesen ausgebildet werden, und das bedeutet 

prinzipiell, dass er  die Gesetze und Regeln, die bereits gewählt wurden, 

anerkennen muss; kurz gesagt, er muss sich anpassen. Hier wird ein 

passives Verhalten von ihm gefordert. Jedoch wäre dafür viel mehr 

Geduld und Gehorsam nötig als Klugheit. Zivilisierung ist keineswegs 

bloß Anpassung. Der Lernende wird dadurch auch dazu befähigt, im 

Prozess der Gesellschaft aktiv teilzunehmen. Die beherrschenden Regeln, 

Verhaltensweisen und sogar das Recht können, auch wenn dies lange 

dauert, in einer Gesellschaft verändert und verbessert werden. Demnach 

wäre es ein Missverständnis, Kant eine Konzeption der Erziehung als 

Anpassung zuzuschreiben.  
                                            

463 ÜP, VI 706. 



 219

 

„Durch die Bildung zur Klugheit aber wird er [der zu 
Erziehende] zum Bürger gebildet, da bekommt er einen 
öffentlichen Wert. Da lernt er sowohl die bürgerliche 
Gesellschaft zu seiner Absicht lenken, als sich auch in die 
bürgerliche Gesellschaft schicken“464. 

 

Kant bringt folgendes klar zum Ausdruck: durch die Zivilisierung erwirbt 

der Mensch einen öffentlichen Wert, und deshalb bedeutet Bürger zu sein 

vielmehr eine Qualifizierung des Menschen als eine Gabe der Gesellschaft. 

In diesem Sinne ist der Mensch für Kant eher ein animal sociabile als ein 

animal sociale. Denn dieser öffentliche Wert – die Geselligkeit - ist Ergebnis 

einer eigenen Leistung. Je mehr sich dieser Qualifizierungsprozess 

steigert, desto mehr Verantwortung übernimmt der Mensch für sich 

innerhalb der Gesellschaft465. 

Der Begriff Klugheit466 wird innerhalb der GMS als  

„Geschicklichkeit in der Wahl der Mittel zu seinem eigenen größten 

                                            

464 Ebda., VI 713. 
465
 Kant sieht in diesem Prozess die Möglichkeit einer allmählichen Aufklärung des 

Subjekts, insofern es sich um einen Selbstbewusstwerdungsprozess  handelt. Je 
selbstbewusster der Mensch ist, desto zivilisierter ist er, und desto freier betrachtet er sich 
innerhalb der Gesellschaft. „Es gibt eine gewisse Unlauterkeit in der menschlichen Natur, 
die am Ende doch, wie alles, was von der Natur kommt, eine Anlage zu guten Zwecken 
enthalten muß, nämlich eine Neigung, seine wahre Gesinnungen zu verhehlen und 
gewisse angenommene, die man für gut und rühmlich hält, zur Schau zu tragen. Ganz 
gewiß haben die Menschen durch diesen Hang, sowohl sich zu verhehlen, als auch einen 
ihnen vorteilhaften Schein anzunehmen, sich nicht bloß zivilisiert, sondern nach und 
nach, in gewisser Maße, moralisiert, weil keiner durch die Schminke der Anständigkeit, 
Ehrbarkeit und Sittsamkeit durchdringen konnte, also an vermeintlich echten Beispielen 
des Guten, die er um sich sahe, eine Schule der Besserung für sich selbst fand. Allein 
diese Anlage, sich besser zu stellen, als man ist, und Gesinnungen zu äußern, die man 
nicht hat, dient nur gleichsam provisorisch dazu, um den Menschen aus der Rohigkeit zu 
bringen, und ihn zuerst wenigstens die Manier des Guten, das er kennt, annehmen zu 
lassen; denn nachher, wenn die echten Grundsätze einmal entwickelt und in die 
Denkungsart übergegangen sind, so muß jene Falschheit nach und nach kräftig bekämpft 
werden, weil sie sonst das Herz verdirbt, und gute Gesinnungen unter dem 
Wucherkraute des schönen Scheins nicht aufkommen läßt“ (KrV, II 637). 
466 Um eine detaillierte Analyse des Metamorphosen dieses Begriffs vgl.: SCHWAIGER, 
Clemens. Klugheit bei Kant: Metamorphosen eines Schlüsselbegriffs der praktischen Philosophie. 
In: Aufklärung: Interdisziplinäres Jahrbuch zur Erforschung des 18. Jahrhunderts und 
seiner Wirkungsgeschichte. Bd. 14, Jg. 2002, Hamburg, S. 147-159. Auch auf dieses Thema 
bezogen: BRANDT, Reinhard. Klugheit bei Kant. In: KERSTING, Wolfgang (Hrsg.) 
Klugheit. Weilerwist, 2005, S. 98-132; und HINSKE, Norbert. Die „Ratschläge der Klugheit“ 
im Ganzen der ‚Grundlegung’. Kant und die Ethik der Griechen, 3. Abschnitt: Xenophon. In: 
HÖFFE, Otfried (Hrsg.) Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein kooperativer Kommentar. 
3. erg. Aufl. Frankfurt am Main, 2000, S. 131-147.  



 220

Wohlsein […] im engsten Verstande“467 bestimmt. Da wird er unter zwei 

Perspektiven gedacht: Weltklugheit und Privatklugheit. Weltklugheit 

besteht in der „Geschicklichkeit eines Menschen, auf andere Einfluß zu 

haben, um sie zu seinen Absichten zu gebrauchen. Die zweite die Einsicht, 

alle diese Absichten zu seinem eigenen [dauernden] Vorteil zu 

vereinigen“468. Nach Kant führt eigentlich der Wert der Klugheit zur 

Privatsphäre zurück. Für ihn ist derjenige, der weltklug und nicht 

zugleich privatklug ist, eigentlich unklug. In der Tat ist der letzte Zweck 

der Klugheit, die eigene Glückseligkeit zu befördern. Man muss klug sein 

in der Wahl der Mittel. Es ist verständlich, weshalb Kant etwas als 

eigentlich „privat“ charakterisiert und die Vorschriften in der Wahl der 

Mittel als hypothetische Imperative bestimmt.  

 

„Weil man in der frühen Jugend nicht weiß, welche Zwecke uns 
im Leben aufstoßen dürften, so suchen Eltern vornehmlich ihre 
Kinder recht vielerlei lernen zu lassen, und sorgen für die 
Geschicklichkeit im Gebrauch der Mittel zu allerlei beliebigen 
Zwecken, von deren keinem sie bestimmen können, ob er nicht 
etwa wirklich künftig eine Absicht ihres Zöglings werden 
könne, wovon es indessen doch möglich ist, daß er sie einmal 
haben möchte, und diese Sorgfalt ist so groß, daß sie darüber 
gemeiniglich verabsäumen, ihnen das Urteil über den Wert der 
Dinge, die sie sich etwa zu Zwecken machen möchten, zu 
bilden und zu berichtigen“469. 

 

Neben den Regeln der Geschicklichkeit  stellen die Ratschläge der 

Klugheit kein verbindliches (praktisch notwendiges) Handlungsprinzip 

vor. Die Klugheit hat an sich keine moralische Eigenschaft und verfolgt 

eigene Absichten.  

Innerhalb der Pädagogik-Schrift werden Klugheit und Weltklugheit 

als Synonym verwendet. Weltklugheit470 wird im Rahmen der praktischen 

                                            

467 GMS, IV 45. 
468 Ebda., IV 45. 
469 Ebda., IV 44. 
470 KAUDER (1999, S. 144) analysiert den Begriff Weltklugheit und erläutert die genaue 
Bestimmung dieses Begriffs.  Weltklugheit,  so Kant, „besteht […] in der Kunst, unsere 
Geschicklichkeit an den Mann zu bringen, d. h. wie man die Menschen zu seiner Absicht  
gebrauchen kann. Dazu ist mancherlei nötig. Eigentlich ist es das letzte am Menschen; 
dem Werte nach aber nimmt es zweite Stelle ein“ (ÜP, VI 746). Für Kauder erscheint hier 



 221

Erziehung zwischen Geschicklichkeit und Sittlichkeit verortet. Diese drei 

Begriffe fassen die praktische Erziehung zusammen. Weltklugheit wird 

dort als „Kunst“ des Umgangs mit Menschen bestimmt. Dieser Umgang 

mit Menschen kann zu privaten Zwecken dienen und als private 

Beziehung gedacht werden, aber gehört prinzipiell zum öffentlichen 

Leben einer Person,  weil deren Handeln letztendlich soziale Wirkung hat. 

Soziale Verhältnisse stellen eine Grenze für rein private Ansprüche dar. 

Dieser komplexe Umgang kann wiederum unter dem Begriff der 

„ungeselligen Geselligkeit“ des Menschen gedacht werden.   

 

„Wenn das Kind der Weltklugheit überlassen werden soll: so 
muß es sich verhehlen und undurchdringlich machen, den 
andern aber durchforschen können. Vorzüglich muß es sich in 
Ansehung seines Charakters verhehlen. Die Kunst des äußern 
Scheines ist der Anstand. Und diese Kunst muß man 
besitzen“471.  

 

Verhehlen kann in diesem Zusammenhang in zwei Hinsichten 

interpretiert werden: eine negative und eine positive. Das Verhehlen hat 

eine negative Bedeutung, wenn sie bloß als Verstellung verstanden wird. 

Wenn man jederzeit tarnend handelt, wird die Verstellung als Zweck an 

sich gedacht. Nach Kant ist dies ein „trostloses Mittel“. Jedoch ist sie nicht 

als bloße Tarnung zu interpretieren, sonst hätte man dadurch eine rein 

instrumentalisierende Erziehung, d. h. letztendlich mit dem Ziel, sich selbst 

zu maskieren. Das wäre ein Unding. Positiv heißt Verhehlen soviel wie 

Zurückhaltung der eigenen irrationalen Triebe und Neigungen, damit die 

Übung und das Lernen des Miteinanderlebens möglich wird. Hier ist der 

Zweck, ein wackeres Temperament zu entwickeln. „Wacker ist noch 

                                                                                                                        

ein Widerspruch, was ich legitim finde, insofern durch Weltklugheit Absichten und 
Zwecke verfolgt würden, die nicht notwendigerweise moralisch wären. Dennoch spricht 
Kant nicht von einer Erziehung zur Klugheit. Gerade weil die Weltklugheit nicht der 
letzte Zweck der praktischen Erziehung ist, wird dieses Problem meines Erachtens auf 
der  Stufe der Moralisierung hervorgehoben.  
471 ÜP, VI 746-747. 



 222

unterschieden von heftig. Ein Wackerer (strenuus) ist der, der Lust zum 

Wollen hat. Dieses gehört zur Mäßigung des Affektes“472.  

Diese Mäßigung des Affektes ist eine gesellschaftliche Forderung, 

die das Individuum darauf vorbereitet, seine Handlung durch Maximen 

zu regulieren. Obwohl diese Maximen Maximen der Gesellschaft sind, die 

zur Entwicklung einer gesetzmäßigen Handlung dienen, sollten sie als 

eigene anerkannt werden. Wenn das Individuum durch seine Handlung 

die sozialen Regeln anerkennt, ist es darauf  vorbereitet, sein Rechte und 

Pflichten als ein Mitglied dieser Gesellschaft in Anspruch zu nehmen. 

Weltklugheit muss als Teil des Entwicklungsprozesses eines Menschen 

gesehen werden, welcher als einzelnes Individuum, aber zugleich als  

Bürger innerhalb einer durch das Recht gestalteten Gesellschaft anerkannt 

wird. Wichtig ist in diesem Zusammenhang „seine eigenen Zwecke zu 

schaffen“, wobei die Legalität  des  Handelns gewährleistet sein muss. 

Anstand gehört in diesem Sinne zur Bildung des Charakters, insofern das 

Subjekt einen öffentlichen Wert erwerben muss. Mit der durch die 

Zivilisierung entwickelten Weltklugheit erreicht man dennoch keine 

moralische Autonomie. Weil letztendlich doch nur private Zwecke 

verfolgt werden, ist diese Stufe moralisch defizitär.   

 

 

4.3.5 Moralisierung 
 
 
 
 
Die Moralisierung ist der höchste Zweck der Pädagogik Kants. Sie wird 

auch als praktische Erziehung bezeichnet, weil sie in engem 

Zusammenhang mit der Freiheit steht. „Sie ist Erziehung zur 

Persönlichkeit, Erziehung eines frei handelndes Wesens, das sich selbst 

erhalten, und in der Gesellschaft ein Glied ausmachen, für sich selbst aber 

                                            

472 ÜP, VI 747. 



 223

einen innern Wert haben kann“473. Der innere Wert heißt Würde, weil er 

für sich selbst Gesetzgeber werden kann und soll. Während der öffentliche 

Wert die Gesellschaft betrifft, betrifft der innere Wert die ganze 

Menschheit. „Durch die moralische Bildung endlich bekommt er einen 

Wert in Ansehung des ganzen menschlichen Geschlechts“474, schließt 

Kant. 

Die vorangehenden Stufen erfahren in der Moral die Ergänzung 

und die Erweiterung ihrer Aufgabe. Nur im Bezug auf Moral lassen sie 

sich rechtfertigen. Die Aufgabe besteht darin, dass der Charakter 

ausgebildet werden soll, und zwar in sittlicher Hinsicht. Es geht, neben 

dem autonomen Gebrauch der eigenen Vernunft, um eine autonome 

(Selbst-) Bestimmung des Handelns, und zwar nicht mehr hinsichtlich 

privater Zwecke, sondern Zwecke, die zugleich für jeden Menschen gültig 

sind. 

 
„Der Mensch soll nicht bloß zu allerlei Zwecken geschickt sein, 
sondern auch die Gesinnung bekommen, daß er nur lauter gute 
Zwecke erwähle. Gute Zwecke sind diejenigen, die 
notwendigerweise von jedermann gebilligt werden; und die 
auch zu gleicher Zeit jedermanns Zwecke sein können“475. 

 

Eine „Gesinnung bekommen“ ist hier nicht im Sinne eines Geschenkes, 

sondern einer Leistung des zu Erziehenden selbst zu betrachten.  Sie 

kommt nicht von „außen“. Weil sie eigene Gesinnung sein muss, um nur 

gute Zwecke zu wählen, ist die Unterstützung von Lehrern und 

Erwachsenen rein negativ. Sie können keine Fähigkeit zur 

Selbstbestimmung durch theoretische Erläuterungen oder empirische 

Bedingungen geben. Es soll Raum für die Entwicklung der  

Selbstgesetzgebung geschaffen werden. Der Lernende muss dazu befähigt 

werden, zur Erkenntnis des Grundes seiner Handlung zu gelangen und 

seine eigenen Maximen selbst zu wählen. Die Billigung der Maxime muss 

der Lernende selbst anerkennen. Das ist insofern bedeutungsvoll, weil der 

                                            

473 ÜP, VI 712. 
474 Ebda., VI 713. 
475 ÜP, VI 707. 



 224

Lernende bloß angepasst und aus Bequemlichkeit oder Gewohnheiten 

handeln kann bzw. ohne sich des Grundes seiner Handlungen wirklich 

bewusst zu sein. Dies hätte gerade den Verlust der freien  und 

selbstbewussten Übereinstimmung mit den Maximen des Sittengesetzes 

zur Folge. „Die Maximen müssen aus dem Menschen selbst entstehen. Bei 

der moralischen Kultur soll man schon frühe den Kindern Begriffe 

beizubringen suchen von dem, was gut oder böse ist“476. 

 Kant spricht über die moralische Aufgabe als Gründung eines 

Charakters bei dem Lernenden. Obwohl der zu Erziehende sich seiner am 

Anfang nicht ganz bewusst ist, soll sich für ihn die Erziehung in 

Selbsterziehung verwandeln. Das ist der Grund und die Vorbereitung, die 

durch Disziplinierung, Kultivierung und Zivilisierung entwickelt wird. 

Eine solche Kenntnis ist entscheidend, um die Aufgabe der Pädagogik zu 

vollenden.  

Die Bildung des Charakters beim Lernenden betrifft sowohl die 

Erkenntnis von ethischen Prinzipien als auch die Übung seiner eigenen 

Freiheit. Die Reflexion über Prinzipien und ihr Zusammenhang mit 

verschiedenen Werten ist grundlegend dafür, das Moralbewusstsein des 

Heranwachsenden zu entwickeln. In diesem Sinne gehört zur Freiheit die 

eigene Bemühung, um sich selbst von aller Unwissenheit und 

Abhängigkeit zu befreien. Nach dieser Stufe wird der zu Erziehende 

autonom, weil er keinen Zwang mehr braucht, um  „aus Pflicht“ zu 

handeln. „Der Charakter besteht in der Fertigkeit, nach Maximen zu 

handeln. Im Anfange sind es Schulmaximen, und nachher Maximen der 

Menschheit“477. Durch die Schulmaximen muss er noch „pflichtmäßig“ 

handeln, d. h. ohne den Grund richtig zu erkennen. Durch den 

Moralisierungsprozess wird er „aus Pflicht“ handeln, insofern er aus sich 

selbst die Entscheidung trifft. „Aus Pflicht etwas tun heißt: der Vernunft 

gehorchen“478.   

                                            

476 ÜP, VI 740. 
477 Ebda., VI 741. 
478 Ebda., VI 743-744. 



 225

Zwei Arten von Pflichten gehören zur Bildung des Charakters: a) 

Pflichten gegen sich selbst und; b) Pflicht gegen andere. Beide Pflichten haben 

als Zweck, die Würde des Menschen zu beachten. Der Mensch hat Würde, 

weil es sich um ein handelndes moralisches Subjekt handelt. Er ist kein 

Objekt im Sinne einer austauschbaren Ware, der ein bestimmter Preis 

zugeordnet werden kann. Würde ist ein innerer Wert der Person und als 

solche kein quantitatives Merkmal. Auf die beiden Pflichten wird im 

nächsten Kapitel näher eingegangen. 

Gehorsam der Vernunft ist demzufolge ein erstes Merkmal des 

moralischen Charakters. Während eine Handlung pflichtmäßig ist, d. h. 

durch eine fremde Motivation induziert ist, fordert eine Handlung „aus 

Pflicht“ eine Selbstmotivation oder einen Selbstgehorsam, dessen 

Hauptmerkmal in der  Anwendung des eigenen Verstandes besteht. Zu 

einem moralischen Charakter gehört auch die Wahrhaftigkeit und 

Geselligkeit. Der zu Erziehende muss  zur Ehrlichkeit erzogen werden 

und ein aufrichtiges Verhalten für sich entwickeln. Das Bewusstsein, dass 

die Lüge seinen Charakter zerstört und zur Verachtung in der  

Gemeinschaft führt, wird auch behilflich sein. Die Eigenschaften 

Wahrhaftigkeit und Geselligkeit sind von sich aus gut und bekräftigen die 

Fähigkeit zur  Selbstgesetzgebung. Deshalb sollte keineswegs eine durch 

Angst erzwungene Haltung entwickelt werden, sondern das vernünftige 

Handeln befördert werden. Durch diesen Anspruch verknüpft sich die 

Pädagogik mit dem Kernstück der Morallehre von Kant. Mit der Lehre des 

kategorischen Imperativs verbindet Kant Moralphilosophie und 

Moralerziehung miteinander. In dem Moment, wo moralisch gehandelt 

wird, ist die Aufgabe der Moralerziehung gelöst. 

 Um die Aufgabe der Moralisierung richtig zu verstehen, ist ein 

Rückgriff auf die Begründung der Moral (Kap. II) notwendig. Die 

Moralisierung wird also beim Menschen dessen kulturelle und soziale 

Fähigkeiten im Dienst des „höchsten Guten“ entwickeln. Hier geht es 



 226

darum,  universalisierbare Zwecke zu verfolgen479. Universalisierbare 

Zwecke sind diejenigen, die nicht aus eigenem Interesse, Neigung oder 

Egoismus verfolgt werden, sondern aus der praktischen Vernunft 

abgeleitet sind. Hier spielt auch der Begriff der Pflicht eine wichtige Rolle.  

Zwischen den Begriffen Zweck und Pflicht entsteht wiederum eine 

Beziehung, welche innerhalb der Tugendlehre als Zwecke, die zugleich 

Pflicht sind, behandelt wird. Die Aufgabe der Moralisierung kann 

demzufolge innerhalb der Tugendlehre näher erläutert werden. Neben der 

Methodenlehre der KpV und der Pädagogik-Schrift  ist   sie als Beweis 

einer Theorie der Moralerziehung bei Kant zu betrachten. Dieser Teil der 

Metaphysik der Sitten wird im Kapitel V analysiert. 

 

                                            

479 Vgl. HENKE, 1997, S. 22. 



 227

V – TUGEND ALS MORALISCHE PRAXIS  
 

 

 

Die Tugendlehre gehört neben der Rechtslehre zur Metaphysik der Sitten 

Kants.  Die MS ist der dritten Schrift Kants zur Moralphilosophie 

gewidmet. Sie ist gewisser Weise eine Ergänzung und Erweiterung des 

ethischen Systems Kants. Bereits in der Vorrede der GMS (1785), seiner  

ersten der Ethik gewidmeten Schrift, kündigt Kant sein erst 1797 

verwirklichtes Vorhaben einer Metaphysik der Sitten an: 

 

„Eine Metaphysik der Sitten ist also unentbehrlich notwendig, 
nicht bloß aus einem Bewegungsgrunde der Spekulation, um 
die Quelle der a priori in unserer Vernunft liegenden 
praktischen Grundsätze zu erforschen, sondern weil die Sitten 
selber allerlei Verderbnis unterworfen bleiben, so lange jener 
Leitfaden und oberste Norm ihrer richtigen Beurteilung 
fehlt“480.  

 

„Im Vorsatze nun, eine Metaphysik der Sitten dereinst zu liefern, lasse ich 

diese Grundlegung vorangehen“481, betont er einen Abschnitt später. 

Während sich die GMS und die KpV mit der Aufsuchung, Festsetzung 

und Begründung des obersten Prinzips der Moral beschäftigen, 

beabsichtigt die MS auf eine systematische Weise die Anwendung jenes 

Prinzips zu erörtern.  Wie es beispielsweise für die Naturwissenschaften  

metaphysische Anfangsgründe gibt, d. h. Prinzipien a priori, wo sie 

Bedingungen ihrer Möglichkeit finden, wodurch auch Prinzipien ihrer 

Anwendung auf eine mögliche Erfahrung gedacht werden können, so 

sollte es auch mit der Ethik sein.  

Durch die GMS und KpV beweist Kant nicht nur die Möglichkeit 

der Metaphysik der Sitten, sondern auch ihre Wirklichkeit. Freiheit ist die 

ratio essendi der Moral, so wie die Moral die ratio cognoscendi der Freiheit 

ist. Dadurch wurden schon in der Methodenlehre der KpV Möglichkeiten 
                                            

480 GMS, IV 14. 
481 Ebda., IV 15. 



 228

für die Anwendung des obersten Prinzips der Moral angedeutet. Kant teilt 

seine Metaphysik der Sitten in metaphysische Anfangsgründe der 

Rechtslehre und in metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre ein.   

 Die Tugendlehre stellt also, im Gegensatz zum Formalismus-

Vorwurf, systematisch für die Ethik einen Inhalt dar482. Dadurch hängt sie  

wie die Methodenlehre der KpV eng mit der Grundlage und den 

Prinzipien der Moral und ihren transzendentalen Bedingungen der 

Möglichkeit zusammen. Die Tugendlehre ist andererseits ebenfalls eine 

systematische Quelle für die Untersuchung hinsichtlich der moralischen 

Erziehung. Das wird insbesondere in der Ethischen Methodenlehre bestätigt. 

Dort erläutert Kant neben dem Ethikunterricht die Ausführung von 

ethischen Pflichten. Didaktik und Asketik sollen in diesem Sinne zu einer 

autonomen moralischen Praxis den Weg ebenen.  

Bevor ich mit der Erläuterung des Begriffs Tugend beginne, möchte 

ich noch einen Hinweis zur Struktur der Tugendlehre geben. Sie gehört 

zum zweiten Teil der Metaphysik der Sitten und ist folgendermaßen 

gegliedert: Vorrede; Einleitung, in XVIII Abschnitte geteilt; ethische 

Elementarlehre, in zwei Teile zusammengestellt (I. Von den Pflichten gegen 

sich selbst überhaupt und II. von den Tugendpflichten gegen andere); 

ethische Methodenlehre wiederum in zwei Hauptabschnitte (I. Die ethische 

Didaktik und II. Die ethische Asketik) gegliedert.  

Bernd Ludwig hat recht, wenn er in seiner Einleitung zur Ausgabe 

der Metaphysischen Anfangsgründe der Tugendlehre sagt, dass Kant es dem 

Leser nicht leicht gemacht habe483, die Tugendlehre zu verstehen. Die 

Einleitung habe einen Umfang wie keine andere Schrift Kants und eine 

Menge Probleme, wie beispielsweise „eine gewisse Brüchigkeit“ des 
                                            

482 In ihrem Buch Eine Ethik für Endliche: Kants Tugendlehre in der Gegenwart argumentiert 
Andrea ESSER (2004, S. 242) bezüglich diesem Vorwurf: „Diese Kritik trifft jedoch nur 
dann zu, wenn man der Auffassung ist, die kritische Ethik beschränke sich auf den 
Rechtfertigungsdiskurs moralischer Verbindlichkeit überhaupt, und wenn man deren 
Weiterentwicklung und Konkretisierung in der Tugendlehre der Metaphysik der Sitten nicht 
in Betracht zieht. Die Tugendlehre hat aber ausdrücklich die Funktion, die materialen 
Implikationen der zuvor begründeten allgemeinen ethischen Struktur darzulegen“. 
483 Vgl. KANT, Immanuel. Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre.  Neu hrsg. und 
eingeleitet von Bernd Ludwig. Mit e. Einf. „Kants System der Pflichten in der Metaphysik 
der Sitten“ von Mary Gregor. Hamburg, 1990, S. XVII. 



 229

Textes und eine „zögernde Entwicklung des Gedankens“, die sich durch   

„Wiederholungen“ erkennen lässt484. Ludwig sagt weiter: „Der Zustand 

von Rechts- und Tugendlehre hat das Gerücht vom altersgeschwächten 

Autor Immanuel Kant nicht ohne Grund befördert“485. Diese 

Überzeugung Ludwigs, dass die Ursache dieser Schwierigkeiten auf die 

Altersschwäche Kants zurückzuführen ist, kann ich nicht teilen. Die 

Gründe hierfür habe ich bereits im Kapitel I dargelegt. 

Davon abgesehen werden im Folgenden nur die Einleitung (zum 

Teil) und die Ethische Methodenlehre behandelt. Ich beabsichtige damit, die 

Betonung hauptsächlich auf die Aspekte zu legen, die Kants Idee einer 

Erziehung zur Moral bestätigen. Demzufolge werde ich mich in diesen 

Kapiteln insbesondere auf folgende zwei Aspekte konzentrieren: 1) Die 

Bedeutung der Tugend und 2) ihre Lehrbarkeit. Zu erläuternde Fragen 

sind: Wie bestimmt Kant die Tugend? Welche Rolle spielt die Tugend für 

die Erziehung zur Moral? Kann die Tugend, im Sinne Kants,  gelehrt und 

erlernt werden?  

Ob die Tugend lehrbar ist oder nicht, hängt mit ihrer Bestimmung 

zusammen. Wenn ja, stellt sich die Frage, welche Methoden dafür 

geeignet sind.  Durch diese Erläuterung wird der Zusammenhang 

zwischen Kants praktischer Philosophie und Pädagogik deutlicher. 

Ebenso wird durch die Analyse der ethischen Methodenlehre die 

Verwirklichung der Ethik durch die Pädagogik noch einmal bestätigt. 

Ziel ist es, meine Überlegungen und meine Position zu meiner 

anfänglichen Fragestellung zu präzisieren und die Begründung inhaltlich 

zu bereichern.  

 
 
 
 
 

                                            

484 Ebda., S. XVIII. 
485 Ebda., S. XVII. 



 230

5.1 Kants Begriff der Tugend 
 
 
 
 
Der Begriff der Tugend hat in der Geschichte der Philosophie mehrere 

Interpretationen und Bedeutungen erfahren.  Wichtige Anregungen für 

die heutige Diskussion des Tugendbegriffs finden sich bereits in Platons 

Menon und Protagoras sowie in der Nikomachischen Ethik des Aristoteles. 

Auch bei Kant erhält der Begriff wiederum seine ganz eigene Bedeutung.  

  Was Kant unter Tugend versteht, lässt sich besser im 

Zusammenhang mit zwei anderen Begriffen erklären. Wie immer sind 

solche Begriffe Schlüsselwörter  der Ethik Kants. Es handelt sich um den 

Begriff der Pflicht und den des Zwecks. In der Antike, so beginnt Kant die 

Einleitung zur Tugendlehre, bedeutet Ethik eine Lehre von den 

Pflichten486. Weiterhin erklärt er die Einteilung einer Pflichtenlehre 

überhaupt. Darüber hinaus zeigt er den Unterschied zwischen Pflichten, 

die durch äußere Gesetze charakterisiert sind, und Pflichten, die, gerade 

weil sie sich auf die innere Freiheit beziehen, nicht auf diese Weise 

dargestellt werden können. Die ersten wurden in der Rechtslehre behandelt 

und zeigen, was moralisch gut oder schlecht bezüglich der äußeren 

Freiheit sein mag. Da analysiert Kant die Legalität des Handelns. In der 

Beurteilung der Legalität einer Handlung fragt man nicht nach  

Motivation, Absicht oder Zweck, sondern analysiert die Tat als solche. 

In der Tugendlehre geht es um die Moralität des Handelns. Die 

Analyse konzentriert sich nicht bloß auf die Gesetzmäßigkeit der Handlung, 

sondern fragt vielmehr nach dem zugrunde liegenden  Prinzip. Hier ist 

vor allem wichtig die Frage, ob aus Pflicht gehandelt wurde und nicht, ob 

                                            

486 In der MS, IV 508, heißt es: „Ethik bedeutete in den alten Zeiten die Sittenlehre 
(philosophia moralis) überhaupt, welche man auch die Lehre von den Pflichten benannte. 
In der Folge hat man es ratsam gefunden, diesen Namen auf einen Teil der Sittenlehre, 
nämlich auf die Lehre von den Pflichten, die nicht unter äußeren Gesetzen stehen, allein 
zu übertragen (dem man im Deutschen den Namen Tugendlehre angemessen gefunden 
hat): so, daß jetzt das System der allgemeinen Pflichtenlehre in das der Rechtslehre (ius), 
welche äußerer Gesetze fähig ist, und der Tugendlehre (ethica) eingeteilt wird, die deren 
nicht fähig ist; wobei es denn auch sein Bewenden haben mag“.  



 231

die Handlung gesetzmäßig oder gesetzwidrig ist.  Diese kann wiederum 

nur durch die bereits im zweiten Kapitel dargestellte Unterscheidung 

zwischen pflichtmäßigen Handlungen und Handlungen aus Pflicht 

beantwortet werden. Gerade weil die Idee der Pflicht so wichtig ist, 

beginnt Kant seine Tugendlehre mit ihrer Erläuterung. Der Begriff der 

Pflicht beinhaltet den der Nötigung487. Nötigung ist hier gleichbedeutend 

mit Zwang, und dieser kann entweder ein äußerer oder ein innerer Zwang 

sein.  

 

„Der moralische Imperativ verkündigt, durch seinen 
kategorischen Ausspruch (das unbedingte Sollen) diesen 
Zwang, der also nicht auf vernünftige Wesen überhaupt (deren 
es etwa auch heilige geben könnte), sondern auf Menschen als 
vernünftige Naturwesen geht, die dazu unheilig genug sind, 
daß sie die Lust wohl anwandeln kann das moralische Gesetz, 
ob sie gleich dessen Ansehen selbst anerkennen, doch zu 
übertreten und, selbst wenn sie es befolgen, es dennoch ungern 
(mit Widerstand ihrer Neigung) zu tun, als worin der Zwang 
eigentlich besteht“488. 

 

Kant zeigt, warum das moralische Gesetz für den Menschen eine 

Verpflichtung darstellt und deutet hierdurch wiederum die 

Unterscheidung zwischen vollkommen vernünftigen Wesen und vernünftigen 

Naturwesen (beziehungsweise unvollkommen vernünftigen Wesen) an. 

Nur für unvollkommen vernünftige Wesen gibt es Pflicht. Der Mensch darf 

zwar von äußeren Gesetzen gezwungen werden, etwas zu tun, ist aber 

dadurch nicht von seiner inneren Freiheit losgelöst.  

Die doppelte Angehörigkeit des Menschen (Noumenon-

Phaenomenon) spielt hier wiederum eine zentrale Rolle. Gerade, weil der 

Mensch von Natur aus starken Einfluss auf seine Entscheidung hat, setzt 

die Befolgung der Pflicht immer Freiheit voraus. Der Begriff der Pflicht ist 

deshalb nur hinsichtlich des Selbstzwangs zu denken und trägt dazu bei, 

den Menschen als ein Ganzes zu betrachten. Die doppelte Bestimmung 

bedeutet auf keinen Fall eine bloße Zweiteilung des Menschen, wie bereits 

                                            

487 Vgl. MS, IV 508. 
488 MS, IV 508. 



 232

gezeigt. Es handelt sich immer um ein und dasselbe handelnde Subjekt, 

lediglich unter zwei Betrachtungsweisen. Die Rechtfertigung für die 

Annahme dieses doppelten Standpunktes wurde durch die Auflösung der 

dritten Antinomie und in der Grundlegung III bereits gezeigt.  

Der Mensch als Subjekt des Handelns ist sich bewusst, dass er, 

obwohl er ein freies Wesen ist, unter dem Einfluss seiner Natur steht. 

Sinnliche Bedürfnisse, Antriebe und unbewusste Dränge haben ebenfalls 

großen Einfluss auf die menschlichen Handlungen und können diese 

bestimmen. Dennoch ist die Art dieser Bestimmung subjektiv und 

pathologisch489. Das zeigt die Gebrechlichkeit und eben deshalb die 

unvollkommene Konstitution des Menschen. „Die Antriebe der Natur 

enthalten also Hindernisse der Pflichtvollziehung im Gemüt des 

Menschen und (zum Teil mächtig)  widerstrebende Kräfte“490. Solche 

Hindernisse müssen bekämpft werden, wenn man die Pflicht befolgen 

soll. Dieses Spannungsverhältnis fordert deshalb für den Menschen die 

Erkenntnis über sein eigenes Wesen und einen Bewusstwerdungsprozess 

seiner selbst. Tapferkeit (fortitudo) wird in diesem Sinne als Widerstand 

gegen jene „ungerechten Gegner“ verstanden. Wenn sie, insbesondere 

gegen Hindernisse, zu einer sittlichen Gesinnung (virtus, fortitudo moralis) 

in uns führt, heißt sie Tugend. „Also ist die allgemeine Pflichtenlehre in 

dem Teil, der nicht die äußere Freiheit, sondern die innere unter Gesetze 

bringt, eine Tugendlehre“491. 

 Während die Rechtslehre die formalen Bedingungen der äußeren 

Freiheit  festsetzt bzw. „durch die Zusammenstimmung mit sich selbst, 

wenn ihre Maxime zum allgemeinen Gesetz gemacht wurde“, gibt die 

Ethik darüber hinaus „noch eine Materie (einen Gegenstand der freien 

Willkür), einen Zweck der reinen Vernunft, der zugleich als objektiv-

                                            

489 Die Notwendigkeit einer Handlung wurde von Kant in seiner Vorlesung zur 
Moralphilosophie (2004, S. 27) in zwei Perspektiven unterschieden: Entweder sind sie nach 
Gesetzen der freien Willkür notwendig (praktisch notwendig) oder nach Gesetzen der 
sinnlichen Neigung (pathologisch notwendig). Praktische Notwendigkeit haben nur die 
Gesetze der freien Willkür. Sie sind objektiv und drücken sich in Imperativen aus. 
490 MS, IV 509. 
491 Ebda., IV 509. 



 233

notwendiger Zweck, d. i. für den Menschen als Pflicht, vorgestellt wird, an 

die Hand“492.  

Nun aber kommt die Frage auf: Warum stellt die Vernunft Zwecke, 

die für den Menschen zugleich Pflicht sind?  

Kants Argumentation lässt keinen Zweifel. Bei vernünftigen 

Naturwesen bringen die sinnlichen Neigungen in gewisser Weise auch 

Zwecke hervor, insofern sie eine Materie oder eine inhaltliche 

Bestimmung für die Willkür bilden.  Sie können sich aber der Pflicht 

entgegenstellen und nichts weiter als eine blinde Befolgung unserer 

tierischen Antriebe hervorbringen. Dafür braucht der Mensch keine 

besondere Bemühung. Die Vernunft als Gesetzgeberin kann gegen einen 

solchen Einfluss wirken, wenn sie auch einen Zweck setzt. Dieser Zweck 

muss aber a priori (objektiv und notwendig) gegeben werden, sonst steht 

man wiederum unter den Einflüssen von Neigungen. Kant bestimmt also 

Zwecke wie folgt:  

 

„Zweck ist ein Gegenstand der Willkür (eines vernünftigen 
Wesens), durch dessen Vorstellung diese zu einer Handlung 
diesen Gegenstand hervorzubringen bestimmt wird. - Nun 
kann ich zwar zu Handlungen, die als Mittel auf einen Zweck 
gerichtet sind, nie aber einen Zweck zu haben von anderen 
gezwungen werden, sondern ich kann nur selbst mir etwas 
zum Zweck machen“493. 

 

Zwecke, die durch die Vernunft hervorgebracht wurden, haben nicht nur 

einen formalen Bestimmungsgrund der Willkür (wie beim Recht), sondern 

auch eine Materie. Die durch sinnliche Antriebe entstehenden Zwecke 

entsprechen nicht  Vernunftzwecken, weil sie zu einem „fremden“ 

Gesetzgeber gehören. Nur Zwecke der Vernunft sind objektiv und 

notwendig. Die Festsetzung eines Zwecks ist demzufolge für ein 

handelndes Subjekt ein Akt seiner eigenen Freiheit. Das ist, was Kant 

einen Zweck, der an sich selbst Pflicht ist, nennt494. Daraus schließt Kant: 

                                            

492 Ebda., IV 509. 
493 Ebda., IV 510. 
494 Vgl. MS,  IV 510. 



 234

„Aus diesem Grunde kann die Ethik auch als das System der Zwecke der 

reinen praktischen Vernunft definiert werden“495.  

Nur ein Zweck, der an sich selbst zugleich Pflicht ist, darf als eine 

Tugendpflicht anerkannt werden. Ein weiteres Merkmal der 

Tugendpflichten wird deutlich im Vergleich mit den Rechtspflichten. Wie 

können wir also zwischen Tugendpflichten und Rechtspflichten 

unterscheiden? Die Rechtspflichten, welche als moralisch möglich gedacht 

sind, setzen einen äußeren Zwang voraus. Die Tugendpflichten setzen 

einen Selbstzwang voraus, was eigentlich, so sagt Kant, man „nicht ganz 

gern tut“496, der aber nur unter der Voraussetzung der Freiheit gedacht 

werden kann. Die Bestimmung der Tugend ist insofern „die Stärke der 

Maxime des Menschen in Befolgung seiner Pflicht“497. Kant versucht hier 

zu zeigen, dass die Befolgung der aus der praktischen Vernunft 

hergeleiteten Pflicht für ein sinnliches vernünftiges Wesen einer 

bewussten Bemühung bedarf. Sie ist ein Kampf gegen jede 

Fremdbestimmung. Aber genau das enthüllt, was dem Menschen als 

Aufgabe gegeben ist. Er ist von Natur aus schwach und muss, wie gesagt, 

alles aus sich selbst hervorbringen, umsomehr sein freies und moralisches 

Verhalten. Wodurch hat er dann die Möglichkeit, seine Stärke in der 

Maxime zu entwickeln? Im Gegensatz zur Physik, wo eine Kraft ihre 

Gegenkraft hervorbringt,  wird die moralische Stärke ihren Wert nicht 

bloß durch die Größe oder Komplexität  der Hindernisse haben, sondern 

auch und hauptsächlich durch die Reinheit des Prinzips.  

 

„Alle Stärke wird nur durch Hindernisse erkannt, die sie 
überwältigen kann; bei der Tugend aber sind diese die 
Naturneigungen, welche mit dem sittlichen Vorsatz in Streit 
kommen können, und da der Mensch es selbst ist, der seinen 
Maximen diese Hindernisse in den Weg legt, so ist die Tugend 
nicht bloß ein Selbstzwang (denn da könnte eine Naturneigung 
die andere zu bezwingen trachten), sondern auch ein Zwang 
nach einem Prinzip der innern Freiheit, mithin durch die bloße 

                                            

495 MS, IV 510. 
496 KpV, IV 206. 
497 MS, IV 525. 



 235

Vorstellung seiner Pflicht, nach dem formalen Gesetz 
derselben“498.  

 

Der Selbstzwang darf wiederum als Folge der „Achtung für das 

moralische Gesetz“ gedacht werden. Kant erläutert in der KpV:  

 

„Das Bewußtsein einer freien Unterwerfung des Willens unter 
das Gesetz, doch als mit einem unvermeidlichen Zwange, der 
allen Neigungen, aber nur durch eigene Vernunft angetan wird, 
verbunden, ist nun die Achtung fürs Gesetz. Das Gesetz, was 
diese Achtung fordert und auch einflößt, ist, wie man sieht, 
kein anderes, als das moralische (denn kein anderes schließt alle 
Neigungen von der Unmittelbarkeit ihres Einflusses auf den 
Willen aus)“499. 

 

Die moralische Stärkung des Menschen durch die Tugend steht also im 

Zusammenhang mit dem, was in der Pädagogik als Bildung oder 

Gründung eines Charakters bestimmt wurde. Moralische Gesinnung 

hervorzubringen oder objektiven Gesetzen Eingang in das Gemüt zu 

schaffen, alles das sind genügend Hinweise, um die Rolle und Bedeutung 

der Erziehung bei Kant hervorzuheben.  Damit sind Belehrung und 

Übung verbunden, also Erkenntnis und Handeln, Theorie und Praxis. 

Hier, wie später noch gezeigt wird, wird der ganze Komplex von 

körperlichen und geistigen Kräften, Fähigkeiten und Naturanlagen 

gefordert. Sie müssen hinsichtlich der Vervollkommnung des Menschen 

gedacht werden.  

 

„Man kann auch gar wohl sagen: der Mensch sei zur Tugend 
(als einer moralischen Stärke) verbunden. Denn obgleich das 
Vermögen (facultas) der Überwindung aller sinnlich 
entgegenwirkenden Antriebe, seiner Freiheit halber, schlechthin 
vorausgesetzt werden kann und muß: so ist doch dieses 
Vermögen als Stärke (robur) etwas, was erworben werden muß, 
dadurch, daß die moralische Triebfeder (die Vorstellung des 
Gesetzes) durch Betrachtung (contemplatione) der Würde des 
reinen Vernunftgesetzes in uns, zugleich aber auch durch 
Übung (exercitio) erhoben wird“500. 

                                            

498 Ebda., IV 525. 
499 KpV, IV 202. 
500 MS, IV 528. 



 236

 

Kant betont, dass es für heilige (also moralisch perfekte) Wesen keiner 

Tugendlehre bedarf sowie keine Verpflichtung gibt. Diese Wesen würden 

nie unter sinnlichen Neigungen oder Antrieben leiden und 

dementsprechend gegen das Gesetz handeln. Die ständige 

Unterscheidung zwischen heiligem Willen und Willen eines 

unvollkommenen vernünftigen Wesens ist ein wichtiger Rekurs der 

Argumentation Kants. Den Rekurs auf diesen Vergleich hat Kant bereits in 

der GMS und in der KpV vorgenommen, wie im zweiten Kapitel 

dargestellt und kommentiert wurde501. Er will damit zeigen: Für uns ist 

die moralische Vervollkommnung eine Aufgabe. Vernünftige Naturwesen 

sind sich dessen bewusst und deshalb verantwortlich zu machen, wenn 

sie gegen das Gesetz handeln. Die Tugend ist in diesem Sinne, was man 

moralische Praxis nennen kann, und deshalb eine Einübung in die 

praktische Vernunft, wodurch vernünftige Naturwesen jenseits ihrer 

materiellen Begrenzung etwas Nicht-Materielles verwirklichen können, 

nämlich ihre Freiheit. Demzufolge ist dieser Prozess eher als eine 

Annäherung zu betrachten,  

 

„so daß die menschliche  Moralität in ihrer höchsten Stufe doch 
nichts mehr als Tugend sein  kann; selbst wenn sie ganz rein 
(vom Einflusse aller fremdartigen Triebfeder als der der Pflicht 
völlig frei) wäre, da sie dann gemeiniglich als ein Ideal (dem 
man stets sich annähern müsse) unter dem Namen des Weisen 
dichterisch personifiziert wird“502.  

 

Nun könnte jemand die Frage stellen, warum die Tugend nicht als etwas 

Dauerhaftes beim vernünftigen Naturwesen gedacht werden kann? 

Warum scheint sie, oder ihr Besitz, beim Menschen eher provisorisch zu 

sein?  

                                            

501  In der KpV, IV 204, heißt es zum Beispiel: „Das moralische Gesetz ist nämlich für den 
Willen eines allervollkommensten Wesens ein Gesetz der Heiligkeit, für den Willen jedes 
endlichen vernünftigen Wesens aber ein Gesetz der Pflicht, der moralischen Nötigung, 
und der Bestimmung der Handlungen desselben durch Achtung für dies Gesetz und aus 
Ehrfurcht für seine Pflicht“. 
502 MS, IV 513. 



 237

Kants Antwort ist nicht leicht zu verstehen. In diesem 

Zusammenhang knüpft seine Stellungnahme an die Argumentation der 

Methodenlehre der KpV an. Tugend wurde dort als unsere „moralische 

Gesinnung im Kampfe“503 charakterisiert. Wir müssen immer wieder von 

Anfang an unsere Naturanlagen in Bezug auf die Moralität entwickeln. 

Jedoch ist sie nicht bloß eine bestimmte Fähigkeit oder „Kompetenz“ zur 

Handlung, ebenso keine theoretische oder technische Sammlung von 

Gewohnheiten, womit man Handlungen identifiziert und einordnen kann. 

Man kann die Tugend als eine permanente Herausforderung an das Gute 

betrachten. 

 Im Abschnitt „Von der Tugend überhaupt“, der nicht nummeriert 

ist, spricht Kant wiederum über den Begriff Tugend und erklärt diesen 

näher. Er wiederholt die Kennzeichnung der Tugend als Stärke des 

Willens des Menschen in Befolgung seiner Pflicht. Merkwürdig ist, dass 

Kant hier nicht mehr über die Stärke der Maxime spricht wie in MS A 28, 

sondern des Willens.  

Er weist darauf hin, dass der Begriff dadurch noch nicht genug 

erläutert ist, weil eine solche Stärke auch bei einem heiligen Wesen zu 

finden wäre. Hier geht es jedoch nicht darum, über die Tugend von 

heiligen Wesen zu sprechen, sondern was Tugend bei unvollkommenen 

vernünftigen Wesen bedeutet. Tugend muss also als eine Eigenschaft des 

vernünftigen Naturwesens verstanden werden. Diese Eigenschaft ist aber 

nicht angeboren oder vom Himmel gefallen. Sie ist etwas, das durch das 

Handeln erworben werden muss. Sie ist die „moralische Stärke des 

Willens eines Menschen in Befolgung seiner Pflicht: welche eine 

moralische Nötigung durch seine eigene gesetzgebende Vernunft ist, 

insofern diese sich zu einer das Gesetz ausführenden Gewalt selbst 

konstituiert“504. Dies muss immer nach dem Prinzip der inneren Freiheit 

verstanden werden. Und so schließt Kant: 

 

                                            

503 KpV, IV 207. 
504 MS, IV 537. 



 238

 „Die Tugend, in ihrer ganzen Vollkommenheit betrachtet, wird 
also vorgestellt, nicht wie der Mensch die Tugend, sondern als 
ob die Tugend den Menschen besitze; weil es im ersteren Falle 
so aussehen würde, als ob er noch die Wahl gehabt hätte (wozu 
er alsdann noch einer andern Tugend bedürfen würde, um die 
Tugend vor jeder anderen angebotenen Ware zu erlesen)“505.  

 
 
Es wurde dargestellt, dass die Freiheit die Voraussetzung für einen Zweck 

der Handlung ist. Einen Zweck zu setzen ist keine Wirkung der Natur in 

uns, sondern  der praktischen Vernunft506. Und das geschieht a priori. 

Nun stellt sich damit die Frage danach, welche Zwecke zugleich Pflichten 

für uns sind.  

 

5.1.1 Zwecke, die zugleich Pflichten sind 

 

 

 

Kant beantwortet die Frage nach Zwecken, die zugleich Pflichten sind, im  

Abschnitt IV der Einleitung zur Tugendlehre. Er sagt eindeutig, Zwecke, 

die zugleich Pflicht sind, sind die eigene Vollkommenheit  und die fremde 

Glückseligkeit. Was haben aber in diesem Rahmen „Eigene 

Vollkommenheit“ und „fremde Glückseligkeit“ zu bedeuten? Im welchem 

                                            

505 Ebda., IV 538. 
506 In diesem Punkt setzt sich Schelling mit der Freiheitskonzeption Kants auseinander. 
Für Schelling ist der idealistische Begriff der Freiheit, und damit ist auch Kants 
Freiheitsbegriff gemeint,  nicht genug, um das Wesen der Freiheit des Menschen oder die 
reale Freiheit zu bestimmen. Schelling will Freiheit mit Notwendigkeit vereinigen, genau 
was Kant in seiner theoretischen Philosophie auf verschiedenen Ebenen unterscheidet.  
Freiheit nach Schelling kann grundsätzlich nicht als Freiheit der individuellen 
Entscheidung verstanden werden. Sie ist ebenfalls nicht eine Eigenschaft des Menschen, 
sondern im Gegenteil, der Mensch soll als eine Eigenschaft der Freiheit verstanden 
werden. In der oben zitierten Schrift argumentiert er: „Der Mensch, wenn er auch  in der 
Zeit geboren wird, ist doch in den Anfang der Schöpfung (das Zentrum) erschaffen. Die 
Tat, wodurch sein Leben in der Zeit bestimmt ist, gehört selbst nicht der Zeit, sondern 
der Ewigkeit an: sie geht dem Leben auch nicht der Zeit nach voran, sondern durch die 
Zeit (unergriffen von ihr) hindurch als eine der Natur nach ewige Tat“.  SCHELLING, F. 
W. J. Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit und die  damit 
zusammenhängenden Gegenstände. Frankfurt am Main, 1975, S. 78. 



 239

Verhältnis stehen diese Zwecke mit der Ausübung und Erwerbung der 

Tugend? Das soll im Folgenden erklärt werden.  

 Was kann man unter Vollkommenheit verstehen? Nach Kant wird 

Vollkommenheit in zwei Hinsichten betrachtet. Einerseits als etwas, 

wodurch das Quantitative bei einen Ding bezeichnet wird, nämlich der 

„Begriff der Allheit des Mannigfaltigen“, zum Beispiel in der 

Transzendentalphilosophie. Andererseits bedeutet Vollkommenheit 

etwas, das das Qualitative ausmacht, d. h. „die Zusammenstimmung der 

Beschaffenheiten eines Dinges zu einem Zwecke“ bezeichnet wie zum 

Beispiel in der Teleologie507. Beim Ersten ist die materielle 

Vollkommenheit einer Sache einmalig. Entweder etwas ist vollkommen 

oder nicht. Vollkommenheit schließt jede andere Möglichkeit aus. Beim 

Zweiten, also der formalen Vollkommenheit, kann es mehrere 

Vollkommenheiten innerhalb eines Wesens geben.  Da entsteht ein offener 

Raum, in dem es sich nach verschiedenen Zwecken vervollkommnen kann 

oder, je nachdem, muss. Wenn man über die „eigene Vollkommenheit“ 

eines vernünftigen Naturwesens nachdenkt, sprich über ein 

unvollkommen vernünftiges Wesen, so ist dies unter der zweiten Hinsicht 

zu tun.  

 Die Vollkommenheit, von der Kant hier spricht, verknüpft sich mit 

der Entwicklung der Naturanlage beim menschlichen Wesen. Hier wird 

wiederum die Vervollkommnung des menschlichen Wesens betrachtet als 

etwas,  das nur in Anschluss an die Idee der Menschheit gedacht werden 

kann. Diese Vervollkommnung wird als „Kunst der Erziehung“ 

betrachtet. Eine einzelne Generation kann keinen perfekten Plan dafür 

hervorbringen. Sie kann sich aber immer verbessern und das, was für die 

Menschheit als solche nützlich, wertvoll und wichtig ist, der kommenden 

Generation weitergeben. Hier werden Aspekte deutlich, die bereits in der 

Schrift Über Pädagogik dargestellt wurden. Kant betont im Abschnitt V 

bezüglich der Erläuterung des Begriffs der eigenen Vollkommenheit, diese 

                                            

507 Vgl. MS, IV 516. 



 240

sei weder als Gabe der Natur noch als Gabe Gottes zu verstehen, sondern 

sie müsse eigentlich aus dem Handeln des Menschen selbst entspringen.  

 

„Wenn von der dem Menschen überhaupt (eigentlich der 
Menschheit) zugehörigen Vollkommenheit gesagt wird: daß, sie 
sich zum Zweck zu  machen, an sich selbst Pflicht sei, so muß 
sie in demjenigen gesetzt werden, was Wirkung von seiner Tat 
sein kann, nicht was bloß Geschenk ist, das er der Natur 
verdanken muß; denn sonst wäre sie nicht Pflicht. Sie kann  also 
nichts anders sein als Kultur seines Vermögens (oder der 
Naturanlage),  in welchem der Verstand, als Vermögen der 
Begriffe, mithin auch deren, die auf Pflicht gehen, das oberste 
ist, zugleich aber auch seines  Willens (sittlicher Denkungsart) 
aller Pflicht überhaupt ein Gnüge zu tun. I) Es ist ihm Pflicht: 
sich aus der Rohigkeit seiner Natur, aus der  Tierheit (quoad 
actum), immer mehr zur Menschheit, durch die er allein  fähig 
ist, sich Zwecke zu setzen, empor zu arbeiten: seine 
Unwissenheit durch  Belehrung zu ergänzen und seine Irrtümer 
zu verbessern, und dieses ist  ihm nicht bloß die technisch-
praktische Vernunft zu seinen anderweitigen Absichten (der 
Kunst) anrätig, sondern die moralisch-praktische gebietet  es 
ihm schlechthin und macht diesen Zweck ihm zur Pflicht, um 
der Menschheit, die in ihm wohnt, würdig zu sein. 2) Die 
Kultur seines  Willens bis zur reinsten Tugendgesinnung, da 
nämlich das Gesetz zugleich die Triebfeder seiner 
pflichtmäßigen Handlungen wird, zu erheben  und ihm aus 
Pflicht zu gehorchen, welches innere moralisch-praktische 
Vollkommenheit  ist, die, weil es ein Gefühl der Wirkung ist, 
welche der in ihm selbst gesetzgebende Wille auf das 
Vermögen ausübt, darnach zu handeln,  das moralische Gefühl, 
gleichsam ein besonderer Sinn (sensus moralis),  ist, der zwar 
freilich oft schwärmerisch, als ob er (gleich dem Genius des 
Sokrates) vor der Vernunft vorhergehe, oder auch ihr Urteil gar 
entbehren  könne, mißbraucht wird, doch aber eine sittliche 
Vollkommenheit  ist, jeden besonderen Zweck, der zugleich 
Pflicht ist, sich zum Gegenstande  zu machen“508. 
 
 

Was betrifft dann die fremde Glückseligkeit?  Kant erläutert weiterhin im 

Abschnitt V, was mit fremder Glückseligkeit gemeint ist. Was versteht 

man zunächst unter Glückseligkeit? Glückseligkeit ist ein wichtiger 

Anspruch aller Menschen. Warum spricht Kant also nicht zugunsten der 

eigenen Glückseligkeit, sondern fordert, die fremde Glückseligkeit zu 

fördern? Ein Argument hierfür findet sich  bereits in der GMS. Die Suche  

                                            

508 MS, IV 516-517. 



 241

nach eigener Glückseligkeit kann nicht als Basis zur Festlegung eines 

unbedingten und allgemeingültigen moralischen Prinzips dienen und ist 

demzufolge auch kein Maßstab für das menschliche Handeln. Weil die 

Suche nach eigener Glückseligkeit, was der Eigenliebe entspricht, nur 

subjektive Maximen voraussetzt, können diese höchstens als 

hypothetische Imperative angesehen werden509. Die Maximen der 

Eigenliebe sind pathologisch affiziert, weil der Egoismus im Gefühl 

wurzelt. Darüber hinaus ist Glückseligkeit ein so unbestimmter Begriff, 

dass „obgleich jeder Mensch zu dieser zu gelangen wünscht, er doch 

niemals bestimmt und mit sich selbst einstimmig sagen kann, was er 

eigentlich wünsche und wolle“510, schließt Kant. Kant zufolge wäre es ein 

Widerspruch, die eigene Glückseligkeit als einen Zweck, der zugleich 

Pflicht ist, zu betrachten. Bereits in der KrV heißt es: 

 

„Glückseligkeit ist die Befriedigung aller unserer Neigungen 
(sowohl extensive, der Mannigfaltigkeit derselben, als intensive, 
dem Grade, und auch protensive, der Dauer nach). Das 
praktische Gesetz aus dem Bewegungsgrunde der 
Glückseligkeit nenne ich pragmatisch (Klugheitsregel); 
dasjenige aber, wofern ein solches ist, das zum 
Bewegungsgrunde nichts anderes hat, als die Würdigkeit, 
glücklich zu sein, moralisch (Sittengesetz). Das erstere rät, was 
zu tun sei, wenn wir der Glückseligkeit wollen teilhaftig, das 
zweite gebietet, wie wir uns verhalten sollen, um nur der 
Glückseligkeit würdig zu werden“511. 

 

 

Der Glückseligkeit würdig zu werden, stimmt mit dem überein, was der 

Mensch bei der eigenen Vervollkommnung tut. Sie hat also mit dem 

Bewusstsein zu tun, die anderen Menschen immer als Zweck an sich selbst 

zu behandeln und nicht als bloßes Mittel, als Objekt.  

 

„Wenn es also auf Glückseligkeit ankommt, worauf, als meinen 
Zweck, hinzuwirken es Pflicht sein soll, so muß es die 

                                            

509 Vgl. GMS, IV 43. 
510 GMS, IV 47. 
511 KrV, II 677-678. 



 242

Glückseligkeit anderer Menschen sein, deren (erlaubten) Zweck 
ich hiemit auch zu dem meinigen mache“512. 

 

Obwohl Kant in Abschnitt V die Erläuterung dieser zwei Begriffe 

dargestellt hat, nämlich die eigene Vollkommenheit und die fremde 

Glückseligkeit, thematisiert er beide Begriffe wiederum in Abschnitt VIII, 

dieses Mal aber mit einem Unterschied. Nach der Erklärung und 

Unterscheidung von Rechtspflichten sowohl in Abschnitt VI - Die Ethik 

gibt nicht Gesetze für die Handlungen (denn das tut das Ius), sondern nur für die 

Maximen der Handlungen, als auch in Abschnitt VII - Die ethischen Pflichten 

sind von weiter, dagegen die Rechtspflichten von enger Verbindlichkeit, stellt 

Kant in Abschnitt VIII die Tugendpflichten der eigenen Vollkommenheit und 

der fremden Glückseligkeit als weitere Pflichten dar. Im Folgenden werden 

sie näher erläutert.  

 

 

5.1.1.1 Eigene Vollkommenheit als Zweck, der zugleich 
Pflicht ist 
 

 

 

Die eigene Vollkommenheit als Zweck, der zugleich Pflicht ist, zu 

verfolgen, entspricht der doppelten Betrachtungsweise des Menschen und 

ebenfalls der zwei Ebenen der Erziehung, welche innerhalb der Schrift 

Über Pädagogik erscheinen: physische und praktische.   

Was die physische Kultur (was inhaltlich der physischen Erziehung 

entspricht) betrifft, geht es um die Entwicklung aller unserer Fähigkeiten. 

Diese natürliche Vervollkommnung besteht in der „Kultur aller Vermögen 

überhaupt, zu Beförderung der durch die Vernunft vorgelegten 

Zwecke“513. Hier sind die Erläuterungen Kants so entwickelt, dass man an 

viele Aspekte der bereits analysierten Begriffe von Wartung, Disziplin, 

                                            

512 MS, IV 518. 
513 MS, IV 522. 



 243

Kultivierung und Zivilisierung anknüpfen kann. Jene können ebenfalls 

durch die Regeln der Geschicklichkeit und Ratschläge der Klugheit begriffen 

werden. Die physische Entwicklung soll eigentlich eine Vorbereitung und 

Voraussetzung für die moralische Kultur werden.  

  

„Das Vermögen, sich überhaupt irgend einen Zweck zu setzen, 
ist das charakteristische der Menschheit (zum Unterschiede von 
der Tierheit). Mit dem Zwecke der Menschheit in unserer 
eigenen Person ist also auch der Vernunftwille, mithin die 
Pflicht verbunden, sich um die Menschheit durch Kultur 
überhaupt verdient zu machen, sich das Vermögen zu 
Ausführung allerlei möglichen Zwecke, so fern dieses in dem 
Menschen selbst anzutreffen ist, zu verschaffen oder es zu 
fördern, d. i. eine Pflicht zur Kultur der rohen Anlagen seiner 
Natur, als wodurch das Tier sich allererst zum Menschen 
erhebt: mithin Pflicht an sich selbst“514. 

 
 
Es ist wichtig zu bedenken, dass diese Pflichten als weitere 

Tugendpflichten keine spezifische Handlung vorschreiben. Es bleibt also 

ein Spielraum, wo jedes Subjekt, je nach seiner eigener Art und Weise, die 

kulturellen, sozialen und politischen Bedingungen immer in Betracht 

ziehen kann. Inwieweit diese Entwicklung des eigenen Vermögens gehen 

kann, lässt sich nicht erkennen und wird durch kein Vernunftprinzip 

vorgeschrieben. Die Art und Weise, wodurch jedes handelnde Subjekt 

seine Fähigkeiten entwickelt, spielt für die Moral keine  wesentliche Rolle. 

Diese natürliche Vervollkommnung ist deshalb eine weite und 

unvollkommene Pflicht. 

Der zweite Aspekt der eigenen Vervollkommnung besteht in der 

Kultur der  Moralität. Weil die Kultur unserer Naturanlagen hauptsächlich 

auf unseren physisch-biologischen Fähigkeiten oder Geschicklichkeiten 

beruht, fordert die Kultur der Moralität von uns die Behandlung und 

Entwicklung  unseres Charakters, oder genauer gesagt, unserer Anlage 

zur Persönlichkeit515. Die Aufgabe besteht darin, eine moralische 

Gesinnung auszubilden.  

                                            

514 MS, IV 522. 
515 Vgl. Rel., IV 674. 



 244

Die Befolgung der Pflicht kann nur Wirkung der 

Selbstgesetzgebung sein und steht im Zentrum dieses Prozesses. Diese 

Befolgung soll weder erzwungen werden noch aus Interesse am Vorteil 

geschehen. Sie soll „aus Pflicht“ erfolgen. Dadurch soll das Sittengesetz  

als Basis für die kritische Selbstprüfung von Maximen dienen. Hierdurch 

entwickelt man die Urteilsfähigkeit, was für die moralische Autonomie 

unentbehrlich ist. Das Sittengesetz muss für das Subjekt identifizierbar 

werden, falls  die Beurteilung seiner eigenen Maximen möglich sein soll. 

Voraussetzung dafür ist die Aufklärung über die Pflichten516. Das wird 

durch die Selbsterkenntnisstruktur des handelnden Subjekts ermöglicht517. 

Was moralisch gut oder moralisch böse ist, ist nicht von vornherein 

festgelegt, sondern wird eher durch die Prüfung des moralischen Urteils 

als solchen erkannt. Handlungssituationen fordern Entscheidungen, und 

zwar auf richtigen Kriterien basierend. Die moralische Beurteilung soll 

deshalb dem Sittengesetz gerecht werden.  

Die Bildung einer Tugendgesinnung wird jedoch nicht allein durch 

die Entwicklung der moralischen Urteilskraft garantiert. Moralische 

Vervollkommnung fordert ebenfalls, dass man moralisch motiviert 

handelt. Das Sittengesetz allein, so Kant, wird in diesem Sinne Triebfeder 

von moralischen Handlungen. Wie wird diese moralische Motivation 

möglich? Um diese Frage zu beantworten, gibt Kant in diesem Abschnitt 

der Tugendlehre keine genügenden Hinweise. Das, was unter Triebfeder 

zu verstehen ist, hat Kant früher in der KpV erläutert518. Das Sittengesetz 

wird Triebfeder, weil es der Eigenliebe und anderen Einflüssen Abbruch 

tut und demzufolge „Achtung“ verdient. Das, was unter „Achtung“ zu 

verstehen ist, hat Kant in der KpV bestimmt:  

 

                                            

516 Vgl. KOCH , 2003, S. 112. 
517 Hans-Ulrich BAUMGARTEN (2001, S. 70) macht darauf aufmerksam: „Die moralische 
Gesinnung besteht in der bewertenden Selbststellungnahme hinsichtlich des 
Moralgesetzes. Selbsterkenntnis stellt daher die Bedingung der Möglichkeit für Moralität 
dar“.   
518 In dem Abschnitt Von den Triebfedern der reinen praktischen Vernunft  (KpV, IV 191) 
erläutert Kant die Frage, wie das moralische Gesetz unmittelbar den Willen bestimmen 
kann.  



 245

„Da dieses Gesetz aber doch etwas an sich Positives ist, nämlich 
die Form einer intellektuellen Kausalität, d. i. der Freiheit, so ist 
es, indem es im Gegensatze mit dem subjektiven Widerspiele, 
nämlich den Neigungen in uns, den Eigendünkel schwächt, 
zugleich ein Gegenstand der Achtung, und, indem es ihn sogar 
niederschlägt, d. i. demütigt, ein Gegenstand der größten 
Achtung, mithin auch der Grund eines positiven Gefühls, das 
nicht empirischen Ursprungs ist, und a priori erkannt wird. 
Also ist Achtung fürs moralische Gesetz ein Gefühl, welches 
durch einen intellektuellen Grund gewirkt wird, und dieses 
Gefühl ist das einzige, welches wir völlig a priori erkennen, und 
dessen Notwendigkeit wir einsehen können“519. 

 

Das Gefühl der Achtung ist, wie Kant deutlich macht, kein sinnliches 

(pathologisches) Gefühl. Ihr Ursprung ist intelligibel, aber ihre Wirkung 

wird auch bezüglich der sinnlichen Konstitution des Menschen spürbar. 

Es ist möglich, weil es in der praktischen Vernunft verankert ist. „Achtung 

fürs moralische Gesetz ist also die einzige und zugleich unbezweifelte 

moralische Triebfeder, so wie dieses Gefühl auch auf kein anders, als 

lediglich aus diesem Grunde gerichtet ist“520, so wird in der KpV 

argumentiert. Dort qualifiziert Kant dieses Gefühl weiterhin als 

moralisch521. Er sagt deutlich, dass es durch die Vernunft bewirkt wird. Ein 

derartiges moralisches Gefühl erwirbt man nicht. Niemand kann  

gezwungen werden, ein moralisches Gefühl zu haben. Kant erläutert in 

der Tugendlehre, dass jeder Mensch, als moralisches Wesen betrachtet, es 

bereits in sich trägt522. Dennoch schließt Kant nicht die Kultur dieses 

Gefühls aus: „[…] die Verbindlichkeit aber kann nur darauf gehen, es zu 

kultivieren und selbst durch die Bewunderung seines unerforschlichen 

Ursprungs zu verstärken […]523. Die Empfänglichkeit existiert bereits in 

uns und  muss  durch Betrachtung (contemplatione) und Übung (exercitio) 

erweckt werden.  

Die Kultur der Moralität ist aus den oben dargestellten Gründen 

eindeutig einer pädagogischen Aufgabe. Die Suche nach eigener 

                                            

519 KpV, IV 193-194. 
520 Ebda., IV 199. 
521 Ebda., IV 197. 
522 Vgl. MS, IV 530. 
523 MS, IV 531. 



 246

Vollkommenheit, sowohl physisch als auch moralisch, ist Pflicht für jeden 

Menschen. Sie wird durch eine moralische Erziehung ermöglicht. Diese 

wird sich nicht in der Entwicklung eines guten Verhaltens erschöpfen. 

Vielmehr geht es darum, eine moralische Denkungsart (Gesinnung) zu 

entwickeln.  Deshalb gehört zu dieser Kultur, neben dem moralischen 

Gefühl, die Kultur des Gewissens, der Menschenliebe und des Gefühls der 

Achtung. Sie sind nicht objektive Bedingungen der Moralität524, aber doch 

subjektive Bedingungen der Empfänglichkeit für den Pflichtbegriff. Kant 

bezeichnet sie auch als  praedispositio beziehungsweise Gemütsanlagen. 

Das Gewissen ist etwas, ähnlich wie das moralische Gefühl, das 

man nicht erwerben und es zu haben nicht gezwungen werden kann.  

„Die Pflicht ist hier nur, sein Gewissen zu kultivieren, die 

Aufmerksamkeit auf die Stimme des inneren Richters zu schärfen und alle 

Mittel anzuwenden (mithin nur indirekte Pflicht), um ihm Gehör zu 

verschaffen“525. Aus Angst wird keine moralische Gesinnung gebildet, 

aber auch nicht durch das Interesse an Vor- oder Nachteil. 

Menschenliebe bedeutet in diesem Zusammenhang  nicht bloß ein 

Gefühl oder eine Empfindung. Sie soll als „Maxime des Wohlwollens 

gedacht werden“526. Das hat eine praktische Wirkung, nämlich das 

Wohltun. Achtung (reverentia) wird, wie oben gezeigt, durch das 

Sittengesetz bewirkt. Aber Achtung bedeutet ebenfalls die Art und Weise, 

wie man mit dem Mitmenschen umgeht. Achtung, im Sinne von Respekt, 

gehört deshalb neben der Menschenliebe zu den Pflichten gegen Andere. 

 

 

 

 

                                            

524 MS, IV 530. 
525 MS, IV 532. 
526 Ebda., IV 585. 



 247

5.1.1.2 Fremde Glückseligkeit als Zweck, der zugleich Pflicht 
ist 
 

 

 

Kant unterscheidet zwei Möglichkeiten, die fremde Glückseligkeit zu 

befördern. Sie kann sich an ihrer physischen Wohlfahrt orientieren oder 

zugleich an ihrem moralischen Wohlsein. Beide enthalten keine spezifische 

Vorschrift, was zu tun oder zu lassen ist. Sie werden deshalb als weitere 

Pflichten bezeichnet.   

Er erläutert, es sei nicht so schwer, das Wohl anderer zu wollen, 

denn nichts Kompliziertes, sogar nichts Bestimmtes wird gefordert. 

Wohlwollen ist so allgemein, das jeder eine gewisse Vorstellung von 

diesem Begriff haben könnte. Es ist eher ein negativer Begriff. Jemand 

kann Wohlwollen haben, sogar ohne irgendetwas getan zu haben. Man 

braucht nichts zu tun. Damit ist aber noch nicht die Bedeutung der 

physischen Wohlfahrt ausgeschöpft. Und deshalb ist noch nicht die 

fremde Glückseligkeit befördert.  

Es ist wichtig in diesem Rahmen, gerade weil es um moralische 

Handlungen geht, das Wohltun einzubringen.  Nach Kant ist das Wohltun 

das Schwierigste, weil es um ein aktives Engagement geht. Das setzt eine 

gewisse Aufopferung seiner selbst voraus, aber bringt auch eine 

Vergewisserung, dass die anderen mich niemals als Mittel, sondern als 

Zweck an sich selbst behandeln werden. In diesem Sinne ist die Liebe zum 

Anderen als christliche Pflicht ein Beispiel dafür.   

 

„Daß diese Wohltätigkeit Pflicht sei, ergibt sich daraus: daß, 
weil unsere Selbstliebe von dem Bedürfnis, von anderen auch 
geliebet (in Notfällen geholfen) zu werden, nicht getrennt 
werden kann, wir also uns zum Zweck für Andere machen und 
diese Maxime niemals anders als bloß durch ihre Qualifikation 
zu einem allgemeinen Gesetz, folglich durch einen Willen, 
andere auch für uns zu Zwecken zu machen, verbinden kann, 
fremde Glückseligkeit ein Zweck sei, der zugleich Pflicht ist“527. 

                                            

527 MS, IV 524. 



 248

 

Zu dem  moralischen Wohlsein Anderer (salubritas moralis) gehört auch 

ihre  Glückseligkeit. Auch dazu sind wir verpflichtet. Obwohl dieser 

Begriff nur eine negative Pflicht darstellt, sind wir dafür verantwortlich, 

weder Urteil noch Zensur oder Skandal über Andere zu äußern. In diesem 

Sinne kann sich kein Einzelner als „Wächter der Moral“ seinem 

Mitmenschen gegenüber darstellen. Auch wenn er einen Fehler gemacht 

hat, ist es nicht meine Pflicht, ihn zu bestrafen. Wenn es um eine 

Beförderung des moralischen Wohlseins des Anderen geht, sollte man 

ihm Freiraum geben, freiwillig sein eigenes Handeln zu beurteilen. Nicht 

für mich, sondern für ihn selbst sollte sein Gewissen eine 

Beurteilungsinstanz werden. Im Fall einer Handlung gegen das sittliche 

Gesetz wird sich durch das (schlechte) Gewissen kein Mensch moralisch 

wohl fühlen. „Aber es sind keine bestimmte Grenzen, innerhalb welchen 

sich diese Sorgfalt für die moralische Zufriedenheit anderer halten ließe; 

daher ruht auf ihr nur eine weite Verbindlichkeit“528, ergänzt Kant.  

   Durch die Analyse des Begriffs der Tugend sowie der Zwecke, die 

zugleich Pflichten sind, wurde uns die Rolle der Tugend als zentrales 

Glied im Zusammenhang zwischen der Kantschen Moralbegründung und 

der Durchführung (Anwendung) jenes Prinzips verdeutlicht.  Die Tugend 

stellt sich also nicht als ein Teil der Begründung der Moral, sondern eben 

ihrer Verwirklichung dar. Da (in der Begründung) braucht man keine 

Erfahrung, ebenso keine Anthropologie, um das Prinzip zu finden. Hier 

wird für die Durchführung nicht nur die Erfahrung, sondern auch die 

Anthropologie und die Pädagogik durchaus einbezogen. Sie werden als 

grundlegende und ergänzende Formen gedacht, um diesen Anspruch der 

Moral, in der menschlichen Welt effektiv zu sein, zu verwirklichen. In 

diesem Zusammenhang stellt sich dann die Frage, ob die Tugend im Sinne 

Kants etwas sei, das man lehren und lernen kann.   

Im nächsten Abschnitt der Arbeit wird deshalb die Frage nach der 

Lehrbarkeit der Tugend analysiert.  Es wird noch zu belegen sein, dass 
                                            

528 Ebda., IV 525. 



 249

Kant sich die Frage der Erziehung zur Moralität wirklich systematisch 

gestellt und dazu eine klare Position bezogen hat. Dieses Stück der 

Metaphysischen Anfangsgründe der Tugendlehre, nämlich die ethische 

Methodenlehre, ist meines Erachtens das, was uns endgültig legitimiert, 

über eine solche Art von Erziehung bei Kant zu sprechen. Da ist zunächst 

die Frage, ob die Tugend lehrbar sei, zu beantworten und wenn ja, welche 

von Kant empfohlenen Methoden zu befolgen sind. 

 

 

5.2 Ist Tugend lehrbar?  
 
 

 

Ein klassisches Werk, in dem über die Lehrbarkeit der Tugend diskutiert 

wird, ist  Platons Menon. Der Dialog wird von Menon eröffnet mit 

folgenden Fragen an Sokrates:  

 

„Kannst du mir wohl sagen, Sokrates, ob die Tugend gelehrt 
werden kann? Oder ob nicht gelehrt, sondern geübt? Oder ob 
sie weder angeübt noch angelernt werden kann, sondern von 
Natur des Menschen einwohnt oder auf irgendeine andere 
Art?“529.  

 

Wenn man sich mit dem Thema der Tugend und ihrem Verhältnis zur  

Pädagogik beschäftigt, müssen diese Fragen berücksichtigt werden.  

Die Frage nach der Lehrbarkeit der Tugend hängt deshalb mit der 

Diskussion des Begriffs der Tugend selbst zusammen. Die Möglichkeit der 

Moralerziehung überhaupt ist auch von der Frage der Lehrbarkeit der 

Tugend abhängig. Das heißt: Wenn man diese Frage verneint, dann wird 

folglich die Möglichkeit der Moralerziehung geleugnet und umgekehrt. In 

der Tat wird durch diese Frage die Möglichkeit eines sittlichen Wissens in 

                                            

529 PLATON, Sämtliche Werke. Bd. 1, hrsg. von Ursula Wolf, Reinbek bei Hamburg, 2004, 
S. 457. 



 250

Frage gestellt530 und dabei die Möglichkeit eines sittlichen Verhaltens als  

Entwicklung, die erst durch Erziehung erreichbar ist. Diese Frage, so   

Jürgen-Eckardt Pleines, „geht uns alle etwas an“531.  

Kants Position dazu wird knapp und präzise im letzten Teil seiner 

Tugendlehre formuliert. Bevor ich die Frage nach der Lehrbarkeit der 

Tugend analysiere und ihre entsprechenden Methoden kennzeichne, 

möchte ich noch kurz auf die doppelte Betrachtungsweise des Menschen 

eingehen.  

Als Kant für die Begründung der Moral auf die Unterscheidung der 

doppelten Betrachtungsweise des Menschen rekurriert hat und 

hauptsächlich auf der Basis unserer intelligiblen Dimension (durch die 

praktische Vernunft) uns die Möglichkeit der moralischen Autonomie 

nachgewiesen hat, muss er diese Voraussetzung weiter behalten und 

behandeln. Er hat über das transzendentale erkennende und handelnde 

Subjekt überhaupt nachgedacht, ohne Konzessionen hinsichtlich der 

empirischen Dimension des Menschen zu machen. Für die Anwendung 

der Moral durch die Tugend wird nicht mehr an den Menschen überhaupt 

gedacht, sondern eben an seine Beschaffenheit als Kind, als 

Heranwachsender. Mit Recht betont Kant in der Religionsschrift, dass 

diese Unterscheidung  bereits bei den „alten Moralphilosophen“ 

vorkommt. Bei ihnen wurde das Thema fast erschöpft. Die Fragen, ob die 

Tugend lehrbar ist und ob es mehr als eine Tugend gibt, wurden bei ihnen 

„mit rigoristischer Bestimmtheit verneint“532. Weil die Tugend „an sich“ 

betrachtet  wird, also als eine Idee der Vernunft, muss sie als Eigenschaft 

                                            

530 “Wenn nun die Tugend eine Erkenntnis ist, offenbar ist sie lehrbar”, sagt Sokrates zu 
Menon. Ebda., S. 482. 
531 „Jeder von uns, der es in irgendeiner Form mit Erziehung oder Unterricht zu tun hat, 
und das sind wir am Ende alle, wird sich eines Tages diese bange Frage stellen müssen, 
wie es eigentlich um die sogenannte Tugend steht und wie das Wissen um das Gerechte 
oder das Gute so vermittelt werden könnte, daß es im Leben des Einzelnen oder der 
Gemeinschaft eine durchgängig bestimmende und somit verläßliche Instanz würde. 
Denn wie sollte sich ein menschliches Zusammenleben auf wirklich freier und sittlicher 
Grundlage einstellen, wenn es nicht ein anerkanntes und tradierbares Tugendwissen 
gäbe?“ (PLEINES, 1989, S. 39). 
532 Rel., IV 671 



 251

eines vollkommen vernünftigen Wesens vorausgesetzt werden. Kant gibt  

ihnen in diesem Sinne Recht. Dennoch ist die Frage nicht erschöpft. 

 

  „Wenn man dieses moralische Wesen aber, den Menschen, in 
der Erscheinung, d. i. wie ihn uns die Erfahrung kennen läßt, 
sittlich beurteilen will: so kann man beide angeführte Fragen 
bejahend beantworten[…]“533.  

 

Gerade weil Tugend als moralische Stärke in der Befolgung der Pflicht 

betrachtet wird, muss man immer schon einen dafür erzogenen Menschen 

voraussetzen. Derjenige, der bereits allein durch sein eigenes Bewusstsein 

die Pflicht anerkennt und befolgt, braucht jedoch keine moralische 

Erziehung. Es geht nun darum, aus der Perspektive der 

Heranwachsenden eine solche Entwicklung zu betrachten.  

 Die Antwort Kants auf die Frage, ob Tugend lehrbar ist, wird auch 

im § 49 der ethischen Methodenlehre formuliert. Dort erläutert er die Art 

und Weise der Lehrbarkeit der Tugend und führt damit in die Frage nach 

der Methode ein. Ja, die Tugend muss erworben werden, weil sie nicht 

angeboren ist. Sie ist etwas, das man erlernen kann, und demzufolge ist 

vorauszusetzen, dass sie lehrbar sei. Sie ist deshalb eine Doktrin. 

 

„Daß Tugend erworben werden müsse (nicht angeboren sei), 
liegt, ohne sich deshalb auf anthropologische Kenntnisse aus 
der Erfahrung berufen zu dürfen, schon in dem Begriffe 
derselben. Denn das sittliche Vermögen des Menschen wäre 
nicht Tugend, wenn es nicht durch die Stärke des Vorsatzes, in 
dem Streit mit so mächtigen entgegenstehenden Neigungen, 
hervorgebracht wäre. Sie ist das Produkt aus der reinen 
praktischen Vernunft, sofern diese im Bewußtsein ihrer 
Überlegenheit (aus Freiheit) über jene die Obermacht 
gewinnt“534. 

 

Allerdings warnt Kant, dass bloß durch die Belehrung noch kein 

tugendhaftes Handeln geschaffen wird. Kant ist in diesem Sinne mit den 

Stoikern darüber einig, dass die Tugend nicht richtig erworben wird, 

                                            

533 Ebda., IV 671. 
534 MS, IV 617. 



 252

wenn sie nicht praktiziert wird. Das bedeutet, neben der Lehre (Didaktik) 

muss sie kultiviert (Asketik) und demzufolge geübt werden. Damit wird 

die Trennung zwischen Theorie und Praxis in der Ethik aufgehoben. Ethik 

ist nicht bloß auf Bündel von Prinzipien, die gar nichts mit dem 

menschlichen Handeln zu tun haben, zu reduzieren. Kant zeigt, dass die 

Reflexion über die Möglichkeit der Praxis oder der Verwirklichung von 

Prinzipien angesichts konkreter Handlungssituationen auch zu den 

Aufgaben der Moralphilosophie gehört. Ein sittliches Verhalten schließt 

deshalb Theorie und Praxis, also Prinzip und Durchführung, Urteil und 

Handeln, in sich ein. Genau in diesem Rahmen kommt die Relevanz der 

Moralerziehung durch ethische Didaktik und Asketik zum Vorschein. 

Demzufolge ist der Zusammenhang zwischen Erziehung und Moral bei 

Kant unwiderlegbar. Die Lehrbarkeit der Tugend ist deshalb nicht nur 

theoretisch, sondern auch praktisch zu betrachten und bestätigt 

unverwechselbar den Auftrag der Pädagogik, der in der Erziehung zur 

Moralität zu sehen ist. Dabei wird die Rolle der Pädagogik, im Sinne  

Schleiermachers, als „Probe für die Ethik“, bereits bei Kant dargestellt. Im 

Folgenden werden die beiden Aspekte der Methodenlehre der Ethik 

dargestellt und analysiert. 

 

 

5.2.1 Ethische Didaktik  
 

 

 

 

Die Fähigkeit zur sittlichen Beurteilung sowie die Möglichkeit der 

Erziehung und der Selbsterziehung zum sittlichen Verhalten setzt sittliche 

Erkenntnis voraus. Hierdurch stimmt die Entwicklung der sittlichen oder 

humanen Kompetenz535, auch wenn sie  darauf nicht reduzierbar ist, mit der 

                                            

535 Vgl. HÖFFE, Otfried. Lexikon der Ethik. 6. neubearbeitete Auflage. München, 2002, S. 
57. 



 253

Entwicklung der kognitiven Dimension zusammen536. Aus diesem Grund 

ist Tugendwissen durch eine ethische Didaktik zu vermitteln. 

Wenn man Tugend lehren möchte, sollte die Methode systematisch 

konzipiert werden. Eine solche beruht nach Kant auf keinen Fall auf der 

willkürlichen Spontaneität des Lehrers oder auf Improvisation. 

Systematisch statt fragmentarisch, denn „methodisch muß eine jede 

wissenschaftliche Lehre sein; sonst wäre der Vortrag tumultuarisch“537. 

Eine Methode verleiht diesem  Prozess einen wissenschaftlichen 

Charakter, insofern sie auf Prinzipien beruht. Das stimmt mit dem 

überein, was im dritten Kapitel unter dem Wissenschaftscharakter der 

Pädagogik thematisiert wurde.  

 Methodisch betrachtet beinhaltet die Lehre der Tugend Vorträge 

und Fragen. Die Methode kann also akroamatisch oder erotematisch sein. 

Beim ersten ist der zu Erziehende ein bloßer Zuhörer. „Akroamatisch ist 

die Methode, so fern jemand allein lehrt“538, so Kant in der Methodenlehre 

der Logik. Grob skizziert ist da der Lehrer derjenige, der die „Wahrheit“ 

in sich trägt, und der Zuhörer eine „tabula rasa“, also ein unbeschriebenes 

Blatt, dem die Erkenntnis eingeschrieben wird. Ob diese Methode und ihr 

entsprechendes Bild noch heute passend und gültig sind, ist natürlich 

fragwürdig.  

Die zweite Methode, also die erotematische, enthält hauptsächlich 

Fragen.  Es werden zweierlei Fragen gestellt, durch die der Lehrer  „was 

er seine Jünger lehren will, ihnen abfrägt“539. Der Lehrer kann entweder 

die dialogische oder die katechetische Lehrart anwenden. Durch den Dialog 

wird insbesondere die Vernunft des zu Erziehenden befragt, und das 

verfolgte Ziel ist die Entwicklung der Fähigkeit, selbstständig zu denken. 

Hier erscheinen wiederum Spuren von Kants Meinung, es gehe nicht um 

Philosophie im Sinne von bloßen Doktrinen (Indoktrination), sondern um 

                                            

536 An diesen Zusammenhang knüpfen beispielsweise die Untersuchungen der 
Psychologie der Moralentwicklung von Jean Piaget und Lawrence Kohlberg an. 
537 MS, IV 617-618. 
538 Logik, III 582. 
539 MS, IV 618. 



 254

das „Philosophieren lernen“. Hier ist das „Denkenlernen“ nicht nur eine 

Forderung, die an den Lehrling gestellt wird, sondern dabei wird auch die 

Vernunft des Lehrers gefordert. Wie  bei den platonischen Dialogen, in 

denen  Sokrates sich als eine „Hebamme“ erweist, die nicht die Wahrheit 

bei sich voraussetzt, sondern sie durch die und mit den anderen 

zusammen sucht, so sollte eine derartige Situation zwischen Lehrer und 

Lehrling in der ethischen Methodenlehre bestehen. Dies bietet auch für 

den Lehrer immer wieder die Gelegenheit, Möglichkeiten des Verbesserns 

der eigenen Methode zu finden. Kant erläutert: 

 

„Der Lehrer leitet durch Fragen den Gedankengang seines 
Lehrjüngers  dadurch, daß er die Anlage zu gewissen Begriffen 
in demselben durch vorgelegte Fälle bloß entwickelt (er ist die 
Hebamme seiner Gedanken); der Lehrling, welcher hiebei inne 
wird, daß er selbst zu denken vermöge, veranlaßt durch seine 
Gegenfragen (über Dunkelheit, oder den eingeräumten Sätzen 
entgegenstehende Zweifel), daß der Lehrer nach dem docendo 
discimus selbst lernt, wie er gut fragen müsse“540.  

 

Hier ist also nach Kant klar, dass wir  lernen, während wir lehren. Es gibt 

deshalb niemanden, der von dieser Aufgabe entlastet ist.  

 Die Übung der Urteilskraft erhält hier eine besondere und 

strategische Stellung für die moralische Entwicklung des Lernenden.  In 

diesem Sinne wird in der Vorlesung über Pädagogik sogar empfohlen: 

„Zuerst muß man bei dem Kinde von dem Gesetze, das es in sich hat, 

anfangen“541. 

Während durch die dialogische Weise die Selbsttätigkeit des 

Denkens ermöglicht wird, wird in der katechetischen Weise hauptsächlich 

das  Gedächtnis des Lehrlings gefordert. Kant erklärt die Notwendigkeit 

der Einführung eines moralischen Katechismus. Es ist besonders wichtig, 

dieses „doktrinale Instrument“ „für den noch rohen Zögling“542 

begreiflich zu machen.  Jedoch warnt Kant, dass es auf keinen Fall mit 

einem Religionskatechismus zu verwechseln sei. Durch den moralischen 
                                            

540 Ebda., IV 618. 
541 ÜP, VI 756. 
542 MS, IV 618. 



 255

Katechismus hätte man eine „Grundlehre der Tugendpflichten“, welche 

allerdings für den Unterricht mehr oder weniger  den konkreten 

Situationen angepasst werden könnte.  

 Als experimentelles Mittel zur ethischen Didaktik verweist Kant 

wiederum  auf das Beispiel des Lehrers. Hier ist zu beachten, dass er nicht 

mehr über eine „Methode“ zur Bildung der Tugend spricht, sondern über 

einen Versuch. Wie in der Pädagogik-Vorlesung spielt das Beispiel des 

Lehrers zur Förderung des tugendhaften Handelns eine wichtige Rolle, 

welche aber zugleich nicht mit einem Vorbild oder Muster zu verwechseln 

ist. Die exemplarische Leitung des Lehrers soll einfach zeigen, dass es uns 

durchaus möglich ist, autonomes moralisches Verhalten, nämlich durch 

die Praxis der Tugend, zu entwickeln.  

Die Bedeutung des Beispiels liegt genau darin, dass am Anfang das 

Kind allein noch nicht zwischen Gut und Böse unterscheiden kann. Seine 

Urteilskraft muss deshalb erst entwickelt werden, und der Hinweis des 

Erwachsenen muss die erste Quelle seiner Willensbestimmung sein. Das 

soll nicht mit einem „Beweis“, dass Moral durch die Erfahrung erkennbar 

sei, verwechselt werden. Das Beispiel soll veranschaulichen, dass sittliches 

Verhalten etwas Praktikables ist543.  

Die Tugend wird dem Zögling zunächst angewöhnt. Das ist 

insofern sehr wichtig, weil das Kind sich auch an seine willkürliche 

Freiheit gewöhnen kann, bzw. daran, seinen Neigungen zu folgen. Ein 

moralischer Charakter wird nur allmählich und durch eine gewisse 

Regelmäßigkeit geschaffen. Das gute Beispiel ist aber nur ein Instrument 

und kein Prinzip der Erziehung.  Deshalb ist das Beispiel lediglich ein 

experimentelles didaktisches Mittel zur Ethik. Denn wenn die 

Moralerziehung bloß als Angewöhnungsprozess oder Nachahmungs-

prozess verstanden wird, ist sie überhaupt kein moralischer Prozess mehr, 

weil ihm das Prinzip der Selbstbestimmung nicht entspricht544.   

                                            

543 Vgl. BUCK, Günther. Kants Lehre vom Exempel. In: Archiv für Begriffsgeschichte. Bd. XI. 
Bonn, 1967, S. 150. 
544 Vgl. FLITNER, Andreas. Tugendlehre und moderne Erziehung. In: Merkur: Zeitschrift 
für europäisches Denken. XXX. Jg. Heft 332-342, 1976. 



 256

 Nach der Darstellung eines „Bruchstücks eines moralischen 

Katechismus“ innerhalb der ethischen Methodenlehre betont Kant 

wiederum, dass die Lehre klar und deutlich die Unterscheidung zwischen 

Tugend und Laster zeigen muss. Des Weiteren  muss man, wenn es um 

die Aufklärung und Befolgung der Pflicht geht, darauf aufmerksam 

machen, dass es sich nicht um Vorteile oder Nachteile handelt. Die 

Beobachtung der Pflicht muss auf der Reinheit des Prinzips beruhen. Kant 

erweist sich, ähnlich wie in anderen Schriften auch, als Optimist, wenn er 

darüber  schreibt. Er betont, wenn man damit vernünftig umgeht, dann 

müsse man nur das Beste bei dem Menschen erwarten:  

 

„Wenn dieses nun weislich und pünktlich nach Verschiedenheit 
der Stufen des Alters, des Geschlechts und des Standes, die der 
Mensch nach und nach betritt, aus der eigenen Vernunft des 
Menschen entwickelt worden, so ist noch etwas, was den 
Beschluß machen muß, was die Seele inniglich bewegt und den 
Menschen auf eine Stelle setzt, wo er sich selbst nicht anders als 
mit der größten Bewunderung der ihm beiwohnenden 
ursprünglichen Anlagen betrachten kann, und wovon der 
Eindruck nie erlischt“545. 

 

Der Erzieher ist damit beauftragt, das Interesse des zu Erziehenden für die  

Moral zu erwecken. Ein anderes wichtiges Mittel in diesem Rahmen ist die 

gemeinsame Analyse von kasuistischen Fragen, wo sich moralische 

Probleme zeigen. Vernünftige Entscheidungen trifft man eigentlich nur, 

wenn man eine „gesunde“ Urteilskraft entwickelt hat. Deshalb geht es hier 

Kant zufolge darum, alle oberen Vermögen zu schärfen: Verstand, 

Urteilskraft und Vernunft.  

Neben der ethischen Didaktik bzw. der Erkenntnis der Tugend und 

der Übung der Urteilskraft schlägt Kant ebenfalls die Einübung der 

Tugend vor, welche auch alle körperlichen Kräfte einbeziehen kann. 

Ethisches Handeln wird nicht nur durch die geistige oder kognitive 

Dimension ermöglicht. Wenn der Geist nicht beteiligt ist, kann es keinen 

Zugang zu der Lebenswelt geben, aber auch keine Erfahrung von dieser 

                                            

545 MS, IV 623-624. 



 257

ohne den Geist. Das hat Kant in der KrV gezeigt: „Gedanken ohne Inhalt 

sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind“546. 

Die Tugend als moralische Praxis kann nur durch die Einbeziehung 

des Komplexes von geistigen und körperlichen Kräften verwirklicht 

werden. Kant nennt dies moralische Asketik. 

 

 

5.2.2 Ethische Asketik 
 

 

 
 
Die Vermittlung der Tugend geschieht, wie gezeigt, nicht nur durch eine 

ethische Didaktik. Um  die Tugend in der menschlichen Welt zu 

verwirklichen, muss sie zugleich geübt werden. Die Entwicklung einer 

ethischen Haltung ist nicht nur durch die theoretische Erkenntnis von 

Prinzipien, also einfach durch Unterricht erreichbar. Dessen ist Kant sich 

völlig bewusst. Während die ethische Didaktik sich auf die geistigen 

Anlagen, also auf die Ebene des Verstandes, der Urteilskraft und der 

Vernunft konzentriert, richtet sich die ethische Asketik ebenfalls auf die 

Ebene des Geistigen, aber auch auf die körperlichen Fähigkeiten und auf 

das Gemüt. Erst dadurch wird sie eigentlich als moralische Praxis im 

Sinne Kants vollendet. Tugend muss also zugleich als sittliches 

Bewusstsein, aber auch als moralische Stärke verstanden werden. 

 Keine moralische Stärke wird entwickelt und erworben, ohne an 

Hindernisse zu stoßen. Diese Hindernisse können jeder Art sein. Sie 

können entweder von außen zu uns kommen oder aus unserem Inneren 

und fordern deshalb ein „wackeres“, aber auch „fröhliches“ Gemüt. Die 

ethische Asketik wurde exemplarisch durch die Stoiker praktiziert, und 

hier wird durch Kant daran erinnert. Diese Haltung könnte 

folgendermaßen zusammengefasst werden: „gewöhne dich die zufälligen 

Lebensübel zu ertragen und die eben so überflüssigen Ergötzlichkeiten zu 
                                            

546 KrV, II 98. 



 258

entbehren (assuesce incommodis et desuesce commoditatibus vitae)“. Und 

dazu ergänzt Kant, es sei „eine Art von Diätetik für den Menschen, sich 

moralisch gesund zu erhalten“547.  

Kant weist darauf hin, dass diese Asketik keinesfalls auf Angst oder 

Aberglauben beruhen soll. Er kritisiert damit die Haltung der 

Mönchsasketik, welche genau das tut. Keine „abergläubische Furcht“, kein 

„geheuchelter Abscheu an sich selbst“ ist zur Übung der Tugend geeignet. 

Sie dienen bloß der „schwärmerischen Entsündigung“548. Die ethische 

Asketik ist insofern eine Vermittlung zwischen wollen und können549. Diese 

Vermittlung fordert die ständige Übung der Urteilskraft und des 

Bewusstseins von der Notwendigkeit der Selbstbeherrschung. Beides sind  

Bedingungen der Möglichkeit einer ethischen Asketik. Sie ist Übung oder 

Versuch, weil die menschliche Natur gebrechlich ist.  

 

„Die Tugend ist immer im Fortschreiten und hebt doch auch 
immer von vorne an. – Das erste folgt daraus, weil sie, objektiv 
betrachtet, ein Ideal und unerreichbar, gleichwohl aber sich ihm 
beständig zu nähern dennoch Pflicht ist. Das zweite gründet 
sich, subjektiv, auf der mit Neigungen affizierten Natur des 
Menschen, unter deren Einfluß die Tugend, mit ihren einmal 
für allemal genommenen Maximen, niemals sich in Ruhe und 
Stillstand setzen kann, sondern, wenn sie nicht im Steigen ist, 
unvermeidlich sinkt; weil sittliche Maximen nicht so, wie 
technische, auf Gewohnheit gegründet werden können (denn 
dieses gehört zur physischen Beschaffenheit seiner 
Willensbestimmung), sondern, selbst wenn ihre Ausübung zur 
Gewohnheit würde, das Subjekt damit die Freiheit in Nehmung 
seiner Maximen einbüßen würde, welche doch der Charakter 
einer Handlung aus Pflicht ist“550.  

 

Die Übung der Tugend darf jedoch nicht nur auf eine „Diätetik“ begrenzt 

werden. In gewisser Weise ist diese eine Selbstbeherrschung, die durch 

Entsagung, Ablehnung und Selbstdisziplin erreicht werden kann. Aber 

dann hätte die ethische Asketik nur einen negativen (passiven) Sinn. Sie 

würde lediglich Bewahrung und Schutz gegen pflichtwidrige Handlungen 

                                            

547 MS, IV 625. 
548 Ebda., IV 626. 
549 Vgl. KOCH, Lutz. Kants ethische Didaktik. Würzburg, 2003, S. 299. 
550 MS, IV 541-542. 



 259

bedeuten. Gerade weil Asketik nicht nur Entsagung bedeutet, sondern 

auch Übung, enthält sie auch eine positive (aktive) Bedeutung. Neben der 

Diätetik ist somit noch eine andere Art für die Übung der Tugend 

notwendig. Kant nutzt eine ähnliche Terminologie wie bei der 

körperlichen Pflege: Wer moralisch (und physisch) gesund werden will, 

der muss nicht nur eine gewisse Diätetik befolgen, sondern braucht 

zugleich Training. Asketik soll Kant zufolge auch als „Gymnastik“ 

verstanden werden. Je mehr Diät und Training (Gymnastik) richtig 

angewendet werden, desto gesünder wird der Mensch. So ist es auch im 

Sittlichen. Obwohl Kant diesen Ausdruck nicht verwendet, könnte man  

hier daran anknüpfen: Es geht hier um  „mens sana in corpore sano“. Damit 

erweist sich die Schule mittels des Verhältnisses zwischen Lehrer und 

Lernenden als ein Raum, der durch ethische Beziehungen gekennzeichnet 

ist bzw. gekennzeichnet sein sollte.  

In diesem Sinne sind pädagogisches Handeln und moralisches 

Handeln unter ein und demselben Prinzip zu denken. Das Verhältnis 

zwischen Lehrer und Schüler orientiert sich hierdurch auf die Ebene der 

Verantwortung und der gegenseitigen Achtung. Keiner von beiden darf 

durch den anderen instrumentalisiert werden, so wie keiner von beiden 

sich der moralischen Verbindlichkeit entziehen kann. Eben deshalb wird 

in der Schule nicht nur über Ethik gesprochen, sondern auch ethisch 

gehandelt. Dort taucht wiederum der Zusammenhang von Freiheit und 

Zwang auf. Die moralische Autonomie hat in der Freiheit ihre Bedingung 

und darf nur in Freiheit erreicht werden. Diese Entwicklung,  auch wenn 

sie anstrengend und letztendlich nur eigene Entwicklung ist, soll durch 

die Asketik angeregt werden.  

„Die ethische Gymnastik besteht also nur in der Bekämpfung der 

Naturtriebe, die das Maß erreicht, über sie bei vorkommenden, der 

Moralität Gefahr drohenden, Fällen Meister werden zu können“551, so 

lautet das Argument Kants. Dadurch entwickelt der Lernende ein 

wackeres Gemüt und erfreut sich an der Wiedererwerbung seiner Freiheit.  
                                            

551 MS, IV 626. 



 260

 Durch die Tugendlehre Kants können wir die ganze Aufgabe der 

Pädagogik innerhalb seiner praktischen Philosophie nachvollziehen. Nun 

kommen wir hier wiederum zu den Begriffen der Disziplinierung, 

Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung. Durch sie beweist Kant 

endgültig, dass er für die Ethik nicht nur eine Begründung gibt, sondern 

auch eine mögliche Durchführung zeigt. Aus unserer unvollkommenen 

Beschaffenheit können wir begreifen, dass dieser Prozess nicht perfekt ist. 

Er ist nicht vollkommen, weil es um unvollkommene vernünftige Wesen 

geht. Trotzdem dient er durchaus als Kontrapunkt, um unsere 

pädagogisch-ethische Erfahrung ständig zu überprüfen.   

 

 

 

 

 

 

 

 



 261

AUSBLICK  
 
 

 

Das Ziel dieser Untersuchung bestand darin, durch eine immanente 

Lektüre den Zusammenhang zwischen Moralität und Erziehung bei Kant 

zu analysieren. Dabei stellte sich die Frage nach der Rolle der Pädagogik 

innerhalb der praktischen Philosophie Kants sowie nach ihrem 

Wissenschaftscharakter. In diesem Sinne wurde gezeigt, dass die 

Pädagogik, auch wenn sie wissenschaftliche Autonomie als praktische 

Wissenschaft für ihre Entwicklung verlangt, jedoch nicht die Kooperation 

von anderen Bereichen ausschließt. Sie hat in der Moralphilosophie die 

Basis, um ihre Aufgabe zu entwickeln und zu überprüfen.  

Der problematische Status der Pädagogik-Schrift, welcher durch die 

philologische Analyse gezeigt wurde, kann nicht als Grund dienen, um 

die Geltung dieses Zusammenhangs zu leugnen. Auch wenn die Schrift 

aus der Akademie-Ausgabe entfernt würde, könnte  die Debatte über die 

Erziehung bei Kant bzw. über den Zusammenhang zwischen seiner 

Moralphilosophie und der Erziehung weiter entwickelt werden. Die 

Gedanken der Pädagogik-Schrift lassen sich innerhalb der systematischen 

Werke Kants durchaus überprüfen und in der Mehrzahl bestätigen.  

Es wurde deutlich, dass die Pädagogik keine Nebenrolle für Kant 

spielt und ihr Zusammenhang mit der Moralphilosophie, der 

Anthropologie, der Geschichts- und Religionsphilosophie nicht nur 

denkbar ist, sondern auch, dass Erziehung und Pädagogik sich als die 

bedeutendsten Wege für die Verwirklichung der Ethik erweisen.  

Die menschliche Freiheit kann nur als moralische 

Selbstbestimmung verstanden werden, und der Mensch ist deshalb zur 

Moralisierung verpflichtet. Dafür ist die Erziehung unentbehrlich. Die 

Moral hat letztendlich einen unleugbar pädagogischen Anspruch, indem 

sie für ein vernünftiges Naturwesen gedacht ist, und die Erziehung 

ihrerseits kann nicht moralisch „neutral“ sein, denn wenn man erzieht, 



 262

stützt man sich von vornherein auf normative Gründe oder bestimmte 

Wertvorstellungen, auch wenn diese nicht eindeutig sein mögen. Kurz: 

die Erziehung und die Pädagogik haben auf jeden Fall ein sittliches 

Interesse. 

Die Pädagogik gehört in diesem Sinne zu den Schriften, in denen 

Kant für seine Moralphilosophie auf verschiedene Art und Weise 

grundlegende Bezüge zur menschlichen Praxis entwickelt hat. 

Moralphilosophie und Moralerziehung sind deshalb zwei Seiten ein und 

derselben Bemühung der praktischen Philosophie Kants. Die sittliche 

Bildung des Menschen steht deshalb im Mittelpunkt dieser Bemühung 

und demzufolge innerhalb eines jeden Erziehungsprozesses. Dazu 

gehören die verschiedenen Stufen der Disziplinierung, Kultivierung, 

Zivilisierung und Moralisierung. Nicht zu unterschätzen ist die Tatsache, 

dass die ethische Methodenlehre Kants nicht allein aus Belehrung 

(Didaktik) besteht, sondern auch aus Übung bzw. der Praxis von 

ethischen Prinzipien (Asketik). Somit ist bereits bei Kant die später von 

Marx aufgestellte Forderung zu finden, dass in der Erziehung der Lehrer 

ebenfalls belehrt werden müsse.   

 Ich möchte hier auf einen Aspekt der Moralerziehung Kants, 

welcher im dritten Kapitel erwähnt wurde, zurückgreifen und diesen 

hervorheben.  Dafür möchte ich zunächst kurz auf eine Bestimmung der 

Philosophie, welche Kant in der Logik-Vorlesung dargestellt hat, 

eingehen. 

 In seiner Logik unterscheidet Kant den Begriff Philosophie 

hinsichtlich zweier Bedeutungen. Philosophie kann entweder in der 

Perspektive eines „Schulbegriffes“ oder eines „Weltbegriffes“ verstanden 

werden. In der ersten Bedeutung wird Philosophie als „System der 

philosophischen Erkenntnisse oder der Vernunfterkenntnisse aus 

Begriffen“552 bestimmt. Die zweite Bedeutung besteht in der Bestimmung 

der Philosophie als „Wissenschaft von [den] letzten Zwecken der 

                                            

552 Logik, III 446. 



 263

menschlichen Vernunft“553. Während durch den Schulbegriff die  

„Geschicklichkeit“ dieser Wissenschaft berücksichtigt wird, also ihre 

Nützlichkeit hervorgehoben wird, wird durch den Weltbegriff die 

„Weisheit“, welche diese in sich trägt, betont. Dadurch erhebt sich die 

Philosophie von ihrer eigentlichen spezifischen Aufgabe 

(Vernunfterkenntnisse aus Begriffen), um eine „Wissenschaft der 

Beziehung alles Erkenntnisses und Vernunftgebrauchs auf den Endzweck 

der menschlichen Vernunft“ hin zu entwickeln, und in letzterem eine 

Einheit davon zu bilden. Hierdurch ist Philosophie grundsätzlich als ein 

Wissen in sensu cosmico zu verstehen. Sie steigt von der Erkenntnis durch 

Begriffe, von den Handlungsprinzipien bis zum Endzweck der 

menschlichen Vernunft. Deshalb ist die Philosophie wesentlich ein 

kosmopolitisches Wissen.  

Durch diese doppelte Bestimmung der Philosophie ergibt sich auch 

für die Erziehung die Möglichkeit, sich in einer ähnlichen doppelten 

Hinsicht ihrer Aufgabe zu stellen. Sie kann ebenfalls durch einen 

Schulbegriff, d. h. durch ihre spezifische Aufgabe und ihren 

Wissensbereich definiert werden, aber auch in der Perspektive der 

Verbindung ihres Wissens und Handelns mit den letzten Zwecken der 

Menschheit bzw. in einem sensu cosmico gedacht werden. 

Die sittliche Erziehung Kants ist nicht nur deshalb achtungswürdig, 

weil sie grundsätzlich die Verwirklichung der Ethik beansprucht und 

einen wichtigen Referenzpunkt zum Dialog zwischen praktischer 

Philosophie und Pädagogik darstellt, sondern auch, weil sie vor allem eine 

Herausforderung für das gegenwärtige pädagogische Wissen und 

Handeln ist: die Erziehung zur Moralität wird gesellschaftlich und 

politisch sichtbar,  indem sie an das Ideal einer kosmopolitischen  Zivilisation 

anknüpft. Kant plädiert deutlich dafür, die Pädagogik nicht nur auf die 

gegenwärtige Lage des Menschen innerhalb der Gesellschaft zu beziehen, 

sondern auch einen besseren möglichen Zustand in der Zukunft 

anzustreben.    
                                            

553 Ebda., III 446. 



 264

Die kosmopolitische Perspektive ist in diesem Sinne für die 

gegenwärtige Erziehung nicht nur eine ethische, sondern auch eine 

politische und pädagogische Herausforderung. Sie soll insofern eine 

Erziehung zur Weltbürgerschaft werden. Dafür gibt es noch keinen 

festegelegten und abgeschlossenen Plan. Das wird erst, wie Kant sehr gut 

zeigt, durch mehrere aufeinander folgende Generationen geschehen. 

Ethik, Politik und Pädagogik werden nur im Laufe der Geschichte und in 

der andauernden menschlichen Praxis ihren Sinn und Endzweck finden. 

In diesem Sinne ist meines Erachtens die Position Kants angesichts der 

gegenwärtigen ethischen, politischen und pädagogischen Forderungen 

aktueller denn je.  

Man könnte die Originalität und Aktualität dieser Perspektive 

bestreiten, insofern die kosmopolitische Dimension der Erziehung seit 

Beginn des abendländischen Denkens in der Philosophie und Pädagogik 

präsent sein sollte. Dennoch meine ich, dass diese (die kosmopolitische 

Dimension) eigentlich nicht als eine Aufgabe der Erziehung angesehen 

wurde. Derzeit erleben wir eine durch zunehmende kulturelle, religiöse 

und ökologische Probleme sich auszeichnende Situation in der ganzen 

Welt. Diese Probleme sind keineswegs zu unterschätzen und ebenso 

wenig lediglich als lokale oder regionale Probleme anzusehen.  

Durch die Erziehung zur Moralität bzw. zur Weltbürgerschaft muss 

ein Bewusstsein sowohl für die gemeinschaftliche als auch für die 

weltgesellschaftliche Angehörigkeit des Menschen geschaffen werden. 

Weil Kants Philosophie auch als eine Philosophie der Hoffnung zu 

betrachten ist, wird die Bedeutung der Moralerziehung noch deutlicher. 

Diese Hoffnung bezieht sich auf das menschliche Wesen, auf seine 

sittliche Vervollkommnung. Diese Hoffnung könnte beispielsweise in der 

Entwicklung eines neuen Welthos bestehen. Dieses sollte sich allerdings 

nicht an den heiligen Maximen der Weltwirtschaft, d. h. einer 

instrumentellen Rationalität, welche alles durch die Perspektive des 

Kalkulierbaren betrachtet, orientieren. Innerhalb einer Gesellschaft, die 

durch jene instrumentelle Rationalität beherrscht wird, gilt nur der Preis, 



 265

ganz gleich, ob der der Menschen, der Natur oder der Dinge. Kant jedoch 

unterscheidet stattdessen zwischen Preis und Würde.  

Um die Würde des Menschen, der Natur und der Dinge zu 

schätzen, muss der Mensch andere Verhaltensweisen, ein anderes Ethos in 

sich entwickeln. Daran hat sicherlich der Weltmarkt kein Interesse. 

Stattdessen könnte sich ein neues Weltethos durch Ethik, Recht und Politik 

in der unparteiischen Verteidigung der Demokratie und der globalen 

Gerechtigkeit, der Menschenrechte, sowie durch den friedlichen 

interkulturellen Dialog und der Einbeziehung der prägnanten Fragen der 

Beziehung des Menschen zur Umwelt in der ethischen und politischen 

Debatte entwickeln. Mit anderen Worten: alle diese Aspekte stellen, um 

die Menschheit zu einer kosmopolitischen Zivilisation zu leiten,  wichtige 

Fragen sowohl an die Ethik als auch an das Recht, die Politik und die 

Pädagogik und haben deshalb mit dem Gebrauch der menschlichen 

Freiheit zu tun.  

Kants Moralerziehung eröffnet die Möglichkeit, zu einer 

kosmopolitischen Zivilisation zu gelangen und ist somit eine Erziehung 

zur Verantwortung, und zwar einer Verantwortung in sensu cosmico. Sie 

trägt dazu bei, dass der Einzelne nicht verantwortungslos sein eigenes 

Leben führt, sondern einen Charakter entwickelt, welcher ihm jederzeit 

zeigt, dass seine Handlung kein isoliertes und lokales Geschehen ist, 

sondern dass sie Konsequenzen hat, welche in der Welt als Ganze wirken. 

In diesem Sinne hängen sittliche Erziehung und kosmopolitische 

Erziehung eng zusammen. Das ist meines Erachtens eine Perspektive,  

welche die Aktualität der Philosophie und der Pädagogik Kants immer 

wieder bestätigt.    

  

  

  



 266

SIGLENVERZEICHNIS 

 
 
 
Die Schriften Kants werden nach der Wilhelm Weischedel Ausgabe 

Immanuel Kant: Werke in sechs Bänden (WW) zitiert. Die Aufsätze, das 

Philanthropin betreffend werden nach der Akademie-Ausgabe (AA) (Siglen 

und Seitenzahl) zitiert. Im Text werden folgenden Siglen verwendet: 

 

ApH Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798) 
WW Bd. VI 
 

Aufklärung Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? (1784) 
WW Bd. VI 
 

EF Zum ewigen Frieden (1795) 
WW Bd. VI  
 

GMS Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) 
WW Bd. IV 
 

Idee Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher 
Absicht (1784) 
WW Bd. VI 
 

KpV Kritik der praktischen Vernunft (1788) 
WW Bd. IV 
 

KrV Kritik der reinen Vernunft – zweite Auflage (1787) 
WW Bd. II 
 

KU Kritik der Urteilskraft (1790) 
WW Bd. V 
 

Logik Logik: ein Handbuch zu Vorlesungen (1800) 
WW Bd. III 
 

MAN Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft 
(1786) 
WW Bd. V 
 

MS Die Metaphysik der Sitten (1797) 
WW Bd. IV 



 267

 
Nachricht M. Immanuel Kants Nachricht von der Einrichtung 

seiner Vorlesungen in dem Winterhalbenjahre, von 1765-
1766 
WW Bd. I 
 
 

Rel. Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft 
(1793) 
WW Bd. IV 
 
 

SF Der Streit der Fakultäten (1798) 
WW Bd. VI  
 

TP Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig 
sein, 
taugt aber nicht für die Praxis (1793) 
WW Bd. VI 
 

ÜP Über Pädagogik (1803) 
WW Bd. VI 
 

  
 

 

WERKAUSGABE 

 

 

AA Kants gesammelte Schriften, hrsg v. der Königlichen 
Preußischen (Deutschen) Akademie der Wissenschaft, 
Berlin 
1902 ff. 
 

WW Immanuel Kant, Werkausgabe in 6 Bänden, hrsg. von 
Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1998. 

 

 

 

 



 268

LITERATUR 

 
 
AJZENSTAT, Samuel. Kant on Education and the importance of Reason. 
In: BROWNING, J. D. Education in the 18th Century. New York - London, 
1979. 
 
ARISTOTELES. Philosophische Schriften. 6 Bde. Hamburg, 1995. 
 
AULKE, Reinhard. Grundprobleme moralischer Erziehung in der Moderne. 
Locke - Rousseau - Kant. Leipzig, 2000. 
 
BALLAUFF, Theodor. Einige pädagogische Konsequenzen aus Kants 
Philosophie. Vierteljahrschrift für Wissenschaftliche Pädagogik. 58. Jahrgang, 
Heft 1, Münster, 1982. 
 
 
BAUMGARTEN, Hans-Ulrich. Das Böse bei Schelling: Schellings 
moralphilosophische Überlegungen im Ausgang von Kant. In: Kant-
Studien 91. Jahrgang, Berlin – New York, 2000, S. 447-459. 
 
BAUMGARTEN, Hans Ulrich; HELD, Carsten (Hrsg.). Systematische Ethik 
mit Kant. München, 2001. 
 
BECK, Lewis White. A Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason. 
London/Chicago, 1966 (dt. Kants „Kritik der praktischen Vernunft“. Ein 
Kommentar. Übers. Karl-Heinz Ilting. München, 1974). 
 
Ders. Kant on Education. In: BROWNING, J. D. Education in the 18th 
Century. New York - London, 1979. 
 
 
Ders. Moral und Bildung: Über ihr problematisches Verhältnis in der 
griechischen Polis und in der Bildungstheorie der Moderne. In: 
Vierteljahrschrift für Wissenschaftliche Pädagogik. 82. Jahrgang, Heft 2, 
Paderborn, 2006. 
 
BICCA, Luiz. Racionalidade Moderna e Subjetividade. Belo Horizonte 
(Brasilien), 1997. 
 
BLANKE, Ingrid. Erziehung und Sittlichkeit. Heinsberg, 1984. 
 
BLANKERTZ, Herwig. Kants Lehre vom Primat der paktischen Vernunft 
und Rückfragen pädagogischer Theorie. In: Vierteljahrschrift für 
Wissenschaftliche Pädagogik. 58. Jg., Heft 1, Münster, 1982. 



 269

 
Ders. Kants Idee des Ewigen Friedens und andere Vorträge. Wetzlar, 1984.  
 
BLAß, Josef L. Kant  - Die Entdeckung des Begründungszusammenhanges 
der Pädagogik. In: Ders. Modelle pädagogischer Theorie Bildung. Bd. 1: Von 
Kant bis Marx. Stuttgart – Berlin – Köln – Mainz,  1978.  
 
BOCKOW, J. Erziehung zur Sittlichkeit. Zum Verhältnis von Praktischer 
Philosophie und Pädagogik bei Jean-Jacques Rousseau und Immanuel Kant. 
Frankfurt am Main, 1984. 
 
BOLLNOW, Otto Friedrich. Kant und die Pädagogik. In: Westermanns 
Pädagogische Beiträge. 2. Heft., 1954, S. 49-55. 
 
BÖHM, Winfried; LADENTHIN, Volker (Hrsg.). Marian Heitger: Bildung 
als Selbstbestimmung. Paderborn, 2004. 
 
BRANDT, Reinhard. Die Bestimmung des Menschen bei Kant. Hamburg, 
2007. 
 
Ders. Kants pragmatische Anthropologie: Die Vorlesung. In: Allgemeine 
Zeitschrift für Philosophie 19. Jg., 1994,  S. 42-49. 
 
Ders. Klugheit bei Kant. In: KERSTING, Wolfgang (Hrsg.). Klugheit. 
Weilerswist, 2005. 
 
Ders. Kritischer Kommentar zu Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht: 
(1798). Kant-Forschungen Bd. 10. Hamburg, 1999. 
 
BRANDT, Reinhard; STARK, Werner. Einleitung. In: Kants gesammelte 
Schriften. Bd. 25: Vorlesungen über Anthropologie. Hrsg. von der Berlin-
Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften. Berlin, 1997. 
 
BREINBAUER, Ines Maria. Einführung in die allgemeine Pädagogik. Wien, 
1996. 
 
BREUN, Richard. Kants ethische Didaktik und Methodenlehre. In: 
Vierteljahrschrift für Wissenschaftliche Pädagogik. 78. Jahrgang, Heft 1, Wien, 
2002,  S. 77-90. 
 
BROWNING, J. D. Education in the 18th Century. New York - London, 1979.  
 
BUCK, Günther. Kants Lehre vom Exempel. In: Archiv für 
Begriffsgeschichte. Bd. XI Bonn, 1967, S. 148-183. 
 
CASSIRER, Ernst. Kants Leben und Lehre. Darmstadt, 1994. 
 



 270

CAVALLAR, Georg. Die Kultivierung von Freiheit trotz Zwang (Kant). In: 
Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche Pädagogik. 72. Jahrgang. 1. Heft, 
Wien, 1996, S. 87-95.  
 
CORTINA, Adela. El quehacer ético: Guía para la educación moral. Madrid, 
1996. 
 
Ders. Ciudadanos del Mundo: Hacia una Teoría de la Ciudadanía. 2. Aufl. 
Madrid, 1998. 
 
DALBOSCO, Cláudio A.. Ding an sich und Erscheinung. Perspektiven des 
Transzendentalen Idealismus bei Kant. Würzburg, 2002. 
  
DIETRICH, Rainer; PFEIFFER, Carsten (Hrsg.) Freiheit und Kontingenz. Zur 
inderdisziplinären Anthropologie menschlicher Freiheiten und 
Bindungen. Festschrift für Christian Walther. Heidelberg, 1992. 
 
DÖRPINGHAUS, Andreas. Das radikal Böse bei Immanuel Kant. Zu 
einem Problem der Grundlegung pädagogischer Anthropologie. In: 
DÖRPINGHAUS, Andreas; HERCHERT, Gaby (Hrsg.). Denken und 
Sprechen in Vielfalt. Bildungswelten und Weltordnungen diesseits und jenseits 
der Moderne. Festschrift für Karl Helmer zum 65. Geburtstag. Würzburg, 
2001. 
 
EIDAM, Heinz.  Moral, Freiheit und Geschichte: Aspekte eines 
Problemzusammennhanges. Würzburg, 2001. 
 
EISLER, Rudolf. Kant-Lexikon. Hildesheim – Zürich - New York, 2002. 
 
EMDEM, Horst. Der Zusammenhang von Philosophie und Pädagogik bei 
Kant. In: Pädagogische Rundschau 28, Ratingen, 1974, S. 667-691. 
 
ESSER, Andrea Marlen. Eine Ethik für Endliche: Kants Tugendlehre in der 
Gegenwart. Stuttgart – Bad Cannstatt, 2004. 
 
FICHTE, Johann Gottlieb. Sämtliche Werke. 8 Bde. Berlin, 1971. 
 
FIRLA, Monika. Untersuchungen zum Verhältnis von Anthropologie und 
Moralphilosophie bei Kant. Frankfurt am Main – Bern, 1981. 
 
FISCHER, Wolfgang. Immanuel Kant I. In: FISCHER, Wolfgang; 
LÖWISCH, Dieter-Jürgen. Philosophen als Pädagogen: wichtige Entwürfe 
klassischer Denker. 2. erg. Auf. Darmstadt, 1998. 
 
Ders. Zum Problem der Charakterbildung. Immanuel Kants 
„Explosionstheorie“. In: FISCHER, Wolfgang (Hrsg.) Einführung in die 



 271

Pädagogische Fragestellung: Aufsätze zur Theorie der Bildung. Freiburg im 
Breisgau, 1961. 
 
FLITNER, Andreas. Tugendlehre und moderne Erziehung. In: Merkur: 
Deutsche Zeitschrift für europäisches Denken. XXX. Jahrgang, Heft 332-343, 
1976, S. 401-415. 
 
FORSCHNER, Maximilian. Reine Morallehre und Anthropologie. In: Neue 
Hefte für Philosophie 22, Göttingen, 1983, S. 25-44. 
 
FRANKENA, William. Three Historical Philosophies of Education. Aristotle, 
Kant, Dewey. Glenview, 1965. 
 
FUNKE, Gerhard. Kants Frage nach dem Menschen. In:  Jahrbuch der 
Albertus-Universität zu Königsberg Bd. XXV, Berlin, 1975, S. 5-21. 
 
Ders. Pädagogik im Sinne Kants heute. PLEINES, Jürgen-Eckardt (Hrsg). 
Kant und die Pädagogik. Würzburg, 1985. 
 
Ders. Von der Aktualität Kants. Bonn, 1979. 
 
GEHLEN, Arnold. Anthropologische Forschung: Zur Selbstbegegnung und 
Selbstentdeckung des Menschen. Reinbeck bei Hamburg, 1961. 
 
GERHARDT, Volker. Immanuel Kant: Vernunft und Leben. Stuttgart: 
Reclam, 2002.  
 
GREGOR, Mary. Kants System der Pflichten in der Metaphysik der Sitten. 
In: KANT, Immanuel. Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre. Neu 
hrsg. und eingeleitet von Bernd Ludwig. Mit e. Einf. „Kants System der 
Pflichten in der Metaphysik der Sitten“. Hamburg, 1990, S. XXIX-LXV. 
 
GRELL, Frithjof. „Erst muss man Experimentalschulen errichten, ehe man 
Normalschulen errichten kann“. Kants Plädoyer für Versuchsschulen. In: 
Pädagogik Rundschau 59. (2005) S. 647-661.   
 
GROOTHOFF, Hans-Hermann. Immanuel Kant: Ausgewählte Schriften zur 
Pädagogik und ihrer Begründung. 2. Auflage. Paderborn, 1982. 
 
GULYGA, Arsenij. Die klassische deutsche Philosophie: Ein Abriß. Leipzig, 
1990. 
 
Ders. Immanuel Kant: Eine Biographie. Aus dem Russischen und mit einen 
Nachwort von Sigrun Bielfeldt. Frankfurt am Main, 2004.   
 
GUNKEL, A. Spontaneität und moralische Autonomie: Kants Philosophie der 
Freiheit. Bern – Stuttgart - Wien, 1989. 



 272

 
HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Werke in zwanzig Bänden. Frankfurt am 
Main, 1970. 
 
HEIM, Helmut. Kants Systemprogramm einer wissenschaftlichen 
Pädagogik. In: Ders.: Systematische Pädagogik. Eine historisch-kritische 
Untersuchung. Frankfurt am  Main – Bern - New York, 1986, S. 105-137 u. 
247-250. 
 
HEIMSOETH, Heinz. Freiheit und Charakter. In: ARNOLD, Wilhelm; 
ZELTNER, Hermann. (Hrsg.) Tradition und Kritik. Festschrift für Rudolf 
Zocher zum 80. Geburtstag. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann, 1967. 
 
HEITGER, Marian. Systematische Pädagogik: Wozu? Paderborn: Schöningh, 
2003. 
 
Ders. Bildung als Selbstbestimmung. Hrsg. von  Winfried Böhm und Volker 
Ladenthin. Paderborn, 2004. 
 
HENKE, Roland W. Kants Konzept von moralischer Erziehung im 
Brennpunkt gegenwärtiger Diskussionen. In: Pädagogik Rundschau 51. 
Jahrgang, 1997, S. 17-30. 
 
HERMANN, Horst. Kant als Erzieher. In: GERHARDT, Volker; 
HORSTMANN, Rolf-Peter und SCHUMACHER, Ralph (Hrsg.) Kant und 
die Berliner Aufklärung. Akten des IX. Internationalen Kant-Kongresses. Hrsg. 
von Volker Gerhardt, Rolf-Peter Horstmann und Ralph Schumacher. Bd. 
III Sek. VI-X. S. 39-46. Berlin, 2001. 
 
HINSKE, Norbert. Kant als Herausforderung an die Gegenwart. Freiburg -
München, 1980. 
 
Ders. Kants Idee der Anthropologie. In: ROMBACH, Heinrich (Hrsg.) Die 
Frage nach dem Menschen: Aufriss einer philosophischen Anthropologie. 
Festschrift für Max Müller zum 60. Geburtstag. München, 1966. 
 
Ders. Die „Ratschläge der Klugheit“ im Ganzen der ‚Grundlegung’. Kant 
und die Ethik der Griechen, 3. Abschnitt: Xenophon. In: HÖFFE, Otfried 
(Hrsg.) Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein kooperativer Kommentar. 
3. erg. Aufl. Frankfurt am Main, 2000, S. 131-147.  
 
HÖFFE, Otfried. Ethik und Politik. Frankfurt am Main, 1979.  
 
Ders. (Hrsg.) Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein Kooperativer 
Kommentar. 3. erg. Aufl. Frankfurt am Main, 2000. 
 
Ders. Immanuel Kant. München, 2004. 



 273

 
Ders. (Hrsg.) Immanuel Kant Kritik der Praktischen Vernunft. Reihe Klassiker 
Auslegen. Berlin, 2002. 
 
Ders. Lebenskunst und Moral: Oder macht Tugend glücklich? München, 2007. 
 
Ders. Lexikon der Ethik. 6. Aufl. München, 2002. 
 
Ders. Moral und Erziehung. Zur philosophischen Begründung in der 
Moderne. In: Berliner Theologischen Zeitschrift. 13. Jg. Beiheft, 1996, S. 17-27. 
 
HOFFMANN, Ernst. Pädagogischer Humanismus. Zürich – Stuttgart, 1955. 
 
HOLSTEIN, Hermann (Hrsg.) Immanuel Kant über Pädagogik. Verlag Kamp 
Bochum, 1961. 
 
HORNSTEIN, Herbert. Bildsamkeit und Freiheit. Ein Grundproblem des 
Erziehungsdenkens bei Kant und Herbart. Düsseldorf, 1959. 
 
HUFNAGEL, Erwin. Der Wissenschaftscharakter der Pädagogik: Studien zur 
pädagogischen Grundlehre von Kant, Natorp und Hönigswald. Würzburg,  
1990. 
 
Ders. Kants pädagogische Theorie. In: Kant-Studien 79. Jahrgang, Berlin – 
New York, 1988, S. 43-56. 
 
HUMBOLDT, Wilhelm von. Idee zu einem Versuch, die Grenzen der 
Wirksamkeit des Staats zu bestimmen. In: Ders. Sämtliche Werke. 7 Bde. 
Ratingen, 1999.  
 
IPFLING, Heinz-Jürgen. Anmerkungen über die wissenschaftstheoretische 
Grundlegung der Pädagogik bei Kant. In: Pädagogik Rundschau 21. 
Jahrgang, Ratingen bei Düsseldorf, 1967, S. 165-172. 
 
JASPERS, Karl. Immanuel Kant: Zu seinem 150. Todestag. In: KOOPER, 
Joachim; MALTER, Rudolf (Hrsg.). Immanuel Kant zu ehren. Frankfurt am 
Main, 1974. 
 
Ders. Das radikal Böse bei Kant. In: Ders. Rechenschaft und Ausblick: Reden 
und Aufsätze. München, 1958.  
 
KANT, Emmanuel. Réflexions sur L’éducation. Introduction, traduction et 
notes par Alexis Philonenko. Huitième édition. Paris, 2000. 
 
Ders. Vorlesung zur Moralphilosophie. Hrsg. von Werner Stark. Berlin - New 
York, 2004. 
 



 274

Ders. Kleinere Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik. Hrsg. von 
Karl Vorländer. Hamburg, 1959. 
 
KAUDER, P. & FISCHER, W. Immanuel Kant: Über Pädagogik. 7 Studien. 
Hohengehren, 1999. 
 
KERSTING, Wolfgang. Kann die Kritik der praktischen Vernunft populär 
sein? Über Kants Moralphilosophie und pragmatische Anthropologie. In: 
Studia Leibnitiana ´Bd.  XV/1, Wiesbaden, 1983, S. 83-93.  
 
Ders. (Hrsg.) Klugheit. Weilerswist, 2005. 
 
KLEINGELD, Pauline. Fortschritt und Vernunft: Zur Geschichtsphilosophie 
Kants. Würzburg, 1995.  
 
KOCH, József. Staat und Erziehung in Kants Aufklärungsphilosophie. In: 
HAGER, Fritz-Peter; JEDAN, Dieter (Hrsg.). Staat und Erziehung in 
Aufklärungsphilosophie und Aufklärungszeit. Bochum, 1993. 
 
KOCH, Lutz. Bildung und Kultur in Kants kritischer Teleologie. In: 
BÜRKLIN, Thorsten; WOLZOGEN, Christoph von (Hrsg.) Gegenwendiges 
Denken: „metaphysische“ Fragen zwischen Philosophie und Pädagogik. 
Festschrift für Jürgen-Eckardt Pleines zum 65. Geburtstag. Hildesheim – 
Zürich - New York, 1999. 
 
Ders. Kant lesen? Über „Klassiker“-Lektüre in der Pädagogik. In: GÖTTE, 
Petra; GIPPERT, Wolfgang (Hrsg). Historische Pädagogik am Beginn des 21. 
Jahrhunderts. Bilanzen und Perspektiven. Christa Berg zum 60. Geburtstag. 
Essen,  2000, S. 21-31. 
 
Ders. Kant und das Problem der Erziehung. In: Vierteljahrschrift für 
Wissenschaftliche Pädagogik. 49. Jahrgang, 1. Heft, Münster, 1973, S. 32-43.. 
 
Ders. Kant über das moralische Urteil von Kindern. In: Vierteljahrschrift für 
Wissenschaftliche Pädagogik. 66. Jahrgang. Heft 1. Münster, 1990, S. 169-181.  
 
Ders. Kants ethische Didatik. Würzburg, 2003. 
 
Ders. Kants Postulat einer wissenschaftlichen Pädagogik. In: BÖHM. 
Winfried; WENGER-HADWIG, Angelika (Hrsg.) Erziehungswissenschaft 
oder Pädagogik? Festschrift für Marian Heitger. Würzburg, 1998. S. 115-130. 
 
KOCH, Lutz; SCHÖNHERR, Christian. Kant – Pädagogik und Politik. 
Würzburg, Ergon Verlag, 2005. 
 
KOOPER, Joachim; MALTER, Rudolf (Hrsg.). Immanuel Kant zu ehren. 
Frankfurt am Main, 1974. 



 275

 
KRAUTKRÄMER, Ursula. Staat und Erziehung. Begründung öffentlicher 
Erziehung  bei Humboldt, Kant, Fichte, Hegel und Schleiermacher. München, 
1979. 
 
KÜHN, Manfred. Kant: Eine Biographie. Aus dem Englischen von Martin 
Pfeiffer. München, 2004. 
 
KUNZ, Christoph. Kants Konzeption einer lebenslangen Erziehung und 
zweiten Wiedergeburt – Zum Dilemma von Freiheitslehre und Erziehung. 
In: Vierteljahrschrift für Wissenschaftliche Pädagogik. 72. Jahrgang. 1. Heft, 
Wien, 1996, S. 256-269.  
 
LANGENWAND, Alfred. Moralerziehung – Tugendbildung. In: 
BENNER, Dietrich; OELKERS, Jürgen (Hrsg.) Historisches Wörterbuch der 
Pädagogik. Weinheim – Basel, 2004. 
 
Ders. Moralische Verbindlichkeit oder Erziehung. München, 1991. 
 
LANGREBE, Ludwig. Die Geschichte im Denken Kants. In: Studium 
Generale 7. Jahrgang, Berlin – Göttingen – Heidelberg, 1954, S. 533-544. 
 
LIEDTKE, Max. Kant und die Erziehungswissenschaft. In: Zeitschrift für 
Pädagogik. 12. Jahrgang, 1966, S.134-143.  
 
LOCHNER, Rudolf. Deutsche Erziehungswissenschaft. Meisenheim am Glan, 
1963. 
 
LOUDEN, Robert. Kant’s impure Ethics: From Rational Beings to Human 
Beings. New York, 2000. 
 
LÖWISCH, Dieter-Jürgen. Moralerziehung auf Abwegen. Oder: Die 
Schwierigkeit der Moralerziehung, ihren eigenen Weg zu finden. In: 
Vierteljahrschrift für Wissenschaftliche Pädagogik. 63. Jahrgang, 1. Heft, 
Münster, 1987. 
 
LÖWISCH, Dieter-Jürgen. Immanuel Kant II. In: FISCHER, Wolfgang; 
LÖWISCH, Dieter-Jürgen. Philosophen als Pädagogen: Wichtige Entwürfe 
klassischer Denker. 2. erg. Auf. Darmstadt, 1998. 
 
Ders. Sitte, Legalität und Moralität in der Erziehung. Kant-Studien 59. 
Jahrgang, Bonn, 1968, S. 212-229. 
 
Ders. Über den „Fortschritt zum Besseren“. Kants Stellung zum Wert 
utopischen Denkens. In: Vierteljahrschrift für Wissenschaftliche Pädagogik. 51. 
Jahrgang. Münster, 1975, S. 19-35. 
 



 276

Ders. Zur „Angeborenen Persönlichkeit“ und ihrer „Aufklärung“. Kant-
Studien 57. Jahrgang, Köln, 1966, S. 266-275. 
 
LUCKNER, Andreas. Erziehung zur Freiheit. Immanuel Kant und die 
Pädagogik. Pädagogik 55. Jg. Heft 7-8. Juli-August 2003. 
 
LUDWIG, Bernd. Einleitung. In: KANT, Immanuel. Metaphysische 
Anfangsgründe der Tugendlehre. Neu hrsg. und eingeleitet von Bernd 
Ludwig. Mit e. Einf. „Kants System der Pflichten in der Metaphysik der 
Sitten“. Hamburg, 1990, S. XIII-XXVIII. 
 
LUTZ-BACHMANN, Mathias. Geschichte und Subjekt: Zum Begriff der 
Geschichtsphilosophie bei Immanuel Kant und Karl Marx. Freiburg/München, 
1988. 
 
MALTER, Rudolf. Kantrezeption und Kantkritik in der Pädagogik der 
Gegenwart. Kant-Studien 61. Jahrgang, 1970. 
 
MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Marx-Engels Werke in 39 Bdn. u. einem 
Ergänzungsband in 2 Teilen (=MEW). Berlin, 1956. 
 
MENGÜSOGLU, Takiyettin. Der Begriff des Menschen bei Kant. In: Kritik 
und Metaphysik: Studien. Heinz Heimsoeth zum achzigsten Geburtstag. 
Berlin, 1966. 
 
MOOG, Willy. Geschichte der Pädagogik. 3. Bd.: Die Pädagogik der Neuzeit 
vom 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Ratingen bei Düsseldorf – 
Hannover, 1967. 
 
MOREAU, Paul. L’education morale chez Kant. Latour-Maubourg, 1988. 
 
MUNZEL, Gisela F. Kant’s conception of moral character: the “critical” link of 
morality, anthropology, and reflective judgment. London, 1999. 
 
MÜLLER-KIPP, Gisela. „Wie kultiviere ich die Freiheit bei dem 
Zwange?“: Pädagogische Antworten auf eine unsterbliche Frage, 
historisch durchgesehen. In: DIETERICH, Rainer; PFEIFFER, Carsten 
(Hrsg.) Freiheit und Kontingenz: Zur interdisziplinären Anthropologie 
menschlicher Freiheiten und Bindungen. Festschrift für Christian Walther. 
Heidelberg, 1992. 
 
NIETHAMMER, A. Kants Vorlesungen über Pädagogik: Freiheit und 
Notwendigkeit in Erziehung und Entwiklung. Frankfurt am Main - Bern 1980. 
 
NIQUET, Marcel. Transzendentale Anthropologie und die Begründung 
der praktischen Philosophie. In: Kant und die Berliner Aufklärung. Akten des 



 277

IX. Internationalen Kant-Kongresses. ed. Volker Gerhardt, Rolf-Peter 
Horstmann and Ralph Schumacher. Bd. IV, S. 405-415, Berlin, 2001.   
 
NISTERS, Thomas. Kants Kategorischer Imperativ als Leitfaden humaner 
Praxis. München, 1989. 
 
OSER, Fritz; FATKE, Reinhard; HÖFFE, Otfried. Tranformation und 
Entwicklung. Grundlagen der Moralerziehung. Frankfurt am Main, 1986.  
 
PETZELT, Alfred. Immanuel Kant. In: Lexikon der Pädagogik. II. Bd. S. 1075-
1078. Freiburg, 1953. 
 
Ders. Pädagogik als Wissenschaft. In: Lexikon der Pädagogik. III. Bd. S. 755-
758. Freiburg, 1953. 
 
PETZELT, Alfred ; FISCHER, Wolfgang; HEITGER, Marian. Einführung in 
die Pädagogische Fragestellung. Freiburg im Breisgau, 1961. 
 
PHILONENKO, Alexis. Kant et le Problème de L’éducation. In: KANT, 
Emmanuel. Réflexions sur L’éducation. Introduction, traduction et notes par 
Alexis Philonenko. Huitième édition. Paris, 2000. 
 
PLATON. Sämtliche Werke. 4 Bde. Hrsg. von Ursula Wolf. Reinbeck bei 
Hamburg, 2004. 
 
PLEINES, Jürgen-Eckardt. Bildung: Grundlegung und Kritik eines 
pädagogischen Begriffs. Heidelberg, 1971. 
 
Ders. Einführung in praktische Vernunft. Teil I: Denken, Reden, Handeln. 
Würzburg, 1987. 
 
Ders. Einführung in praktische Vernunft. Teil II: Wirklichkeit und Wahrheit. 
Würzburg, 1989. 
 
Ders.(Hrsg). Kant und die Pädagogik. Würzburg, 1985. 
 
Ders. Ist Tugend lehrbar? Im Gedenken an Günther Buck. Vierteljahrschrift 
für Wissenschaftliche Pädagogik. 61. Jahrgang, Heft 1,  Münster, 1985, S. 197-
211.  
 
Ders. Praktische Wissenschaft: Erziehungswissenschaftliche Kategorien im Lichte 
sozialphilosophischer Kritik. München, 1981. 
 
Ders. Tugend zwischen Sittlichkeit und Moral. Vierteljahrsschrift für 
Wissenschaftliche Pädagogik. 81. Jahrgang, Heft 3, Paderborn, 2005, S. 314-
332.  
 



 278

PLESSNER, Helmuth. Die Frage nach der Conditio Humana: Aufsätze zur 
philosophischen Anthropologie. Frankfurt am Main, 1976. 
 
RAWLS, John. Geschichte der Moralphilosophie. Hume, Kant, Leibniz, Hegel. 
Hrsg. von Barbara Herman. Übersetzung von Joachim Schulte. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp, 2004. 
 
REBLE, Albert. Geschichte der Pädagogik. Stuttgart, 1962. 
 
RIEDEL, Manfred. Geschichte als Aufklärung: Kants 
Geschichtsphilosophie und die Grundlagenkrise der Historiographie. In: 
Neue Rundschau Jahrgang 1973, Frankfurt am Main, S. 289-308.  
 
RITZEL, Wolfgang. Die Vielheit der pädagogischen Theorien und die Einheit 
der Pädagogik. Wuppertal-Ratingen-Düsseldorf, 1968. 
 
Ders. Pädagogik als praktische Wissenschaft: Von der Intentionalität zur 
Mündigkeit. Heidelberg, 1973. 
 
Ders. Kant und die Pädagogik. In: Pädagogik Rundschau 18. Jahrgang, 1964, 
S. 153-167. 
 
Ders. Kant und das Problem der Individualität. In: Kant-Studien, 65. 
Jahrgang, Sonderheft Teil I, 1974. 
 
Ders. Über den Wissenschaftscharakter der Pädagogik. In: Kant-Studien 62. 
Jahgang, 1971. 
 
Ders.. Wie ist Pädagogik als Wissenschaft möglich? In: PLEINES, Jürgen-
Eckardt (Hrsg). Kant und die Pädagogik. Würzburg, 1985. 
 
RÖMP, Georg. Die Artikulation der Autonomie:  Zur systematischen 
Stellung der Tugendlehre in der kantischen Moralphilosophie. In: Kant 
und die Berliner Aufklärung. Akten des IX. Internationalen Kant-Kongresses. ed. 
Volker Gerhardt, Rolf-Peter Horstmann and Ralph Schumacher. Bd. IV, S. 
80-88, Berlin, 2001.   
 
ROTH, Heinrich. Pädagogische Anthropologie. Bd. I – Bildsamkeit und 
Bestimmung. Hannover, 1966. 
 
ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emile oder Über die Erziehung. Stuttgart, 2001. 
 
RUGBERG, Christiane. Wie ist Erziehung möglich? Moralerziehung bei den 
frühen pädagogischen Kantianern.  Dortmund, 2002. 
 



 279

RUHLOF, Jörg. Pädagogik ohne praktisch-philosophisches Fundament? 
In: PLEINES, Jürgen-Eckardt (Hrsg). Kant und die Pädagogik. Würzburg, 
1985. 
 
Ders. „Wie kultiviere ich die Freiheit bei dem Zwange?“ Vierteljahrschrift 
für Wissenschaftliche Pädagogik. 51. Jahrgang, Heft 1, Münster, 1975, S. 02-
18. 
 
SALA, Giovanni. Kants „Kritik der praktischen Vernunft“: Ein Kommentar. 
Darmstadt, 2004. 
 
SCHELER, Max. Die Stellung des Menschen im Kosmos. 11. Aufl. Bonn, 1988. 
 
SCHELLING, Friedrich W. J. Über das Wesen der menschlichen Freiheit und 
die damit zusammenhängenden Gegenstände. Frankfurt am Main, 1975. 
 
SCHELLING, Friedrich W. J. Über das Wesen der menschlichen Freiheit. Reihe 
Klassiker Auslegen. Hrsg. von Otfried Höffe und Annemarie Pieper. 
Berlin, 1995. 
 
SCHLEIERMACHER, Friedrich E. D. Texte zur Pädagogik. Kommentierte 
Studienausgabe. 2 Bde. Hrsg. von Michael Winkler und Jen Brachmann. 
Frankfurt am Main, 2000. 
 
SCHISCHKOFF, Georgi. (Hrsg.) Philosophisches Wörterbuch. 22. Aufl. 
Stuttgart, 1991. 
 
SCHMIED-KOWARZIK, Wolfdietrich. Bildung, Emanzipation und 
Sittlichkeit: Philosophische und pädagogische Klärungsversuche. Weinheim, 
1993. 
 
Ders. Denken aus geschichtlicher Verantwortung: Wegbahnungen zur 
praktischen Philosophie. Würzburg, 1999. 
 
Ders. Dialektische Pädagogik: Vom Bezug der Erziehungswissenschaft zur 
Praxis. München, 1974. 
 
Ders. Richard Hönigswalds Philosophie der Pädagogik. Würzburg, 1995. 
 
SCHMIED-KOWARZIK, W.; BENNER, D. Prolegomena zur Grundlegung 
der Pädagogik II: Die Pädagogik der frühen Fichteaner und Hönigswalds. 
Wuppertal, 1969. 
 
SCHRIMPF, Gangolf. Die Leistungsfähigkeit des kategorischen Imperativs 
als obersten Prinzips der Ethik. In: Philosophisches Jahrbuch 87. Jahrgang, 
München, 1980, S. 281-293. 
 



 280

SCHÖNECKER, Dieter.  Kant: Grundlegung III. Die Deduktion des 
kategorischen Imperativs. München, 1999. 
 
SCHÖNECKER, Dieter; WOOD, Allen. Kants „Grundlegung zur Metaphysik 
der Sitten. Ein einführender Kommentar. Paderborn – München – Wien – 
Zürich, 2002. 
 
SCHÖNRICH, Gerhard; KATO, Yasushi. Kant in der Diskussion der 
Moderne. Frankfurt am Main, 1997. 
 
SCHWAIGER, Clemens. Klugheit bei Kant: Metamorphosen eines 
Schlüsselbegriffs der praktischen Philosophie. In: Aufklärung: 
Interdisziplinäres Jahrbuch zur Erforschung des 18. Jahrhunderts und seiner 
Wirkungsgeschichte. 14. Jahrgang, Heft 1, Hamburg, 2002, S. 147- 159. 
 
SEITZ, Klaus. Die Wirklichkeit der Weltgesellschaft und die Möglichkeit 
weltbürgerlicher Erziehung. Universalistische Bildung und Moral in 
gesellschaftstheoretischer Sicht. In: GÖRGENS, Sigrid. Universalistische 
Moral und weltbürgerliche Erziehung : die Herausforderung der Globalisierung 
im Horizont der modernen Evolutionsforschung. Frankfurt am Main, 2001. 
 
STARK, Werner. Vorlesung – Nachlass – Druckschrift? Bemerkungen zu 
Kant über Pädagogik. In: Kant-Studien 91. Jahrgang, Sonderheft. Berlin – 
New York, 2000, S. 94-105. 
 
STAUDINGER, F. Kants Bedeutung für die Pädagogik der Gegenwart. In: 
Kant-Studien 9. Jahrgang, 1904. 
 
STEIGLEDER, Klaus. Kants Konzeption der Moralphilosophie als 
„Metaphysik der Sitten“. In:  HOLDEREGGER, Adrian; WILS, Jean-Pierre 
(Hrsg.) Interdisziplinäre Ethik: Grundlagen, Methoden, Bereiche. Festgabe für 
Dietmar Mieth zum sechzigsten Geburtstag. Freiburg - Schweiz, 2001. 
 
STRAUSS, Walter. Allgemeine Pädagogik als transzendentale Logik der 
Erziehungswissenschaft.  Frankfurt am Main, 1982. 
 
TENORTH, Heinz-Elmar. Kant in der Pädagogik. In: Jahrbuch für 
Historische Bildungsforschung 10. Bd. Bad Heilbrunn, 2004, S. 337-349. 
 
Ders. Klassiker der Pädagogik. 2 Bde. München, 2003 
 
VANDEWALLE, Bernard. Kant, éducation et critique. Paris, 2001. 
 
VOGEL, Peter. Das Kausalitätsproblem bei Kant und in der 
Erziehungswissenschaft. In: Vierteljahrsschrift für Wissenschaftliche 
Pädagogik. 58. Jahrgang, Heft 1, Münster, 1982, S. 295-309. 
 



 281

Ders. Kausalität und Freiheit in der Pädagogik. Drei Studien im Anschluβ an die 
Freiheitsantinomie bei Kant. Frankfurt am Main – Bern - New York - Paris 
1990. 
 
WECKMANN, Berthold. Tugend muβ erworben werden, sie kann und 
muβ gelehrt werden. Kants Argumentation in den Methodenlehren der 
„Kritik der praktischen Vernunft“ und der „Metaphysik der Sitten“. In: 
Vierteljahrschrift für Wissenschaftliche Pädagogik. 66. Jahrgang, Heft 1, 
Münster, 1990, S. 335-351.  
 
WEISCHEDEL, Wilhelm. Kant und das Problem einer Erziehung zur 
Freiheit. In: Neue Sammlung 9. Jahrgang, 1969. 
 
WEISSKOPF, Traugott. Immanuel Kant und die Pädagogik. Beiträge zu einer 
Monographie. Basel, 1970. 
 
WIGGER, Lothar. Handlungstheorie und Pädagogik. St. Augustin, 1983. 
 
WILLASCHEK, M. Praktische Vernunft: Handlungstheorie und 
Moralbegründung bei Kant. Stuttgart - Weimar, 1992. 
 
WILLMANN, Otto. Einleitung und Anmerkungen zu Kant, Über 
Pädagogik. In: Ders. Sämtliche Werke. Bd. 2: 1868-1873. Aalen, 1969. 
 
WIMMER, Rainer. Kants kritische Religionsphilosophie. Berlin - New York,  
1990. 
 
WINKELS, Theo. Kants Forderung nach Konstitution einer 
Erziehungswissenschaft. München, 1984. 
 
WINKLER, Michael. Immanuel Kant über Pädagogik – eine Verführung. 
In: Vierteljahrschrift für Wissenschaftliche Pädagogik. 67. Jahrgang, 1, 
Münster, 1991, S. 241-261.  
 
WULF, Christoph (Hrsg.) Wörterbuch der Erziehung. München - Zürich, 
1984. 
 
ZELTNER, Hermann. Kants Begriff der Person. In: ARNOLD, Wilhelm; 
ZELTNER, Hermann. (Hrsg.) Tradition und Kritik. Festschrift für Rudolf 
Zocher zum 80. Geburtstag. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann, 1967. 
 


	Inhaltsverzeichnis
	Danksagung
	Einleitung
	I. Pädagogik als Problem und Probleme der Pädagogik bei Kant
	1.1 Über Pädagogik - einwände gegen Schrift und Thema
	1.2 Anmerkungen zugunsten der Behandlung des Themas
	1.3 Über den Zusammenhang zwischen Moral, Erziehung und Antropologie
	1.4 Zum Standpunkt der Forschung einige Perspektiven seit Weisskopfs Abhandlung (1970)
	1.4.1 Historische-philologische Rezeption
	1.4.2 Rezeption in der Erziehungswissenschaft
	1.4.3 Rezeption in der Kant-Forschung

	1.5 Bemerkungen zur Rezeption und zum Interpretationsvorhaben

	II Kants Grundlage der Moral
	2.1 Das Problem der Freiheit in Bezug auf die Bestimmung des Menschen
	2.2 Transzendentale Freiheit und praktische Freiheit
	2.3 Festlegung des Prinzips der Sittlichkeit
	2.3.1 Die I. und II. Sektion der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
	2.3.2 Die III. Sektion der Grundlegung
	2.3.3 Anmerkungen

	2.4 Methodenlehre der KpV: Die Frage der Bildung zur Moral

	III. Anthropologie und Geschichtsphilosophische Fundierung der Pädagogik
	3.1 Naturanlage: Aspekte von Natur und Freiheit in der Bestimmung des Menschen
	3.1.1 Naturanlage innerhalb der Religionsschrift

	3.2 Antagonismus und Erziehung oder Kants Frage: "Wie kann man aber erwarten, daß aus so krummen Holze etwas völlig Gerades gezimmert werde?"
	3.2.1 Die Aufgegebenheit des Menschen: "ungeselliges" und erziehungsbedürftiges Wesen
	3.2.2 Gesellschaftlich - politische Forderungen


	IV. Erziehung und die Frage danach, was der Mensch ist und was er sein soll
	4.1 Grundbestimmungen der Erziehung
	4.1.1 Physische und praktische Erziehung - eine Differenzierung
	4.1.2 Erziehung als Idee

	4.2 Kants Forderung: "Erziehung muss ein Studium werden"
	4.2.1 Pädagogik als praktische Wissenschaft
	4.2.2 Erzeihung und Experiment

	4.3 Aufgabe der Erziehung
	4.3.1 Wartung
	4.3.2 Disziplin
	4.3.3 Kultivierung
	4.3.4 Zivilisierung
	4.3.5 Moralisierung


	V. Tugend als moralische Praxis
	5.1 Kants Begriff der Tugend
	5.1.1 Zwecke, die zugleich Pflichten sind

	5.2 Ist Tugend lehrbar?
	5.2.1 Ethische Didaktik
	5.2.2 Ethische Asketik


	Ausblick
	Siglenverzeichnis
	Literatur


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.276 841.890]
>> setpagedevice




