
Arbeitsjournal zu Aristoteles, Phys. III 

 

Gottfried Heinemann 

(Universität Kassel) 

 

 

Text nach TLG CD ROM #D 

Übersetzung und Notizen von G. Heinemann 

 

 

(Begonnen 2008; Stand: Dezember 2018) 

 

 

 

Vorbemerkung: Ich plane keinen vollen Kommentar, sondern nur einige erläuternde Anmerkungen, 

sowie interpretierende Essays zu wichtigen Abschnitten. Bei anderen Abschnitten mag ein Hinweis 

auf Publiziertes genügen. Vor allem ist dieses Arbeitsjournal der Ort, an dem ich die wichtigsten 

Schritte zur Erarbeitung von Übersetzung und Interpretation protokolliere. Ausführliche Anmerkun-

gen am Ende (die Links funktionieren am besten, wenn man die Datei im Browser, z.B. Firefox, öff-

net). 

 



 

 

2 

Inhalt: 

Kapitel 1. ........................................................................................................................................................... 3 

Kapitel 2 .......................................................................................................................................................... 22 

Kapitel 3 .......................................................................................................................................................... 30 

Kapitel 4 .......................................................................................................................................................... 42 

Kapitel 5 .......................................................................................................................................................... 62 

Kapitel 6 .......................................................................................................................................................... 94 

Kapitel 7 ........................................................................................................................................................ 113 

Kapitel 8 ........................................................................................................................................................ 121 

Anmerkung zu Phys. III 1-3: (Auszug aus GH, [Supervenience], red. Fassung 2017-12-19) .............. 126 

2.2. Aristotle's Definition of Change ..................................................................................................... 126 

2.2.1. Potentialities to Be and Potentialities to Become in Phys. III 1 ................................................ 126 

2.2.2. Potentialities and Passive Powers in Phys. III 1 ........................................................................ 131 

2.3. Powers, Natures, and Causes ......................................................................................................... 134 

2.3.1. Becomers and Movers in Phys. III 1-3 ......................................................................................... 134 

2.3.2. Natures and Causes ...................................................................................................................... 136 

Anmerkungen zu 200b26-28 ...................................................................................................................... 141 

entelecheia = to entelôs echein .................................................................................................................... 141 

dynamei ...................................................................................................................................................... 141 

Exkurs zu Met IX 7, 1049a1-18 ............................................................................................................... 143 

katêgoriai tou ontos (a28) – "Aussageweisen von 'ist'" oder "Bezeichnungsweisen des  

Seienden"? ................................................................................................................................................ 145 

Anmerkung zu 200b28-32 .......................................................................................................................... 147 

Anmerkung zu entelecheia (201a11) ........................................................................................................... 148 

Anmerkung zu 201a16-9: oikodomêsis etc. ................................................................................................. 154 

Anmerkung zu 201a24: Das kinoun physikôs ist kinêton. ......................................................................... 157 

Anmerkung zu 201a28: energêi ................................................................................................................... 158 

Anmerkung zu Phys. III 1: Wann ist x dynamei F ?.................................................................................. 159 

Anmerkung zu 202a4: dynamei on kinêton ................................................................................................ 170 

Anmerkung zu 202a7: hôste hama kai paschei ............................................................................................ 172 

Anmerkung zu 202a11: kinêi ....................................................................................................................... 173 

Anmerkung zu 202b9 .................................................................................................................................. 174 

Anmerkung zu 202b9-10 ............................................................................................................................ 175 

Anmerkung zu 202b35-6 ............................................................................................................................ 177 

Anmerkung zu 203a2 .................................................................................................................................. 178 

Anmerkung zu 203a16: hoi peri physeôs .................................................................................................... 179 

Anmerkung zu 205b31-3: Koordinatensysteme ...................................................................................... 180 

Anmerkung zu 206b16-20 .......................................................................................................................... 181 

Anmerkung zu 207b11 ................................................................................................................................ 183 

Anmerkung zu 207b15-21: S4 bei Aristoteles? ........................................................................................ 184 

 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

3 

Kapitel 1.1 

200b12  ᾽Επεὶ δ' ἡ φύσις μέν ἐστιν ἀρχὴ κινήσεως καὶ μετα- 

200b13 βολῆς, ἡ δὲ μέϑοδος ἡμῖν περὶ φύσεώς ἐστι, δεῖ μὴ λαν- 

200b14 ϑάνειν τί ἐστι κίνησις· ἀναγκαῖον γὰρ ἀγνοουμένης αὐτῆς ἀγ- 

200b15 νοεῖσϑαι καὶ τὴν φύσιν.  

Die Natur ist ein Prinzip von Bewegung und Änderung, das wissenschaftliche Fach, mit 

dem wir uns hier befassen, hat das Thema 'über Natur'. Daher darf nicht verborgen bleiben, 

was Bewegung ist. Denn wenn man sie nicht kennt, kennt man zwangsläufig auch die Natur 

nicht. 

• "Bewegung" / "Änderung": kinêsis / metabolê (b12-3) – vgl. meine Anm. zu II 1, 192b13. 

• "wissenschaftliches Fach": methodos (b13) – siehe zu I 1, 184a11 

• "hat das Thema 'über Natur'": peri physeôs esti (b13) – siehe zu I 1, 184a14-5.2 

• "was Bewegung ist": ti estin kinêsis (b14) – die Frage "Was ist ...?" (ti estin ...?) ist hier im 

terminologischen Sinne (als eine der Grundfragen gemäß APo II 1, 89b23-35) zu neh-

men.3 Dementsprechend das kognitive Vokabular im Kontext: "verborgen / unbekannt 

bleiben": lanthanein (b13-4) / agnoeisthai (b14-5).4 

                                                      

1 Meine aktuelle Interpretation von Phys. III 1-3 ist in der Neufassung von [Supervenience] (Aug./Sept. 

2017, = Ms. zu HEINEMANN 2018) ausgearbeitet. Für den einschlägigen Abschnitt s.u. Anmerkung zu 

Phys. III 1-3: (Auszug aus GH, [Supervenience], red. Fassung 2017-12-19). Sie ist nicht in die darauf fol-

genden Anmerkungen eingearbeitet; die dortigen Verweise auf [Supervenience] beziehen sich ur-

sprünglich auf vorherige Fassungen und sind hier durch Querverweise auf die Neufassung ergänzt. 

2 Die traditionelle Themenangabe "über Natur" wird hier durch den in Phys. II 1 eingeführten Natur-

begriff interpretiert. Ebenso beispielsweise auch GC II 6, 333b18; dazu HEINEMANN, Studien II, 4.3.6.3. 

(T c.4 #19b) und 5.6.1.2. (T c.5 #56) sowie ders., Regularity (bes. Abschnitt 4.). – Ist das stets zu erwar-

ten, wenn Ar. die  Formel peri physeôs programmatisch verwendet (oder programmatisch von den 

Aufgaben des physikos spricht)? Dazu HEINEMANN, Physik und Physiker (peri physeôs "im starken Sinn"). 

3 ### Nach REY PUENTE (Vortrag Aristoteles-Kongress Thessaloniki 2016) ist die entsprechende Aus-

kunft (201a11) eine Definition im Sinne eines λόγος τοῦ τί ἐστιν ἀναπό|δεικτος (APo II 10, 94a11-12) 

### Zu APo 93b29-94a19 auch SEDLEY 2015 ("Varieties of Definition") 

4 Beachte: Die (ab c. 4 obligatorische) Frage, ob Bewegung ist, wurde schon im I. Buch zurückgewie-

sen (Phys. I 2, 185b24-185a14). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

4 

διορισαμένοις δὲ περὶ κινήσεως πει- 

200b16 ρατέον τὸν αὐτὸν ἐπελϑεῖν τρόπον περὶ τῶν ἐφεξῆς. δοκεῖ δ' 

200b17 ἡ κίνησις εἶναι τῶν συνεχῶν, τὸ δ' ἄπειρον ἐμφαίνεται πρῶ- 

200b18 τον ἐν τῷ συνεχεῖ· διὸ καὶ τοῖς ὁριζομένοις τὸ συνεχὲς συμ- 

200b19 βαίνει προσχρήσασϑαι πολλάκις τῷ λόγῳ τῷ τοῦ ἀπείρου, 

200b20 ὡς τὸ εἰς ἄπειρον διαιρετὸν συνεχὲς ὄν. πρὸς δὲ τούτοις ἄνευ 

200b21 τόπου καὶ κενοῦ καὶ χρόνου κίνησιν ἀδύνατον εἶναι. 

Wenn wir [die soeben geforderten] Bestimmungen hinsichtlich der Bewegung getroffen ha-

ben, sollten wir das Anschließende in derselben Weise anzugehen versuchen. Denn die Be-

wegung scheint zum Kontinuierlichen zu gehören, und das Unbegrenzte zeigt sich zuerst 

beim Kontinuierlichen. So ergibt es sich auch, daß man bei der Definition des Kontinuierli-

chen oft auf den Begriff des Unbegrenzten zurückgreift; denn kontinuierlich sei das unbe-

grenzt Teilbare.5 Außerdem hält man Bewegung ohne Ort, Leeres und Zeit für unmöglich. 

• "Wenn wir [die soeben geforderten] ..." – Ich hatte: "Nachdem wir ...", was aber als 

Rückverweis mißverstanden werden kann. 

• "Bestimmungen treffen": dihorizomai (b15) – M. (=A.?). Vielleicht ist mein bisheriges 

"umreißen" zu schwach. Beachte auch: dihorismenos opp. aoristos ("unbestimmt"). 

• "scheint ...": dokei ... (b16) – oder: "man hält die Bewegung für etwas, das zum Kontinu-

ierlichen gehört"(cf. HARRY 2015, 17) 

• "kontinuierlich": synechês (b17, b20) – oder: Kontinuum? (###wann ich "Kontinuum" 

schreiben sollte, weiß ich noch nicht –> Bücher V, VI. Dort schreibe ich zunächst "konti-

nuierlich zusmannehängend")  

• "daß man bei der Definition ...": tois horizomenois (b18) – Nach ROSS (ad loc.) sind keine 

vor-aristotelischen Definitionen des Kontinuierlichen überliefert. 

• "Begriff": logos (b19)  

• "denn .. sei ...": hôs ... on (b20) – wie II 2, 194a34 (siehe dort), auch II 4, 196b6 

• "unbegrenzt teilbar": eis apeiron dihaireton (b20) – wie I 2, 185b10 

• "Leeres": kenon (b21) – "die Leere" ist vielleicht treffender (erst in IV 5 ff. entscheidbar – 

aber dort habe ich stets nur "Leeres" oder "das Leere"). Wichtig ist, einen anachronisti-

schen Begriff des Raums zu vermeiden; daher spreche ich nicht vom "leeren Raum". 

• "hält man ... für" – ich übernehme das von ROSS (zu kai kenou, b21) interpolierte phasi. 

Anders als bei dokei (b16) referiert Ar. hier fremde Meinungen, die er teilweise verwer-

fen oder modifizieren wird. 

                                                      

5 Zu den ar. Definitionen von synechês vgl. einerseits ROSS ad loc., andererseits meine Anm. zu IV 4, 

211a30 (sowie die Interpretation von WASCHKIES, auf die ich dort verweise). Beachte aber, daß Ar. hier 

eine fremde Auffassung referiert (und Phys. I 2, 185b10 nur die Umkehrung voraussetzt). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

5 

δῆλον οὖν 

200b22 ὡς διά τε ταῦτα, καὶ διὰ τὸ πάντων εἶναι κοινὰ καὶ κα- 

200b23 ϑόλου ταῦτα, σκεπτέον προχειρισαμένοις περὶ ἑκάστου 

200b24 τούτων (ὑστέρα γὰρ ἡ περὶ τῶν ἰδίων ϑεωρία τῆς περὶ τῶν 

200b25 κοινῶν ἐστιν)· καὶ πρῶτον, καϑάπερ εἴπαμεν, περὶ κινήσεως.  

Es ist somit klar: Aus den angegebenen Gründen und auch, weil diese Dinge allem gemein-

sam und allgemein sind, haben wir jedes von ihnen zu erörtern und zu untersuchen (denn 

die Betrachtung des Eigentümlichen ist derjenigen des Gemeinsamen nachgeordnet), und 

zwar, wie gesagt, zuerst die Bewegung.  

• "aus den angegebenen Gründen": dia tauta (b22)  

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

6 

200b26 ἔστι δὴ [τι] τὸ μὲν ἐντελεχείᾳ μόνον, τὸ δὲ δυνάμει καὶ ἐν- 

200b27 τελεχείᾳ, τὸ μὲν τόδε τι, τὸ δὲ τοσόνδε, τὸ δὲ τοιόνδε, καὶ 

200b28 τῶν ἄλλων τῶν τοῦ ὄντος κατηγοριῶν ὁμοίως.  

Manches ist [stets] nur im Vollendungszustand, anderes [sc. manchmal] potentiell und [sc. 

manchmal] im Vollendungszustand,6 und zwar [sc. entweder stets nur im Vollendungszu-

stand oder manchmal potentiell und manchmal im Vollendungszustand]: manches dieses 

wohlbestimmte Ding, anderes soundso groß, anderes soundso beschaffen, und ebenso bei 

den anderen Aussageweisen von 'ist'. 

• "manches": to men (b26 und b27) – ist grammatisches Subjekt. "Dinge" zu ergänzen, ist 

unnötig. Ar. schreibt ja auch nicht onta. 

• "sc. manchmal" – vgl. 201a20: ouch hama 

• "potentiell": dynamei (b26) – ich hatte zunächst: "als Vermögen" (vgl. unten, zu 201a10) 

• "im Vollendungszustand": entelecheiai (b26-7) – entelecheia = to entelôs echein, d.h. "sich in 

Vollendung halten".7 Ich lese entelecheiai etc. als Adverbien und tode ti etc. als Prädikats-

nomina zu dem einleitenden esti. Das entspricht der Eingangsklausel zur anschließen-

den Df. von 'Bewegung' (201a9-10): die Unterscheidung zwischen entelecheiai und dyna-

mei ist kath' hekaston genos durchzuführen. (Ich hatte: "in voller Ausbildung", geändert 

2018-07-26) 

• "dieses wohlbestimmte Ding": tode ti (b27) – vgl. DETEL 1993, Glossar; RAPP 1996, 9 

(zweite Bedeutung von tode ti – d.i. "das substanziale Subjekt im Unterschied zu den 

ihm zukommenden Prädikaten").8  

• "soundso groß": tosonde (b27) – oder: "so viel"?9 

• "bei den ...": tôn (b28) – ROSS: gen. partitivus ("and so in the case of ...") 

• "Aussageweisen von 'ist'": katêgoriai tou ontos (b28).10 – oder: "Bezeichnungsweisen des 

Seienden"  

                                                      

6 Die Parallelstelle Met. XI 9, 1065b5 f. hat stattdessen eine dreigliedrige Formel: ῎Εστι δὲ τὸ μὲν 

ἐνεργείᾳ μόνον τὸ δὲ δυνάμει τὸ δὲ δυνάμει καὶ ἐνεργείᾳ. KOSMAN (1969, 53n22) hält dies für den 

korrekten Text. Dabei sei die dritte Klausel im Sinne von 1. Aktualität = 2. Potentialität (wie in De ani-

ma II 5) zu verstehen. – KOSMAN arbeitet dann aber selber heraus, daß der Vergleich hinkt. In De anima 

haben wir:: 

die Sprache L beherrschen (1. Aktualität) = die Sprache L sprechen können (2. Potentialität) 

Phys. III 1-3 spricht von der Aktivierung (~ 1. Aktualität?) eines potentiellen Merkmals als solchen. 

Diese ist nach Aristoteles aber gerade keine zweite Potentialität, sondern eben Bewegung. 

7 Siehe unten entelecheia = to entelôs echein. 

8 Beachte: "dieses wohlbestimmte Ding" für tode ti schließt "dieses" (oder: dieses Ding) für tode nicht 

aus. [###Aber ich muß das noch durcharbeiten: Wie gehe ich mit Stellen wie 200b35 um, wo durch 

tode (wie sonst durch tode ti) die Kategorie der Substanz angezeigt wird?] 

9 Ich hatte hier Substantivierungen ("ein So-großes" etc.). Die sind aber überflüssig. 

10 Dazu unten die Anmerkung zu katêgoriai tou ontos (a28) – "Aussageweisen von 'ist'" oder "Bezeich-

nungsweisen des Seienden"?) 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

7 

τοῦ δὲ πρός 

200b29 τι τὸ μὲν καϑ' ὑπεροχὴν λέγεται καὶ κατ' ἔλλειψιν, τὸ δὲ 

200b30 κατὰ τὸ ποιητικὸν καὶ παϑητικόν, καὶ ὅλως κινητικόν τε 

200b31 καὶ κινητόν· τὸ γὰρ κινητικὸν κινητικὸν τοῦ κινητοῦ καὶ τὸ κι- 

200b32 νητὸν κινητὸν ὑπὸ τοῦ κινητικοῦ.  

Vom In-Beziehung-zu-etwas wird teils im Sinne des Übertreffens oder Zurückbleibens ge-

sprochen, teils im Sinne dessen, was Wirkung ausüben und was unter Einwirkung stehen 

kann, und überhaupt was bewegen und was bewegt werden kann.11 Denn was bewegen 

kann, kann dasjenige bewegen, das bewegt werden kann. Und was bewegt werden kann, 

kann von demjenigen bewegt werden, das bewegen kann.12 

• "(das) In-Beziehung-zu-etwas": to pros ti (b28-9) – ich habe "(das) Bezüglich" erwogen. 

• "was Wirkung ausüben oder erleiden ... kann":  

• "was ... bewegt werden kann": kinêton (b31 und b32) – hier ganz klar Passiv. Trotzdem 

wäre eine Formulierung mit "beweglich" erwägenswert. Denn nur was beweglich ist, ist 

auch bewegbar (d.h. kann bewegt werden).13  

 

                                                      

11 Ähnliche, aber vollständigere Einteilung: Met. V 15 (ROSS, p. 535, zu b28-32). – Nach ROSS (p. 536, zu 

b29-31) betrifft ποιητικὸν καὶ παϑητικόν nur die Qualität und ist somit enger als κινητικόν καὶ 

κινητόν. 

12 Vgl. JANSEN 2002, 103 ff. über dynamis als pros ti (d.h. kinetische Vermögen als Relativa). 

13 Vgl. die folgende Anmerkung zu 200b28-32 ; dann auch Anmerkung zu 201a16-9: oikodomêsis etc.. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

8 

οὐκ ἔστι δὲ κίνησις παρὰ τὰ 

200b33 πράγματα· μεταβάλλει γὰρ ἀεὶ τὸ μεταβάλλον ἢ κατ' 

200b34 οὐσίαν ἢ κατὰ ποσὸν ἢ κατὰ ποιὸν ἢ κατὰ τόπον, κοινὸν δ' 

200b35 ἐπὶ τούτων οὐδὲν ἔστι λαβεῖν, ὡς φαμέν, ὃ οὔτε τόδε οὔτε πο- 

201a1  σὸν οὔτε ποιὸν οὔτε τῶν ἄλλων κατηγορημάτων οὐϑέν· ὥστ' οὐδὲ 

201a2  κίνησις οὐδὲ μεταβολὴ οὐϑενὸς ἔσται παρὰ τὰ εἰρημένα, μη- 

201a3  ϑενός γε ὄντος παρὰ τὰ εἰρημένα.  

Es gibt keine Bewegung ohne die Dinge. Denn was sich ändert, tut dies stets hinsichtlich der 

Substanz, des Wie-groß, des Wie-beschaffen oder des Orts. Und es läßt sich, so behaupten 

wir, nichts Übergreifendes fassen, das kein Dieses [sc. wohlbestimmte Ding] oder So-groß 

oder So-beschaffen oder auf eine der anderen Weisen Ausgesagtes wäre. Daher gibt es Be-

wegung und Änderung wohl bei nichts außer dem Angegebenen; denn es gibt nichts außer 

dem Angegebenen. 

• "ohne die Dinge": para ta pragmata (b32-3) – zu erwägen: "ohne Gegenstände". Ich hatte: 

"außerhalb der jeweiligen Sachen". Die Rede ist jedenfalls von dem nach Kategorien 

(Aussage- oder Bezeichnungsweisen) differenzierten Seienden (vgl. b28: katêgoriai tou 

ontos).  

• "so behaupten wir": hôs phamen (b35).14   

• "Dieses [sc. wohlbestimmte Ding]" tode (b35) – s.o. zu 200b27 

• "auf eine der anderen Weisen Ausgesagtes": (ti) tôn allôn katêgorêmatôn (a1) 

• "daher gibt es ... wohl"; hôste ... estai (a1-2) – das Futur schwächt die Behauptung ab (?).15 

                                                      

14 Ich habe erwogen: "wie gesagt". Aber wo? b27 f. ist zu schwach. Vielleicht I 2 f. Aber der Rückbezug 

ist zu fern. 

15 Beachte: Zweierlei wird behauptet: (i) daß Bewegung und Änderung immer in einer Kategorie statt-

finden müssen, (ii) daß hierfür nur die angegebenen Kategorien in Betracht kommen. Ar. hat bisher 

nicht für (ii) argumentiert. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

9 

ἕκαστον δὲ διχῶς ὑπάρ- 

201a4  χει πᾶσιν, οἷον τὸ τόδε (τὸ μὲν γὰρ μορφὴ αὐτοῦ, τὸ δὲ 

201a5  στέρησις), καὶ κατὰ τὸ ποιόν (τὸ μὲν γὰρ λευκὸν τὸ δὲ 

201a6  μέλαν), καὶ κατὰ τὸ ποσὸν τὸ μὲν τέλειον τὸ δ' ἀτελές. 

201a7  ὁμοίως δὲ καὶ κατὰ τὴν φορὰν τὸ μὲν ἄνω τὸ δὲ κάτω, 

201a8  ἢ τὸ μὲν κοῦφον τὸ δὲ βαρύ. ὥστε κινήσεως καὶ μεταβο- 

201a9  λῆς ἔστιν εἴδη τοσαῦτα ὅσα τοῦ ὄντος. 

Jedes kommt bei allem zweifach vor, z.B. das Dieses [sc. wohlbestimmte Ding], nämlich teils 

als Gestalt des Gegenstandes, teils als Fehlen;16 beim Wie-beschaffen: teils weiß teils 

schwarz; beim Wie-groß: teils ausgewachsen teils halbwüchsig. Ebenso beim Ortswechsel 

teils nach oben teils nach unten, oder teils leicht teils schwer. Somit gibt es so viele Arten von 

Bewegung und Änderung, wie es Arten des Seienden gibt.  

• "Dieses [sc. wohlbestimmte Ding]" tode (a4) – s.o. zu 200b27 

• "des Gegenstandes": autou (a4) 

• "ausgewachsen" / "halbwüchsig": teleion / ateles (a6) 

• "Ortswechsel": phora (a7) – ich hatte: "Transport" 

• "Arten": eidê (a9) – beachte: "Arten des Seienden" sind hier Kategorien . 

 

 

                                                      

16 Beachte die Anspielung auf I 7 (morphê, sterêsis).  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

10 

201a9         διῃρημένου δὲ καϑ' 

201a10 ἕκαστον γένος τοῦ μὲν ἐντελεχείᾳ τοῦ δὲ δυνάμει, ἡ τοῦ δυ- 

201a11 νάμει ὄντος ἐντελέχεια, ᾗ τοιοῦτον, κίνησίς ἐστιν,  

In der jeweiligen Gattung [des Seienden] sei unterschieden zwischen 'im Vollendungszu-

stand' und 'potentiell'. Dann ist der Vollendungszustand des Potentiellen als eines solchen 

Bewegung.17 

• "sei unterschieden ... Dann ...": diêirêmenou (a9) – ich hatte: "Ausgehend von der in jeder 

Gattung zu treffenden Unterscheidung zwischen 'in voller Ausbildung' und 'potentiell', 

ist ..." 

• "Gattung [des Seienden]": genos (a10) – = eidos tou ontos (a9) = katêgoria tou ontos (b28) 

• "des Potentiellen": tou dynamei ontos (a10-1) – ich hatte "des [sc. jeweiligen] Vermögens" 

erwogen.18 Aber 'Vermögen' ist ein Relationsbegriff (vgl. JANSEN 2002, 103 ff.); seine Ex-

tension sind die <x,F> mit: x kann F-en. Die Wendung to dynamei on bezeichnet kein 

<x,F>, sondern entweder F oder (wie die anschließenden Beispiele zeigen: vielmehr) x, 

mit F als Prädikatsnomen zu on.  

• " Vollendungszustand": entelecheia (a11).19  

                                                      

17 Zu 201a10-1: HEINEMANN, [Measure], 3.1.; ders., [Ordnung], § 3a). 

18 JANSEN (2002) hat p. 130 "des Vermögenden", p. 247 "des Werdevermögens". 

19 Dazu Anmerkung zu entelecheia (201a11) 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

11 

οἷον τοῦ μὲν 

201a12 ἀλλοιωτοῦ, ᾗ ἀλλοιωτόν, ἀλλοίωσις, τοῦ δὲ αὐξητοῦ καὶ τοῦ 

201a13 ἀντικειμένου φϑιτοῦ (οὐδὲν γὰρ ὄνομα κοινὸν ἐπ' ἀμφοῖν) αὔ- 

201a14 ξησις καὶ φϑίσις, τοῦ δὲ γενητοῦ καὶ φϑαρτοῦ γένεσις καὶ 

201a15 φϑορά, τοῦ δὲ φορητοῦ φορά.  

Beispielsweise ist der Vollendungszustand des Veränderlichen als Veränderlichen Verände-

rung; dessen, was zunehmen bzw. umgekehrt abnehmen kann (wofür es [im Griechischen] 

kein gemeinsames Wort gibt), Zu- und Abnahme; dessen, was entstehen bzw. vergehen 

kann, Entstehen und Vergehen; dessen, was den Ort wechseln kann, Ortswechsel. 

• "veränderlich":20 alloiôton (a12) – d.h. potentiell eine andere Eigenschaft annehmend. 

Hier und in den anderen Fällen nehme ich die Wortbildung mit -ton zunächst intransi-

tiv, ohne eine passivische Verwendung auszuschließen;21 bei genêton / phtharton (a14) ist 

dies unabweisbar.22  

• "was den Ort wechseln kann: phorêton (a15) – ich hatte: "transportierbar" (und dann 

"Transport" für phora). Aber das taugt schon deshalb nicht, weil -ton zunächst intransitiv 

sein soll (s.o. zu alloiôton, a12). 

                                                      

20 Ich hatte zunächst: "des [hinsichtlich einer bestimmten Eigenschaft] Veränderlichen" – mit der Be-

merkung, der Zusatz sei "nötig zur Unterscheidung zwischen alloiôsis und metabolê" und müsse "an 

der Parallelstelle 202b25 wiederholt werden". Nur am dritten Vorkommnis von alloiôsis in III 1-3, näm-

lich 202a35, genüge 'Veränderung' kommentarlos. Und weiter: "Wenn 'Änderung' für metabolê unver-

meidlich ist, muß ich bei alloiôsis improvisieren. Vielleicht genügt es für I-IV, ähnlich zu verfahren wie 

in III 1-3. Im Glossar muß festgehalten werden: 'Änderung' ist für metabolê und 'Veränderung' für al-

loiôsis reserviert. Diese Sprachregelung muß aber durch wiederholte Gedächtnisstützen bekräftigt 

werden." 

21 Wie oben zu 200b31-2 bei kinêton: nur was veränderlich ist, ist auch veränderbar. 

22 Beachte: 'entstehen' und 'vergehen' sind intransitiv. Gleichwohl braucht das Entstehen nach Ar. eine 

äußere Ursache. Insofern ist die Grammatik ontologisch intransparent.  

Aber was heißt hier eigentlich genêton? Vom Wortsinn her müßte dies der Gegenstand a sein, der 

entsteht und somit überhaupt erst beim Abschluß des Entstehens existiert. Das ist hier ganz abwegig. 

Denn das genêton muß bereits zu Beginn des Entstehens existieren. Wie in meiner Anm. zu 200b28 

(katêgoriai tou ontos (a28) – "Aussageweisen von 'ist'" oder "Bezeichnungsweisen des Seienden"?) habe 

ich zwei Kandidaten: (a) das Material m, aus dem a entstehen wird, und (b) die Form F, durch deren 

Implemientierung a entsteht. Gemäß meiner Argumentation zu 200a28 käme nur (a) in Betracht, was 

aber nach dem Wortsinn nicht geht.  

Erst 201a16 haben wir mit oikodomêton eindeutig (a) – und demgemäß bei oikodomêton und oiko-

domeitai (a16-7) grammatisch Passiv; bei oikodomêsis (a18) ist bereits ein oikodomos als Subjekt zu oi-

kodomeô hinzuzudenken. – In der anschließenden Liste (a18-9) gehen dann aber Passiv und Intransi-

tiv wild durcheinander. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

12 

ὅτι δὲ τοῦτο ἔστιν ἡ κίνησις, 

201a16 ἐντεῦϑεν δῆλον. ὅταν γὰρ τὸ οἰκοδομητόν, ᾗ τοιοῦτον αὐτὸ 

201a17 λέγομεν εἶναι, ἐντελεχείᾳ ᾖ, οἰκοδομεῖται, καὶ ἔστιν τοῦτο 

201a18 οἰκοδόμησις· ὁμοίως δὲ καὶ μάϑησις καὶ ἰάτρευσις καὶ κύ- 

201a19 λισις καὶ ἅλσις καὶ ἅδρυνσις καὶ γήρανσις.  

Daß dies die Bewegung ist, wird hieraus klar: Wenn das Verbaubare, als dasjenige, das wir 

so bezeichnen, im Vollendungszustand ist, dann wird es verbaut, und das ist Hausbau;23 

ebenso Verarztung, Reifung, Alterung, sowie beim Lernen, Wälzen und Springen.24 

• "das Verbaubare": to oikodomêton (a16) – nämlich die Baumaterialien, die potentiell zu 

einem Haus verbaut sind. 

• "wird es verbaut": oikodomeitai (a17) – Subjekt ist to oikodomêton; daher "es". 

• Hausbau; ebenso Verarztung, Reifung, Alterung, sowie beim Lernen, Wälzen und 

Springen": oikodomêsis ... gêransis (a18-9) – Das Griechische hat hier lauter Substantiva 

auf -sis, entsprechend dem deutschen, nicht in allen Fällen möglichen -ung. Ich ordne 

die Liste neu, so daß die Substantiva mit -ung am Anfang stehen und die substantivier-

ten Infinitive durch "beim" als analog zu denken gekennzechnet sind.25 

  

                                                      

23 Dazu Charles 2000, 301n49 

24 Dazu die folgende Anmerkung zu 201a16-9: oikodomêsis etc.. 

25 Ich hatte: "das Bauen; und ebenso das Lernen, Verarzten, Wälzen, Springen, Reifen und Altern". 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

13 

ἐπεὶ δ' ἔνια 

201a20 ταὐτὰ καὶ δυνάμει καὶ ἐντελεχείᾳ ἐστίν, οὐχ ἅμα δὲ ἢ οὐ 

201a21 κατὰ τὸ αὐτό, ἀλλ' οἷον ϑερμὸν μὲν ἐντελεχείᾳ ψυχρὸν δὲ 

201a22 δυνάμει, πολλὰ ἤδη ποιήσει καὶ πείσεται ὑπ' ἀλλήλων· 

201a23 ἅπαν γὰρ ἔσται ἅμα ποιητικὸν καὶ παϑητικόν.  

Vieles ist dasselbe sowohl potentiell als auch im Vollendungszustand, aber entweder nicht 

zugleich oder nicht in derselben Hinsicht,26 sondern wie das Warme im Vollendungszustand 

potentiell kalt ist. Dergleichen wird untereinander viele Wirkungen ausüben und erleiden, 

denn jedes wird Wirkungen ausüben und erleiden können.  

• "vieles ist ...": enia ... estin (a19-20) – estin ist Kopula, enia Subjekt, tauta Prädikatsnomen 

(wie 200b26). Ich hatte fälschlich: "In manchen Fällen besteht dasselbe ..." (Ich habe noch 

keine befriedigende dt. Version. Entscheidend seit 200b26 ist esti Kopula. ###) 

• "das Warme im Vollendungszustand": thermon ... entelecheiai (a21) – d.h. in der Vollen-

dungsphase des Warmseins 

• "dergleichen", "sie alle": hapan (a23) – mit Rückbezug auf enia (a19) 

                                                      

26 Vgl. die ausführliche Formulierung des Widerspruchssatzes, Met. IV 3, 1005b19-21. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

14 

ὥστε καὶ 

201a24 τὸ κινοῦν φυσικῶς κινητόν· πᾶν γὰρ τὸ τοιοῦτον κινεῖ κινού- 

201a25 μενον καὶ αὐτό. δοκεῖ μὲν οὖν τισιν ἅπαν κινεῖσϑαι τὸ κι- 

201a26 νοῦν, οὐ μὴν ἀλλὰ περὶ τούτου μὲν ἐξ ἄλλων ἔσται δῆλον 

201a27 ὅπως ἔχει (ἔστι γάρ τι κινοῦν καὶ ἀκίνητον),  

Deshalb ist, was natürlicherweise bewegen kann, auch beweglich. Denn alles derartige be-

wegt, indem es auch selbst in Bewegung ist.27 Manche Leute vertreten die Meinung, alles 

Bewegende sei bewegt. Darüber, wie es sich damit verhält, soll aber anderswo Aufschluß 

gegeben werden; es gibt nämlich auch Bewegendes, das bewegungslos ist.  

• "was natürlicherweise bewegen kann": to kinoun physikôs (a24) – daß kinoun (und nicht 

etwa kinêton) durch physikôs qualifiziert wird, ist inhaltlich klar. 

• "alles Bewegende" hapan ... to kinoun" (a25-6) – d.h. auch was nicht natürlicherweise be-

wegt; zuvor war ausdrücklich von dem die Rede was natürlicherweise bewegt (a24: to 

kinoumenon physikôs).  

• "anderswo": ex allôn (a26) – ROSS ad loc.: Phys. VIII 5 

• "bewegungslos": akinêton (a27) – terminologisch festhalten! 

 

 

 

                                                      

27 Siehe Anmerkung zu 201a24: Das kinoun physikôs ist kinêton. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

15 

ἡ δὲ τοῦ δυνάμει 

201a28 ὄντος <ἐντελέχεια>, ὅταν ἐντελεχείᾳ ὂν ἐνεργῇ οὐχ ᾗ αὐτὸ ἀλλ' 

201a29 ᾗ κινητόν, κίνησίς ἐστιν.  

Jedenfalls aber ist der Vollendungszustand des Potentiellen [d.h. des Gegenstandes, der po-

tentiell im Endzustand der Bewegung ist], wenn dieses im Vollendungszustand seine Funk-

tion ausübt, aber nicht als es selbst, sondern als beweglich [d.h. als vermögend, in den End-

zustand zu wechseln], die Bewegung.28 

• "Jedenfalls aber": de (a27) – Kontrast zu der zuvor (a26-7) offen gelassenen Frage nach 

unbewegten Bewegern. 

• "... in Funktion ist" energêi (a28) – ich hatte erwogen: "funktioniert". Aber das paßt nicht 

zu den späteren Stellen (auch "seine Funktion ausübt" ist nicht gut).29 

                                                      

28 "der Vollendungszustand (entelecheia) von x,28 d.h. wenn x im Vollendungszustand (entelecheiai on) 

seine Funktion ausübt (energêi), nicht qua x sondern qua vermögend, F zu werden (hêi kinêton)", 

29 Dazu Anmerkung zu 201a28: energêi 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

16 

λέγω δὲ τὸ ᾗ ὡδί. ἔστι γὰρ ὁ χαλ- 

201a30 κὸς δυνάμει ἀνδριάς, ἀλλ' ὅμως οὐχ ἡ τοῦ χαλκοῦ ἐντελέ- 

201a31 χεια, ᾗ χαλκός, κίνησίς ἐστιν· οὐ γὰρ τὸ αὐτὸ τὸ χαλκῷ 

201a32 εἶναι καὶ δυνάμει τινί [κινητῷ], ἐπεὶ εἰ ταὐτὸν ἦν ἁπλῶς 

201a33 καὶ κατὰ τὸν λόγον, ἦν ἂν ἡ τοῦ χαλκοῦ, ᾗ χαλκός, ἐν- 

201a34 τελέχεια κίνησις· οὐκ ἔστιν δὲ ταὐτόν, ὡς εἴρηται  

Das 'als' meine ich so: Die Bronze ist potentiell eine Statue. Aber gleichwohl ist der Vollen-

dungszustand der Bronze als Bronze keine Bewegung. Es ist nämlich nicht dasselbe, Bronze 

zu sein und potentiell etwas Bestimmtes [z.B. eine Statue] zu sein. Denn wäre es schlechthin 

und definitionsgemäß dasselbe, dann wäre [sc. nach der obigen Definition] der Vollen-

dungszustand der Bronze als Bronze Bewegung. Aber es ist, wie gesagt, nicht dasselbe. 

• "das 'als'": to hêi (a29) – oft durch "qua" wiedergegeben. 

• "etwas Bestimmtes zu sein": tini (a32) – d.h. to tini einai 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

17 

(δῆλον δ' 

201a35 ἐπὶ τῶν ἐναντίων· τὸ μὲν γὰρ δύνασϑαι ὑγιαίνειν καὶ δύ- 

201b1  νασϑαι κάμνειν ἕτερον—καὶ γὰρ ἂν τὸ κάμνειν καὶ τὸ ὑγι- 

201b2  αίνειν ταὐτὸν ἦν—τὸ δὲ ὑποκείμενον καὶ τὸ ὑγιαῖνον καὶ τὸ 

201b3  νοσοῦν, εἴϑ' ὑγρότης εἴϑ' αἷμα, ταὐτὸν καὶ ἕν).  

Klar wird das bei konträren Gegensätzen: Gesund sein zu können und krank sein zu können 

ist zweierlei, denn sonst wären ja das Kranksein und das Gesundsein dasselbe. Das Zugrun-

deliegende aber, das gesund ist und das erkrankt, sei es Feuchtigkeit oder Blut, ist dasselbe 

und eines. 

• "gesund sein": hygiainein (a35) – vgl. auch meine Anm. zu II 3, 194b34. Ich hatte: "gesund 

werden"; nach meiner obigen Argumentation zu alloiôton (a12) wäre das unverfänglich, 

aber unnötig kompliziert. 

• "ja": kai gar (b1) 

 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

18 

ἐπεὶ δ' οὐ ταὐ- 

201b4  τόν, ὥσπερ οὐδὲ χρῶμα ταὐτὸν καὶ ὁρατόν, ἡ τοῦ δυνατοῦ, 

201b5  ᾗ δυνατόν, ἐντελέχεια φανερὸν ὅτι κίνησίς ἐστιν. 

Da es [d.i. Bronze zu sein und potentiell eine Statue zu sein, etc.] aber nicht dasselbe ist, wie 

auch Farbe und Sichtbares nicht dasselbe sind,30 ist offenbar der Vollendungszustand des 

Potentiellen als Potentiellen Bewegung. 

• "des Potentiellen ...": tou dynatou ... (b4) – Ich unterscheide hier nicht zwischen dynaton 

und dynamei on. 

 

                                                      

30 Vgl. ROSS ad loc. mit Verweis auf De anima II 7, 418b2: Farbe ist unsichtbar ohne Licht. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

19 

201b5            ὅτι μὲν οὖν 

201b6  ἐστιν αὕτη, καὶ ὅτι συμβαίνει τότε κινεῖσϑαι ὅταν ἡ ἐντελέ- 

201b7  χεια ᾖ αὐτή,31 καὶ οὔτε πρότερον οὔτε ὕστερον, δῆλον· ἐνδέχεται 

201b8  γὰρ ἕκαστον ὁτὲ μὲν ἐνεργεῖν ὁτὲ δὲ μή, οἷον τὸ οἰκοδομη- 

201b9  τόν, καὶ ἡ τοῦ οἰκοδομητοῦ ἐνέργεια, ᾗ οἰκοδομητόν, οἰκοδό- 

201b10 μησίς ἐστιν  

Daß sie [d.i. die Bewegung] dies ist und daß Bewegung somit gerade dann stattfindet, wenn 

dieser Vollendungszustand besteht, und nicht früher oder später, ist klar. Denn der jeweilige 

Gegenstand, z.B. das Verbaubare, kann zur einen Zeit in Funktion sein und zu einer anderen 

Zeit nicht, und das In-Funktion-Sein des Verbaubaren als Verbaubaren ist Hausbau. 

• "gerade ...": symbainei (b6). 

• "In-Funktion-Sein": energeia (b9).32  

                                                      

31 PRANTL und WAGNER (p. 492 ad loc.) lesen stattdessen: αὑτή. Ich habe das erwogen und übersetzt: 

"... wenn die Wirklichkeit diese ist." 

32 Sind energeia und entelecheia hier synonym? – Das muß gar nicht sein. Stillschweigend vorausgesetzt 

ist nur, daß die entelecheia des dynaton als dynaton (201b4-5) nichts anderes ist als z.B. die energeia des 

oikodomêton als oikodomêton. Aber die ontologische Koinzidenz impliziert keine begriffliche Identität; 

sie erlaubt es, weiterhin zwischen entelecheiai als (quasi) Modaloperator und energeia als Manifestation 

einer (aktiven oder passiven, jedenfalls kinetischen) dynamis zu unterscheiden. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

20 

(ἢ γὰρ οἰκοδόμησις ἡ ἐνέργεια [τοῦ οἰκοδομητοῦ] 

201b11 ἢ ἡ οἰκία· ἀλλ' ὅταν οἰκία ᾖ, οὐκέτ' οἰκοδομητὸν ἔστιν· οἰ- 

201b12 κοδομεῖται δὲ τὸ οἰκοδομητόν· ἀνάγκη οὖν οἰκοδόμη- 

201b13 σιν τὴν ἐνέργειαν εἶναι)·  

Denn dieses In-Funktion-Sein ist entweder Hausbau oder das Haus.33 Wenn aber das Haus 

ist, ist [sc. das Verbaubare] nicht mehr verbaubar; und verbaut wird das Verbaubare. Also ist 

das In-Funktion-Sein Hausbau. 

• "In-Funktion-Sein": energeia (b10, b13) 

                                                      

33 ANAGNOSTOPOULOS (2010, 57) erwägt (und verwirft) die Alternative, wonach nicht hê energeia son-

dern oikodomêsis Subjekt ist. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 1 

 

 

21 

ἡ δ' οἰκοδόμησις κίνησίς τις. 

201b14 ἀλλὰ μὴν ὁ αὐτὸς ἐφαρμόσει λόγος καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων 

201b15 κινήσεων. 

• "eine bestimmte Art von": tis (b13) 

• "Erläuterung": logos (b14)  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 2 

 

 

22 

Kapitel 2 

201b16  ῞Οτι δὲ καλῶς εἴρηται, δῆλον καὶ ἐξ ὧν οἱ ἄλλοι 

201b17 περὶ αὐτῆς λέγουσιν, καὶ ἐκ τοῦ μὴ ῥᾴδιον εἶναι διορίσαι ἄλ- 

201b18 λως αὐτήν.  

Daß dies gut gesagt ist, wird auch daraus klar, was die Anderen über sie [d.i. die Bewegung] 

behaupten, sowie daraus, daß es nicht leicht ist, sie anders zu bestimmen 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 2 

 

 

23 

οὔτε γὰρ τὴν κίνησιν καὶ τὴν μεταβολὴν ἐν ἄλ- 

201b19 λῳ γένει ϑεῖναι δύναιτ' ἄν τις, δῆλόν τε σκοποῦσιν ὡς τι- 

201b20 ϑέασιν αὐτὴν ἔνιοι, ἑτερότητα καὶ ἀνισότητα καὶ τὸ μὴ ὂν 

201b21 φάσκοντες εἶναι τὴν κίνησιν· ὧν οὐδὲν ἀναγκαῖον κινεῖσϑαι, 

201b22 οὔτ' ἂν ἕτερα ᾖ οὔτ' ἂν ἄνισα οὔτ' ἂν οὐκ ὄντα· ἀλλ' οὐδ' ἡ 

201b23 μεταβολὴ οὔτ' εἰς ταῦτα οὔτ' ἐκ τούτων μᾶλλόν ἐστιν ἢ ἐκ 

201b24 τῶν ἀντικειμένων.  

Man kann Bewegung und Änderung auch nicht einer anderen Gattung zuschlagen. Das wird 

klar, wenn man betrachtet, wie sie manche eingeordnet und behauptet haben, die Bewegung sei 

Verschiedenheit und Ungleichheit und das Nichtseiende. Aber von denen muß keines in Bewe-

gung sein, weder Verschiedenes noch Ungleiches oder Nichtseiendes. Und es ist auch nicht der 

Fall, daß Änderung mehr in diese oder aus diesen stattfindet als aus den Gegenstücken. 

• "Verschiedenheit" etc.: heterotês ktl. (b20).34 

• "und es ist auch nicht der Fall, daß ... mehr": oud' ... mallon (b22-3) – weniger umständlich 

wäre besser! 

• "Gegenstücke": antikeimena (b24) – nach WAGNER (p. 492 f. ad loc.) die entsprechenden 

Termini der positiven pythagoreische Kolumne, im Unterschied zur negativen, in der die 

Änderung nach b20 steht.35 

                                                      

34 ROSS ad loc.: nach Platon, Soph. 256DE, Tim. 57E-58C. 

35 Vgl. Met. I 5, 986a25: êremoun vs. kinoumenon. Das Argument kommt demnach darauf hinaus, daß die 

zur negativen Kolumne gehörigen Termini keine ausgezeichnete Rolle als Anfangs- oder Endzustand von 

Änderungen spielen. – Beachte übrigens: Die nach ROSS aus Platon zitierten Termini fungieren hier als 

"Obertitel" bzw. "weitere Titel" für die negative Kolumne (WAGNER p. 492 zu b16-21). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 2 

 

 

24 

αἴτιον δὲ τοῦ εἰς ταῦτα τιϑέναι ὅτι ἀόριστόν 

201b25 τι δοκεῖ εἶναι ἡ κίνησις, τῆς δὲ ἑτέρας συστοιχίας αἱ ἀρχαὶ 

201b26 διὰ τὸ στερητικαὶ εἶναι ἀόριστοι· οὔτε γὰρ τόδε οὔτε τοιόνδε 

201b27 οὐδεμία αὐτῶν ἐστιν, [ὅτι] οὐδὲ τῶν ἄλλων κατηγοριῶν.  

Daß sie diesen Gattungen zugeschlagen wird, liegt daran, daß die Bewegung etwas Unbe-

stimmtes zu sein scheint und die Prinzipien der zweiten Kolumne, da verneinend, unbestimmt 

sind. Denn keines von ihnen ist Dieses oder So-beschaffenes oder zu einer der anderen Aussa-

geweisen gehörig. 

• "der zweiten Kolumne ": tês heteras systoichias (b25) 

 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 2 

 

 

25 

            τοῦ δὲ 

201b28 δοκεῖν ἀόριστον εἶναι τὴν κίνησιν αἴτιον ὅτι οὔτε εἰς δύναμιν 

201b29 τῶν ὄντων οὔτε εἰς ἐνέργειαν ἔστιν ϑεῖναι αὐτήν· οὔτε 

201b30 γὰρ τὸ δυνατὸν ποσὸν εἶναι κινεῖται ἐξ ἀνάγκης οὔτε τὸ ἐν- 

201b31 εργείᾳ ποσόν, ἥ τε κίνησις ἐνέργεια μὲν εἶναί τις δοκεῖ, 

201b32 ἀτελὴς δέ· αἴτιον δ' ὅτι ἀτελὲς τὸ δυνατόν, οὗ ἐστιν ἐνέρ- 

201b33 γεια.  

Und daß die Bewegung etwas Unbestimmtes zu sein scheint, liegt daran, daß sie sich weder 

dem Potentiell-Sein noch dem In-Funktion-Sein der Dinge zuschlagen läßt. Denn weder was ein 

Wie-groß sein kann, noch was ein Wie-groß in Funktion ist, bewegt sich zwangsläufigerweise. 

Und die Bewegung scheint zwar eine Art von In-Funktion-Sein zu sein, aber ein unvollende-

tes.36 Der Grund hierfür liegt im Unvollendetsein des Potentiellen, dessen In-Funktion-Sein sie 

ist. 

• "Potentiell-Sein": dynamis (b28) – häßlich, aber unvermeidlich wegen to dynaton (b32: "das 

Potentielle"). Als Gegenbegriff zu energeia bleibt "Vermögen" erwägenswert.  

• "was ein Wie-groß in Funktion ist": to energeiai poson (b30-1) – es geht nicht schöner, da ich 

energeia einheitlich übersetzten muß (ich hatte zunächst "tatsächlich", dann "wirklich" mit 

der Begründung, darin sei immerhin ein Anklang von ergon). Beachte aber: Hier wird ener-

geiai (wie sonst entelecheiai) wie ein Modaloperator verwendet. 

                                                      

36 Das heißt nach KOSMAN (1969, 57 mit Verweis auf Met. IX 6, 1048b23 ff. etc., ebd. 58 f.): hat sein Ziel 

nicht in sich, sondern außerhalb seiner selbst. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 2 

 

 

26 

καὶ διὰ τοῦτο δὴ χαλεπὸν αὐτὴν λαβεῖν τί ἐστιν· ἢ 

201b34 γὰρ εἰς στέρησιν ἀναγκαῖον ϑεῖναι ἢ εἰς δύναμιν ἢ εἰς ἐνέρ- 

201b35 γειαν ἁπλῆν, τούτων δ' οὐδὲν φαίνεται ἐνδεχόμενον. λείπεται 

202a1  τοίνυν ὁ εἰρημένος τρόπος, ἐνέργειαν μέν τινα εἶναι, τοιαύτην 

202a2  δ' ἐνέργειαν οἵαν εἴπαμεν, χαλεπὴν μὲν ἰδεῖν, ἐνδεχομένην 

202a3  δ' εἶναι. 

Und deshalb ist es schwer, an ihr zu fassen, was sie ist. Denn man müßte sie dem Fehlen oder 

dem Potentiell-Sein oder dem schlichten In-Funktion-Sein zuschlagen; aber nichts von dem 

geht, wie sich zeigt. Es bleibt somit die angegebene Weise [sc. der Erklärung], daß sie zwar eine 

Art von In-Funktion-Sein ist, aber eben ein solches In-Funktion-Sein, wie wir angegeben haben 

– schwer zu sehen, aber nicht ausgeschlossen. 

• "nicht ausgeschlossen": endechomenên einai (a2-3) 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 2 

 

 

27 

202a3      κινεῖται δὲ καὶ τὸ κινοῦν ὥσπερ εἴρηται πᾶν, τὸ 

202a4  δυνάμει ὂν κινητόν, καὶ οὗ ἡ ἀκινησία ἠρεμία ἐστίν (ᾧ γὰρ 

202a5  ἡ κίνησις ὑπάρχει, τούτου ἡ ἀκινησία ἠρεμία). τὸ γὰρ πρὸς 

202a6  τοῦτο ἐνεργεῖν, ᾗ τοιοῦτον, αὐτὸ τὸ κινεῖν ἐστι·  

In Bewegung ist auch alles, was in der angegebenen Weise [d.h. natürlich] bewegt: nämlich was 

beweglich ist, aber in Latenz, und bei dem die Unbewegtheit Ruhe ist. Denn wem Bewegung 

möglich ist, dessen Unbewegtheit ist Ruhe. Denn in Beziehung auf dieses [d.h. auf das Bewegli-

che] als solches in Funktion zu sein ist das Bewegen selbst.  

• "was in der angegebenen Weise bewegt": to kinoun hôsper eirêtai (a3) – d.h. was natürlich 

bewegt, vgl. ROSS ad loc.: τὸ κινοῦν ὥσπερ εἴρηται = τὸ κινοῦν φυσικῶς (201a24). Alterna-

tive (wie HUSSEY): In Bewegung ist, wie gesagt, auch jedes Bewegende, das potentiell be-

weglich ist ... 

• "nämlich was beweglich ist, aber in Latenz": to dynamei on kinêton (a3-4) – wörtlich: "was 

potentiell beweglich ist", aber das macht keinen Sinn.37 

• "in Beziehung auf dieses [d.h. das Bewegliche] als solches": pros touto ... hêi toiouton (a5-6) – 

der Bezug von touto ist unklar (vgl. WAGNER ad loc.). Ich folge der ROT. 

 

 

                                                      

37 Siehe unten Anmerkung zu 202a4: dynamei on kinêton 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 2 

 

 

28 

τοῦτο δὲ ποιεῖ 

202a7  ϑίξει, ὥστε ἅμα καὶ πάσχει· διὸ ἡ κίνησις ἐντελέχεια τοῦ 

202a8  κινητοῦ, ᾗ κινητόν, συμβαίνει δὲ τοῦτο ϑίξει τοῦ κινητικοῦ, ὥσϑ' 

202a9  ἅμα καὶ πάσχει. 

Und diese Wirkung erbringt es [d.h. das Bewegende] durch Berührung,38 so daß es zugleich 

auch unter einer Einwirkung steht. Daher ist die Bewegung Vollendungszustand des Bewegli-

chen als Beweglichen; und dies ergibt sich durch Berührung seitens dessen, das bewegen kann, 

so daß dieses zugleich auch unter einer Einwirkung steht.39  

• "diese Wirkung erbringt es": touto poiei (a6) 

                                                      

38 Kontakt ist also eine notwendige Bedingung für die Ausübung eines Vermögens. Ar. behauptet aus-

drücklich, daß diese Bedingung bei nichtrationalen Vermögen auch hinreichend ist (Met. IX 5, 1048a5-7; 

in demselben Sinne auch Phys. VIII 4, 255a34-b1 und GC I 7, 324b7-9; dazu JANSEN 2002, 177 f.); Zusatzbe-

dingung bei rationalen Vermögen ist insbes. eine entsprechende Willensentscheidung (ebd. 178 ff.). 

39 Muß das eine direkte Rückwirkung sein? Wird das Feuer dadurch gekühlt, daß es erwärmt? Eher ist die 

Rede von einer Initiierung derjenigen Bewegungen des Bewegers, die zur Einwirkung auf das Bewegte 

erforderlich sind (vgl. meine Anmerkung zu 201a24: Das kinoun physikôs ist kinêton.). Wir haben keine 

Entsprechung zwischen Einwirkung und Rückwirkung wie bei Newton (actio = reactio).  

Beachte auch: Ar. hat insbes. x = Schüler, y = Lehrer (s.u. 3, 202a32 ff.). Die pädagogische Trias – 

"Lehre braucht Begabung und Übung" (Protagoras, DK 80 B 3) – fordert eine Eigenleistung des Schülers 

über die Anregung der Tätigkeit des Lehrers hinaus. Das kommt hier nicht vor. Aber das Beispiel ver-

deutlicht einen wichtigen Unterschied: Der Schüler kann wissen, der Lehrer kann lehren. Das Wissen-

können des Schülers ist eine Möglichkeit, die im Wissen, d.i. im Resultat des Prozesses realisiert ist. Das 

Lehrenkönnen des Lehrers ist ein Vermögen, das im Lehren, d.i. im Prozess selber realisiert ist.  

Demgemäß scheint es, als würde der Prozeß des Lehrens / Lernens durch den bloßen Kontakt zwi-

schen dem Lehrer, als jemandem, der lehren kann, und dem Schüler, als jemandem, der wissen kann, in 

Gang gesetzt. Die Frage, ob das als Analyse des Lehrer-Schüler-Verhältnisses genügt, ist hier nicht zu er-

örtern. (Immerhin ist bei Platon das Echo eines Sprachgebrauchs vernehmbar, der das Lehrer-Schüler-

Verhältnis als dauernden Kontakt beschreibt.) 

Zusatz (2018-11-27): Vielleicht ist alles viel einfacher: (i) Beim Kontakt des potentiellen F-Machers y 

mit dem potentiellen F-Werder x ergibt sich: x wird F durch Einwirkung von y. (ii) Angenommen, über-

dies sei x ein potentieller G-Macher und y ein potentieller G-Werder. Dann ergibt sich bei demselben Kon-

takt überdies: y wird G durch Einwirkung von x. Deutet 209a8-9 an, daß das der Normalfall ist? 

 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 2 

 

 

29 

εἶδος δὲ ἀεὶ οἴσεταί τι τὸ κινοῦν, ἤτοι τό- 

202a10 δε ἢ τοιόνδε ἢ τοσόνδε, ὃ ἔσται ἀρχὴ καὶ αἴτιον τῆς κινή- 

202a11 σεως, ὅταν κινῇ, οἷον ὁ ἐντελεχείᾳ ἄνϑρωπος ποιεῖ ἐκ τοῦ 

202a12 δυνάμει ὄντος ἀνϑρώπου ἄνϑρωπον. 

Stets wird das Bewegende eine bestimmte Form tragen, entweder ein Dieses oder ein So-

beschaffen oder So-groß, die zu Prinzip und Ursache der Bewegung wird, wenn es bewegt; z.B. 

macht der in Vollendungszustand befindliche Mensch aus dem, was potentiell ein Mensch ist, 

einen Menschen.40 

• "wird ... tragen": oisetai (a9) – cf. LSJ s.v. φέρω, A. IV: "Med., carry or bring with one" 

• "die zu Prinzip und Ursache der Bewegung wird, wenn es bewegt": ho estai archê ..., hotan 

kinêi (a10-11) – Subjekt von kinê ist naheliegenderweise to kinoun (a9). Der Bezug von ho ist 

nicht ganz klar.  Nochmals to kinoun (a9) läßt sich nicht ganz ausschließen. Plausibler ist 

aber eidos ... ti (a9).41 

• "... was potentiell ein Mensch ist ": to [neutr.!] dynamei on anthropos (a11-2) – der Gen. infi-

ziert auch das Prädikatsnomen; vgl. HUSSEYs Übers. 

 

                                                      

40 Das klingt nach einer Ansteckungstheorie der Verursachung. Aber nicht ganz. Der Hausbauer trägt die 

Form des Hauses an die Baumaterialien heran, aber er ist kein Haus. Der Arzt trägt die Form der Ge-

sundheit an den Patienten heran, aber vielleicht ist er selbst nicht gesund. Das heißt: Die Form F wird von 

dem Beweger entweder instantiiert oder – bei Ausübung einer technê – gewußt (in diesem Sinn Met. VII 7, 

1032b1 und b23: das eidos ist en tê psychê). – Vgl, auch Fritsche 2010, 19n20 zu der auf Platons Phaidon zu-

rückgehenden die Auffassung von "causation as donation".  

41 Ebenso FRITSCHE 2010, 18 f. – Siehe unten Anmerkung zu 202a11: kinêi.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 3 

 

 

30 

Kapitel 3 

202a13  Καὶ τὸ ἀπορούμενον δὲ φανερόν, ὅτι ἐστὶν ἡ κίνησις ἐν 

202a14 τῷ κινητῷ· ἐντελέχεια γάρ ἐστι τούτου [καὶ] ὑπὸ τοῦ κινητικοῦ. 

Auch diese Frage ist klar: daß die Bewegung im Beweglichen ist. Sie ist nämlich dessen Vollen-

dungszustand unter der Einwirkung dessen, was bewegen kann. 

• "diese Frage": to aporoumenon (a13) – ich hatte zunächst: "die Schwierigkeit". Vgl. ROSS ad 

loc.: kein Rückbezug, sondern Verweis auf ein den Lesern [?? – Hörern!] vertrautes Prob-

lem.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 3 

 

 

31 

202a15 καὶ ἡ τοῦ κινητικοῦ δὲ ἐνέργεια οὐκ ἄλλη ἐστίν· δεῖ μὲν γὰρ 

202a16 εἶναι ἐντελέχειαν ἀμφοῖν· κινητικὸν μὲν γάρ ἐστιν τῷ δύνα- 

202a17 σϑαι, κινοῦν δὲ τῷ ἐνεργεῖν, ἀλλ' ἔστιν ἐνεργητικὸν τοῦ κινητοῦ, 

202a18 ὥστε ὁμοίως μία ἡ ἀμφοῖν ἐνέργεια ὥσπερ τὸ αὐτὸ διά- 

202a19 στημα ἓν πρὸς δύο καὶ δύο πρὸς ἕν, καὶ τὸ ἄναντες καὶ τὸ 

202a20 κάταντες· ταῦτα γὰρ ἓν μέν ἐστιν, ὁ μέντοι λόγος οὐχ εἷς· 

202a21 ὁμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τοῦ κινοῦντος καὶ κινουμένου. 

Und das In-Funktion-Sein dessen, was bewegen kann, ist kein anderes.42 Es muß nämlich für 

beide [d.h. für das Bewegliche und für das, was bewegen kann] einen Vollendungszustand ge-

ben.43 Zum Bewegen fähig ist es durch das Können und bewegend durch die Ausübung seiner 

Funktion; zugleich ist es etwas, das das Bewegliche in Funktion setzt. Daher ist das In-Funktion-

Sein beider ebenso eines, wie der Abstand zwischen Eins und Zwei und zwischen Zwei und 

Eins derselbe ist, oder der Weg abwärts und aufwärts. Denn diese sind zwar eines, aber nicht 

ihre sachgemäße Erklärung; und ebenso beim Bewegenden und Bewegten. 

• "das Können": to dynasthai (a16-7) 

• "die Ausübung seiner Funktion": to energein (a17) – oder "der [sc. entsprechenden] Funkti-

on"? 

• "etwas, das ... in Funktion setzt": to energêtikon (a17) – PRANTL ganz richtig: "ein den Actus 

bei dem Bewegbaren hervorrufendes"; vgl. DIRLMEIERS Übers. zu EE II 2, 1220b3: "das akti-

vierende Element" (HUSSEYs "such as to operate on what is changeable" ist unzureichend) 

• "sachgemäße Erklärung": logos (a20) – d.i. "die sachgemäße Erklärung, die das Was-heißt-

es-so-etwas-zu-sein angibt" (vgl. b12: ton logon ... ton to ti ên einai legonta).44 

 

                                                      

42 Dazu auch HEINEMANN, Ordnung, § 3a 

43 Beachte: Hier sind energeia (a15) und entelecheia (a16) synonym (STEIN 2012, 864n21 mit Verweis auf GILL 

1980 und HUSSEY 1983, 66 ad loc.). – Der anschließende Gebrauch von dynasthai, energein und energêtikon 

(a16-7) verweist dann aber wieder auf die Differenzierung zwischen 

dynamis / energeia (kausal relevantes Vermögen / dessen Betätigung) 

und  

dynamei / entelecheiai als modale Prädikatmodifikatoren (JANSEN – d.h. quasi Modaloperatoren). 

44 Ich hatte "Definition". Aber auch "sachgemäße Erklärung" leistet das Nötige. – Ich stimme MARMODORO 

(2014, 57) zu, daß es sich nicht um verschiedene Beschreibungen derselben Sache handelt, sondern um 

verschiedene Definitionen. Aber indem MARMODORO den Begriff der Definition mit einem ganz unaristo-

telischen Begriff der "Natur" verbindet (ebd.), kann sie gar nicht mehr erklären, was es heißt, arithmôi das-

selbe und zugleich logôi nicht dasselbe zu sein. – Ebenso MARMODORO 2007, 207. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 3 

 

 

32 

202a21          ἔχει δ' ἀπορίαν 

202a22 λογικήν· ἀναγκαῖον γὰρ ἴσως εἶναί τινα ἐνέργειαν τοῦ 

202a23 ποιητικοῦ καὶ τοῦ παϑητικοῦ· τὸ μὲν δὴ ποίησις, τὸ δὲ πά- 

202a24 ϑησις, ἔργον δὲ καὶ τέλος τοῦ μὲν ποίημα, τοῦ δὲ πάϑος. 

202a25 ἐπεὶ οὖν ἄμφω κινήσεις, εἰ μὲν ἕτεραι, ἐν τίνι;  

Die Sache hat aber eine begriffliche Schwierigkeit.45 [1] Zwangsläufig gibt es wohl ein In-

Funktion-Sein dessen, das tun kann, und dessen, das unter Einwirkung stehen kann: eben das 

Tun und das Unter-Einwirkung-Stehen, mit der Tat bzw. dem bewirkten Zustand als Leistung 

und Ziel. [2] Beides sind Bewegungen – [3] wenn verschiedene, fragt sich daher: in wem?46 

• "Schwierigkeit": aporia (a21) – nicht bloß "Frage" 

• "begrifflich": logikê (a22) – in diesem Sinne Philoponos. Simplikios bezeugt demgegenüber 

eine Interpretation als bloß verbale Komplikation (in diesem Sinne ROSS und ZEKLs 

Übers.). Vgl. MARMODORO 2007, 208n3. 

• "wohl": isôs (a22) – Dazu auch FREDE 2012, 213 f.: isôs zeigt bei Ar. keinen Zweifel an, "but is 

often no more that a sign of politeness and self-restraint". 

• "eben": dê (a23) 

• "tun" / "unter Einwirkung stehen": poiein / paschein (vgl. a23 und passim) – bisher: "eine 

Wirkung ausüben / erleiden" (s.o. 200b30, 201a22-3). Ich weiß noch nicht, ob ich das termi-

nologisch vereinheitlichen muß. 

• "Tat" / "bewirkter Zustand": poiêma / pathos (a24) 

                                                      

45 Numerierung im Folgenden nach HUSSEY. – Zur Interpretation: STEIN 2012, 864-9.  

46 MARMODORO 2007, 211 f.: "In wem" ist die Bewegung? (a25) = Was "hat" die Bewegung - und ist somit in 

Bewegung? (a30-1) = Bei wem veranlaßt die Bewegung eine Änderung? – Ebenso MARMODORO 2014, 53. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 3 

 

 

33 

ἢ γὰρ ἄμ- 

202a26 φω ἐν τῷ πάσχοντι καὶ κινουμένῳ, ἢ ἡ μὲν ποίησις ἐν τῷ 

202a27 ποιοῦντι, ἡ δὲ πάϑησις ἐν τῷ πάσχοντι (εἰ δὲ δεῖ καὶ ταύ- 

202a28 την ποίησιν καλεῖν, ὁμώνυμος ἂν εἴη).  

Entweder sind beide in dem, das unter Einwirkung steht und bewegt wird, oder das Tun ist in 

dem, das tut, und das Unter-Einwirkung-Stehen ist in dem, das unter Einwirkung steht. Wäre 

auch dieses [das Unter-Einwirkung-Stehen] als Tun zu bezeichnen, ergäbe sich eine Äquivoka-

tion.  

• "... Äquivokation": homônymos ...  (a28) – ebenso WAGNER 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 3 

 

 

34 

ἀλλὰ μὴν εἰ τοῦτο, ἡ 

202a29 κίνησις ἐν τῷ κινοῦντι ἔσται (ὁ γὰρ αὐτὸς λόγος ἐπὶ κινοῦντος 

202a30 καὶ κινουμένου), ὥστ' ἢ πᾶν τὸ κινοῦν κινήσεται, ἢ ἔχον κίνησιν 

202a31 οὐ κινήσεται.  

Aber in diesem Falle wäre die Bewegung im Bewegenden;47 denn es besteht dasselbe Verhältnis 

zwischen Bewegendem und Bewegtem. Also wäre entweder alles Bewegende in Bewegung, o-

der es hätte Bewegung ohne in Bewegung zu sein. 

                                                      

47 Denn: "where the activity of the mover as a mover is" = "where the motion is" (MARMODORO 2014, 52). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 3 

 

 

35 

εἰ δ' ἄμφω ἐν τῷ κινουμένῳ καὶ πάσχοντι, 

202a32 καὶ ἡ ποίησις καὶ ἡ πάϑησις, καὶ ἡ δίδαξις καὶ ἡ μάϑη- 

202a33 σις δύο οὖσαι ἐν τῷ μανϑάνοντι, πρῶτον μὲν ἡ ἐνέργεια ἡ 

202a34 ἑκάστου οὐκ ἐν ἑκάστῳ ὑπάρξει, εἶτα ἄτοπον δύο κινήσεις ἅμα 

202a35 κινεῖσϑαι· τίνες γὰρ ἔσονται ἀλλοιώσεις δύο τοῦ ἑνὸς καὶ εἰς 

202a36 ἓν εἶδος; ἀλλ' ἀδύνατον.  

Sind hingegen beide, das Tun und das Unter-Einwirkung-Stehen, in dem, das bewegt wird und 

unter Einwirkung steht, dann sind auch das Lehren und das Lernen zwar zweierlei, aber im 

Lernenden; und es würde erstens das In-Funktion-Sein des jeweiligen Gegenstandes nicht in 

dem jeweiligen Gegenstand vorliegen; und zweitens ergäbe sich die Ungereimtheit, daß zwei 

Bewegungen zugleich vollzogen würden. Was soll denn das sein: zwei Veränderungen dessel-

ben Gegenstandes, aus denen dieselbe Form resultiert? Das geht doch nicht. 

• "zwar ... aber" – durch die Partizipialkonstruktion mit ousai (a33) wird eine konzessive 

Klausel angezeigt.  

• "Form": eidos (a36) 

• "Veränderungen": alloiôseis (a35) 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 3 

 

 

36 

ἀλλὰ μία ἔσται ἡ ἐνέργεια. ἀλλ' 

202b1  ἄλογον δύο ἑτέρων τῷ εἴδει τὴν αὐτὴν καὶ μίαν εἶναι ἐνέρ- 

202b2  γειαν· καὶ ἔσται, εἴπερ ἡ δίδαξις καὶ ἡ μάϑησις τὸ αὐτὸ καὶ 

202b3  ἡ ποίησις καὶ ἡ πάϑησις, καὶ τὸ διδάσκειν τῷ μανϑάνειν 

202b4  τὸ αὐτὸ καὶ τὸ ποιεῖν τῷ πάσχειν, ὥστε τὸν διδάσκοντα ἀν- 

202b5  άγκη ἔσται πάντα μανϑάνειν καὶ τὸν ποιοῦντα πάσχειν. 

[4] Aber angenommen, das In-Funktion-Sein sei eines. Dann ist es doch unsinnig, daß das In-

Funktion-Sein zweier Dinge von verschiedener Form eines und dasselbe sein soll. Und wenn 

das Lehren und das Lernen derselbe Vorgang wären, und desgleichen das Tun und das Unter-

Einwirkung-Stehen, dann wäre zu lehren dasselbe wie zu lernen, und zu tun wäre dasselbe wie 

unter Einwirkung zu stehen. Somit würde der Lehrende zwangsläufig alles lernen; und wer et-

was tut, stünde unter der Wirkung seines eigenen Tuns. 

• "zweier Dinge" dyo (b1) – gen. (!), cf. BONITZ, Index 209a18 ff. 

• "derselbe Vorgang": to auto (b2) – Ar. unterscheidet hier zwischen didaxis (b2, "das Lehren") 

etc. und to didaskein (b3, "zu lehren") etc. Normalerweise verwende ich substantivierte Infi-

nitive für gr. Wörter auf -sis. Um die Unterscheidung zwischen didaxis und to didaskein zu 

verdeutlichen, helfe ich mir hier mit den Zusatz "Vorgang" bei "derselbe". Erwogen habe 

ich: 

Und wenn die Vorgänge des Lehrens und des Lernens derselbe Vorgang wären, und 

desgleichen die Vorgänge des Tuns und des Unter-der-Wirkung-eines-Tuns-stehens, 

dann ... 

Vielleicht ist beides unnötig. Denn die dt. Konstruktion mit "zu ..." läßt sich im Gr. gar nicht 

anders als mit dem bestimmten Artikel to nachvollziehen. Umgekehrt ist die Auffassung 

von to didaskein etc. als substantivierter Infinitiv daher nicht zwingend, und es entsteht kein 

Konflikt mit der dt. Wiedergabe von didaxis etc. durch substantivierte Infinitive. Dement-

sprechend die Übersetzungsalternative: 

Und wenn das Lehren und das Lernen dasselbe wären, und desgleichen das Tun und 

das Unter-der-Wirkung-eines-Tuns-stehen, dann ... 

Zusatz (Dez. 2014): Die obige Übers. ist besser als die Alternativen. 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 3 

 

 

37 

202b5               ἢ 

202b6  οὔτε τὸ τὴν ἄλλου ἐνέργειαν ἐν ἑτέρῳ εἶναι ἄτοπον (ἔστι γὰρ 

202b7  ἡ δίδαξις ἐνέργεια τοῦ διδασκαλικοῦ, ἔν τινι μέντοι, καὶ οὐκ 

202b8  ἀποτετμημένη, ἀλλὰ τοῦδε ἐν τῷδε), οὔτε μίαν δυοῖν κωλύει οὐϑὲν 

202b9  τὴν αὐτὴν εἶναι (μὴ ὡς τῷ εἶναι τὸ αὐτό, ἀλλ' ὡς ὑπάρ- 

202b10 χει τὸ δυνάμει ὂν πρὸς τὸ ἐνεργοῦν),  

Oder verhält es sich folgendermaßen? [A] Es ist gar nicht absurd, daß das In-Funktion-Sein des 

einen in einem anderen ist; denn das Lehren ist das In-Funktion-Sein dessen, der lehren kann, 

zwar in einem [sc. der lernen kann] und unabgetrennt, aber [nicht in ihm selbst, sondern] sein 

In-Funktion-Sein in jenem.48 [B] Auch hindert nichts, daß das In-Funktion-Sein von zweien eines 

und dasselbe ist, freilich nicht als im Sein dasselbe, sondern wie das Potentielle in Beziehung zu 

dem in Funktion Befindlichen steht.  

• "im Sein": tôi einai (b9).49  

• "in Beziehung zu ... steht": hyparchei pros (b9-10).50 

 

 

                                                      

48 Das heißt insbesondere: Der Lehrer bewirkt eine Änderung bzgl. Wissen bei seinem Schüler, aber nicht 

bei sich selbst. Er bleibt bzgl. Wissen unverändert. 

49 Siehe unten Anmerkung zu 202b9  

50 Siehe unten Anmerkung zu 202b9-10 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 3 

 

 

38 

οὔτ' ἀνάγκη τὸν διδά- 

202b11 σκοντα μανϑάνειν, οὐδ' εἰ τὸ ποιεῖν καὶ πάσχειν τὸ αὐτό ἐστιν, 

202b12 μὴ μέντοι ὥστε τὸν λόγον εἶναι ἕνα τὸν <τὸ> τί ἦν εἶναι λέγοντα, 

202b13 οἷον ὡς λώπιον καὶ ἱμάτιον, ἀλλ' ὡς ἡ ὁδὸς ἡ Θήβηϑεν ᾽Αϑήναζε 

202b14 καὶ ἡ ᾽Αϑήνηϑεν εἰς Θήβας, ὥσπερ εἴρηται καὶ πρότερον;  

[C] Auch folgt nicht, daß der Lehrende lernen muß, auch wenn das Tun und das Unter-

Einwirkung-Stehen dasselbe ist – freilich nicht so, daß folglich die sachgemäße Erklärung, die 

das Was-heißt-es-so-etwas-zu-sein angibt, eine einzige wäre wie bei Kittel und Hemd, sondern 

wie der Weg von Theben nach Athen und von Athen nach Theben, wie zuvor schon gesagt.51 

• "das Tun und das Unter-Einwirkung-Stehen": to poiein kai paschein (b11) – hier gleichbedeu-

tend mit hê poiêsis kai hê pathêsis (b3); bestimmter Artikel bei paschein ("das Unter-

Einwirkung-Stehen") von mir sinngemäß ergänzt. 

• "so, daß folglich": hôste (b12) 

• "sachgemäße Erklärung": logos (b12) 

• "Kittel und Hemd": lôpion kai himation (b13) – im Dt. (aber auch im Gr.) etwas ungenau. 

                                                      

51 Vgl. meine Anmerkung zu 202b9-10. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 3 

 

 

39 

οὐ γὰρ 

202b15 ταὐτὰ πάντα ὑπάρχει τοῖς ὁπωσοῦν τοῖς αὐτοῖς, ἀλλὰ μόνον 

202b16 οἷς τὸ εἶναι τὸ αὐτό. οὐ μὴν ἀλλ' οὐδ' εἰ ἡ δίδαξις τῇ μαϑήσει 

202b17 τὸ αὐτό, καὶ τὸ μανϑάνειν τῷ διδάσκειν, ὥσπερ οὐδ' εἰ ἡ διά- 

202b18 στασις μία τῶν διεστηκότων, καὶ τὸ διίστασϑαι ἐνϑένϑε ἐκεῖσε 

202b19 κἀκεῖϑεν δεῦρο ἓν καὶ τὸ αὐτό.  

Denn was irgendwie dasselbe ist, zu dem gehört nicht durchgängig dasselbe, sondern nur bei 

wem das Sein dasselbe ist. Das Lehren und das Lernen mögen derselbe Vorgang sein, aber zu 

lernen ist gleichwohl nicht dasselbe wie zu lehren. Und ebenso mag bei voneinander entfernten 

Dingen die Entfernung eine einzige sein, aber von hier nach dort und von dort nach hier [sc. 

soundso weit] entfernt zu sein, ist nicht eines und dasselbe. 

• "gehört (zu ...)": hyparchei (tini, b15) 

• "das Lehren" / "zu lehren": hê didaxis / to didaskein (b16-7) – s.o. zu b2-3 

• "die Entfernung" / "[sc. soundso weit] entfernt zu sein": hê diastasis / to diistasthai (b17-8, wie 

zuvor hê didaxis / to didaskein, s.o. zu b2-3).52  

 

                                                      

52 MARMODORO 2007, 220: "interval" / "relation of distance". Das mir genügt nicht. Denn bei einer Relation 

R hat man wieder 

- einerseits die Unterscheidung zwischen R und der Umkehrrelation R*, und 

- andererseits die Selbigkeit der Bedingungen, unter denen R und R* vorliegen. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 3 

 

 

40 

ὅλως δ' εἰπεῖν οὐδ' ἡ δίδαξις 

202b20 τῇ μαϑήσει οὐδ' ἡ ποίησις τῇ παϑήσει τὸ αὐτὸ κυρίως, ἀλλ' 

202b21 ᾧ ὑπάρχει ταῦτα, ἡ κίνησις· τὸ γὰρ τοῦδε ἐν τῷδε καὶ τὸ 

202b22 τοῦδε ὑπὸ τοῦδε ἐνέργειαν εἶναι ἕτερον τῷ λόγῳ. 

Überhaupt ist zu sagen: In erster Linie ist nicht das Lehren dasselbe wie das Lernen, oder das 

Tun dasselbe wie das Unter-Einwirkung-Stehen, sondern dasjenige, zu dem dies gehört: die 

Bewegung [sc. ist beidemale dieselbe].53 Das In-Funktion-Sein von diesem in jenem [zu sein], 

und, [das In-Funktion-Sein] von jenem unter der Einwirkung von diesem zu sein, ist begrifflich 

verschiedenerlei. 

• "von diesem in jenem" / "von jenem unter der Einwirkung von diesem": toude en tôide (b21) / 

toude hypo toude (b22) – ich stelle hier eine Eindeutigkeit her, die das Griechische (ohne Un-

terscheidung zwischen "diesem" und "jenem") nicht hat. Meine ursprüngliche Version 

("Das In-Funktion-Sein von dem in dem bzw. [sc. das In-Funktion-Sein] von dem unter der 

Einwirkung von dem zu sein, ist begrifflich verschiedenerlei.") ist aber kaum verständlich. 

• "begrifflich": logôi (b22) 

 

                                                      

53 MARMODORO 2007, 225 (ebenso 2014, 61) übers.: "... that to which those belong [ᾧ ὑπάρχει] [sc. is the 

same for both], namely the motion ...". Nach MARMODORO (2007, 225; ebenso 2014, 61) ist diese Bewegung 

"the substratum of the two actualities" – was durch hôi hyparchei halbwegs gedeckt ist (vgl. aber meine 

Anmerkung zu 202b9-10). – Demgegenüber HUSSEY: "... that in which these things are present, namely the 

change, [is the same as the being acted upon]." Dazu MARMODORO 2007, 225n25 und 2014, 61n71 (p. 75 f.). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 3 

 

 

41 

202b23  τί μὲν οὖν ἐστιν κίνησις εἴρηται καὶ καϑόλου καὶ κατὰ 

202b24 μέρος· οὐ γὰρ ἄδηλον πῶς ὁρισϑήσεται τῶν εἰδῶν ἕκαστον αὐ- 

202b25 τῆς· ἀλλοίωσις μὲν γὰρ ἡ τοῦ ἀλλοιωτοῦ, ᾗ ἀλλοιωτόν, ἐν- 

202b26 τελέχεια. [ἔτι δὲ γνωριμώτερον, ἡ τοῦ δυνάμει ποιητικοῦ καὶ 

202b27 παϑητικοῦ, ᾗ τοιοῦτον, ἁπλῶς τε καὶ πάλιν καϑ' ἕκαστον, ἢ 

202b28 οἰκοδόμησις ἢ ἰάτρευσις.]54 τὸν αὐτὸν δὲ λεχϑήσεται τρόπον 

202b29 καὶ περὶ τῶν ἄλλων κινήσεων ἑκάστης. 

Was nun also Bewegung im Allgemeinen und im Besonderen ist, ist angegeben. Denn es besteht 

keine Unklarheit darüber, wie man jede ihrer Arten zu definieren hat: die Veränderung [hin-

sichtlich einer bestimmten Eigenschaft] als der Vollendungszustand des Veränderlichen als Ver-

änderlichen,55 und auf dieselbe Weise sollte über jede der anderen Bewegungen gesprochen 

werden. 

• "Veränderung": alloiôsis (b25) – Der Zusatz "[hinsichtlich einer bestimmten Eigenschaft]" ist 

nötig zur Unterscheidung zwischen alloiôsis und metabolê (siehe oben zu 201a12). 

  

                                                      

54 ἔτι ... ἰάτρευσις (b26-28) secl. HUSSEY (1983, 208). – Dazu ANAGNOSTOPOULOS 2017, Abschnitt 4.3  ### 

55 Übers. des hier gestrichen Satzes (b26-28): 

Noch kenntlicher: [sc. der Vollendungszustand] dessen, das potentiell tun und [sc. potentiell] unter der 

Wirkung eines Tuns stehen kann, als solchen; und zwar schlechthin und wieder im Einzelnen, [sc. z.B.] 

Hausbau oder Verarztung. 

Zur Wiederholung von "potentiell" vgl. ANAGNOSTOPOULOS 2017, 195n55. 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

42 

Kapitel 4 

202b30  ᾽Επεὶ δ' ἐστὶν ἡ περὶ φύσεως ἐπιστήμη περὶ μεγέϑη 

202b31 καὶ κίνησιν καὶ χρόνον, ὧν ἕκαστον ἀναγκαῖον ἢ ἄπειρον ἢ 

202b32 πεπερασμένον εἶναι, εἰ καὶ μὴ πᾶν ἐστιν ἄπειρον ἢ πεπε- 

202b33 ρασμένον, οἷον πάϑος ἢ στιγμή (τῶν γὰρ τοιούτων ἴσως οὐ- 

202b34 δὲν ἀναγκαῖον ἐν ϑατέρῳ τούτων εἶναι), προσῆκον ἂν εἴη τὸν 

202b35 περὶ φύσεως πραγματευόμενον ϑεωρῆσαι περὶ ἀπείρου, εἰ ἔστιν 

202b36 ἢ μή, καὶ εἰ ἔστιν, τί ἐστιν.  

Die Naturwissenschaft handelt von Größen und Bewegung und Zeit, die jeweils entweder un-

begrenzt oder begrenzt sein müssen (auch wenn nicht alles unbegrenzt oder begrenzt ist, z.B. 

ein Widerfahrnis oder ein Punkt, denn dergleichen muß wohl nicht zu einem der beiden gehö-

ren). Daher dürfte es zu einer Beschäftigung über Natur gehören, Betrachtungen über das Un-

begrenzte anzustellen, ob es ist oder nicht, und wenn es ist, was es ist.56 

• "auch wenn nicht": ei kai mê (b33) – vielleicht: "was nicht heißen soll, daß ..." 

• "es gehört zu einer Beschäftigung über Natur, zu ...": proshêkon (sc. esti )... ton peri physeôs 

prakmateueumenon ...(b34-5) – oder steifer: "es obliegt dem, der sich mit dem Thema "über 

Natur" befaßt". 

• "ob es ist" / "was es ist": ei estin / ti estin (b35-6) – die obligatorischen Grundfragen, vgl. APo 

II 1, 89b24-5.57 

                                                      

56 = HEINEMANN, Studien II, T c.5 #69a. 

57 Siehe unten Anmerkung zu 202b35-6 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

43 

σημεῖον δ' ὅτι ταύτης τῆς ἐπιστή- 

203a1  μης οἰκεία ἡ ϑεωρία ἡ περὶ αὐτοῦ· πάντες γὰρ οἱ δοκοῦντες ἀξιο- 

203a2  λόγως ἧφϑαι τῆς τοιαύτης φιλοσοφίας πεποίηνται λόγον 

203a3  περὶ τοῦ ἀπείρου, καὶ πάντες ὡς ἀρχήν τινα τιϑέασι τῶν ὄν- 

203a4  των, 

Ein Zeichen dafür, daß seine Betrachtung zu dieser Wissenschaft gehört, ist: Alle, die im Ruf 

stehen, sich einschlägigen Studien in erwähnenswerter Weise gewidmet zu haben, haben eine 

Aussage über das Unbegrenzte gemacht, und alle setzen es als einen Anfang des Seienden.58  

• "einschlägige Studien": tês toiautês philosophias (a2).59  

• "Anfang ": archê (a3) – im Hinblick auf die anschließend referierten Pythagoreer und Platon 

liegt "Prinzip" vielleicht näher. Aber 203b4-7 geht "Prinzip" nicht mehr. "Ursprung" geht gar 

nicht. Auch bei Anaximander, für den Simplikios vermutlich die Bezeichnung des apeiron 

als archê bezeugt,60 verstehe ich nicht "Prinzip", sondern "Anfang"61. 

• "des Seienden":  tôn ontôn (a3-4) – "Dinge" für onta geht wohl nicht: Platons Ideen sind onta, 

aber sie als Dinge zu bezeichnen, ist problematisch (aber s.u. zu a12).  

 

                                                      

58 = HEINEMANN, Studien II, T c.5 #69b. 

59 Siehe unten Anmerkung zu 203a2 sowie Anmerkung zu 203a16 (hoi peri physeôs). 

60 Vgl. KAHN 1960, 30 f. 

61 Vgl. KAHN 1960, 135 f. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

44 

οἱ μέν, ὥσπερ οἱ Πυϑαγόρειοι καὶ Πλάτων, καϑ' αὑτό, 

203a5  οὐχ ὡς συμβεβηκός τινι ἑτέρῳ ἀλλ' οὐσίαν αὐτὸ ὂν τὸ ἄπει- 

203a6  ρον.  

Die einen, wie die Pythagoreer und Platon,62 [sc. setzen es] an sich, nicht als zusätzliche Be-

stimmung an etwas anderem, sondern so, daß das Unbegrenzte selbst Substanz ist.63 

                                                      

62 Dazu HEINEMANN, Studien II, T c.5 #70. 

63 Dazu LEBEDEV (Kassel 19. Juni 2014) 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

45 

πλὴν οἱ μὲν Πυϑαγόρειοι ἐν τοῖς αἰσϑητοῖς (οὐ γὰρ χω- 

203a7  ριστὸν ποιοῦσιν τὸν ἀριϑμόν), καὶ εἶναι τὸ ἔξω τοῦ οὐρανοῦ ἄπει- 

203a8  ρον, Πλάτων δὲ ἔξω μὲν οὐδὲν εἶναι σῶμα, οὐδὲ τὰς ἰδέας, 

203a9  διὰ τὸ μηδὲ ποὺ εἶναι αὐτάς, τὸ μέντοι ἄπειρον καὶ ἐν τοῖς 

203a10 αἰσϑητοῖς καὶ ἐν ἐκείναις εἶναι· 

Und zwar die Pythagoreer beim Wahrnehmbaren (sie machen ja die Zahl nicht zu etwas Abge-

trennten); überdies gebe es das Unbegrenzte außerhalb des Himmels. – Hingegen Platon: Au-

ßerhalb seien weder Körper noch die Ideen, da diese überhaupt nicht irgendwo seien; das Un-

begrenzte gebe es aber sowohl beim Wahrnehmbaren als auch bei ihnen. 

• "und zwar": plên (a6) – ich hatte: "freilich mit dem Unterschied, daß ... zuordnen den durch 

angezeigten Kontrast brächte "freilich" besser heraus; aber das paßt nicht zum Tele-

grammsöit der Stelle. 

• "Himmel": ouranos (a7) – d.i. die äußere Begrenzung der Welt. 

• "gebe es ...": einai (a7) – ich hatte: "... auch sei der Bereich außerhalb des Himmels unbe-

grenzt". Ich finde es schwer zu entscheiden, welche Konstruktion richtiger ist. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

46 

καὶ οἱ μὲν τὸ ἄπειρον εἶναι 

203a11 τὸ ἄρτιον (τοῦτο γὰρ ἐναπολαμβανόμενον καὶ ὑπὸ τοῦ περιτ- 

203a12 τοῦ περαινόμενον παρέχειν τοῖς οὖσι τὴν ἀπειρίαν· σημεῖον 

203a13 δ' εἶναι τούτου τὸ συμβαῖνον ἐπὶ τῶν ἀριϑμῶν· περιτιϑεμένων 

203a14 γὰρ τῶν γνωμόνων περὶ τὸ ἓν καὶ χωρὶς ὁτὲ μὲν ἄλλο ἀεὶ 

203a15 γίγνεσϑαι τὸ εἶδος, ὁτὲ δὲ ἕν), Πλάτων δὲ δύο τὰ ἄπειρα, 

203a16 τὸ μέγα καὶ τὸ μικρόν. 

– Und jene: Das Unbegrenzte sei das Gerade, denn dieses, eingeschlossen und durch das Unge-

rade begrenzt, verleihe den Dingen die Unbegrenztheit. Ein Anzeichen hierfür sei, was sich bei 

den Zahlen ergibt: Legt man Gnomone um die Eins bzw. unter Vermeidung der Eins, dann ent-

steht das eine Mal immer eine andere Figur, das andere Mal nur eine einzige.64 – Bei Platon hin-

gegen sind die Unbegrenzten zwei: das Große und das Kleine.  

• "den Dingen": tois ousi (a12) – vielleicht doch auch "der Dinge" für tôn ontôn (a3-4) 

• "unter Vermeidung der Eins": kai chôris (a14) – ROSS ad loc. (p. 544 Mitte): "apart from the 

one". Das heißt: man beginnt mit 2 und addiert sukzessiv 4, 6, ... (die entsprechenden Figu-

ren bei ROSS, p. 543 sind als Erläuterung unverzichtbar) 

• "das Große und das Kleine ": to mega kai to mikron (a16) – Anspielung auf die Prinzipienleh-

re Platons (?), vgl. 207a30. Dort habe ich dieselbe Wendung durch "das Groß-und-Klein" 

wiedergegeben. Hier nicht. Denn Ar. spricht hier ausdrücklich von zwei Unbegrenzten (dyo 

ta apeira), nicht von einer aus ihnen gebildeten dualen Struktur.65  

 

                                                      

64 Zu a10-15 vgl. UGAGLIA und ACERBI 2015 ###  

65 Den Bezug auf das Groß-und-Klein der Prinzipienlehre bestreitet WAGNER (p. 502 zu 203a15-6) mit 

Verweis auf 206b27. Das ist aber nicht überzeugend: Die dort referierte Begründung ("weil sich sowohl 

beim Vermehren als auch bei der Wegnahme ein Übertreffen und ins Unbegrenzte Gehen zeigt", 206b28-

9) deutet darauf hin, daß Platon gerade in der auch von Aristoteles betonten Gegenläufigkeit (206b27: 

antestrammenôs, zuvor bereits 206b5 etc.) eine einheitliche Grundstruktur sieht. An diese ist 203a15 f. wohl 

auch schon gedacht.  

ROSS verweist zu 203a16 auf seinen Kommentar zu Met. 987b20; zu 206b27 ff. beschränkt er sich auf vage 

Andeutungen. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

47 

203a16       οἱ δὲ περὶ φύσεως πάντες [ἀεὶ] 

203a17 ὑποτιϑέασιν ἑτέραν τινὰ φύσιν τῷ ἀπείρῳ τῶν λεγομένων 

203a18 στοιχείων, οἷον ὕδωρ ἢ ἀέρα ἢ τὸ μεταξὺ τούτων. 

Demgegenüber legen alle Naturforscher66 dem Unbegrenzten irgendeine andere Natur aus der 

Reihe der sog. Elemente zugrunde, 67 z.B. das Wasser oder die Luft oder das Zwischending von 

diesen. 

• "Naturforscher": hoi peri physeôs (a16) – die Übers. ist auch nur ein Kompromiß. Treffender 

ist vielleicht: "Autoren peri physeôs". 

• "irgendeine andere Natur": heteran tina physin (a17) – umschreibend für: ein Ding mit einer 

anderen Natur 

• "das Zwischending von diesen": to metaxy toutôn (a18) – WAGNER verweist auf I 4, 187a13 f. 

(gemeint ist wohl: ἄλλο ὅ ἐστι πυρὸς μὲν πυκνότερον ἀέρος δὲ λεπτότερον, 187a14-5), 

weitere Parallelstellen in WAGNERs Kommentar zu dieser Stelle (p. 412, zu 13,29-34). 

                                                      

66 = HEINEMANN, Studien II, T c.5 #70. 

67 Ergänze sinngemäß: wenn sie überhaupt ein Unbegrenztes annehmen. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

48 

τῶν δὲ πε- 

203a19 περασμένα ποιούντων στοιχεῖα οὐϑεὶς ἄπειρα ποιεῖ· ὅσοι δ' 

203a20 ἄπειρα ποιοῦσι τὰ στοιχεῖα, καϑάπερ ᾽Αναξαγόρας καὶ Δη- 

203a21 μόκριτος, ὁ μὲν ἐκ τῶν ὁμοιομερῶν, ὁ δ' ἐκ τῆς πανσπερ- 

203a22 μίας τῶν σχημάτων, τῇ ἁφῇ συνεχὲς τὸ ἄπειρον εἶναι 

203a23 φασίν·  

Keiner, der begrenzt viele Elemente annimmt, macht sie unbegrenzt ausgedehnt. Diejenigen 

hingegen, welche unbegrenzt viele Elemente annehmen (wie z.B. Anaxagoras aus den Gleichtei-

ligen und Demokrit aus dem allumfassenden Samenvorrat an Figuren), behaupten, das Unbe-

grenzte sei durch Berührung kontinuierlich.  

• "... annimmt" / "... annehmen": ... poiountôn / .. poiousin (a19/20); "macht": poiei (a19) – die 

Übersetzung imitiert die Laxheit des Originals; die Wiederholung von "machen" im ersten 

Satz würde die Sache im Dt. verrätseln.  

• "begrenzt viele": peperasmena (a18-9) – d.h. insbesondere: mehr als eines. 

• "Gleichteilige": homoiomerê (a21) – Erläuterung in Anm. zu Buch I! 

• "allumfassender Samenvorrat": panspermia (a21-2) – zu panspermia bei Ar.: WAGNER ad loc. 

(S. 502 f.). Das Wort steht hier nur bei den Figuren Demokrits,68 läßt sich aber zugleich 

auch, wie an anderen Stellen ausdrücklich, auf Anaxagoreas beziehen. 

• "Figuren": schêmata – zur dt. Terminologie s.o. Anm. zu 193b9.69 

• "durch Berührung kontinuierlich": têi haphêi syneches (a22) – dazu HUSSEY: "a weak kind of 

unity 'by contact'"; Verweis auf Phys. V, 227a10-7, Met. V 6. 

 

 

                                                      

68 Ebenso De anima 404a4 

69 In I 7 habe ich dreimal "...form..." für Bildungen aus schêma (siehe dort). Beachte aber: eidos als "Form" 

kommt in I 7 nicht vor.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

49 

καὶ ὁ μὲν ὁτιοῦν τῶν μορίων εἶναι μίγμα ὁμοίως τῷ 

203a24 παντὶ διὰ τὸ ὁρᾶν ὁτιοῦν ἐξ ὁτουοῦν γιγνόμενον· ἐντεῦϑεν γὰρ 

203a25 ἔοικε καὶ ὁμοῦ ποτὲ πάντα χρήματα φάναι εἶναι, οἷον ἥδε 

203a26 ἡ σὰρξ καὶ τόδε τὸ ὁστοῦν, καὶ οὕτως ὁτιοῦν· καὶ πάντα ἄρα· 

203a27 καὶ ἅμα τοίνυν· ἀρχὴ γὰρ οὐ μόνον ἐν ἑκάστῳ ἔστι τῆς δια- 

203a28 κρίσεως, ἀλλὰ καὶ πάντων.  

Jener [d.i. Anaxagoras] behauptet, jeder beliebige Teil sei eine dem Ganzen gleichende Mi-

schung; denn er sieht Beliebiges aus Beliebigem werden. Deshalb scheint er auch zu behaupten, 

alle Dinge seien einst zusammen gewesen, z.B. dieses Fleisch und jener Knochen, und so jedes 

beliebige; und daher alles; und also zugleich. Denn ein Anfang des Auseinandertretens ist nicht 

nur in dem jeweiligen Ding, sondern [sc. es gibt einen gemeinsamen Anfang des Auseinander-

tretens] von allem. 

• "denn er sieht": dia to horan (a24) – wohl nicht: "denn man sehe" (dia zeigt an, daß die refe-

rierte Behauptung von Ar. auf eine Ursache zurückgeführt wird; es handelt sich nicht da-

rum, eine von Anaxagoras gegebene Begründung zu referieren). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

50 

ἐπεὶ γὰρ τὸ γιγνόμενον ἐκ τοῦ 

203a29 τοιούτου γίγνεται σώματος, πάντων δ' ἔστι γένεσις πλὴν οὐχ 

203a30 ἅμα, καί τινα ἀρχὴν δεῖ εἶναι τῆς γενέσεως, αὕτη δ' ἐστὶν 

203a31 μία, οἷον ἐκεῖνος καλεῖ νοῦν, ὁ δὲ νοῦς ἀπ' ἀρχῆς τινος ἐργάζε- 

203a32 ται νοήσας· ὥστε ἀνάγκη ὁμοῦ ποτε πάντα εἶναι καὶ ἄρξα- 

203a33 σϑαί ποτε κινούμενα.  

Denn da das Entstehende aus einem solchen Körper entsteht, hat alles ein Entstehen, aber nicht 

zugleich; und es muß einen bestimmten Anfang des Entstehens geben. Dieser ist ein einziger: 

was er [d.i. Anaxagoras] Geist nennt. Der Geist arbeitet aufgrund einer Überlegung von einem 

bestimmten Ausgangspunkt her. Daher muß irgendwann alles zusammen gewesen sein und 

irgendwann begonnen haben, in Bewegung zu sein. 

• "was": hoion (a31) 

• "Geist": nous (a31) – dto. DK (58 B 11 etc.), MANSFELD (Vors., Nr. 8 etc.), RAPP (Die Vorsokrati-

ker, München: Beck 1997, 205 ff.); KRS (No. 476 etc.) und Hussey: "Mind" (groß geschrie-

ben) 

• "aufgrund einer Überlegung": noêsas (a32) – HUSSEY: "takes thought and" 

• "in Bewegung zu sein": kinoumena (a33) – ich vermeide jede Entscheidung zwischen "be-

wegt werden" und "sich selbst bewegen". 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

51 

Δημόκριτος δ' οὐδὲν ἕτερον ἐξ ἑτέρου 

203a34 γίγνεσϑαι τῶν πρώτων φησίν· ἀλλ' ὅμως γε αὐτῷ τὸ κοινὸν 

203b1  σῶμα πάντων ἐστὶν ἀρχή. μεγέϑει κατὰ μόρια καὶ σχή- 

203b2  ματι διαφέρον. 

Demokrit behauptet, keines der primären Dinge entstehe aus einem anderen. Gleichwohl ist 

ihm der gemeinsame Körper von allen [sc. primären Dingen (?)] ein Ausgangspunkt. Denn die-

ser wird nach Teilen durch deren Größe und Umriß differenziert. 

• "von allen": pantôn (b1) – bezieht sich wohl auf die prôta (a34); deshalb ist es auch wichtig, 

diese nicht vorab als "Körper" (HUSSEY: "primary bodies") zu bezeichnen). 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

52 

203b3   ὅτι μὲν οὖν προσήκουσα τοῖς φυσικοῖς ἡ ϑεωρία, δῆλον 

203b4  ἐκ τούτων. εὐλόγως δὲ καὶ ἀρχὴν αὐτὸ τιϑέασι πάντες· οὔτε 

203b5  γὰρ μάτην οἷόν τε αὐτὸ εἶναι, οὔτε ἄλλην ὑπάρχειν αὐτῷ 

203b6  δύναμιν πλὴν ὡς ἀρχήν·70 

Hieraus ist klar, daß die Betrachtung [sc. des "Unbegrenzten, ob es ist oder nicht, und wenn es 

ist, was es ist" (202b35-6)] zu den Aufgaben der Naturwissenschaftler gehört.71 Mit gutem 

Grund haben es auch alle als Anfang angesetzt.72 Denn es kann einerseits nicht unnütz sein und 

andererseits kein eigenes Vermögen haben außer als Anfang. 

• "AnfangW: archê (b4, b6) – "Prinzip" geht hier nicht. Deshalb "Anfang" hier und an den Pa-

rallelstellen. 

• "unnütz": matên (b5) 

• "Vermögen": dynamis (b6) – Ich habe eine unterminologische Verwendung von dynamis er-

wogen: 

Denn einerseits kann es nicht unnütz sein, und andererseits taugt es zu nichts ande-

rem als dazu, als Anfang zu dienen.73 

                                                      

70 HUSSEY ändert ὡς ἀρχήν zu ὡς ἀρχῇ und übersetzt: "nor can it have any power except as being a prin-

ciple". Soll ich übersetzen: "... leistet es gar nichts außer als Anfang"? 

71 = HEINEMANN, Studien II, T c.5 #71. 

72 Hier Absatz in der Prosafassung (o.k.). 

73 Evtl. kurz: "Denn es kann nicht unnütz sein und taugt nur zum Anfang." Vielleicht auch: "... sein, und 

mit ihm ist gar nichts anzufangen außer als Anfang." 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

53 

ἅπαντα γὰρ ἢ ἀρχὴ ἢ ἐξ ἀρχῆς, 

203b7  τοῦ δὲ ἀπείρου οὐκ ἔστιν ἀρχή· εἴη γὰρ ἂν αὐτοῦ πέρας. ἔτι δὲ καὶ 

203b8  ἀγένητον καὶ ἄφϑαρτον ὡς ἀρχή τις οὖσα· τό τε γὰρ γενό- 

203b9  μενον ἀνάγκη τέλος λαβεῖν, καὶ τελευτὴ πάσης ἔστιν φϑο- 

203b10 ρᾶς.  

Denn alles ist entweder Anfang oder aus einem Anfang. Das Unbegrenzte aber hat keinen An-

fang, denn dann hätte es eine Grenze.74 Als Anfang, ist es auch unentstanden und unvergäng-

lich; denn das Gewordene muß einen Abschluß finden, und alles Vergehen hat ein Ende. 

• "als Anfang": hôs archê tis ousa (b8) – das tis muß in der Übersetzung verschwinden, "ein be-

stimmter" ist irreführend, "eine Art von" nicht ganz falsch, aber von der Sache ablenkend. 

• "Abschluß": telos (b9) – hier gemeinsprachlich, nicht teleologisch. Insbesondere ist Phys. II 2, 

194a30 ff. hier vergessen. 

                                                      

74 Stellen wie diese erfordert zwingend "unbegrenzt" oder "grenzenlos" für apeiros (PRANTL: "unbegränzt"); 

"unendlich" tut's nicht.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

54 

διό, καϑάπερ λέγομεν, οὐ ταύτης ἀρχή, ἀλλ' αὕτη τῶν 

203b11 ἄλλων εἶναι δοκεῖ καὶ περιέχειν ἅπαντα καὶ πάντα κυβερ- 

203b12 νᾶν, ὥς φασιν ὅσοι μὴ ποιοῦσι παρὰ τὸ ἄπειρον ἄλλας αἰ- 

203b13 τίας, οἷον νοῦν ἢ φιλίαν· καὶ τοῦτ' εἶναι τὸ ϑεῖον· ἀϑάνατον 

203b14 γὰρ καὶ ἀνώλεϑρον, ὥσπερ φησὶν ᾽Αναξίμανδρος καὶ οἱ πλεῖ- 

203b15 στοι τῶν φυσιολόγων. 

Daher gibt es, wie gesagt, zu ihm keinen [sc. vorausliegenden] Anfang, sondern es scheint selbst 

[Anfang] für die anderen Dinge zu sein und alles zu umfassen und alles zu steuern, wie jene 

sagen, die außer dem Unbegrenzten keine anderen Ursachen annehmen wie Geist oder Freund-

schaft. Und dieses sei das Göttliche. Denn es sei ohne Tod und Verderben, wie Anaximander 

und die meisten Naturerklärer sagen. 

• "für die anderen Dinge": tôn allôn (b10-1) – kein dt. Plural ohne Dinge 

• "annehmen": poiousi (b12) 

• "das Göttliche": to theion (b13) – dazu ist, in Auseinandersetzung mit JAEGERs Theologie ..., 

manches zu sagen (ansatzweise: HEINEMANN 2005a, 28n65). 

• "ohne Tod und Verderben": athanaton kai anôlethron (b13-4) – mit dieser Übers. wahre ich die 

Unterscheidung von aphtharton (b8) und anôlethron (b14).75 

• "Naturerklärer": physiologoi (b15) 

 

                                                      

75 Dieselbe Wendung ist an entscheidender Stelle im Phaidon vorausgesetzt (Phd. 106c ff.) 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

55 

203b15      τοῦ δ' εἶναί τι ἄπειρον ἡ πίστις ἐκ πέντε 

203b16 μάλιστ' ἂν συμβαίνοι σκοποῦσιν, ἔκ τε τοῦ χρόνου (οὗτος γὰρ 

203b17 ἄπειρος) καὶ ἐκ τῆς ἐν τοῖς μεγέϑεσι διαιρέσεως (χρῶνται 

203b18 γὰρ καὶ οἱ μαϑηματικοὶ τῷ ἀπείρῳ)·  

Näher betrachtet, könnte man durch fünferlei zu der Überzeugung kommen, es gebe Unbe-

grenztes:76 [1.] die Zeit (denn sie ist unbegrenzt), [2.] die Teilung bei den Größen (denn auch die 

Mathematiker bedienen sich des Unbegrenzten). 

                                                      

76 Numerierung nach HUSSEY. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

56 

ἔτι τῷ οὕτως ἂν μό- 

203b19 νως μὴ ὑπολείπειν γένεσιν καὶ φϑοράν, εἰ ἄπειρον εἴη ὅϑεν 

203b20 ἀφαιρεῖται τὸ γιγνόμενον· ἔτι τῷ τὸ πεπερασμένον ἀεὶ πρός 

203b21 τι περαίνειν, ὥστε ἀνάγκη μηδὲν εἶναι πέρας, εἰ ἀεὶ πε- 

203b22 ραίνειν ἀνάγκη ἕτερον πρὸς ἕτερον. 

Ferner dadurch, daß [3.] sich ein Aufhören von Werden und Vergehen nur auf die Weise ver-

meiden läßt, daß unbegrenzt ist, wovon das Werdende abgezogen wird. Ferner dadurch, daß 

[4.] sich das Begrenzte immer bis zu etwas erstreckt, so daß gar nichts Grenze sein kann, da sich 

immer eines bis zu etwas anderen erstrecken muß.77 

• "aufhören": hypoleipein (b19) – Übers. muß zu b24 passen. 

                                                      

77 Vermutlich ist gemeint: Angenommen, a erstreckt sich bis zu b, und b wäre somit Grenze von a. Dann 

muß sich aber b bis zu c erstrecken, und nicht b sondern c wäre Grenze usf. ad indefinitum. Das ent-

spricht meiner Interpretation der Zenonschen Paradoxons der Ausdehnung (vgl. HEINEMANN 1991/2014, 

§2). Beachte: heteron pros heteron (b22) zitiert Zenon (DK 29 B 1) – aber nicht aus dem Platons Parmenides, 

wo die Wendung nicht vorkommt. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

57 

μάλιστα δὲ καὶ κυ- 

203b23 ριώτατον, ὃ τὴν κοινὴν ποιεῖ ἀπορίαν πᾶσι· διὰ γὰρ τὸ ἐν 

203b24 τῇ νοήσει μὴ ὑπολείπειν καὶ ὁ ἀριϑμὸς δοκεῖ ἄπειρος εἶναι 

203b25 καὶ τὰ μαϑηματικὰ μεγέϑη καὶ τὸ ἔξω τοῦ οὐρανοῦ.  

Sowie vor allem und in erster Linie, was die gemeinsame Schwierigkeit [der bisherigen Punkte] 

ausmacht: [5.] Da sie für das Denken nicht aufhören, scheinen auch die Zahlenreihe, die ma-

thematischen Größen und der Bereich außerhalb des Himmels unbegrenzt zu sein. 

• "Schwierigkeit": aporia (b23) – sonst meist: "Frage". 

• "die Zahlenreihe": ho arithmos (b24) – ich bin nicht sicher, ob das richtig ist und ob es sich 

als Übers. durchhalten läßt 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

58 

ἀπείρου 

203b26 δ' ὄντος τοῦ ἔξω, καὶ σῶμα ἄπειρον εἶναι δοκεῖ καὶ κόσμοι· 

203b27 τί γὰρ μᾶλλον τοῦ κενοῦ ἐνταῦϑα ἢ ἐνταῦϑα; ὥστ' εἴπερ μο- 

203b28 ναχοῦ, καὶ πανταχοῦ εἶναι τὸν ὄγκον. ἅμα δ' εἰ καὶ ἔστι κε- 

203b29 νὸν καὶ τόπος ἄπειρος, καὶ σῶμα εἶναι ἀναγκαῖον· 

203b30 ἐνδέχεσϑαι γὰρ ἢ εἶναι οὐδὲν διαφέρει ἐν τοῖς ἀϊδίοις. 

Sollte dieser Außenbereich unbegrenzt sein, dann scheint es einen unbegrenzten Körper und 

unbegrenzt viele Welten zu geben. Denn warum [sc. gibt es die Welt] eher an dieser als an jener 

Stelle des Leeren?78 Wenn die Gesamtheit des Stoffs an einer einzigen Stelle ist, muß sie daher 

überall sein. Überdies: Wenn es Leeres gibt und unbegrenzten Ort, dann muß auch der Körper 

unbegrenzt sein. Denn beim Ewigen gibt es keinen Unterschied zwischen Können und Sein. 

• "scheint es ... zu geben": einai dokei (b26) – sôma und kosmoi sind Subjekt, apeiron einai Kom-

plement zu dokei. Wäre einai Kopula und apeiron Prädikatsnomen ("scheinen Körper und 

Welten unbegrenzt zu sein"), zöge dokei einen Akk. mit Inf. nach sich, also kosmous statt 

kosmoi).79 

• "warum eher": ti mallon (b27) – daraus wird, in anderem Kontext, die stehende Wendung 

der Skeptiker. 

• "an dieser als an jener Stelle des Leeren" – tou kenou (b27) ist Attribut zu den beiden entaut-

ha 

• "an einer einzigen Stelle": monachou (a27-8) 

• "Gesamtheit des Stoffs": ogkos (b28) – "Masse" ist irreführend, da im Sinne der neuzeitlichen 

Physik verstehbar 

• "unbegrenzt sein" – ergänze sinngemäß (wie in einigen Hss. ausdrücklich) apeiron als Prä-

dikatsnomen zu einai (b29); demgemäß ist apeiros Prädikat zu topos. 

• "beim Ewigen": en tois aidiois (b30) – bezieht sich dies auf die kosmoi (b26)? Vgl. JANSEN 2002 

über das Zusammenfallen des Möglichen und des Wirklichen im Bereich der Astronomie; 

dort auch Auseinandersetzung mit HINTIKKA, auf den sich HUSSEY (p. 77 ad loc.) beruft. 

 

                                                      

78 HUSSEY ad loc.: wohl ein vorsokratisches Argument [-> Anaximanders Symmetrieargunent]. – Dto. IV 8, 

215a20 (τοῦ κενοῦ ist verdächtig, als wäre die Formel von dort eingeschleppt). 

79 Stimmt das so? Vielleicht muß ich hier nacharbeiten; wichtig ist, Parallelstellen einheitlich zu konstruie-

ren (z.B. esti, b28; aber nicht einai, b29). – Wann ist einai Kopula; wann steht einai für Existenz? – Ein zu-

sätzlicher Hinweis, der für die obige Interpretation spricht: Wir haben keinen bestimmten Artikel bei 

sôma und kosmoi.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

59 

203b30            ἔχει 

203b31 δ' ἀπορίαν ἡ περὶ τοῦ ἀπείρου ϑεωρία· καὶ γὰρ μὴ εἶναι τι- 

203b32 ϑεμένοις πόλλ' ἀδύνατα συμβαίνει καὶ εἶναι. ἔτι δὲ ποτέ- 

203b33 ρως ἔστιν, πότερον ὡς οὐσία ἢ ὡς συμβεβηκὸς καϑ' αὑτὸ φύσει 

203b34 τινί; ἢ οὐδετέρως, ἀλλ' οὐδὲν ἧττον ἔστιν ἄπειρον ἢ ἄπειρα 

204a1  τῷ πλήϑει; μάλιστα δὲ φυσικοῦ ἐστιν σκέψασϑαι εἰ ἔστι μέ- 

204a2  γεϑος αἰσϑητὸν ἄπειρον. 

Die Betrachtung des Unbegrenzten bringt aber eine Schwierigkeit mit sich. Es ergibt sich ja viel 

Unmögliches, wenn man seine Existenz bestreitet, und gleichfalls, wenn man sie bejaht. Ferner 

fragt sich, wie es existiert, ob als Substanz oder vielmehr als auf eine bestimmte Natur an sich 

zusätzlich Zutreffendes.80 Oder existiert es auf keine dieser Weisen; und gleichwohl gibt es Un-

begrenztes oder unbegrenzt viele? Sache des Naturwissenschaftlers ist vor allem, zu untersu-

chen, ob es eine unbegrenzte wahrnehmbare Größe gibt. 

• "auf eine bestimmte Natur": physei tini (b33-4) – HUSSEYs "... of some kind of thing" genügt 

nicht: wir haben hier physis = ousia gemäß Met. V 4. 1015a12. 

                                                      

80 Zu diesem Begriff DETEL 1993, II 128 (T18).. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

60 

πρῶτον οὖν διοριστέον ποσαχῶς λέγε- 

204a3  ται τὸ ἄπειρον. ἕνα μὲν δὴ τρόπον τὸ ἀδύνατον διελϑεῖν τῷ 

204a4  μὴ πεφυκέναι διιέναι, ὥσπερ ἡ φωνὴ ἀόρατος· ἄλλως δὲ 

204a5  τὸ διέξοδον ἔχον ἀτελεύτητον, ἢ ὃ μόγις, ἢ ὃ πεφυκὸς 

204a6  ἔχειν μὴ ἔχει διέξοδον ἢ πέρας.  

Zunächst ist zu bestimmen, auf wie vielfache Weise vom Unbegrenzten gesprochen wird. Auf 

eine Weise heißt unbegrenzt,81  

(i) was sich nicht durchqueren läßt, weil es nicht von solcher Natur ist, durchquert zu 

werden – ebenso, wie ein Laut unsichtbar ist;82 auf andere Weise,  

(ii) was einen endlosen Hindurchgang hat;83 oder  

(iii) einen mühsamen;84 oder  

(iv) was von solcher Natur ist, einen zu haben, und doch keinen Hindurchgang hat;85 oder  

(v) keine Grenze.86  

• "... gesprochen wird": legetai (a2-3) – an den Parallelstellen hatte ich bisher meist: "... ist die 

Rede". Aber hier klingt das zu angestrengt. 

                                                      

81 Numerierung nach HUSSEY; anders WAGNER (p. 507 ad loc.)., der aber eine "verwirrend(e)" Mehrdeutig-

keit von diexodon (a5/6) hinnehmen muß  

82 HUSSEY (p. 77 ad loc.) verweist auf 204a12-3: In diesem Sinne ist insbesondere das Unteilbare unbe-

grenzt [was Ar. aber irrelevant abtut (HUSSEY p. 78: "... not in point")]. ROSS (p. 547, zu 204a3-4) verweist 

dementsprechend auf 202b33 [wonach die Alternative begrenzt / unbegrenzt nicht auf pathos und stigme 

anwendbar sein muß]. 

83 HUSSEY (p. 77 ad loc.): z.B. die Peripherie eines Kreises: Man findet kein Ende; Verweis auf 207a2-7 [wo 

auch diese Auffassung des Unbegrenzten als irrelevant abgetan wird]. 

84 HUSSEY (p. 77 ad loc.): gemeinsprachliche Verwendung. – z.B. Aischylos, Ag. 1382: ein "endloses" Netz 

wird über Agamemnon geworfen (dazu Verweis bei Hussey: LSJ s.v., (B) 2., Eduard Fraenkel, Bd. III, 649 

f.). 

85 HUSSEY (p. 77 f. ad loc.): die primäre Bedeutung, d.h. man ist niemals hindurchgekommen, im Unter-

schied zu (ii), wo man hindurchgekommen ist, ohne es zu merken. – Beachte: die Formel für das Fehlen 

(sterêsis). 

86 HUSSEY (p. 208) tilgt ἢ πέρας (204a6) und somit (v). – Ich bin unschlüssig. Muß sehen, ob Ar. irgendwo 

auf (v) zurückkommt. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 4 

 

 

 

61 

ἔτι ἄπειρον ἅπαν ἢ κατὰ 

204a7  πρόσϑεσιν ἢ κατὰ διαίρεσιν ἢ ἀμφοτέρως. 

Ferner: Was unbegrenzt ist, ist dies stets entweder aufgrund der [unbeschränkten] Hinzufügung 

Hinzufügung oder aufgrund der [unbeschränkten] Teilung oder beides. 

• "aufgrund der [unbeschränkten] Hinzufügung / Teilung": kata prosthesin / dihairêsin (a6-7) – 

festhalten! (Zusatz 2019-12-02: ich hatte "im Sinne ..." (ohne den Zusatz). Aber diese Wen-

dung brauche ich manchmal bei energeia /entelcheia.) 

 

 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

62 

Kapitel 5 

204a8   Χωριστὸν μὲν οὖν εἶναι τὸ ἄπειρον τῶν αἰσϑητῶν, αὐτό 

204a9  τι ὂν ἄπειρον, οὐχ οἷόν τε.  

Daß das Unbegrenzte getrennt von den wahrnehmbaren Dingen ist, so daß es selbst ein be-

stimmtes unbegrenztes Ding wäre, ist unmöglich. 

• "ein bestimmtes Ding": ti (a9) – Warum "bestimmtes"? Weil a10 mit ousia auto esti ("ist selber 

Substanz") auf auto ti on (a8-9) zurückkommt: als wäre ti = ousia tis. 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

63 

εἰ γὰρ μήτε μέγεϑός ἐστιν μήτε 

204a10 πλῆϑος, ἀλλ' οὐσία αὐτό ἐστι τὸ ἄπειρον καὶ μὴ συμβεβη- 

204a11 κός, ἀδιαίρετον ἔσται (τὸ γὰρ διαιρετὸν ἢ μέγεϑος ἔσται ἢ 

204a12 πλῆϑος)· εἰ δὲ τοιοῦτον, οὐκ ἄπειρον, εἰ μὴ ὡς ἡ φωνὴ 

204a13 ἀόρατος. ἀλλ' οὐχ οὕτως οὔτε φασὶν εἶναι οἱ φάσκοντες εἶναι 

204a14 τὸ ἄπειρον οὔτε ἡμεῖς ζητοῦμεν, ἀλλ' ὡς ἀδιεξίτητον.  

Denn wenn das Unbegrenzte weder Größe noch Anzahl, sondern selber Substanz und keine 

zusätzliche Bestimmung ist, dann ist es unteilbar, denn das Teilbare ist entweder Größe oder 

Anzahl;87 wenn aber unteilbar, dann nicht unbegrenzt, außer in dem Sinne, wie ein Laut un-

sichtbar ist. Aber weder beschreiben die Verfechter seiner Existenz das Unbegrenzte als in sol-

chem Sinne unbegrenzt, noch erforschen wir es so, sondern als undurchquerbar. 

• "Anzahl": plêthos (a10, a12) – terminologisch festhalten (außer in adv. Konstruktionen) 

• "keine zusätzliche Bestimmung": mê symbekêkos (a10) – hier symbebêkos opp. ousia (cf. LISKE 

in HÖFFE 2005, p. 551), nicht kata symbebêkos opp. kath' hauto. 

• "beschreiben ... als in solchem Sinne unbegrenzt": ouch houtôs ... phasin einai (a13) – ergänze 

apeiron als Prädikatsnomen zu einai. 

                                                      

87 Die Analyse der Substanz in Material und Form (und ihre entsprechenden Zusammensetzung, vgl. z.B. 

Phys. I 7, 190b11: syntheton) ist keine Teilung im obigen Sinn. Und ebenfalls nicht die Gliederung des Tiers 

in "Teile". Die abgeschnittene Hand ist keine Hand (De an. II 1). Das heißt: Hier wird nicht AB in A und B 

geteilt; es sind nicht dieselben Dinge A und B zunächst Komponenten von AB und dann von einander 

getrennt. Das ist der Unterschied zwischen Naturdingen und Artefakten (vgl. KOSMAN 1987 über Balken 

und Schwelle). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

64 

εἰ δὲ 

204a15 κατὰ συμβεβηκὸς ἔστιν τὸ ἄπειρον, οὐκ ἂν εἴη στοιχεῖον τῶν 

204a16 ὄντων, ᾗ ἄπειρον, ὥσπερ οὐδὲ τὸ ἀόρατον τῆς διαλέκτου, καί- 

204a17 τοι ἡ φωνή ἐστιν ἀόρατος.  

Wenn aber das Unbegrenzte als zusätzliche Bestimmung auftritt, dann dürfte es, als Unbegrenz-

tes, kein Element [d.h. Grundbestandteil] der Dinge sein, wie ja auch das Unsichtbare kein Ele-

ment der Sprache ist, obwohl der Laut unsichtbar ist. 

• "als zusätzliche Bestimmung": kata symbebêkos (a15) – s.o. zu a10 

• "Element [d.h. Grundbestandteil]": stoicheion (a15) – ich muß auch in diesem Fall die ar. 

Terminologie respektieren. 

• "als Unbegrenztes": hêi apeiron (a16) – vielleicht muß ich das hêi (in Abgrenzung von hôs, 

a14) noch stärker machen. – Warum eigentlich nicht "qua"? Vielleicht "qua unbegrenzt"? 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

65 

ἔτι πῶς ἐνδέχεται εἶναί τι αὐτὸ 

204a18 ἄπειρον, εἴπερ μὴ καὶ ἀριϑμὸν καὶ μέγεϑος, ὧν ἐστι καϑ' 

204a19 αὑτὸ πάϑος τι τὸ ἄπειρον; ἔτι γὰρ ἧττον ἀνάγκη ἢ τὸν 

204a20 ἀριϑμὸν ἢ τὸ μέγεϑος.  

Ferner: Wie kann es ein Als-es-selbst-Unbegrenztes geben, wenn nicht auch Zahl und Größe [sc. 

unbegrenzt sind], von denen das Unbegrenzte88 an sich ein Zustand wäre? Das ist noch weniger 

zwangsläufig, als daß Zahl und Größe [sc. unbegrenzt sind].  

• "ein Als-es-selbst-Unbegrenztes": ti auto apeiron (a17-8) – auto verweist auf Platonische Idee, 

vgl. BONITZ, Index 124b52-125a14 

Ich hatte:  

Ferner: Wie kann es ein Als-es-selbst-Unbegrenztes geben, wenn nicht auch Zahl und 

Größe, wovon das Unbegrenzte als solches ein Zustand ist? Das muß noch weniger 

sein als bei Zahl und Größe.89 

• "an sich": kath hauto (a18-9) – mit polemischer Anspielung an das auto apeiron der Platoniker 

 

                                                      

88 Dasselbe Problem wie in Buch I: Wann vertritt der bestimmte Artikel die Anführungszeichen? Also 

"'unbegrenzt'" statt "das Unbegrenzte"? Und warum nicht "Unbegrenzt" als Kompromiß? – Die Substanti-

vierung zeigt bei Ar. eine bestimmte Sache an, die dann aber durch die Kategorien durchgereicht wird. 

Das heißt, durch die Substantivierung wird nicht vorweggenommen, in welche Kategorie die Sache fällt. 

Das ist gedanklich und sprachlich schwer nachzuvollziehen. 

89 Zur Erläuterung genügt ROSS ad loc. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

66 

φανερὸν δὲ καὶ ὅτι οὐκ ἐνδέχεται εἶ- 

204a21 ναι τὸ ἄπειρον ὡς ἐνεργείᾳ ὂν καὶ ὡς οὐσίαν καὶ ἀρχήν· 

204a22 ἔσται γὰρ ὁτιοῦν αὐτοῦ ἄπειρον τὸ λαμβανόμενον, εἰ μεριστόν 

204a23 (τὸ γὰρ ἀπείρῳ εἶναι καὶ ἄπειρον τὸ αὐτό, εἴπερ οὐσία τὸ 

204a24 ἄπειρον καὶ μὴ καϑ' ὑποκειμένου), ὥστ' ἢ ἀδιαίρετον ἢ εἰς 

204a25 ἄπειρα διαιρετόν·  

Offenkundig ist aber auch, daß es das Unbegrenzte nicht als in Verwirklichung seiend und als 

Substanz und Prinzip geben kann. Dann wäre nämlich, wenn es teilbar ist, jeder herausgegrif-

fene Teil von ihm unbegrenzt. Denn ist das Unbegrenzte Substanz und nicht von Zugrundelie-

gendem [sc. ausgesagt], dann sind das Unbegrenzt-zu-Sein und das Unbegrenzte dasselbe.90 Es 

wäre also entweder unteilbar oder in Unbegrenztes teilbar. 

• "als in Verwirklichung seiend": hôs energeiai on (a21) – Die Terminologie von c. 1-3 ist hier (c. 

4 ff.) nicht anwendbar.91  In c. 1-3 ist die Zurückführung der entelecheia des dynamei on als 

solchen (Df. kinêsis, 201a11) auf die Manifestation (energeia) einer passiven dynamis (so zu-

erst 201a28: energêi) ein nichttrivialer Schritt in der ar. Explikation des Bewegungsbegriffs.92 

Demgemäß habe ich dort zwischen entelecheia ("Vollendungszustand") und energeia ("In-

Funktion-Sein") unterschieden. In c. 4-8 macht diese Unterscheidung gar keinen Sinn; entel-

echeia und energeia (durchgängig adverbiell konstruiert) sind hier austauschbar. Die Bedeu-

tung ist schwer zu fassen. Denn in Anwendung auf das Unbegrenzte fungieren entelecheiai 

und energeiai zwar als Gegenbegriff zu dynamei, sind aber tatsächlich leer: dynamei ("poten-

tiell") hat hier gar keinen Gegenbegriff (s.u. c. 6, 206a18-21, dazu JANSEN 2015, 134-7), und 

das apeiron hat keine Funktion (s.o.  c. 4, 203b6).93   

• "Prinzip": archê (a21) – Ich hatte hier wieder "Ursprung" (und erwogen, in c. 4 zwischen 

"Ursprung" und "Ausgangspunkt" zu wechseln) 

• "das Unbegrenzt-zu-Sein": to apeirôi einai (a23) – die Identitätsaussage erfordert hier die vol-

le Substantivierung 

• "in Unbegrenztes": eis apeira (a24-5) – vielleicht: "in lauter Unbegrenzte" 

                                                      

90 Vgl. Met. VII 6: 1032a4 ff.: Bei "primären" Dingen sind to hekastôi einai und hekaston identisch; z.B. Sokra-

tes zu sein und Sokrates (ebd. a8). – Ar. scheint hier zu unterstellen, daß jeder Teil des Unbegrenzt-zu-

Sein wieder Unbegrenzt-zu-Sein ist (was immer das heißen soll; aber die ganze Konstruktion soll ja ab-

wegig sein). 

91 Beachte aber: In c. 4 werden diese Wörter gar nicht verwendet. 

92 Dazu Abschnitt 2.2.2. in HEINEMANN 2018 (vgl. unten meine allgemeine Anmerkung zu Phys. III 1-3). 

93 Terminologie für III 4-8: Ich behelfe mich mit "potentiell" für dynamei sowie "Vollendetsein" für entele-

cheia und "Verwirklichtsein" für energeia (und entsprechenden adverbiellen Formen). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

67 

πολλὰ δ' ἄπειρα εἶναι τὸ αὐτὸ ἀδύνα- 

204a26 τον (ἀλλὰ μὴν ὥσπερ ἀέρος ἀὴρ μέρος, οὕτω καὶ ἄπειρον 

204a27 ἀπείρου, εἴ γε οὐσία ἐστὶ καὶ ἀρχή)· ἀμέριστον ἄρα καὶ ἀδιαί- 

204a28 ρετον. ἀλλ' ἀδύνατον τὸ ἐντελεχείᾳ ὂν ἄπειρον· ποσὸν γάρ 

204a29 τι εἶναι ἀναγκαῖον.  

Dasselbe Ding kann nicht viele unbegrenzte Dinge sein.94 Aber wie jeder Teil der Luft Luft ist, 

so ist jeder Teil des Unbegrenzten unbegrenzt, wenn es denn Substanz und Prinzip ist. Also ist 

es teillos und unteilbar. Aber das kann das in Vollendung seiende Unbegrenzte nicht. Denn es 

muß ein bestimmtes Wie-groß oder Wie-viel sein. 

• "jeder" – von mir bei meros (a26) ergänzt. 

• "das in Vollendung seiende Unbegrenzte": to entelecheiai on apeiron (a28) – s.o. zu hôs energeiai 

on (a21) 

• "ein bestimmtes Wie-groß oder Wie-viel": poson ti (a28-9) 

 

                                                      

94 Demgegenüber erklärt die Mathematik des 20. Jh.: M ist unendlich genau dann, wenn M mit einer ech-

ten Teilmenge gleichmächtig ist. Grob gesagt: Was bei Aristoteles die Nichtexistenz des Unendlichen be-

legt, wird zu dessen Definition. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

68 

κατὰ συμβεβηκὸς ἄρα ὑπάρχει τὸ 

204a30 ἄπειρον. ἀλλ' εἰ οὕτως, εἴρηται ὅτι οὐκ ἐνδέχεται αὐτὸ λέ- 

204a31 γειν ἀρχήν, ἀλλ' ᾧ συμβέβηκε, τὸν ἀέρα ἢ τὸ ἄρτιον. 

204a32 ὥστε ἀτόπως ἂν ἀποφαίνοιντο οἱ λέγοντες οὕτως ὥσπερ 

204a33 οἱ Πυϑαγόρειοί φασιν· ἅμα γὰρ οὐσίαν ποιοῦσι τὸ ἄπειρον 

204a34 καὶ μερίζουσιν. 

Folglich eignet das Unbegrenzte als zusätzliche Bestimmung95. Es ist aber schon gesagt wor-

den,96 daß man dann nicht das Unbegrenzte als Prinzip angeben kann, sondern das, woran es 

zusätzlich auftritt, die Luft oder das Gerade.97 Deshalb macht wohl eine schlechte Figur, wer so 

spricht, wie es die Pythagoreer tun; denn einerseits machen sie das Unbegrenzte zur Substanz, 

und andererseits zerlegen sie es in Teile. 

• "eignet": hyparchei (a29) – wem (tini), wird nicht gesagt. 

• "dann": ei houtôs (a30) 

• "als ... angeben": legein (a30-1) – ich hatte: als ... bezeichnen. 

• "macht wohl eine schlechte Figur": atopôs apophainointo 

 

                                                      

95 ? – vermutlich richtig. Es geht um die Kategorie. 

96 204a14-17 (ROSS ad loc.). 

97 Luft und Gerades (ROSS: cf. 203a10-5) als archai sind hier geschenkt. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

69 

204a34    ἀλλ' ἴσως αὕτη μὲν [ἐστι] καϑόλου ἡ ζήτη- 

204a35 σις, εἰ ἐνδέχεται ἄπειρον καὶ ἐν τοῖς μαϑηματικοῖς 

204b1  εἶναι καὶ ἐν τοῖς νοητοῖς καὶ μηδὲν ἔχουσι μέγεϑος· ἡμεῖς 

204b2  δ' ἐπισκοποῦμεν περὶ τῶν αἰσϑητῶν καὶ περὶ ὧν ποιούμεϑα 

204b3  τὴν μέϑοδον, ἆρ' ἔστιν ἐν αὐτοῖς ἢ οὐκ ἔστι σῶμα ἄπειρον 

204b4  ἐπὶ τὴν αὔξησιν.  

Aber vielleicht sollte man derselben Frage allgemein nachgehen, ob es Unbegrenztes auch im 

Bereich des Mathematischen und des Denkbaren, das keine Größe hat, geben kann.98 Thema 

unserer Untersuchung ist freilich das Wahrnehmbare und die Gegenstände unseres wissen-

schaftlichen Fachs, d.h. ob es bei ihnen einen Körper von unbegrenztem Ausmaß gibt oder 

nicht. 

• "sollte man ... nachgehen" (a34) – vgl. WAGNERs Übers. – (Zusatz, Feb. 2016): Die beiläufige 

Formulierung ist evtl. irreführend, es könnte sich um eine Bemerkung zur Wissenschafts-

systematik handeln. Dann wäre zu übersetzen: "Vielleicht ist dies eine allgemeine [d.h. in 

die Erste Philosophie fallende (?)] Untersuchung:99 ob es ...". Setzt diese Version das gestri-

chene esti (a34) voraus? – Wenn daraus eine wichtig e Frage wird, muß ich müßte in die al-

ten Kommentare sehen.  

• Frage, ob es Unbegrenztes gibt, läßt sich ganz allgemein stellen (und fällt somit in die Erste 

Philosophie , ist allgemeiner als 

• "... Ausmaß": epi tên auxêsin (b4) – ROSS ad loc.: = kata prosthesin (204a6) 

                                                      

98 Hier Absatz in der Prosaversion. Bei der obigen Übersetzung passend. Beachte aber die obige Bemer-

kung zu "sollte man nachgehen" (für zêtêsis, a34-5). ### 

99 So auch HUSSEY. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

70 

λογικῶς μὲν οὖν σκοπουμένοις ἐκ τῶν τοι- 

204b5  ῶνδε δόξειεν ἂν οὐκ εἶναι· εἰ γάρ ἐστι σώματος λόγος τὸ 

204b6  ἐπιπέδῳ ὡρισμένον, οὐκ ἂν εἴη σῶμα ἄπειρον, οὔτε νοητὸν οὔτε 

204b7  αἰσϑητόν  

Die folgende begriffliche Betrachtung legt nahe, daß es keinen gibt. Ist nämlich die sachgemäße 

Erklärung von 'Körper': das durch eine Fläche Begrenzte, dann dürfte es keinen unbegrenzten 

Körper geben, keinen denkbaren und keinen wahrnehmbaren. 

• "begrifflich" –  logikôs (b4) – aber ZINGANO (draft) 16n7 stellt einen Zusammenhang her zu 

katholou, Cael. I 7, 274a20 etc.100 Zur Bedeutung von logikôs auch Rapp [Aporia – draft 2016] 

7n12: "logikôs-discussions" = "definitorial or clarificatory thoughts".101 

• "sachgemäße Erklärung": logos (b5) – in Buch II habe ich es mit "Auskunft" versucht, weil 

ich "Erklärung" für den ar. Begriff der Ursache reservieren wollte. Aber das muß nicht sein. 

Denn der logos einer Sache ist gegebenenfalls die Angabe ihrer causa formalis, d.h. eine ein-

schlägige Antwort auf eine Version des "Warum?" und daher auch in diesem Sinne eine Er-

klärung. 

                                                      

100 Zingano,  Marco []: "Ways of Proving in Aristotle" (draft, acad. – to be published in: W. Wians (ed.), 

Reading Aristotle: argument and exposition in the Corpus Aristotelicum). 

101 Rapp, Christof []: "Aporia and Dialectical Method in Aristotle" (draft, acad.) 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

71 

(ἀλλὰ μὴν οὐδ' ἀριϑμὸς οὕτως ὡς κεχωρισμένος καὶ 

204b8  ἄπειρος· ἀριϑμητὸν γὰρ ἀριϑμὸς ἢ τὸ ἔχον ἀριϑμόν· εἰ 

204b9  οὖν τὸ ἀριϑμητὸν ἐνδέχεται ἀριϑμῆσαι, καὶ διεξελϑεῖν ἂν 

204b10 εἴη δυνατὸν τὸ ἄπειρον)· 

Übrigens gibt es auch keine Zahl in solcher Weise, daß sie abgetrennt und unbegrenzt wäre. 

Denn die Zahl, oder was Zahl hat, ist zählbar; das Zählbare muß man zählen können, daher wä-

re es auch möglich, das Unbegrenzte zu durchschreiten. 

• "abgetrennt": kechôrismenos (b7) – dazu einerseits ROSS: "sc. from numbered things", ander-

erseits HUSSEY (p. 79 f.; zu 204a34, (ii)): "'existing as the number of an actually realized to-

tality' and hence 'separated out' from a mere potentiality", mit Verweis auf Met. IX.6, 

1048b9-17 (d.i. chôriston, b15 und to chôrizesthai, b17) und Phys. III 7, 207b13. – Der Kontext 

spricht m.E. für HUSSEY. 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

72 

φυσικῶς δὲ μᾶλλον ϑεωροῦσιν ἐκ 

204b11 τῶνδε. οὔτε γὰρ σύνϑετον οἷόν τε εἶναι οὔτε ἁπλοῦν. σύν- 

204b12 ϑετον μὲν οὖν οὐκ ἔσται τὸ ἄπειρον σῶμα, εἰ πεπερασμένα 

204b13 τῷ πλήϑει τὰ στοιχεῖα. ἀνάγκη γὰρ πλείω εἶναι, καὶ ἰσά- 

204b14 ζειν ἀεὶ τἀναντία,  

Bei einer eher naturwissenschaftlichen Betrachtung [sc. ergibt sich dasselbe] aus folgendem: Ein 

unbegrenzter Körper kann weder zusammengesetzt noch einfach sein. Er wird nicht zusam-

mengesetzt sein, wenn die Elemente der Anzahl nach begrenzt sind.102 Denn sie müssen mehre-

re sein,103 und die konträren Gegensätze müssen einander ausgleichen.  

• "Ein unbegrenzter Körper" / "Er" – ich schiebe τὸ ἄπειρον σῶμα (b12) stillschweigend als 

Subjekt zu εἶναι (b11). 

                                                      

102 ROSS ad loc.: Daß es unbegrenzt viele Elemente gibt, hat Ar. bereits Phys. I 6 ausgeschlossen. Auch be-

rücksichtigt er diesen Fall später (205a29). 

103 ROSS ad loc.: Daß es nur ein Element gibt, hat Ar. bereits Phys. I 4,5 ausgeschlossen. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

73 

καὶ μὴ εἶναι ἓν αὐτῶν ἄπειρον (εἰ γὰρ 

204b15 ὁποσῳοῦν λείπεται ἡ ἐν ἑνὶ σώματι δύναμις ϑατέρου, οἷον εἰ 

204b16 τὸ πῦρ πεπέρανται, ὁ δ' ἀὴρ ἄπειρος, ἔστιν δὲ τὸ ἴσον πῦρ 

204b17 τοῦ ἴσου ἀέρος τῇ δυνάμει ὁποσαπλασιονοῦν, μόνον δὲ ἀριϑμόν 

204b18 τινα ἔχον, ὅμως φανερὸν ὅτι τὸ ἄπειρον ὑπερβαλεῖ καὶ 

204b19 φϑερεῖ τὸ πεπερασμένον)·  

Daher kann nicht eines von ihnen unbegrenzt sein. Denn um wieviel auch immer die Kraft im 

einen Körper hinter dem anderen zurückbleibt –: Wenn z.B. das Feuer begrenzt wird, aber die 

Luft unbegrenzt ist, dann mag Feuer zwar im Vergleich mit der gleichen Menge Luft ein belie-

biges Vielfaches an Kraft ausmachen; solange das Verhältnis einen bestimmten Zahlenwert hat, 

ist offensichtlich, daß das Unbegrenzte das Begrenzte gleichwohl übertrifft und vernichtet. 

• "Daher" – von mir interpoliert. Beachte, daß im Folgenden nur "nicht eines von ihnen un-

begrenzt" begründet wird und dabei "einander ausgleichen" als Prämisse fungiert. 

• "Kraft": dynamis (b15, b17) – kein terminologischer Zusammenhang mit c. 1-3.104 Die Bücher 

III und IV bestehen, wie HUSSEY (p. ix) richtig schreibt, aus fünf verschiedenen Essays. Es 

ist damit zu rechnen, daß diese Essays jeweils ihre eigenen sprachlichen Besonderheiten 

haben. 

• "dem anderen" (sc. Körper): thaterou (b15) – ich hatte sinngemäß ergänzt: der im anderen. 

                                                      

104 Beachte zu MARMODOROs (2014) Interpretation von III 3: Es gibt in Phys. III 3 kein Vorkommnis von 

dynamis im Sinne von "Kraft".  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

74 

ἕκαστον δ' ἄπειρον εἶναι ἀδύνατον· 

204b20 σῶμα μὲν γάρ ἐστιν τὸ πάντῃ ἔχον διάστασιν, ἄπειρον δὲ τὸ 

204b21 ἀπεράντως διεστηκός, ὥστε τὸ ἄπειρον σῶμα πανταχῇ ἔσται 

204b22 διεστηκὸς εἰς ἄπειρον. 

Aber es kann nicht jedes [sc. Element] unbegrenzt sein. Denn ein Körper ist, was sich in jede 

Richtung erstreckt; unbegrenzt ist, was sich unbegrenzt erstreckt; daher wäre der unbegrenzte 

Körper überallhin bis ins Unbegrenzte erstreckt.105 

• "in jede Richtung": pantêi – evtl. technischer: in jeder Dimension. 

 

                                                      

105 Und das hieße: Es bliebe kein Platz für andere Körper (erst recht für keine unbegrenzten). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

75 

204b22     ἀλλὰ μὴν οὐδὲ ἓν καὶ ἁπλοῦν εἶναι 

204b23 σῶμα ἄπειρον ἐνδέχεται, οὔτε ὡς λέγουσί τινες τὸ παρὰ 

204b24 τὰ στοιχεῖα, ἐξ οὗ ταῦτα γεννῶσιν, οὔϑ' ἁπλῶς.  

Aber auch einen einzigen und einfachen unbegrenzten Körper kann es nicht geben – sei es, wie 

manche behaupten, der Körper außer den Elementen, aus dem sie diese erzeugen,106 oder über-

haupt einer. 

• "überhaupt einer": haplôs (b24) – d.h. "ein einziger, einfacher und unbegrenzter Körper" 

(b22-3) 

                                                      

106 Vgl. Phys. I 4, 187a14: Zwischending zwischen den Elementen; ebd. a21: Anaximanders apeiron (ROSS 

ad loc.). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

76 

εἰσὶν γάρ τι- 

204b25 νες οἳ τοῦτο ποιοῦσι τὸ ἄπειρον, ἀλλ' οὐκ ἀέρα ἢ ὕδωρ, ὅπως 

204b26 μὴ τἆλλα φϑείρηται ὑπὸ τοῦ ἀπείρου αὐτῶν· ἔχουσι γὰρ 

204b27 πρὸς ἄλληλα ἐναντίωσιν, οἷον ὁ μὲν ἀὴρ ψυχρός, τὸ δ' 

204b28 ὕδωρ ὑγρόν, τὸ δὲ πῦρ ϑερμόν· ὧν εἰ ἦν ἓν ἄπειρον, ἔφϑαρτο 

204b29 ἂν ἤδη τἆλλα· νῦν δ' ἕτερον εἶναί φασιν ἐξ οὗ ταῦτα.  

Denn manche machen das Unbegrenzte zu diesem und nicht zu Luft oder Wasser, damit nicht 

die anderen [sc. Elemente] durch das unbegrenzte unter ihnen vernichtet werden. Denn sie ha-

ben ein konträres Verhältnis zueinander; z.B. ist die Luft kalt,107 das Wasser feucht, das Feuer 

warm. Wäre eines von ihnen unbegrenzt, hätte es die anderen längst vernichtet. Deshalb sagen 

sie, es sei ein anderes, aus dem diese entstanden sind. 

• "manche": tines (b24-5) – = tines (b23)? 

• "machen ... zu": poiousi (b25)  

• "aus dem ... entstanden": ex hou (b29) 

                                                      

107 Der in GC II 3 hergestellte Zusammenhang von Elementen und Elemantarqualitäten – Luft ist warm 

und (vor allem) feucht, Wasser ist feucht und (vor allem) kalt, etc. (330b3-5, dann 331a1-6) – kann hier 

nicht vorausgesetzt werden. Vgl. andeutungsweise ROSS ad loc.; WAGNER (p. 513 ad loc.) erwägt einen 

Anklang an Anaximander. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

77 

ἀδύ- 

204b30 νατον δ' εἶναι τοιοῦτον, οὐχ ὅτι ἄπειρον (περὶ τούτου μὲν γὰρ 

204b31 κοινόν τι λεκτέον ἐπὶ παντὸς ὁμοίως, καὶ ἀέρος καὶ ὕδατος 

204b32 καὶ ὁτουοῦν), ἀλλ' ὅτι οὐκ ἔστιν τοιοῦτον σῶμα αἰσϑητὸν παρὰ 

204b33 τὰ καλούμενα στοιχεῖα· ἅπαντα γὰρ ἐξ οὗ ἐστι, καὶ διαλύε- 

204b34 ται εἰς τοῦτο, ὥστε ἦν ἂν ἐνταῦϑα παρὰ ἀέρα καὶ πῦρ καὶ 

204b35 γῆν καὶ ὕδωρ· φαίνεται δ' οὐδέν.  

Aber dergleichen kann es nicht geben. Nicht [sc. nur] weil es unbegrenzt sein soll; dazu ist bei 

allem – Luft, Wasser oder was auch sonst – stets dasselbe zu sagen. Sondern weil es keinen sol-

chen wahrnehmbaren Körper außer den sog. Elementen gibt. Denn alles wird in das aufgelöst, 

woraus es entstanden ist, so daß er immer noch außer Luft, Feuer, Erde und Wasser existierte. 

Es zeigt sich aber nichts dergleichen. 

• "alles": hapanta (b33) – der Unterschied zwischen pas und hapas (Sing.) ist klar. Aber zwi-

schen panta und hapanta (Pl.)? 

• "immer noch": entautha (b34) – (?) HUSSEY: "here in the world", PRANTL: "in diesem Falle", 

WAGNER: ./. 

• "nichts dergleichen": ouden (b35) – "dergleichen" ist durch toiouton (b30) gedeckt. 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

78 

οὐδὲ δὴ πῦρ οὐδ' ἄλλο τι 

205a1  τῶν στοιχείων οὐδὲν ἄπειρον ἐνδέχεται εἶναι. ὅλως γὰρ καὶ 

205a2  χωρὶς τοῦ ἄπειρον εἶναί τι αὐτῶν, ἀδύνατον τὸ πᾶν, κἂν ᾖ 

205a3  πεπερασμένον, ἢ εἶναι ἢ γίγνεσϑαι ἕν τι αὐτῶν, ὥσπερ ᾿Ηρά- 

205a4  κλειτός φησιν ἅπαντα γίγνεσϑαί ποτε πῦρ (ὁ δ' αὐτὸς λόγος 

205a5  καὶ ἐπὶ τοῦ ἑνός, οἷον ποιοῦσι παρὰ τὰ στοιχεῖα οἱ φυσικοί)· 

205a6  πάντα γὰρ μεταβάλλει ἐξ ἐναντίου εἰς ἐναντίον, οἷον ἐκ ϑερμοῦ 

205a7  εἰς ψυχρόν. 

Weder das Feuer noch ein anderes unter den Elementen kann unbegrenzt sein. Und überhaupt: 

Abgesehen davon, ob eines von ihnen unbegrenzt ist, keinesfalls kann das All, selbst wenn es 

begrenzt ist, eines von ihnen sein oder werden, wie Heraklit behauptet, alles werde einst zu 

Feuer. Und dasselbe gilt für den einen, einfachen Körper, den die Naturforscher außer den Ele-

menten annehmen. Denn alles geht über von Konträrem zu Konträrem, wie von Warmem zu 

Kaltem. 

• "das All": to pan (a2) – s.o. zu II 4, 196a28. 

• "für den einen, einfachen Körper": epi tou henos (a5) – Anspielung auf hen kai haploun ... sôma 

(204b22-3), vgl. ROSS ad loc. 

• "Naturforscher": physikoi (a5) beachte den Rückbezug auf tines (204b23). – Wir haben hier 

hoi physikoi = hoi peri physeôs (203a11) = hoi physiologoi (203b15, 205a26, 206b23); ebenso hoi 

physikoi in Phys. I (184b17, 186a20). Die Ausdrücke physikos und peri physeôs verweisen hier 

und an den genannten Stellen nicht (wie 200b13, 202b30, 202b35, 203b3, 204a1) auf das von 

Ar. in dieser methodos verfolgte Programm, sondern auf eine überlieferte Gattung und de-

ren Autoren.108 

• "geht ... über": metaballei (a6) 

 

                                                      

108 Dazu jetzt auch mein Trierer Vortrag (21. Jan. 2015). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

79 

205a7     [δεῖ δὲ κατὰ παντὸς ἐκ τῶνδε σκοπεῖν, εἰ ἐνδέχε- 

205a8  ται ἢ οὐκ ἐνδέχεται εἶναι σῶμα ἄπειρον αἰσϑητόν].109 ὅτι δὲ ὅλως 

205a9  ἀδύνατον εἶναι σῶμα ἄπειρον αἰσϑητόν, ἐκ τῶνδε δῆλον. 

205a10 πέφυκε γὰρ πᾶν τὸ αἰσϑητόν που εἶναι, καὶ ἔστιν τόπος τις 

205a11 ἑκάστου, καὶ ὁ αὐτὸς τοῦ μορίου καὶ παντός, οἷον ὅλης τε 

205a12 τῆς γῆς καὶ βώλου μιᾶς, καὶ πυρὸς καὶ σπινϑῆρος.  

Daß überhaupt kein unbegrenzter wahrnehmbarer Körper existieren kann, ist aus Folgendem 

klar. Es gehört nämlich bei allem Wahrnehmbaren zu dessen Natur, irgendwo zu sein; und jedes 

hat einen bestimmten Ort, und zwar denselben für den Teil und das Ganze (z.B. für die gesamte 

Erde und einen einzelnen Erdklumpen, oder für das Feuer und einen Funken).110 

• "es gehört bei ... zu dessen Natur": pephyke (a10) – schon pou und nicht erst topos tis (beide 

ebd.) verweist auf den natürlichen Ort. 

• "Erdklumpen": bôlos (a12)  

                                                      

109 δεῖ ... αισϑητόν secl. Hussey (σῶμα ... αισϑητόν secl. Ross). – Meine Übers.: In jedem Falle muß man 

aus Folgendem sehen, ob es geht oder nicht, daß ein unbegrenzter wahrnehmbarer Körper existiert. 

110 Hierzu ### 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

80 

ὥστε 

205a13 εἰ μὲν ὁμοειδές, ἀκίνητον ἔσται ἢ ἀεὶ οἰσϑήσεται· καίτοι 

205a14 ἀδύνατον (τί γὰρ μᾶλλον κάτω ἢ ἄνω ἢ ὁπουοῦν; λέγω δὲ 

205a15 οἷον, εἰ βῶλος εἴη, ποῦ αὕτη κινηϑήσεται ἢ ποῦ μενεῖ; ὁ γὰρ 

205a16 τόπος ἄπειρος τοῦ συγγενοῦς αὐτῇ σώματος. πότερον οὖν κα- 

205a17 ϑέξει τὸν ὅλον τόπον; καὶ πῶς; τίς οὖν ἢ ποῦ ἡ μονὴ καὶ 

205a18 ἡ κίνησις αὐτῆς; ἢ πανταχοῦ μενεῖ; οὐ κινηϑήσεται ἄρα. ἢ 

205a19 πανταχοῦ κινηϑήσεται; οὐκ ἄρα στήσεται)·  

Ist er [d.i. der unbegrenzte wahrnehmbare Körper] gleichförmig, dann ist er entweder unbe-

wegt, oder er wechselt ständig den Ort. Aber das geht nicht. Denn wieso eher (nach) unten oder 

oben oder sonstwo(hin)? Ich meine: Nehmen wir z.B. einen Klumpen davon, wo ist der bewegt 

und wo verharrt er? Denn der Ort des ihm gleichartigen Körpers ist unbegrenzt. Soll er diesen 

ganzen Ort besetzen? Und wie soll das gehen? Was ist sein Aufenthalt und wohin seine Bewe-

gung? Oder soll er überall verharren? Dann wäre er gar nicht bewegt. Oder ist er überallhin 

bewegt? Dann steht er nicht still. 

• "(nach) unten" etc.: katô etc. (a14) – Beachte: katô (etc.) kann beides, "unten" und "nach un-

ten" (etc.) bedeuten. Ausgeschrieben, erhalten wir: "Ist er unbewegt, dann bleibt zu fragen: 

Wieso ist er eher unten oder oben oder sonstwo? Und ist er in unaufhörlicher Bewegung, 

bleibt zu fragen: Wieso bewegt er sich eher nach unten oder nach oben oder sonstwohin?" 

[Hier brauche ich ausnahmsweise eine Fußnote!] 

• "Klumpen davon": bôlos (a15) – wg. des gramm. Neutr. erwäge ich: "Stück"  

• "verharrt": menei (a15) – besser als "bleiben" (terminologisch festhalten!) 

• "besetzen": katechein (a16-7) – gemäß πέφυκε ... που εἶναι, καὶ ἔστιν τόπος τις ἑκάστου 

(a10-1). Evtl.: "als seinen Ort beanspruchen". 

• "Aufenthalt": monê (a17) – ich habe erwogen: "Aufenthaltsort" 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

81 

εἰ δ' ἀνόμοιον τὸ 

205a20 πᾶν, ἀνόμοιοι καὶ οἱ τόποι· καὶ πρῶτον μὲν οὐχ ἓν τὸ 

205a21 σῶμα τοῦ παντὸς ἀλλ' ἢ τῷ ἅπτεσϑαι· ἔπειτα ἤτοι πεπε- 

205a22 ρασμένα ταῦτ' ἔσται ἢ ἄπειρα τῷ εἴδει.  

Ist das All ungleichförmig, dann auch die Orte. Erstens ist dann der Körper des Alls nicht Einer, 

außer durch Berührung. Zweitens gibt es entweder begrenzt oder unbegrenzt viele Arten von 

Komponenten. 

• "Einer": hen (a20) – Großschreibung des Zahlworts, zur Unterscheidung vom unbestimmten 

Artikel. 

• "durch Berührung": tôi haptesthai (a21) – vermutlich im terminologischen Sinn von Phys. V 

3, 226b21-3: Die jeweiligen Ränder (akra) haben eine gemeinsame Position (sie sind hama ka-

ta topon); was nach Ar. noch nicht heißt, daß sie identisch wären und somit ein kontinuierli-

cher Zusammenhang bestünde (vgl. 227a11-2: ... hen to hekaterou peras ois haptontai). "Durch 

Berührung" Eines zu sein, ist nicht nur ein schwacher, sondern ein defizienter Begriff von 

Einheit. 

• "Komponenten": tauta (a22) – bezieht sich auf die vielen Dinge, die einander gemäß a21 be-

rühren. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

82 

πεπερασμένα μὲν 

205a23 οὖν οὐχ οἷόν τε (ἔσται γὰρ τὰ μὲν ἄπειρα τὰ δ' οὔ, εἰ τὸ πᾶν 

205a24 ἄπειρον, οἷον τὸ πῦρ ἢ τὸ ὕδωρ· φϑορὰ δὲ τὸ τοιοῦτον τοῖς 

205a25 ἐναντίοις [καϑάπερ εἴρηται πρότερον])· [καὶ ... κάτω.]  

Begrenzt viele können es nicht sein. Denn dann wären, wenn das All unbegrenzt ist, einige 

Komponenten unbegrenzt und andere nicht, z.B. das Feuer oder das Wasser; und so etwas ist 

die Vernichtung der jeweiligen konträren Gegenteile.111 

                                                      

111 Den folgenden Satz (καὶ ... κάτω, a25-9) verschieben ROSS und HUSSEY nach b1. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

83 

εἰ δ' ἄπειρα 

205a30 καὶ ἁπλᾶ, καὶ οἱ τόποι ἄπειροι, καὶ ἔσται ἄπειρα τὰ στοιχεῖα· εἰ δὲ 

205a31 τοῦτ' ἀδύνατον καὶ πεπερασμένοι οἱ τόποι, καὶ τὸ ὅλον [πε- 

205a32 περάνϑαι ἀναγκαῖον]· ἀδύνατον γὰρ μὴ ἀπαρτίζειν τὸν τό- 

205a33 πον καὶ τὸ σῶμα· οὔτε γὰρ ὁ τόπος ὁ πᾶς μείζων ἢ ὅσον 

205a34 ἐνδέχεται τὸ σῶμα εἶναι (ἅμα δ' οὐδ' ἄπειρον ἔσται τὸ 

205a35 σῶμα ἔτι), οὔτε τὸ σῶμα μεῖζον ἢ ὁ τόπος· ἢ γὰρ κενὸν 

205b1  ἔσται τι ἢ σῶμα οὐδαμοῦ πεφυκὸς εἶναι. 

Sind sie aber unbegrenzt viele und einfach, dann sind auch die Orte unbegrenzt viele. Die Ele-

mente wären dann unbegrenzt viele. Und wenn das nicht sein kann und die Orte begrenzt viele 

sind, ist auch das All begrenzt.112 Denn es ist unmöglich, daß zwischen Ort und Körper keine 

genaue Entsprechung besteht. Denn der ganze [d.i. allumfassende] Ort ist nicht größer als der 

Körper sein kann (übrigens wäre dann auch der Körper nicht mehr unbegrenzt), noch ist der 

Körper größer als der Ort. Denn sonst wäre etwas [d.h. ein Teil des ganzen Orts] leer, bzw. es 

gehörte nicht zur Natur des Körpers, an einem bestimmten Ort zu sein. 

• "daß ... keine genaue Entsprechung besteht": mê apartizein (a32) – LSJ s.v. apartizô, II 2: "fit 

exactly" (ad loc.) 

• "übrigens": hama de (a34) 

• "etwas [d.h. ein Teil des ganzen Orts]": ti (b1) 

                                                      

112 Hier Absatz in der Prosaversion (o.k.). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

84 

205a25          <καὶ διὰ τοῦτ' οὐϑεὶς 

205a26 τὸ ἓν καὶ ἄπειρον πῦρ ἐποίησεν οὐδὲ γῆν τῶν φυσιολόγων, ἀλλ' 

205a27 ἢ ὕδωρ ἢ ἀέρα ἢ τὸ μέσον αὐτῶν, ὅτι τόπος ἑκατέρου δῆλος ἦν 

205a28 διωρισμένος, ταῦτα δ' ἐπαμφοτερίζει τῷ ἄνω καὶ κάτω.> 

Deshalb hat keiner der Naturerklärer das Eine und Unbegrenzte zu Feuer oder Erde gemacht, 

sondern zu Wasser oder Luft oder deren Zwischending. Denn jene haben klarerweise ihren 

wohlbestimmten Ort, diese hingegen schwanken zwischen oben und unten. 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

85 

205b1           ᾽Αναξαγόρας δ' 

205b2  ἀτόπως λέγει περὶ τῆς τοῦ ἀπείρου μονῆς· στηρίζειν γὰρ 

205b3  αὐτὸ αὑτό φησιν τὸ ἄπειρον· τοῦτο δέ, ὅτι ἐν αὑτῷ (ἄλλο 

205b4  γὰρ οὐδὲν περιέχειν), ὡς ὅπου ἄν τι ᾖ, πεφυκὸς ἐνταῦϑα εἶ- 

205b5  ναι.  

Anaxagoras spricht ungereimt über den Aufenthalt des Unbegrenzten. Denn er behauptet, daß 

das Unbegrenzte sich selbst festhält. Dies sei der Fall, weil es in sich selbst sei, denn nichts an-

deres umgebe es; so daß, wo es auch sein mag, es zu seiner Natur gehöre, dort zu sein. 

• "festhält": stêrizein (b2) – ich habe erwogen: "stützt". 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

86 

τοῦτο δ' οὐκ ἀληϑές· εἴη γὰρ ἄν τί που βιᾷ καὶ οὐχ οὗ 

205b6  πέφυκεν. εἰ οὖν ὅτι μάλιστα μὴ κινεῖται τὸ ὅλον (τὸ γὰρ 

205b7  αὑτῷ στηριζόμενον καὶ ἐν αὑτῷ ὂν ἀκίνητον εἶναι ἀνάγκη), 

205b8  ἀλλὰ διὰ τί οὐ πέφυκε κινεῖσϑαι, λεκτέον. οὐ γὰρ ἱκανὸν τὸ 

205b9  οὕτως εἰπόντα ἀπηλλάχϑαι·  

Aber das ist nicht wahr. Etwas könnte irgendwo durch Gewalt sein, und nicht durch seine Na-

tur. Dann mag das All völlig unbewegt sein; denn was durch sich selbst festgehalten wird und 

in sich selbst ist, muß bewegungslos sein. Aber warum es nicht zu seiner Natur gehört, in Be-

wegung zu sein, müßte noch gesagt werden. Es genügt nicht, die Sache mit jener Behauptung 

[daß das Unbegrenzte sich selbst festhält (b2-3)] abzutun. 

• "durch seine Natur": hou pephyke (b5-6) – ich hatte: "wo es seiner Natur entspräche". Aber 

die Alternative zu "irgendwo durch Gewalt" (pou biai, b5) ist hier nicht "anderswo durch 

seine Natur", sondern "in Bewegung durch seine Natur" (pephyke kineisthai, b8). 

• "unbewegt sein" / "bewegungslos" / "in Bewegung sein": mê kineitai (b6) / akinêton (b7) / kine-

isthai (b8) 

• "müßte noch gesagt werden": lekteon (b8) – vielleicht: "bleibt zu sagen", oder: "wurde noch 

nicht gesagt" 

• "mit jener Behauptung [daß das Unbegrenzte sich selbst festhält (b2-3)]": houtôs eiponta (b9) 

– HUSSEYs Übers. unterstellt stattdessen Rückbezug auf b5-8; ich habe dementsprechend 

"mit dieser Bemerkung" erwogen. 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

87 

εἴη γὰρ ἂν καὶ ὅτι οὐκ ἔχει ἀλλαχῆ 

205b10 κινεῖσϑαι οὐ κινούμενον, ἀλλὰ πεφυκέναι οὐδὲν κωλύει· ἐπεὶ καὶ 

205b11 ἡ γῆ οὐ φέρεται, οὐδ' εἰ ἄπειρος ἦν, εἰργμένη μέντοι ὑπὸ τοῦ μέ- 

205b12 σου· ἀλλ' οὐχ ὅτι οὐκ ἔστιν ἄλλο οὗ ἐνεχϑήσεται,113 μείνειεν 

205b13 ἄν [ἐπὶ τοῦ μέσου], ἀλλ' ὅτι πέφυκεν οὕτω. καίτοι ἐξείη ἂν 

205b14 λέγειν ὅτι στηρίζει αὑτήν.  

Daß etwas unbewegt ist, kann daran liegen, daß es keine Gelegenheit hat, sich anderswohin zu 

bewegen; aber daß dies zu seiner Natur gehörte, ist keineswegs ausgeschlossen. Schließlich 

wechselt auch die Erde nicht den Ort; und sie täte es auch nicht, wenn sie unbegrenzt wäre, so-

lange sie vom Zentrum gehindert wird. Wenn sie dort verharrt, dann nicht deshalb, weil es 

sonst nichts gibt, wohin sie ausweichen könnte, sondern weil es so ihrer Natur entspricht. 

Gleichwohl könnte man sagen, daß sie sich selbst festhält. 

• "keine Gelegenheit ...": ouk echei ... (b9) – d.h.: ... faktisch nicht kann. 

• "solange sie ...": mentoi (b11) – vgl. die Paraphrase von ROSS (p. 336) 

• "Wenn sie dort verharrt, ...": meneien (b12) – viel ist mit dem Optativ nicht anzufangen. 

                                                      

113 ἐνεχϑήσεται – Pass. fut. zu φέρω (LSJ s.v., V., ad loc.) 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

88 

εἰ οὖν μηδ' ἐπὶ τῆς γῆς τοῦτο αἴ- 

205b15 τιον ἀπείρου οὔσης, ἀλλ' ὅτι βάρος ἔχει, τὸ δὲ βαρὺ μένει 

205b16 ἐπὶ τοῦ μέσου, ἡ δὲ γῆ ἐπὶ τοῦ μέσου, ὁμοίως ἂν καὶ τὸ ἄπει- 

205b17 ρον μένοι ἐν αὑτῷ διά τιν' ἄλλην αἰτίαν, καὶ οὐχ ὅτι ἄπει- 

205b18 ρον καὶ στηρίζει αὐτὸ ἑαυτό.  

Bei der Erde liegt es nicht hieran, auch wenn sie unbegrenzt wäre, sondern daran, daß sie 

Schwere hat: das Schwere verharrt in der Mitte, und die Erde ist in der Mitte. Ebenso würde 

wohl auch das Unbegrenzte aufgrund irgendeiner anderen Ursache in sich selbst verharren und 

nicht, weil es unbegrenzt ist und sich selbst festhält. 

• "hieran": touto (b14) – Rückbezug auf "daß sie sich selbst festhält" (ebd.) 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

89 

ἅμα δὲ δῆλον ὅτι κἂν ὁτιοῦν 

205b19 μέρος δέοι μένειν· ὡς γὰρ τὸ ἄπειρον ἐν ἑαυτῷ μένει στη- 

205b20 ρίζον, οὕτως κἂν ὁτιοῦν ληφϑῇ μέρος ἐν ἑαυτῷ μενεῖ· τοῦ 

205b21 γὰρ ὅλου καὶ τοῦ μέρους ὁμοειδεῖς οἱ τόποι, οἷον ὅλης γῆς 

205b22 καὶ βώλου κάτω καὶ παντὸς πυρὸς καὶ σπινϑῆρος ἄνω. ὥστε 

205b23 εἰ τοῦ ἀπείρου τόπος τὸ ἐν αὑτῷ, καὶ τοῦ μέρους ὁ αὐτός. 

205b24 μενεῖ ἄρα ἐν ἑαυτῷ. 

Übrigens ist klar, daß dann auch jeder Teil verharren müßte. Denn wie das Unbegrenzte sich 

festhaltend in sich selbst verharrt, so verharrt auch jeder herausgegriffene Teil in sich selbst. 

Denn die Orte des Ganzen und des Teils sind gleichartig, z.B. der ganzen Erde und eines Erd-

klumpens unten, des ganzen Feuers und eines Funkens oben. Ist daher der Ort des Unbegrenz-

ten das In-sich-selbst, dann ist der Ort des Teils derselbe. Also verharrt er in sich selbst. 

• "Erdklumpen": bôlos (b22) – das Wort kommt in Phys. nur an diesen drei Stellen (205a12, 

a15, b22) vor.  

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

90 

205b24    ὅλως δὲ φανερὸν ὅτι ἀδύνατον ἄπειρον 

205b25 ἅμα λέγειν σῶμα καὶ τόπον τινὰ εἶναι τοῖς σώμασιν, 

205b26 εἰ πᾶν σῶμα αἰσϑητὸν ἢ βάρος ἔχει ἢ κουφότητα, καὶ εἰ 

205b27 μὲν βαρύ, ἐπὶ τὸ μέσον ἔχει τὴν φορὰν φύσει, εἰ δὲ κοῦ- 

205b28 φον, ἄνω· ἀνάγκη γὰρ καὶ τὸ ἄπειρον, ἀδύνατον δὲ ἢ 

205b29 ἅπαν ὁποτερονοῦν ἢ τὸ ἥμισυ ἑκάτερον πεπονϑέναι· πῶς γὰρ 

205b30 διελεῖς; ἢ πῶς τοῦ ἀπείρου ἔσται τὸ μὲν ἄνω τὸ δὲ κάτω, 

205b31 ἢ ἔσχατον καὶ μέσον;  

Überhaupt ist es offenbar unmöglich, zugleich zu behaupten, es gebe einen unbegrenzten Kör-

per und für die Körper einen bestimmten Ort – vorausgesetzt, jeder wahrnehmbare Körper hat 

entweder Schwere oder Leichtigkeit und, wenn er schwer ist, aufgrund seiner Natur den Orts-

wechsel nach unten, bzw. wenn er leicht ist, nach oben. Dies müßte ja auch für das Unbegrenzte 

gelten, aber weder auf das Ganze noch auf eine der Hälften kann eines von beiden zutreffen. 

Denn wie soll man es teilen?114 Oder wie soll sich am Unbegrenzten Oben und Unten, oder 

Rand und Mitte, unterscheiden lassen?115 

• "es gibt": einai (b25) – bezieht sich auf apeiron sôma (b24 f.) und topon tina (b25). 

• "aufgrund seiner Natur": physei (b27) – Im II. Buch wurde "Natur" als Ursache (genauer: als 

Zurückführbarkeit einer effizienten Ursache auf Material oder Form) aufgefaßt, daher dort 

physei = "durch Natur". Hier führt dies nicht weiter; ich sehe nicht, daß die Df. aus dem II. 

Buch hier vorausgesetzt ist.  

 

                                                      

114 Beachte: Die Welt ist bei Ar. kugelsymmetrisch. 

115 WAGNER (p. 518 f. ad loc.) bringt hier den ar. Finitismus ins Spiel; wohl unnötigerweise. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

91 

ἔτι πᾶν σῶμα αἰσϑητὸν ἐν τόπῳ, τόπου 

205b32 δὲ εἴδη καὶ διαφοραὶ τἄνω καὶ κάτω καὶ ἔμπροσϑεν καὶ 

205b33 ὄπισϑεν καὶ δεξιὸν καὶ ἀριστερόν· καὶ ταῦτα οὐ μόνον πρὸς 

205b34 ἡμᾶς καὶ ϑέσει, ἀλλὰ καὶ ἐν αὐτῷ τῷ ὅλῳ διώρισται. 

205b35 ἀδύνατον δ' ἐν τῷ ἀπείρῳ εἶναι ταῦτα.  

Ferner: Jeder wahrnehmbare Körper ist an einem Ort. Die Arten und Unterschiede des Orts 

sind: das Oben und Unten, Vorn und Hinten, Rechts und Links; dies ist nicht nur in Beziehung 

zu uns und als bloße Lagerelation, sondern auch in dem Ganzen selbst bestimmt. Es ist aber 

unmöglich, daß es dies im Unbegrenzten gibt.116 

• "als bloße Lagerelation": thesei (b34) – dto. WAGNER (gute Diskussion p. 519). Anders 

HUSSEY ("conventionally"; zur Begründung auch p. 101, zu 208b8; vgl. BONITZ, Index 

327b13-18). 

 

 

                                                      

116 Vgl. Anmerkung zu 205b31-3: Koordinatensysteme . 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

92 

ἁπλῶς δ' εἰ ἀδύνατον 

206a1  τόπον ἄπειρον εἶναι, ἐν τόπῳ δὲ πᾶν σῶμα, ἀδύνατον ἄπει- 

206a2  ρον [τι] εἶναι σῶμα. ἀλλὰ μὴν τό γε ποὺ ἐν τόπῳ, καὶ τὸ 

206a3  ἐν τόπῳ πού. εἰ οὖν μηδὲ ποσὸν οἷόν τ' εἶναι τὸ ἄπειρον—πο- 

206a4  σὸν γὰρ τὶ ἔσται, οἷον δίπηχυ ἢ τρίπηχυ· ταῦτα γὰρ ση- 

206a5  μαίνει τὸ ποσόν—οὕτω καὶ τὸ ἐν τόπῳ ὅτι πού, τοῦτο δὲ ἢ 

206a6  ἄνω ἢ κάτω ἢ ἐν ἄλλῃ τινὶ διαστάσει τῶν ἕξ, τούτων δ' 

206a7  ἕκαστον πέρας τί ἐστιν.  

Überhaupt: Wenn es keinen unbegrenzten Ort geben kann und jeder Körper an einem Ort ist, 

kann es keinen unbegrenzten Körper geben. Was irgendwo ist, ist ja an einem Ort, und was an 

einem Ort ist, ist irgendwo. Wie nun das Unbegrenzte kein Wie-groß sein kann – dann wäre es 

nämlich soundso groß, z.B. 2 oder 3 Ellen, denn das bedeutet das Wie-groß –, so bedeutet der 

Ausdruck 'an einem Ort': irgendwo, und dies wiederum: oben oder unten oder in einem ande-

ren der sechs Richtungsintervalle. Deren jedes ist aber eine Begrenzung. 

• "Wie-groß" / "soundso groß": poson (a3, a5) / poson ti (a3-4) 

• "so bedeutet": outôs (sc. sêmainei) – zur Konstruktion des Satzes: ROSS ad loc. 

• "Richtungsintervall": diastasis (a6) – das Argument beruht darauf, daß die jeweilige Rich-

tung als ein begrenztes Intervall definiert ist. Dementsprechend der nächste Satz: jede di-

astasis ist eine Begrenzung. Vgl. auch die früheren Verwendungsfälle von diastasis (202b18 

und bes. 204b20 ff.).117 

                                                      

117 Beachte aber: HUSSEY (p. 208) ändert hekaston (a7) zu hekastou, denn: "The six 'dimensions' are not 

themselves limits, but are each of them limited. The small change restores this sense and the parallelism 

in thought with what preceeds." – Mich überzeugt das nicht; H.'s Argument lebt davon, daß er diastasis 

irreführenderweise durch "Dimension" (statt: "Intervall") wiedergibt. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 5 

 

 

93 

ὅτι μὲν οὖν ἐνεργείᾳ οὐκ ἔστι σῶμα 

206a8  ἄπειρον, φανερὸν ἐκ τούτων. 

Daß es im Sinne des Verwirklichtseins keinen unbegrenzten Körper gibt, ist hieraus offenkun-

dig. 

• "im Sinne des Verwirklichtseins ": energeiai – adv. auf esti bezogen, nicht etwa auf apeiron; 

Rückverweis auf hôs energeiai on (204a21, dort in Verbindung mit hôs ousian kai archên)? Oder 

Vorgriff auf λέγεται δὴ τὸ εἶναι τὸ μὲν δυνάμει τὸ δὲ ἐντελεχείᾳ, (206a14-5). Zur dt. Ter-

minologie für dynamei vs. energeiai = entelecheiai s.o. zu 204a21. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

94 

Kapitel 6 

206a9   ῞Οτι δ' εἰ μὴ ἔστιν ἄπειρον ἁπλῶς, πολλὰ ἀδύνατα 

206a10 συμβαίνει, δῆλον. τοῦ τε γὰρ χρόνου ἔσται τις ἀρχὴ καὶ τε- 

206a11 λευτή, καὶ τὰ μεγέϑη οὐ διαιρετὰ εἰς μεγέϑη, καὶ ἀριϑμὸς 

206a12 οὐκ ἔσται ἄπειρος.  

Klar ist: Gibt es Unbegrenztes schlechthin gar nicht, ergibt sich viel Unmögliches. Die Zeit hätte 

einen bestimmten Anfang und ein bestimmtes Ende, die Größen wären nicht in Größen teilbar, 

und die Zahlenreihe wäre nicht unbegrenzt.  

• "die Zahlenreihe": arithmos (a11) 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

95 

ὅταν δὲ διωρισμένων οὕτως μηδετέρως φαί- 

206a13 νηται ἐνδέχεσϑαι, διαιτητοῦ δεῖ, καὶ δῆλον ὅτι πὼς μὲν ἔστιν 

206a14 πὼς δ' οὔ. λέγεται δὴ τὸ εἶναι τὸ μὲν δυνάμει τὸ δὲ ἐντε- 

206a15 λεχείᾳ, καὶ τὸ ἄπειρον ἔστι μὲν προσϑέσει ἔστι δὲ καὶ διαι- 

206a16 ρέσει. τὸ δὲ μέγεϑος ὅτι μὲν κατ' ἐνέργειαν οὐκ ἔστιν ἄπειρον, 

206a17 εἴρηται, διαιρέσει δ' ἐστίν· οὐ γὰρ χαλεπὸν ἀνελεῖν τὰς ἀτό- 

206a18 μους γραμμάς· λείπεται οὖν δυνάμει εἶναι τὸ ἄπειρον.  

Wenn sich demnach keine der so bestimmten Alternativen gangbar zeigt, wird ein Schiedsrich-

ter gebraucht; und es ist klar, daß es Unbegrenztes auf eine Weise gibt und auf eine andere 

nicht. Nun wird vom Sein teils als potentiell, teils als vollendet gesprochen; und das Unbe-

grenzte gibt es teils durch [unbegrenzte] Hinzufügung, teils durch [unbegrenzte] Teilung. Daß 

die Größe nicht im Sinn des Verwirklichtseins unbegrenzt ist, wurde ausgeführt. Aber im Sinne 

der Teilung ist sie es; die unteilbaren Linien loszuwerden, ist nicht schwer.118 Es bleibt, daß es 

das Unbegrenzte im potentiellen Sinne gibt. 

• "vollendet": entelecheiai (a14-5) – s.o. zu 204a21 (dort: energeiai). 

• "durch Hinzufügung / Teilung": prosthesei / dihairesei (a15-6) – sonst konstruiert Ar. meist 

mit kata ("aufgrund"). Sinngemäß ist jeweils: "durch [unbegrenzte] Hinzufügung" usf. 

• "im Sinn des Verwirklichtseins": kat' energeian (a16) 

• "wurde ausgeführt": eirêtai (a17) – "ausgeführt" statt dem schwachen "gesagt" ist auch für 

frühere Stellen erwägenswert. 

• "loswerden": anelein (a17) – vielleicht gesetzter: "die Annahme unteilbarer Linien zu wider-

legen" 

                                                      

118 Zur Annahme unteilbarer Linien bei Platon und/oder Xenokrates vgl. ROSS ad loc. Zur ar. Widerlegung 

verweist ROSS auf Phys. VI 1, HUSSEY auf Phys. VI 1,2,4. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

96 

οὐ δεῖ 

206a19 δὲ τὸ δυνάμει ὂν λαμβάνειν, ὥσπερ εἰ δυνατὸν τοῦτ' ἀνδρι- 

206a20 άντα εἶναι, ὡς καὶ ἔσται τοῦτ' ἀνδριάς, οὕτω καὶ ἄπειρον 

206a21 ὃ ἔσται ἐνεργείᾳ·  

Man darf den Ausdruck 'potentiell' nicht so auffassen, wie: Wenn dies eine Statue sein kann, 

dann heißt das, daß es [sc. nach entsprechender Bearbeitung] auch eine Statue sein wird, – als 

ginge es darum, daß dementsprechend auch unbegrenzt sein kann, was im Sinne des Verwirk-

lichtseins  unbegrenzt sein wird. 

• "den Ausdruck 'potentiell'": to dynamei on (a19) 

• "... eine Statue sein kann": dynaton ... andrianta einai (a19-20) – die Entsprechung dynamei on 

~ dynaton geht bei der Übers. leider verloren 

• "heißt das, daß": hôs (a20) 

• "als ginge es darum, daß dementsprechend auch  ...": houtô kai – Das heißt: Man darf den 

Ausdruck 'potentiell' nicht so auffassen, als ginge es darum, daß dementsprechend auch  ... 

• "unbegrenzt sein kann": apeiron (a20) – "sein kann" von mir ergänzt. 

• "im Sinne des Verwirklichtseins ": energeiai (a21) – adv. auf estai bezogen. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

97 

ἀλλ' ἐπεὶ πολλαχῶς τὸ εἶναι, ὥσπερ ἡ 

206a22 ἡμέρα ἔστι καὶ ὁ ἀγὼν τῷ ἀεὶ ἄλλο καὶ ἄλλο γίγνεσϑαι, 

206a23 οὕτω καὶ τὸ ἄπειρον (καὶ γὰρ ἐπὶ τούτων ἔστι καὶ δυνάμει 

206a24 καὶ ἐνεργείᾳ· ᾽Ολύμπια γὰρ ἔστι καὶ τῷ δύνασϑαι τὸν ἀγῶνα 

206a25 γίγνεσϑαι καὶ τῷ γίγνεσϑαι)·  

Aber das Wort 'sein' ist ja mehrdeutig; und wie es den Tag und den Wettbewerb auf die Weise 

gibt, daß immer wieder etwas anderes stattfindet, so auch das Unbegrenzte.119 Auch hierbei gibt 

es ja beides, potentiell und verwirklicht: Olympische Spiele gibt es insofern, als der Wettbewerb 

[sc. immer wieder] stattfinden kann, und als er [jeweils] stattfindet.120 

• "Tag": hêmera (a22) – Vielleicht besser: Datum 

• "Wettbewerb": agôn (a22) – gemeint sind periodische sportliche und/oder musische Wett-

bewerbe wie der jährliche Tragödienagon in Athen oder die Olympischen Spiele. 

• "beides", kai ... kai (a23-4) 

• "potentiell" / "im Sinne des Verwirklichtseins ": dynamei / energeiai (a23-4) 

• "Olympische Spiele": Olympia (neutr. pl.; a24) 

                                                      

119 Die Beispiele sind nicht ganz gleichartig. Gedacht ist im zweiten Beispiel an periodische sportliche 

und/oder musische Wettbewerbe wie der jährliche Tragödienagon in Athen oder die Olympischen Spiele. 

Nicht so im ersten Beispiel: Gedacht ist vielmehr wohl daran, daß der Tag unabgeschlossen ist, solange er 

währt und insofern "immer wieder etwas anderes stattfindet" – (05.02.2015) Wieso eigentlich? Der Tag ist 

irgendwann vorbei; er ist begrenzt. Der agôn findet immer wieder statt, die Reihe seiner Wiederholungen 

ist stets unabgeschlossen. "Tag" (hêmera) meint hier so etwas sie Datum – evtl. sogar: Datum des agôn. 

120 Korr. 11.11.2014. – Ich hatte: 

... gibt es ja beides: Dem-Vermögen-nach und In-Funktion. Olympische Spiele gibt es insofern, 

als der [sc. nächste] Wettbewerb stattfinden kann, und als er stattfindet"  

mit der Erläuterung  

• "Dem-Vermögen-nach" / "In-Funktion": dynamei / energeiai (a23-4) – Wie die anschließende Er-

läuterung von dynamei durch "insofern, als der [sc. nächste] Wettbewerb stattfinden kann" 

zeigt, ist hier von einer Fähigkeit des Agon, wieder stattzufinden, und nicht von der Möglich-

keit, daß ein Ereignis den entsprechenden Typs stattfindet, die Rede. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

98 

ἄλλως δ' ἔν τε τῷ χρόνῳ δῆλον 

206a26 [τὸ ἄπειρον] καὶ ἐπὶ τῶν ἀνϑρώπων, καὶ ἐπὶ τῆς διαιρέσεως 

206a27 τῶν μεγεϑῶν. ὅλως μὲν γὰρ οὕτως ἔστιν τὸ ἄπειρον, τῷ ἀεὶ 

206a28 ἄλλο καὶ ἄλλο λαμβάνεσϑαι, καὶ τὸ λαμβανόμενον μὲν 

206a29/a33 ἀεὶ εἶναι πεπερασμένον, ἀλλ' ἀεί γε ἕτερον καὶ ἕτερον·121 / ἀλλ' ἐν 

206b1  τοῖς μεγέϑεσιν ὑπομένοντος τοῦ ληφϑέντος [τοῦτο συμβαί- 

206b2  νει], ἐπὶ δὲ τοῦ χρόνου καὶ τῶν ἀνϑρώπων φϑειρομένων οὕτως ὥστε 

206b3  μὴ ἐπιλείπειν. 

Aber es besteht ein klarer Unterschied zwischen [den Verhältnissen] in der Zeit und bei den 

Menschen bzw. bei der Teilung der Größen. In allen Fällen gibt es das Unbegrenzte so: Es 

kommt dadurch zustande, daß immer wieder etwas anderes gegriffen wird und dieses zwar 

immer begrenzt, aber auch immer wieder ein anderes ist. Aber bei den Größen bleibt das bereits 

Gegriffene erhalten, während es bei der Zeit und den Menschen jedesmal vergeht, aber auf sol-

che Weise, daß es nicht ausgeht. 

• "... ein klarer Unterschied": allôs ... dêlon (a25) 

• "bzw.": kai epi (a26, zweites Vorkommnis) – vgl ROSS ad loc. mit Verweis auf a33-b3. 

• "etwas anderes": allo (a28) 

• "dieses": to lambanomenon (a28) – irgendwie muß ich im Dt. zwischen to lambanomenon (a28) 

und to lêphthen (b1) unterscheiden. 

• "ein anderes": heteron (a29) 

• "jedesmal vergeht": phtheiromenôn (pl.) 

 

                                                      

121 Die folgenden Zeilen sind eine altbezeugte Alternativversion zu a18-29 (vgl. ROSS, p. 555 f.): 

 206a29a     [ἔτι τὸ εἶναι πλεοναχῶς λέγεται, ὥστε 

 206a30 τὸ ἄπειρον οὐ δεῖ λαμβάνειν ὡς τόδε τι, οἷον ἄνϑρωπον ἢ 

 206a31 οἰκίαν, ἀλλ' ὡς ἡ ἡμέρα λέγεται καὶ ὁ ἀγών, οἷς τὸ εἶναι 

 206a32 οὐχ ὡς οὐσία τις γέγονεν, ἀλλ' ἀεὶ ἐν γενέσει ἢ φϑορᾷ, 

 206a33 πεπερασμένον, ἀλλ' ἀεί γε ἕτερον καὶ ἕτερον·]  

Ferner: Vom Sein ist in vielfacher Weise die Rede. Daher muß man das Unbegrenzte nicht als ein Dieses 

(tode ti) auffassen, wie Mensch oder Haus, sondern wie ein Tag oder Wettbewerb angegeben wird, für die 

sich das Sein nicht als bestimmte Substanz ergeben hat, sondern immer nur im Werden und Vergehen, 

jeweils ein begrenztes, aber immer wieder ein anderes. 

• "wie ein Tag oder Wettbewerb angegeben wird": hôs hê hemera kai ho agôn legetai (a31) – vielleicht frei-

er: wie Datum und Fest als Zeitangabe fungieren. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

99 

206b3     τὸ δὲ κατὰ πρόσϑεσιν τὸ αὐτό ἐστί πως καὶ 

206b4  τὸ κατὰ διαίρεσιν· ἐν γὰρ τῷ πεπερασμένῳ κατὰ πρόσϑε- 

206b5  σιν γίγνεται ἀντεστραμμένως· ᾗ γὰρ διαιρούμενον ὁρᾶται εἰς 

206b6  ἄπειρον, ταύτῃ προστιϑέμενον φανεῖται πρὸς τὸ ὡρισμένον. 

Das aufgrund der [unbegrenzten] Hinzufügung [sc. Unbegrenzte] ist irgendwie dasselbe wie 

das im aufgrund der [unbegrenzten] Teilung [sc. Unbegrenzte].122 Denn im Begrenzten kommt 

[sc. das] aufgrund Hinzufügung [sc. Unbegrenzte] in umgekehrter Weise zustande; indem man 

es als unbegrenzte Teilung sieht, zeigt es sich als Hinzufügung bis zur vorgegebenen Grenze. 

• "bis zur vorgegebenen Grenze": pros to hôrismenon (b6). 

                                                      

122 Vgl. zum Folgenden UGAGLIA 2018, 263 f. ### 

Ugaglia, Monica [2018]: "Existence vs. Conceivability in Aristotle: Are Straight Lines Infinitely Extendi-

ble?", in: M. Piazza, G. Pulcini (eds.), Truth, Existence and Explanation (Boston Studies in the Philosophy and 

History of Science 334), Springer, 249-272, https://doi.org/10.1007/978-3-319-93342-9_14 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

100 

206b7  ἐν γὰρ τῷ πεπερασμένῳ μεγέϑει ἂν λαβών τις ὡρισμένον 

206b8  προσλαμβάνῃ τῷ αὐτῷ λόγῳ, μὴ τὸ αὐτό τι τοῦ ὅλου μέγεϑος 

206b9  περιλαμβάνων, οὐ διέξεισι τὸ πεπερασμένον· ἐὰν δ' οὕ- 

206b10 τως αὔξῃ τὸν λόγον ὥστε ἀεί τι τὸ αὐτὸ περιλαμβάνειν μέ- 

206b11 γεϑος, διέξεισι, διὰ τὸ πᾶν πεπερασμένον ἀναιρεῖσϑαι 

206b12 ὁτῳοῦν ὡρισμένῳ.  

Denn wenn man in der begrenzten Größe einen begrenzten Teil herausgreift und immer im sel-

ben Verhältnis hinzufügt (d.h. nicht etwa an ihm dieselbe Größe markiert),123 wird man das Be-

grenzte nicht durchqueren.124 Wenn man hingegen das Verhältnis so vergrößert, daß man im-

mer dieselbe Größe markiert, wird man durchqueren; denn es gilt: Jede begrenzte Größe wird 

von jeder beliebigen begrenzten Größe ausgeschöpft.  

• "markiert": perilambanôn (b9) / perilambanein (b10) 

• "... nicht durchqueren": ou diexeisi (b9) – Beachte: "undurchquerbar" (adiexitêton, 204a14, vgl. 

ebd. a2-6 ) ist für Ar. die Grundbedeutung von 'unbegrenzt'. 

• "denn es gilt: ...": dia to ... (b11) – verweist auf einen mathematischen Lehrsatz 

• "wird ausgeschöpft": anhaireisthai (b11) – math. t.t.?125 Jedenfalls: A wird von B "ausge-

schöpft" gdw. A<nB für ein geeignetes n. Das Bild vom "Ausschöpfen" ist sehr treffend. 

Frage: Wie groß muß ein Löffel sein, damit man mit ihm das Meer ausschöpfen kann? 

Antwort: Er kann so klein sein wie er will; man muß nur lange genug löffeln (und dafür 

sorgen, daß nichts zurückfließt). 

 

                                                      

123 Gegeben die Strecke AB. Man wähle ein A1 zwischen A und B. Für n = 1,2,... bestimme man An+1 so, daß  

AnAn+1/AnB = AA1/AB 

(und nicht etwa AnAn+1/AB = AA1/AB). 

124 Paradigma des Unendlichen ist somit die geometrische Reihe im Einheitsintervall. 

125 Kein Hinweis bei LSJ, BONITZ (Index 45b34), WASCHKIES 1977. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

101 

ἄλλως μὲν οὖν οὐκ ἔστιν, οὕτως δ' ἔστι τὸ 

206b13 ἄπειρον, δυνάμει τε καὶ ἐπὶ καϑαιρέσει (καὶ ἐντελεχείᾳ δὲ 

206b14 ἔστιν, ὡς τὴν ἡμέραν εἶναι λέγομεν καὶ τὸν ἀγῶνα)· καὶ δυ- 

206b15 νάμει οὕτως ὡς ἡ ὕλη, καὶ οὐ καϑ' αὑτό, ὡς τὸ πεπερασμέ- 

206b16 νον.  

Auf keine andere, wohl aber auf diese Weise gibt es das Unbegrenzte: potentiell und durch 

Wegnahme; und das gibt es wirklich, wie wir ja auch sagen, daß es den Tag und den Wettbe-

werb gibt. Und zwar [sc. gibt es das Unbegrenzte] in solcher Weise potentiell wie das Materi-

al,126 und [sc. es gibt das Unbegrenzte] nicht an sich, wie das Begrenztes. 

• "durch Wegnahme": epi kathairesei (b13) – im selben Sinne zuvor: epi tês dihaireseôs (a26) und 

kata dihairesin (b4). Dieser "Teilung" entspricht nach b3-4 eine "Hinzufügung" (prosthesis, 

b3), die hier umgekehrt als "Wegnahme" beschrieben wird (vgl. ROSS ad loc.). 

• "... gibt es wirklich": entelecheiai estin (b13-4).127 

                                                      

126 HUSSEY zu apeiron ~ hylê: vgl. 207a15 ff. – Beachte schon hier: Der Grenzwert superveniert über den Tei-

lungen wie die Form über dem (nächsten) Material (Phys. II 2, 194b9). 

127 Beachte, daß "wirklich" entelecheiai hier als Modaloperator fungiert, "potentiell" (dynamei, b13/15) aber 

nicht; demgemäß nicht dynamei opp. entelecheiai , sondern dynamei opp. kath hauto (206b15). 

Nach JANSEN 2002 sind (wenigstens?) drei Bedeutungen von dynamei zu unterscheiden: (i) als Mo-

daloperator, (ii) im Sinn von "Vermögen" (d.h. im Sinn von Met. IX: kinetisch), (iii) die Sonderbedeutung 

in Anwendung auf das Unbegrenzte (zu Letzterem S. 134-7). – Zu fragen bleibt: In welchem, Sinne hat 

(nächstes) Material dynamei die Form, die über ihm superveniert? Auffälligerweise haben wir auch hier, 

wie 206b15 beim Unendlichen, dynamei opp. kath hauto.  

Da ich im Dt. keine einheitliche Terminologie für dyn / energ / entel finde, sollte ich versuchen, für (i), 

(ii) und (iii) je eine eigene Terminologie durchzuhalten. Der von HUSSEY formulierte Anspruch: "tr(y) to 

avoid introducing anything not present in the Greek" (p. xi), ist kaum einzulösen. Deshalb bleiben auch 

meine Anmerkungen zur Übersetzung unentbehrlich. Sie weisen auf einige Artefakte hin (und legen es 

nahe, mit weiteren Artefakten zu rechnen). – Wenn ich "potentiell" für dynamei festhalte, ist dies also eine 

bloße Platzhalterübersetzung. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

102 

καὶ κατὰ πρόσϑεσιν δὴ οὕτως ἄπειρον δυνάμει ἔστιν, ὃ 

206b17 ταὐτὸ λέγομεν τρόπον τινὰ εἶναι τῷ κατὰ διαίρεσιν· ἀεὶ μὲν 

206b18 γάρ τι ἔξω ἔσται λαμβάνειν, οὐ μέντοι ὑπερβαλεῖ 

206b19 παντὸς μεγέϑους, ὥσπερ ἐπὶ τὴν διαίρεσιν ὑπερ- 

206b20 βάλλει παντὸς ὡρισμένου καὶ ἀεὶ ἔσται ἔλαττον.  

Auch [sc. das] aufgrund der Hinzufügung [sc. Unbegrenzte] ist auf diese Weise potentiell unbe-

grenzt; d.h. dasjenige, das wir mit dem aufgrund der Teilung [sc. Unbegrenzten] gewisserma-

ßen gleichgesetzt haben. Denn immer läßt sich etwas außerhalb greifen. Freilich wird es nicht 

jede Größe auf solche Weise übertreffen, wie [das Unbegrenzte] bei der Teilung jede Grenze un-

terschreitet und immer noch Kleineres sein wird.128 

• "auf solche Weise ..., wie": hôsper (b19) – erwägenswerte Alternative: "... wird es nicht jede 

Größe übertreffen. Ebenso unterschreitet [das Unbegrenzte] bei der Teilung jede bestimmte 

Größe, und es wird immer noch Kleineres sein"  

• "unterschreitet": hyperballei (b19-20) – (!) 

                                                      

128 Siehe unten Anmerkung zu 206b16-20 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

103 

ὥστε δὲ παν- 

206b21 τὸς ὑπερβάλλειν κατὰ τὴν πρόσϑεσιν, οὐδὲ δυνάμει οἷόν τε 

206b22 εἶναι, εἴπερ μὴ ἔστι κατὰ συμβεβηκὸς ἐντελεχείᾳ ἄπειρον, 

206b23 ὥσπερ φασὶν οἱ φυσιολόγοι τὸ ἔξω σῶμα τοῦ κόσμου, οὗ ἡ 

206b24 οὐσία ἢ ἀὴρ ἢ ἄλλο τι τοιοῦτον, ἄπειρον εἶναι.  

Daß es aufgrund der Hinzufügung jede Größe übertrifft, kann auch nicht potentiell der Fall 

sein, da nichts aufgrund zusätzlicher Umstände im Sinne des Vollendetseins unbegrenzt ist (wie 

die Naturerklärer behaupten, der äußere Körper der Weltordnung, dessen Substanz Luft oder 

dergleichen sei, sei unbegrenzt).129  

• "potentiell": dynamei (b21) – opp. entelecheiai (b22), also Modaloperator.130 

• "der Fall sein": einai (b22) – hier im veritativen Sinn 

• "auf das es irgendwie zuträfe, ... zu sein": kata symbebêkos (b22) – oder: das aufgrund zusätz-

licher Umstände im Sinne des Vollendetseins unbegrenzt wäre. 

                                                      

129 Ich verstehe pantos [sc. megethous] hyperballein kata tên prosthesin (b20-1) im Sinne von  

(1) rxy: d(x,y) > r 

(s.o. Anm. zu 206b16-20). Ar. hat gezeigt: Kein Kontinuum K erfüllt (1). Er behauptet hier: Kein Kontinu-

um K kann (1) erfüllen. Anders als 206a18-21 ist dynamei hier Modaloperator. Ar. scheint hier aber kein 

Argument für die stärkere Behauptung zu geben. Oder argumentiert er irgendwie mit den Prinzip der 

Fülle? Das wäre sehr lax. – Vgl. dann aber unten, c. 7.  

130 Genau genommen: modaler Prädikatsmodifikator (JANSEN 2015, 43) 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

104 

ἀλλ' εἰ μὴ 

206b25 οἷόν τε εἶναι ἄπειρον ἐντελεχείᾳ σῶμα αἰσϑητὸν οὕτω, φανε- 

206b26 ρὸν ὅτι οὐδὲ δυνάμει ἂν εἴη κατὰ πρόσϑεσιν, ἀλλ' ἢ ὥσπερ 

206b27 εἴρηται ἀντεστραμμένως τῇ διαιρέσει,  

Aber wenn es so keinen im Sinne des Vollendetseins unbegrenzten wahrnehmbaren Körper ge-

ben kann, dann offenbar auch kein potentiell aufgrund der Hinzufügung [sc. Unbegrenztes], 

sondern nur, wie gesagt, in Umkehrung der Teilung. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

105 

ἐπεὶ καὶ Πλάτων διὰ 

206b28 τοῦτο δύο τὰ ἄπειρα ἐποίησεν, ὅτι καὶ ἐπὶ τὴν αὔξην δοκεῖ 

206b29 ὑπερβάλλειν καὶ εἰς ἄπειρον ἰέναι καὶ ἐπὶ τὴν καϑαίρεσιν. 

206b30 ποιήσας μέντοι δύο οὐ χρῆται· οὔτε γὰρ ἐν τοῖς ἀριϑμοῖς τὸ 

206b31 ἐπὶ τὴν καϑαίρεσιν ἄπειρον ὑπάρχει (ἡ γὰρ μονὰς ἐλάχι- 

206b32 στον), οὔτε <τὸ> ἐπὶ τὴν αὔξην (μέχρι γὰρ δεκάδος ποιεῖ τὸν ἀριϑ- 

206b33 μόν). 

Auch Platon macht deshalb ein doppeltes Unbegrenztes, weil sich sowohl beim Vermehren als 

auch bei der Wegnahme ein Übertreffen und Ins-Unbegrenzte-Gehen zeigt. Aber nachdem er es 

doppelt gemacht hat, nutzt er es nicht. Denn bei den Zahlen gibt es weder das bei der Wegnah-

me Unbegrenzte (die Einheit ist ja das Kleinste), noch das durch Vermehrung Unbegrenzte 

(denn er macht die Zahlenreihe nur bis zur Zehn). 

• "läßt ... gehen": poiei (b32) 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

106 

206b33   συμβαίνει δὲ τοὐναντίον εἶναι ἄπειρον ἢ ὡς λέγουσιν. 

207a1  οὐ γὰρ οὗ μηδὲν ἔξω, ἀλλ' οὗ ἀεί τι ἔξω ἐστί, τοῦτο ἄπειρόν 

207a2  ἐστιν.  

So ergibt sich: Unbegrenzt ist das konträre Gegenteil dessen, was man behauptet. Denn nicht, 

wovon nichts außerhalb, sondern wovon immer etwas außerhalb ist, das ist unbegrenzt.131 

• "wovon" / "wovon": hou / hou (a1) – ein Wortspiel, das sich im Dt. nicht recht nachmachen 

läßt (vgl. ROSS ad loc.): Am ersten Vorkommnis ist "wovon" (hou) mit "außerhalb" (exô), im 

zweiten mit "etwas" (ti) verknüpft. Das heißt, nach der üblichen Auffassung gilt 

x ist unbegrenzt  gdw. nichts ist außerhalb von x , 

nach Ar. hingegen: 

x ist unbegrenzt  gdw. stets ist ein Teil von x außerhalb, d.h. 

bei jeder Grenzziehung g ist ein Teil von x außerhalb von g . 

                                                      

131 CANTORs Unterscheidung zwischen "unendlich" und "transfinit". 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

107 

σημεῖον δέ· καὶ γὰρ τοὺς δακτυλίους ἀπείρους λέγουσι 

207a3  τοὺς μὴ ἔχοντας σφενδόνην, ὅτι αἰεί τι ἔξω ἔστι λαμβάνειν, 

207a4  καϑ' ὁμοιότητα μέν τινα λέγοντες, οὐ μέντοι κυρίως· δεῖ 

207a5  γὰρ τοῦτό τε ὑπάρχειν καὶ μηδέ ποτε τὸ αὐτὸ λαμβά- 

207a6  νεσϑαι· ἐν δὲ τῷ κύκλῳ οὐ γίγνεται οὕτως, ἀλλ' αἰεὶ τὸ 

207a7  ἐφεξῆς μόνον ἕτερον.  

Ein Zeichen hierfür ist: Man nennt ja auch glatte Ringe unbegrenzt, da man immer etwas au-

ßerhalb [d.h. immer weiter] greifen kann. Man spricht so aufgrund einer gewissen Ähnlichkeit, 

aber nicht im strengen Sinne. Denn dies muß der Fall sein und überdies, daß man nicht irgend-

wann wieder dasselbe greift. Auf einem Kreis geschieht das aber nicht so; vielmehr ist immer 

nur das Nächste ein Anderes [sc. als sein Vorgänger].132 

• "glatt": ... mê echontas sphendonên (a3) – d.h. ohne Fassung für einen Stein 

• "außerhalb": exô (a3) – aus der obigen Def. übernommen 

• "im strengen Sinne": kyriôs (a4) 

• "wieder dasselbe": to auto (a5) 

                                                      

132 Ist die – unaufhörlich wiederholte – Kreisbewegung in diesem Sinne begrenzt oder unbegrenzt? 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

108 

ἄπειρον μὲν οὖν ἐστιν οὗ κατὰ τὸ ποσὸν 

207a8  λαμβάνουσιν αἰεί τι λαμβάνειν ἔστιν ἔξω. οὗ δὲ μηδὲν ἔξω, 

207a9  τοῦτ' ἔστι τέλειον καὶ ὅλον· οὕτω γὰρ ὁριζόμεϑα τὸ ὅλον, οὗ 

207a10 μηδὲν ἄπεστιν, οἷον ἄνϑρωπον ὅλον ἢ κιβώτιον. ὥσπερ δὲ 

207a11 τὸ καϑ' ἕκαστον, οὕτω καὶ τὸ κυρίως [οἷον τὸ] ὅλον,133 οὗ μηδέν 

207a12 ἐστιν ἔξω· οὗ δ' ἔστιν ἀπουσία ἔξω, οὐ πᾶν, ὅ τι ἂν ἀπῇ. 

Unbegrenzt ist also, wovon sich, wenn man es gemäß dem Wie-groß nimmt, immer etwas au-

ßerhalb greifen läßt.134 Wovon hingegen nichts außerhalb ist, das ist vollständig und ganz. Denn 

so definieren wir das Ganze: wovon nichts abwesend ist, z.B. ein ganzer Mensch oder Kasten. 

Und wie der Einzelfall, so ist das im strengen Sinn Ganze, nämlich dasjenige, wovon nichts au-

ßerhalb ist. Wovon es aber außerhalb eine Abwesenheit gibt,135 ist nicht allumfassend, was auch 

immer abwesend sei. 

• "vollständig": teleion (a9) – ich hatte "vollendet, was aber mit meiner Übers. von entelecheiai 

kollidiert. 

• "allumfassend": pan (a12) – beachte: was nicht "allumfassend" (pan) ist,  ist nicht "das All" 

(to pan) 

                                                      

133 οἷον τὸ secl. HUSSEY (p. 208). Interpunktion bei ROSS: ... καὶ τὸ κυρίως, οἷον τὸ ὅλον οὗ ... 

134 Beachte: Das Wie-groß ist hier nicht im metrischen Sinn zu verstehen: Paradigma des Unendlichen ist 

die Geometrische Reihe im Einheitsintervall (s.o. 206b7-9). Worauf es ankommt, ist allein die topologi-

sche Struktur. 

135 ROSS (p. 558, zu 207a1-2) findet diese Wendung "indefensible". Ich finde sie gelungen – wenn z.B. man 

an exilierte Mitglieder eines Gemeinwesens denkt. Soll ich hier den bitteren Ton des in eine Dependence 

(Assos) abgeschobenen Mitglieds der Akademie hören? 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

109 

207a13 ὅλον δὲ καὶ τέλειον ἢ τὸ αὐτὸ πάμπαν ἢ σύνεγγυς τὴν 

207a14 φύσιν. τέλειον δ' οὐδὲν μὴ ἔχον τέλος· τὸ δὲ τέλος 

207a15 πέρας.  

Entweder sind Ganz und Vollständig genau dasselbe oder in ihrer Natur eng verbunden. Voll-

ständig ist aber nichts, das kein Ende hat; und das Ende ist Grenze. 

• "vollständig" / "Ende" / "Grenze": teleion / telos / peras (a14-5) – Ich hatte "vollendet" und da-

zu notiert: Mit "endlich / unendlich" funktionierte das Wortspiel funktioniert im Dt. anders: 

Schon mit "vollendet" ~ "Ende" haben wir "endlich". Im Gr. (und mit "begrenzt / unbe-

grenzt") brauchen wir einen weiteren Zwischenschritt; erst nach teleion ("vollendet") ~ telos 

("Ende") ~ peras ("Grenze") läßt sich peperasmenon ("begrenzt") anschließen. Mit "endlich" ist 

der letzte Teilsatz ist im Dt. entbehrlich. 

• "genau dasselbe": to auto pampan (a13) – "ganz dasselbe"  geht hier nicht wegen Wortwie-

derholung. 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

110 

διὸ βέλτιον οἰητέον Παρμενίδην Μελίσσου εἰρηκέναι· 

207a16 ὁ μὲν γὰρ τὸ ἄπειρον ὅλον φησίν, ὁ δὲ τὸ ὅλον πεπεράν- 

207a17 ϑαι, "μεσσόϑεν ἰσοπαλές". οὐ γὰρ λίνον λίνῳ συνάπτειν ἐστὶν 

207a18 τῷ ἅπαντι καὶ ὅλῳ τὸ ἄπειρον, ἐπεὶ ἐντεῦϑέν γε λαμβά- 

207a19 νουσι τὴν σεμνότητα κατὰ τοῦ ἀπείρου, τὸ πάντα περιέχειν 

207a20 καὶ τὸ πᾶν ἐν ἑαυτῷ ἔχειν, διὰ τὸ ἔχειν τινὰ ὁμοιότητα 

207a21 τῷ ὅλῳ.  

Daher sollte man meinen, Parmenides habe besser als Melissos gesprochen. Der eine behauptet 

nämlich, das Unbegrenzte sei ganz, und der andere, das Ganze werde – "von der Mitte her 

gleichgewichtig"136 – begrenzt. Denn Unbegrenzt bzw. Alles und Ganz sind zwei Paar Schuhe. 

Freilich gewinnt man aus dieser Verknüpfung die Würde, die dem Unbegrenzten beigelegt 

wird: daß es alles umgebe und das All in sich selbst halte, da es mit dem Ganzen eine gewisse 

Ähnlichkeit habe. 

• "werde begrenzt": peperanthai (a16-7)  

• "... sind zwei Paar Schuh": ou ... linon linôi synaptein estin (a17) – ROSS ad loc.: sprichwörtlich; 

Hinweis auf Platon, Euthyd. 298C: ou ... linon linôi synapteis [ich übersetze: "das sind zwei 

Paar Schuhe"; dort ausdrücklich eine sprichwörtliche Redeweise, λεγόμενον]. 

• "Unbegrenzt bzw. Alles und Ganz": to hapan kai holon bzw. to apeiron (a18) – Großschreibung 

wie 207a13 (ich hatte: "'unbegrenzt' bzw. 'alles und ganz'", mit der Bemerkung, der be-

stimmte Artikel ersetze Anführungszeichen). 

• "gewinnt man": lambanousi (a18-9) – wer, wird nicht gesagt. 

• "aus dieser Verknüpfung": enteuthen (a18) – Rückbezug auf synaptein (a17) 

• "das All": to pan (a20) vielleicht komme ich darum doch nicht herum . 

                                                      

136 DK 28 B 8.44 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

111 

ἔστι γὰρ τὸ ἄπειρον τῆς τοῦ μεγέϑους τελειότητος 

207a22 ὕλη καὶ τὸ δυνάμει ὅλον, ἐντελεχείᾳ δ' οὔ, διαιρετὸν δ' ἐπί 

207a23 τε τὴν καϑαίρεσιν καὶ τὴν ἀντεστραμμένην πρόσϑεσιν, ὅλον 

207a24 δὲ καὶ πεπερασμένον οὐ καϑ' αὑτὸ ἀλλὰ κατ' ἄλλο· καὶ 

207a25 οὐ περιέχει ἀλλὰ περιέχεται, ᾗ ἄπειρον.  

Das Unbegrenzte ist Material der Vollständigkeit der Größe;137 es ist das potentiell (aber nicht 

im Sinne des Vollendetseins) Ganze;138 teilbar durch Wegnahme und umgekehrt durch Hinzu-

fügung; ganz und begrenzt nicht aufgrund seiner selbst, sondern aufgrund von anderem; und 

es umgibt nicht, sondern als Unbegrenztes ist es umgeben. 

• "Vollständigkeit": teleiotês (a21) – ich habe erwogen: Vollendung 

• "teilbar": dihaireton (a22) – macht Sinn, denn es ist vom Ganzen die Rede. 

• "nicht aufgrund seiner selbst, sondern aufgrund von anderem": ou kath' hauto allo kat' allo  

(a24) – beachte: kat' allo ist nicht umstandslos dasselbe wie kata symbebêkos. Deshalb ver-

meide ich die Platzhalterübersetzung.  

                                                      

137 Ebenso konstruieren WAGNER und HUSSEY. ROSS (ad loc.) stattdessen: "the infinite element in the com-

plete constitution of a magnitude is matter". Aber ich sehe nicht, daß τὸ ἄπειρον τῆς ... τελειότητος im 

Gr. geht (aber ROSS zur Wortstellung!). Wenigstens würde ich τὸ τῆς ... τελειότητος ἄπειρον erwarten. 

138 Beachte: Die Modaloperatoren qualifizieren hier "ganz", nicht "unbegrenzt". 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 6 

 

 

112 

διὸ καὶ ἄγνωστον 

207a26 ᾗ ἄπειρον· εἶδος γὰρ οὐκ ἔχει ἡ ὕλη. ὥστε φανερὸν ὅτι 

207a27 μᾶλλον ἐν μορίου λόγῳ τὸ ἄπειρον ἢ ἐν ὅλου· μόριον γὰρ 

207a28 ἡ ὕλη τοῦ ὅλου ὥσπερ ὁ χαλκὸς τοῦ χαλκοῦ ἀνδριάντος, 

207a29 ἐπεὶ εἴ γε περιέχει ἐν τοῖς αἰσϑητοῖς, καὶ ἐν τοῖς νοητοῖς τὸ 

207a30 μέγα καὶ τὸ μικρὸν ἔδει περιέχειν τὰ νοητά. ἄτοπον δὲ 

207a31 καὶ ἀδύνατον τὸ ἄγνωστον καὶ ἀόριστον περιέχειν καὶ 

207a32 ὁρίζειν. 

Als Unbegrenztes,139 ist es daher auch unerkennbar.140 Denn das Material hat keine Form. Daher 

fällt das Unbegrenzte offenbar eher unter den Begriff des Teils als des Ganzen. Denn das Mate-

rial ist Teil des Ganzen, wie 'Bronze' von 'Bronzestatue'. Wenn es im Bereich des Wahrnehmba-

ren umgeben sollte, müßte im Bereich des Denkbaren das Groß-und-klein die denkbaren Dinge 

umgeben.141 Es ist aber abwegig und unmöglich, daß das Unerkennbare und Bestimmungslose 

umgibt und bestimmt. 

• "'Bronze' von 'Bronzestatue'" – die bestimmten Artikel (ho und tou, a28) ersetzen Anfüh-

rungszeichen. Die ar. Rede von einer "Zusammensetzung" der Dinge aus Material und 

Form (und dementsprechend vom Material als "Teil") bleibt erklärungsbedürftig.142 Festzu-

halten ist jedenfall, daß 'Bronzestatue' ein zusammengesetzter Ausdruck ist, der nach Ar. 

eine zusammengesetzte Sache bezeichnet. –> Phys. I 7, 189b34 ff.: synkeimenon (190b12: syn-

theton); die wesentlichen Erläuterungen dort. 

• "das Groß-und-klein": mega kai to mikron (a30) – vgl. 203a15, wonach diese jeweils unbe-

grenzt sind. Dort auch zur Übersetzung. 

• "das ... Bestimmungslose": to ... aoriston (a31) – nach "unerkennbar" für agnôston sollte ich 

hier vielleicht "unbestimmbar" schreiben. Aber bei den anderen Verwendungsfällen von ao-

riston (insbes.: Zufall und Bewegung) habe ich "unbestimmt". Wenn ich daran festhalte, ist 

hier "bestimmungslos" ein guter Kompromiß. 

                                                      

139 Terminologisches Problem: Komma bei "als" im Sinn von qua (hêi)?  

140 HUSSEY ad loc.: Vgl. Phys. I 6, 189a12-3; APo I 22, 82b38-83a1. 

141 Was bei Platon, auf den Ar. hier anspielt, aber gerade nicht der Fall ist, cf. ROSS ad loc. 

142 Dies ist eine der verfänglichen Stellen, mit der man sich herumschlagen muß, wenn man – mit MAR-

MODORO 2013 – einen "mereologische Hylemorphismus" bestreitet. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 7 

 

 

113 

Kapitel 7 

207a33  Κατὰ λόγον δὲ συμβαίνει καὶ τὸ κατὰ πρόσϑεσιν μὲν 

207a34 μὴ εἶναι δοκεῖν ἄπειρον οὕτως ὥστε παντὸς ὑπερβάλλειν με- 

207a35 γέϑους, ἐπὶ τὴν διαίρεσιν δὲ εἶναι (περιέχεται γὰρ ἡ ὕλη 

207b1  ἐντὸς καὶ τὸ ἄπειρον, περιέχει δὲ τὸ εἶδος)· 

Vernünftigerweise ergibt sich die Auffassung, daß es aufgrund [unbegrenzter] Hinzufügung 

kein Unbegrenztes auf solche Weise gibt, daß es jede Größe überträfe, wohl aber bei der Tei-

lung. Denn Material und Unbegrenztes sind umgeben [und insofern] im Innern;143 was umgibt, 

ist die Form. 

• "vernünftigerweise": kata logon (a33, umgangssprachlich). 

• "die Auffassung": to ... dokein (a33-4) – ich hatte: "daß ... scheint". Aber hier ist die Rede von 

einer vernünftigen – wohlbegründeten und deshalb vernünftigerweise anzunehmenden – 

doxa. 

 

                                                      

143 Ich hatte: "Material und [deshalb auch] Unbegrenztes". Aber daß das Unbegrenzte nur im Sinne der 

Teilung existiert und dann "umgeben" ist, hat Ar. schon 206b3 ff. gezeigt 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 7 

 

 

114 

εὐλόγως δὲ καὶ 

207b2  τὸ ἐν μὲν τῷ ἀριϑμῷ εἶναι ἐπὶ μὲν τὸ ἐλάχιστον πέρας ἐπὶ δὲ 

207b3  τὸ πλεῖον ἀεὶ παντὸς ὑπερβάλλειν πλήϑους, ἐπὶ δὲ τῶν 

207b4  μεγεϑῶν τοὐναντίον ἐπὶ μὲν τὸ ἔλαττον παντὸς ὑπερβάλλειν 

207b5  μεγέϑους ἐπὶ δὲ τὸ μεῖζον μὴ εἶναι μέγεϑος ἄπειρον.  

Auch hat es einen guten Grund, daß es in der Zahlenreihe zum Kleinsten hin eine Grenze gibt, 

aber zum Mehreren hin immer ein Übertreffen jeder [sc. gegebenen] Anzahl, und daß es umge-

kehrt bei den Größen zum Kleineren hin ein Überschreiten jeder Größe gibt, aber zum Größeren 

hin keine unbegrenzte Größe.144 

• "in der Zahlenreihe": en tôi arithmôi (b2) – ich hatte: "bei den Zahlen". Beachte aber: 207b7 ist 

wieder arithmos = Zahl. 

                                                      

144 Vgl. auch oben c. 6, 206b19-20 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 7 

 

 

115 

αἴτιον 

207b6  δ' ὅτι τὸ ἕν ἐστιν ἀδιαίρετον, ὅ τι περ ἂν ἓν ᾖ (οἷον ἄνϑρωπος 

207b7  εἷς ἄνϑρωπος καὶ οὐ πολλοί), ὁ δ' ἀριϑμός ἐστιν ἕνα πλείω καὶ 

207b8  πόσ' ἄττα, ὥστ' ἀνάγκη στῆναι ἐπὶ τὸ ἀδιαίρετον (τὸ γὰρ τρία 

207b9  καὶ δύο παρώνυμα ὀνόματά ἐστιν, ὁμοίως δὲ καὶ τῶν ἄλλων 

207b10 ἀριϑμῶν ἕκαστος), ἐπὶ δὲ τὸ πλεῖον ἀεὶ ἔστι νοῆσαι· ἄπειροι 

207b11 γὰρ αἱ διχοτομίαι τοῦ μεγέϑους.  

Das liegt nämlich daran, daß die Eins unteilbar ist, (ganz unabhängig davon, was jeweils Eines 

ist; z.B. ist ein Mensch Ein Mensch und nicht viele) und daß die Zahl dasselbe ist wie mehrere 

Einsen, und zwar soundso viele [z.B. zwei oder drei Einsen], wovon die Bezeichnungen Drei 

und Zwei abgeleitet sind, und ebenso jede andere Zahl; daher ist das Anhalten beim Unteilba-

ren zwangsläufig. Aber man kann immer zum Mehreren hin denken; denn die Teilungen der 

Größe sind unbegrenzt viele. 

• "nämlich" – Anknüpfung an eulogôs (a1) 

• "Eines" / "Ein": hen (b6) / heis (b7) – Großschreibung des Zahlworts, zur Unterscheidung 

vom unbestimmten Artikel. – oder, besser e1nes, e1n, wie in Buch I? ### 

• "mehrere Einsen": hena pleiô (b7) – Im Gr. Mehrzahl von hen ("Eins")! 

• "wovon die Bezeichnungen ... abgeleitet sind": ... parônyma onomata eisin (b9) – vgl. ROSS: 

Primat des attributiven Gebrauchs der Zahlwörter. Ich ziehe den Einschub vor und ergänze 

sinngemäß "z.B. zwei oder drei Einsen".  

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 7 

 

 

116 

ὥστε δυνάμει μὲν ἔστιν, 

207b12 ἐνεργείᾳ δ' οὔ· ἀλλ' ἀεὶ ὑπερβάλλει τὸ λαμβανόμενον παν- 

207b13 τὸς ὡρισμένου πλήϑους. ἀλλ' οὐ χωριστὸς ὁ ἀριϑμὸς οὗτος 

207b14 [τῆς διχοτομίας], οὐδὲ μένει ἡ ἀπειρία ἀλλὰ γίγνεται, ὥσπερ 

207b15 καὶ ὁ χρόνος καὶ ὁ ἀριϑμὸς τοῦ χρόνου.  

Daher gibt es [das numerisch Unbegrenzte] nur im potentiellen Sinne, aber nicht im Sinne des 

Verwirklichtseins .145 Vielmehr übertrifft das Gegriffene jede [sc. vorab] bestimmte Anzahl. Aber 

diese Zahl ist nicht ablösbar; die Unbegrenztheit verharrt nicht, sondern sie entsteht wie die 

Zeit und die zur Zeit gehörige Zahl. 

• "im potentiellen Sinne": dynamei (b11) – kein Modaloprator, trotz der Opposition zu ener-

geiai.146 

• "Anzahl": plêthos (b13) 

                                                      

145 Beachte: Die Rede ist vom numerisch Unbegrenzten (s.o. 207b2: en tôi arithmôi). In diesem Sonderfall 

gilt  

(1) rxy: d(x,y) > r 

(s.o. Anmerkung zu 206b16-20).  

146 Ich habe den Eindruck, Aristoteles verwendet in Phys. III 

• entelecheiai stets als Modaloperator 

• energeiai als Gegenbegriff zu dynamei in allen Bedeutungen (JANSEN, s.o. Anm. zu dynamei,  206b13). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 7 

 

 

117 

ἐπὶ δὲ τῶν μεγε- 

207b16 ϑῶν τοὐναντίον ἐστί· διαιρεῖται μὲν γὰρ εἰς ἄπειρα τὸ συνε- 

207b17 χές, ἐπὶ δὲ τὸ μεῖζον οὐκ ἔστιν ἄπειρον. ὅσον γὰρ ἐνδέχε- 

207b18 ται δυνάμει εἶναι, καὶ ἐνεργείᾳ ἐνδέχεται τοσοῦτον εἶναι. 

207b19 ὥστε ἐπεὶ ἄπειρον οὐδέν ἐστι μέγεϑος αἰσϑητόν, οὐκ ἐνδέχεται 

207b20 παντὸς ὑπερβολὴν εἶναι ὡρισμένου μεγέϑους· εἴη γὰρ ἄν τι 

207b21 τοῦ οὐρανοῦ μεῖζον.  

Bei den Größen ist es umgekehrt: Das Kontinuierliche wird in Unbegrenztes geteilt, aber nach 

dem Größeren hin ist es nicht unbegrenzt. Denn wie groß etwas potentiell sein kann, so groß 

kann es auch im Sinne des Verwirklichtseins  sein. Wenn es keine unbegrenzte wahrnehmbare 

Größe gibt, kann es auch kein Übertreffen jeder bestimmten Größe geben. Dann gäbe es ja auch 

etwas, das größer ist als der Himmel.147 

• "bei den Größen": epi de tôn megethôn (b15-6) – mit Entsprechung zu en men tôi arithmôi 

(207b2)  

• "in Unbegrenztes": eis apeira (b16) – wie c. 4, 204a24-5 

 

 

                                                      

147 Siehe unten Anmerkung zu 207b15-21 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 7 

 

 

118 

τὸ δ' ἄπειρον οὐ ταὐτὸν ἐν μεγέϑει καὶ 

207b22 κινήσει καὶ χρόνῳ, ὡς μία τις φύσις, ἀλλὰ τὸ ὕστερον 

207b23 λέγεται κατὰ τὸ πρότερον, οἷον κίνησις μὲν ὅτι τὸ μέγεϑος 

207b24 ἐφ' οὗ κινεῖται ἢ ἀλλοιοῦται ἢ αὐξάνεται, ὁ χρόνος δὲ διὰ 

207b25 τὴν κίνησιν. νῦν μὲν οὖν χρώμεϑα τούτοις, ὕστερον δὲ 

207b26 ἐροῦμεν καὶ τί ἐστιν ἕκαστον, καὶ διότι πᾶν μέγεϑος 

207b27 εἰς μεγέϑη διαιρετόν. 

Das Unbegrenzte ist nicht dasselbe in Größe, Bewegung und Zeit, als wäre es eine einzige, be-

stimmte Natur.148 Vielmehr heißt das Nachgeordnete gemäß dem Vorgeordneten [unbegrenzt], 

z.B. eine Bewegung, weil die Größe [unbegrenzt ist], längs derer etwas sich bewegt, sich verän-

dert oder wächst; und die Zeit wegen der Bewegung. Vorerst halten wir uns an diese Aussagen; 

später werden wir auch fragen, was dies jeweils ist und warum jede Größe in Größen geteilt 

werden kann.149 

• "eine einzige, bestimmte Natur": mia tis physis (b22)  

• "Bewegung" / "bewegt ... wird" – im Gegensatz zu kinêsis (b23), bezeichnet kineitai (b24) hier 

nur den Ortswechsel. 

• "Aussagen": toutois (b25) – HUSSEY: "statements" 

 

                                                      

148 Was hier "Natur" heißt, bleibt zu erklären.– Ähnlich abstrakter Naturbegriff z.B. 203a17, 203b33, 

205a10, 207a14; vgl. auch APo 85a33: eine "Natur" in diesem Sinne ist, worauf sich eine wissenschaftlichen 

Erklärung bezieht. Zu rechnen ist mit einer Anspielung auf Platon, vgl. Phb. 24e4: [sc. ἡ] τοῦ ἀπείρου 

φύσις (= τὸ τοῦ ἀπείρου γένος, ebd. 25a1), dazu HEINEMANN 2005a (Physis Schürmann), 48. 

149 ROSS ad loc.: Verweis auf Phys. VI 1, 2, 4. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 7 

 

 

119 

207b27     οὐκ ἀφαιρεῖται δ' ὁ λόγος οὐδὲ τοὺς 

207b28 μαϑηματικοὺς τὴν ϑεωρίαν, ἀναιρῶν οὕτως εἶναι ἄπειρον 

207b29 ὥστε ἐνεργείᾳ εἶναι ἐπὶ τὴν αὔξησιν ἀδιεξίτητον· οὐδὲ γὰρ 

207b30 νῦν δέονται τοῦ ἀπείρου (οὐ γὰρ χρῶνται), ἀλλὰ μόνον εἶναι ὅσην 

207b31 ἂν βούλωνται πεπερασμένην· τῷ δὲ μεγίστῳ μεγέϑει 

207b32 τὸν αὐτὸν ἔστι τετμῆσϑαι λόγον ὁπηλικονοῦν μέγεϑος ἕτερον. 

207b33 ὥστε πρὸς μὲν τὸ δεῖξαι ἐκείνοις οὐδὲν διοίσει τὸ [δ'] εἶναι ἐν 

207b34 τοῖς οὖσιν μεγέϑεσιν. 

Auch nimmt diese Argumentation, indem sie nicht erlaubt, auf solche Weise unbegrenzt zu 

sein, daß etwas mit einer undurchschreitbaren Größe im Sinne des Verwirklichtseins vorläge, 

den Mathematikern nicht ihre Betrachtung. Sie brauchen ja auch jetzt nicht das Unbegrenzte 

(sie verwenden es gar nicht), sondern nur, daß es begrenzte [Linien] von jeder erwünschten 

Größe gibt. Im selben Verhältnis wie die größte Größe kann man eine beliebig große andere 

Größe teilen. Für ihre Beweise macht es daher keinen Unterschied, im Bereich der existierenden 

Größen zu sein.150 

• "Argumentation": logos (b27) 

• "mit einer ... Größe": epi tên auxêsin (b29) 

 

                                                      

150 Das heißt: Zu jeder geometrischen Figur α gibt es eine ähnliche Figur α* im Bereich der existierenden 

(d.h. den Durchmesser des Himmels nicht überschreitenden) Größen. Jeder Beweis B, in dem α verwen-

det wird, läßt sich daher in einen äquivalenten Beweis B*, in dem stattdessen α* verwendet wird, über-

führen. – Beachte: Das heißt einerseits, daß sich die Mathematiker ohne Verlust auf den physikalisch 

sinnvollen Bereich beschränken können. Es heißt aber andererseits auch, daß sie die Schranken des phy-

sikalisch Sinnvollen ignorieren können, ohne daß dadurch – im Bereich des physikalisch Sinnvollen (!) – 

Fehler entstehen könnten. Auch dies ist ein unschädlicher chôrismos, vgl. Phys. II 2, 193b34-5: οὐδὲν 

διαφέρει, οὐδὲ γίγνεται ψεῦδος χωριζόντων. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 7 

 

 

120 

207b34       ἐπεὶ δὲ τὰ αἴτια διῄρηται τετρα- 

207b35 χῶς, φανερὸν ὅτι ὡς ὕλη τὸ ἄπειρον αἴτιόν ἐστι, καὶ ὅτι 

208a1  τὸ μὲν εἶναι αὐτῷ στέρησις, τὸ δὲ καϑ' αὑτὸ ὑποκείμενον 

208a2  τὸ συνεχὲς καὶ αἰσϑητόν. φαίνονται δὲ πάντες καὶ οἱ ἄλ- 

208a3  λοι ὡς ὕλῃ χρώμενοι τῷ ἀπείρῳ· διὸ καὶ ἄτοπον τὸ περι- 

208a4  έχον ποιεῖν αὐτὸ ἀλλὰ μὴ περιεχόμενον. 

Im Hinblick auf die vierfache Einteilung der Ursachen ist offenkundig: Das Unbegrenzte ist Ur-

sache als Material; seine Weise des Seins ist Fehlen; das an sich Zugrundeliegende ist das Kon-

tinuierliche und Wahrnehmbare. Auch bei allen anderen [sc. Autoren] zeigt sich, daß sie das 

Unbegrenzte als Material verwenden. Deshalb ist es auch abwegig, es [d.h. das Unbegrenzte] 

zum Umgebenden zu machen, statt zum Umgebenen. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 8 

 121 

Kapitel 8 

208a5   Λοιπὸν δ' ἐπελϑεῖν καϑ' οὓς λόγους τὸ ἄπειρον εἶναι δο- 

208a6  κεῖ οὐ μόνον δυνάμει ἀλλ' ὡς ἀφωρισμένον· τὰ μὲν γάρ 

208a7  ἐστιν αὐτῶν οὐκ ἀναγκαῖα, τὰ δ' ἔχει τινὰς ἑτέρας ἀληϑεῖς 

208a8  ἀπαντήσεις.  

Es bleibt, auf die [obigen] Argumente einzugehen, wonach es das Unbegrenzte nicht nur poten-

tiell, sondern als etwas Bestimmtes zu geben scheint.151 Teils sind diese Argumente nicht zwin-

gend, teils gibt es auf sie andere Antworten, die zutreffend sind. 

                                                      

151 Siehe oben, III 4, 203b15 ff. (Zählung wie dort). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 8 

 122 

οὔτε γὰρ ἵνα ἡ γένεσις μὴ ἐπιλείπῃ, ἀναγκαῖον 

208a9  ἐνεργείᾳ ἄπειρον εἶναι σῶμα αἰσϑητόν· ἐνδέχεται γὰρ τὴν 

208a10 ϑατέρου φϑορὰν ϑατέρου εἶναι γένεσιν, πεπερασμένου ὄντος τοῦ 

208a11 παντός.  

[Ad 3.] Damit das Werden nicht aufhört, muß es keinen im Sinne des Verwirklichtseins unbe-

grenzten wahrnehmbaren Körper geben. Denn wenn das All begrenzt ist, kann das Vergehen 

des Einen das Entstehen des Anderen sein. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 8 

 123 

ἔτι τὸ ἅπτεσϑαι καὶ τὸ πεπεράνϑαι ἕτερον. τὸ μὲν 

208a12 γὰρ πρός τι καὶ τινός (ἅπτεται γὰρ πᾶν τινός), καὶ τῶν πε- 

208a13 περασμένων τινὶ συμβέβηκεν, τὸ δὲ πεπερασμένον οὐ πρός τι· 

208a14 οὐδ' ἅψασϑαι τῷ τυχόντι τοῦ τυχόντος ἔστιν.  

Ferner [ad 4.]: Anzugrenzen und begrenzt zu sein ist zweierlei. Denn jenes ist etwas Bezügli-

ches, nämlich an etwas; denn angegrenzt wird immer an etwas. Bei manchem der begrenzten 

Dinge ist dies zusätzlich der Fall; aber Begrenzt ist nichts Bezügliches. Auch kann nicht Beliebi-

ges an Beliebiges grenzen. 

• "etwas Bezügliches" / "nichts Bezügliches": pros ti (a12) / ou pros ti (a13) 

• "nämlich an etwas": kai tinos (a12) 

• "angegrenzt wird immer": haptetai pan (a12) – so dem Gr. am ähnlichsten 

• "begrenzt sein" etc.: peperanthai (a11) / tôn peperasmenôn (a12-13) / to peperasmenon (a13)  

• "Begrenzt": to peperasmenon (a13) – der bestimmte Artikel ersetzt Anführungszeichen, ver-

weist auf den Begriff. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 8 

 124 

τὸ δὲ τῇ νοήσει 

208a15 πιστεύειν ἄτοπον· οὐ γὰρ ἐπὶ τοῦ πράγματος ἡ ὑπεροχὴ καὶ ἡ 

208a16 ἔλλειψις, ἀλλ' ἐπὶ τῆς νοήσεως. ἕκαστον γὰρ ἡμῶν νοήσειεν 

208a17 ἄν τις πολλαπλάσιον ἑαυτοῦ αὔξων εἰς ἄπειρον· ἀλλ' οὐ 

208a18 διὰ τοῦτο ἔξω [τοῦ ἄστεός] τίς ἐστιν [ἢ] τοῦ τηλικούτου μεγέϑους 

208a19 ὃ ἔχομεν, ὅτι νοεῖ τις, ἀλλ' ὅτι ἔστι· τοῦτο δὲ συμβέβηκεν. 

[Ad 5.] Sich auf das Denken zu berufen, ist abwegig. Denn das Übertreffen und Zurückbleiben 

liegt nicht im Gegenstand, sondern im Denken. Jeden von uns kann man sich um ein Vielfaches 

seiner selbst ins Unbegrenzte vergrößert denken. Aber nicht dadurch ist man jenseits eines Viel-

fachen der eigenen Größe, daß es sich jemand denkt, sondern daß man es ist. Jenes [d.h. daß es 

sich jemand denkt] kommt nur hinzu. 

• "sich auf ... berufen": pisteuein (a15) 

• "... kommt nur hinzu": symbebêken (a19) – vgl. die Paraphrase bei ROSS (p. 370) 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III 8 

 125 

208a20 ὁ δὲ χρόνος καὶ ἡ κίνησις ἄπειρά ἐστι καὶ ἡ νόησις οὐχ 

208a21 ὑπομένοντος τοῦ λαμβανομένου. μέγεϑος δὲ οὔτε τῇ καϑαιρέ- 

208a22 σει οὔτε τῇ νοητικῇ αὐξήσει ἔστιν ἄπειρον. ἀλλὰ περὶ μὲν 

208a23 τοῦ ἀπείρου, πῶς ἔστι καὶ πῶς οὐκ ἔστι καὶ τί ἐστιν, εἴρηται. 

[Ad 1.] Zeit und Bewegung sowie das Denken sind Unbegrenztes, bei dem das jeweils Gegriffe-

ne nicht erhalten bleibt.152 [Ad 2.] Eine unbegrenzte Größe gibt es weder durch Wegnahme noch 

durch im Denken vollzogene Vergrößerung.153 – Über das Unbegrenzte ist somit gesagt, inwie-

fern es ist und inwiefern nicht, und was es ist. 

• "im Denken vollzogen": noêtikos (a22) 

• "gibt es": estin (a22) – wäre estin Kopula, sollte ouden oder dergleichen bei megethos (a21) 

stehen.  

• "inwiefern": pôs – Beachte den Rückbezug auf das eingangs (gemäß APo II 1, 89b24-5) for-

mulierte Programm, "über das Unbegrenzte ..., ob es ist oder nicht, und wenn es ist, was es 

ist" (c. 4, 202b35-6: ϑεωρῆσαι περὶ ἀπείρου, εἰ ἔστιν ἢ μή, καὶ εἰ ἔστιν, τί ἐστιν). 

 

                                                      

152 Siehe oben c. 6, 206a33-b3. – Hier Absatz in der Prosaversion (o.k.). 

153 Hier Absatz in der Prosaversion (o.k.). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 126 

ANMERKUNGEN ZU PHYS. III 

Anmerkung zu Phys. III 1-3: (Auszug aus GH, [Supervenience], red. Fassung 2017-12-19)154 

2.2. Aristotle's Definition of Change 

2.2.1. Potentialities to Be and Potentialities to Become in Phys. III 1  

Let x be some thing which can be φ but is not.155 In order to get a disposition from that, a stimu-

lus condition must be specified. But Aristotle does not proceed that way. His starting point is 

potentiality rather than power. His definition  

(1) "change (κίνησις) isDf the state of complete activation (ἐντελέχεια) qua being potential-

ly (ᾗ τοιοῦτον) of what is potentially (τοῦ δυνάμει ὄντος),"156 

presupposes just that. Clearly, the potentiality in question is the potentiality of x to be φ.157 But 

there is an ambiguity. The same potentiality might be also described as the potentiality of φ to 

be instantiated by x. Accordingly, the definition quoted might be spelled out in two different 

ways: 

(2) Change [sc. towards φ] isDf the state of complete activation qua potentially being [sc. φ] 

of the thing [i.e., x] that is potentially [sc. φ]; 

                                                      

154 Dies ist letzte Manuskriptfassung zu Heinemann 2018, mit eingearbeiteten Anderungsvorschlägen der 

Herausgeberin, aber ohne Berücksichtigung der Fahnenkorrekturen. In der Druckfassung S.  8-23. 

155 Cf. Phys. III 1, 200b26-201a10. φ is in one of the four categories mentioned (b33-34): substance, quantity, 

quality and place. In the first case, x is something which can be the matter of φ. In the other cases, x is a 

substance which can have the property φ. 

It goes without saying that change towards φ starts from x not being φ. Anagnostopoulos (2017, 182) 

has recently pointed out that this, together with being potentially φ, marks the incompleteness character-

istic of the subject of change according to Phys. III 2, 201b32 and Anim. III 7, 431a6-7, and hence accounts 

for the distinction of changes from other activities.  

Anagnostopoulos (ibid.) also brings out that, more precisely, the initial state of x is not just non-φ 

but some -φ which is contrary to φ in a way. Note that -φ is not uniquely determined by φ. It makes a 

difference what -φ is the starting point of a change towards φ – as it makes, for instance, a difference 

whether I travel to Thessaloniki from Athens or Munich. Since in the case of locomotion, beginning and 

end of the path may be taken as contraries, both being in Athens and being in Munich are contraries to 

being in Thessaloniki, and are candidates for -φ if the latter is φ. – In the present section (2.2.1) of my pa-

per, I will do without this distinction since it escapes the formal treatment proposed in the sequel.  

156 Phys. III 1, 201a10-11: ἡ τοῦ δυνάμει ὄντος ἐντελέχεια, ᾗ τοιοῦτον, κίνησίς ἐστιν. 

157 This is evident from 200b26 where τὸ μέν – τὸ δέ refers to x, not to φ: "x is – in some cases only actual-

ly, in others potentially and actually – either a this or of such a quantity or quality [etc.]" (that is, is ... φ for 

some φ in one of the relevant categories). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 127 

or 

(3) change [sc. towards φ] isDf the state of complete activation qua potentially being instan-

tiated [sc. by x] of the property [i.e., φ] that is potentially instantiated [sc. by x]. 

The next sentence: 

(4) "for instance, [sc. the state of complete activation] of the alterable (ἀλλοιωτόν) qua al-

terable is alteration, of the in- or decreaseable in- or decrease, [etc.]"158 

removes the ambiguity: change is the activation of x qua being potentially φ, not of φ qua being 

potentially instantiated by x. But that clarification comes at a price – which, however, may turn 

out to be a gain. Whereas the potentiality presupposed in (1) is the potentiality of x to be φ, the 

potentiality presupposed in (4) is the potentiality of x to become φ.159  

That is, Aristotle proceeds (quite tacitly) from 

(a) x can be φ but is not 

to 

(b) x can become φ. 

One may take (b) to be just shorthand for (a).160 I will argue it is not.161 Nor can (a) be reduced by 

definition to (b).162 Rather, the transition from (a) to (b) is a crucial step in Aristotle's analysis of 

                                                      

158 Phys. III 1, 201a11-15: οἷον τοῦ μὲν  ἀλλοιωτοῦ, ᾗ ἀλλοιωτόν, ἀλλοίωσις, τοῦ δὲ αὐξητοῦ καὶ τοῦ  

ἀντικειμένου φϑιτοῦ (οὐδὲν γὰρ ὄνομα κοινὸν ἐπ' ἀμφοῖν) αὔξησις καὶ φϑίσις, τοῦ δὲ γενητοῦ καὶ 

φϑαρτοῦ γένεσις καὶ  φϑορά, τοῦ δὲ φορητοῦ φορά.  

159 On the one hand, it is generally agreed that no potentiality of x to become φ is explicitly referred to in 

200b26-201a10, see Heinaman (1994), 30. On the other hand, it is hard to deny that in the sequel, potenti-

alities to become (rather than be) φ are referred to by ἀλλοιωτόν (201a12), etc. In this, I disagree with 

Kosman (1969) and Anagnostopoulos (2010), 62 ff.; for a collection of relevant passages, see Heinaman 

(1994), 25-27; but see also Echeñique Sosa (2010). 

If so, there are two questions: (i) how to understand the latter potentialities in such a way that circu-

larity is avoided, and as a preliminary, (ii) whether a potentiality of be or to become is referred to by 

δυνάμει ὄν in the very definition of change (201a10-11).  

Concerning (i), see below. My answer to (ii) is straightforward: It is implausible to impute a tacit 

shift in the meaning of δυνάμει ὄν at 201a10-11. Hence, since a potentiality to be is referred to by δυνάμει 

ὄν before 201a10, the same should be plausibly assumed for δυνάμει ὄν at 201a10-11. Differently, Heina-

man (1994), passim. 

160 Cf. Gill (1989), 189: "expressions like 'curable,' 'changeable,' and so on are ambiguous; they may desig-

nate a potentiality for change, but they may also designate in shorthand a potentiality for an end state 

possessed by a subject that is presently deprived."  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 128 

change. It is only by equating the potentiality of x to be φ with the corresponding potentiality to 

become that Aristotle gets a passive power (δύναμις) from that potentiality, and is able to enter 

into the causal analysis he will present in Phys. III 3. 

There is, of course, a question of circularity. Replace (a) with (b) in (2): you will get  

(5) change towards φ isDf the state of complete activation qua changeable to φ of the thing 

that is changeable to φ. 

That is to say, to become φ isDf to manifest one's potentiality to become φ – which is just a tau-

tology. And even worse, the definition is circular since, in turn, actuality is prior in definition to 

potentiality according to Aristotle and, hence, "changeable" must be defined in terms of 

change.163  

But the difficulty is not as dramatic as it appears. On closer examination, Phys. III 1 is just one 

step in Aristotle's analysis of change which presupposes other steps and is ultimately rooted in 

such background knowledge as Aristotle's research into principles must presuppose.164 In par-

ticular, the tripartite analysis of change in terms of opposites and underlying subject, taken for 

granted in Cat. 5 for accidental changes and generalized to absolute becoming in Phys. I 7, is 

clearly presupposed in Phys. III 1.165 Hence, there is no question in Phys. III 1 of substantiating 

the tripartite analysis by a definition of change. The definition offered in Phys. III 1 does not ap-

ply to the principles of the tripartite analysis, but to the process of changing:  

                                                                                                                                                                           

161 Similarly, Matthen (2009), 121 f. Roughly speaking, my (a) and (b) correspond to Matthen's Po(F) and 

Po(towards F), respectively. Matthen attempts no derivation of Po(towards F) from Po(F). He merely 

claims that "[i]n virtue of Po(F), x will also possess [...] Po(towards F)" (ibid. 121). 

162 I agree with Jansen's claim [(2015), 116] that potentialities are grounded in passive powers according to 

Aristotle. According to Jansen (ibid.).  

(D) (δυνάμει Φ)(x,t) iff dyn(Φ-zu-werden)(x,t), 

where dyn is Jansen's modal predicate modificator (ibid. 19 ff.). I would rather prefer  

[Φ(x,t)  (δυνάμει Φ)(x,t)] iff dyn(Φ-zu-werden)(x,t)  

which, however, is a minor concern. But I disagree with Jansen's claim that (D) is just the semantic rule 

that defines potentiality (δυνάμει Φ) in terms of passive Aristotelian power (dyn(Φ-zu-werden)). 

163 See Heinaman (1994) 34. 

164 Phys. I 1. See ch. 1 in Wieland (1970). – Note that in Phys. I 2, the ὑπόθεσις (185b12: ὑποκείσϑω) re-

quired for introducing the subject matter of natural science (cf. Met. VI 1, 1025b11) is stated in terms of 

κίνησις. Here, what it is to change is just a matter of background knowledge; there is no question of provid-

ing a definition. 

165 Cat. 5, 4a17-21; Phys. I 7, 190a31-b17; see Gill (1989), 188 f. – Since contraries (4a18: ἐνάντια) cannot be 

simultaneously true of the subject, the tripartite analysis also involves a distinction of times (Cat. 5, 4a19: 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 129 

(6) the process of becoming φ isDf "the state of complete activation qua potentially being φ 

of the thing [i.e., x] that is potentially φ." 

Neither initial nor final state is of the referred to by the definiendum in (6): the process is what 

happens in between. That's why there is also no question of circularity in that definition. 

The crucial step in the subsequent discussion, viz. from 

(a) x is potentially φ (δυνάμει ὄν, 201a10-11) – that is: x can be φ but is not 

to 

(b) x is changeable to φ (ἀλλοιωτόν etc., 201a12 ff.) – that is: x can become φ 

has rarely been properly understood. As I said, Aristotle does not just equate (a) with (b). Ra-

ther, (b) is inferred from (a).166 I will argue that the inference is valid since, when embedded into 

an appropriate logical framework, (b) is entailed by (a). 

The tripartite analysis of becoming presupposed in (b) involves the opposites φ and non-φ, to-

gether with an appropriate scheme for distinguishing times. There may be two such schemes, 

one involving tenses, the other quantification over positions in time. I prefer tenses since in Ar-

istotle singular statements are tensed by default.167 It is quite a safe guess that the rules of tensed 

discourse encode such background knowledge as it is required by Aristotle's research into prin-

ciples; and so do the temporal distinctions inherent in the principle of non-contradiction. 168 In 

particular, nothing is borrowed from Aristotle's explicit account of time in Phys. IV 10-14 

(which, in turn, presupposes the definition of change in Phys. III 1).169  

                                                                                                                                                                           

ὁτὲ μὲν ... ὁτὲ δὲ). It should be noted that contraries are also in the background of Phys. I 7 (cf. Phys. I 5, 

188b21-26) and reappear in the final paragraphs (190b27-191a19).  

166 True, Aristotle is not explicit in this. According to Heinaman (1994, 35) a tacit assumption that (a) en-

tails (b) is also "nowhere in sight" – no wonder since Heinaman also claims "that Aristotle never states the 

definition of change in terms of a potentiality to be" (ibid., italics his).  

167 Note that according to De interpretatione, tense is the mark to distinguish verbs from nouns (Int. 3, 16b6: 

προσσημαῖνον χρόνον / Int. 2, 16a20: ἄνευ χρόνου), declarative sentences must contain verbs (Int. 5, 

17a9-10) and, consequently, simple declarative sentences are tensed (ibid. 24: ... ὡς οἱ χρόνοι διῄρηνται).  

168 See Heinemann (forthcoming = [Ordnung]). In Phys. III 1, a temporal distinction derived from the prin-

ciple of non-contradiction (Met. IV 3, 1005b19-20) is alluded to (201a20-21: οὐχ ἅμα ... ἢ οὐ κατὰ τὸ 

αὐτό), and is tacitly presupposed earlier (200b26-28, where οὐχ ἅμα δὲ may be added after δυνάμει καὶ 

ἐντελεχείᾳ). See Heinemann (2016c = 2016a), 56 f. 

169 See again Heinemann (2016c = 2016a), 56 f. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 130 

Further, a scheme for distinguishing modalities is required. Aristotle's scheme takes the form of 

a modification of predicates.170 In the present case, this will not do since both tenses and modal 

modification will also pertain to complex propositions. It is hard to see how predicate modifiers 

would work with the propositional calculus. My recourse, in the sequel, to combined tensed 

and modal logic is surely anachronistic.  

Assuming that Aristotle's starting point at Phys. III 1 201a10-11, i.e. 

(a) x can be φ but is not, 

is in the present,171 the final state in the tripartite analysis of becoming, as applied to 

(b) x can become φ, 

must occur in the future; the initial state must occur before. Hence, (b) may be spelled out as 

follows: 

(b') it will possibly be the case that x is φ but was not φ.172 

Accordingly, (a) takes the form 

(a') x is not φ but it will possibly be the case that x is φ.173 

With this analysis, the inference of (b) from (a) is valid since  

(7) (b') is entailed by (a')  

on the condition that φ is purely presentic. 174  

                                                      

170 See sect. 1.5 in Jansen (2015). 

171 Note that (a) describes an opportunity for change which has not yet been taken: it is irreversible that x 

has not yet changed to φ, and hence presently is not φ. That is to say, the present is as unchangeable – 

that is, in the language of modal logic, necessary – as the past. The necessity of the present will secure the 

argument from combined modal and temporal logic adumbrated below. 

172 That is (with  for possibly, F for future, P for past):  F(Pφx  φx ). 

173 That is:  φx  Fφx .  

174 For purely presentic p, 

(8) (p  Fp )  F(Pp  p )   

is valid in combined modal and temporal logic. Substitute φx for p to get (a')(b') from (8). I am grateful 

to Niko Strobach who (in private communication) supplied a proof of (8) and convinced me that (8) is far 

from trivial. The question whether (8) is valid was mine, but the answer is Strobach's. 

Note that the requirement of being purely presentic excludes dispositional properties. Hence, my 

analysis of Aristotle's definition of change does not apply to the acquisition of dispositional properties 

which, however, is essential to all kinds of biological development Aristotle describes. Taken in this way, 

Aristotle seems to be committed to claiming that dispositional properties are ultimately grounded in 

purely presentic categorical properties.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 131 

Hence, the transition at 201a11 is warranted in a way. One may object that it is far from innocu-

ous, since the requirement that φ must be purely presentic is not universally met. One may also 

wonder, if Aristotle was aware of anything similar to the justification presented above. Be that 

as it may, what he gains from that transition is not just another description: he gets power from 

potentiality.  

2.2.2. Potentialities and Passive Powers in Phys. III 1 

Change (κίνησις) is between contraries according to Aristotle. My description in terms of the 

final state, in which x has acquired the property φ, and an initial state such as 

(a) x can be φ but is not 

is therefore inadequate. The initial state is not just the privation thus indicated. It is a state in 

which x is -φ, viz. 

(a*) x can be φ but is -φ, 

where -φ is another property contrary to φ. It goes without saying that different initial states 

yield different changes. I may travel from Berlin or from Vienna to Munich; a wall which is 

green or red may be painted white. The changes are different, but their description in terms of 

final state and privation ignores that difference.175  

I have borrowed this more complete way of description from the tripartite analysis of change in 

Phys. I 7 which, as I argue, is taken for granted in Phys. III 1. The account in Cat. 5 is slightly dif-

ferent. Change is described in terms of contraries, but nothing between is referred to.176 Hence, 

the distinction between contradictory and contrary opposition is largely ignored. But it cannot 

be ignored when the process of changing is at issue. Given the initial and final states of a 

change, the process of changing is what happens in between. If initial states differ, no interme-

diate state may be common to the corresponding processes, as there is, for instance, no railway 

station regularly passed by both the trains from Berlin and from Vienna to Munich. 

Process is defined in modal terms. It is important to see that two different potentialities of x are 

presupposed in Aristotle's definition of change (201a10-11). One of them is  

                                                      

175 It should be noted that this abridged way of description (which is suggested by the way changes are 

commonly named, see Phys. V 1, 224b7-8), also prevails in Phys. III 1. 

176 See Met. X 4, 1055b1-2: "a contradiction (ἀντίφασις) has nothing between, but contraries (ἐνάντια) 

may have" – which in the immediate sequel (b3) is claimed to be the mark to distinguish contraries.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 132 

π1: the potentiality which is indicated in (a) and (a*) by the phrase "x can be φ."177  

The other is  

π2: a potentiality of which the manifestation is referred to by the formula "state of com-

plete activation (ἐντελέχεια) of x (τοῦ δυνάμει ὄντος) qua potentially φ (ᾗ τοιοῦτον)." 

Note that x qua potentially φ is not just a potentiality, and its state of complete activation is not 

just the corresponding manifestation. The state of complete activation x qua potentially φ is the 

manifestation of a potentiality which is not explicitly referred to as a potentiality in the formula 

quoted, but is indirectly described in terms of its manifestation. 

For π1 to manifest is for x to be φ. For π2 to manifest is for x to be engaged in the process of 

changing from -φ to φ.178 Accordingly, since potentialities are defined in terms of their manifes-

tations, π2 is the potentiality of x to be engaged in the process of changing from -φ to φ. But this 

won't explain anything since, conversely, what is for x to be engaged in the process of changing 

from -φ to φ is defined in terms of π2; see above, (6). In order to get a description of π2, which 

does not presuppose that process, a step back is required. 

Still another potentiality of x is 

π3: the potentiality to become φ, 

which appears at 201a11 ff., just after the definition of change in terms of π2. In the preceding 

section, I have argued that, in a way, π3 is inferred from π1. My present concern is the way π3 is 

related to π2.  

Change is defined at Phys. III 1, 201a10-11 as the manifestation of π2, and is equated with the 

manifestation of π3 immediately after (a11-15, etc.). Hence, the manifestations of π2 and π3 coin-

cide in a way. But the accounts are diverse. The description of π3 is in terms of the final state on-

ly. Consider Aristotle's favorite example where x is the material used to build a house. The con-

dition that x can be so used (that x is οἰκοδομητόν, a16) leaves it open in what state x is initially 

found. Beams, boards and bricks may be neatly stacked up on the site or still incorporated into 

another house which is torn down as the new one is built. In both cases the result is the same; 

the difference between the initial states is not accounted for in the description of π3. But the pro-

cesses are different, and so should be the relevant potentialities of which the processes are the 

manifestations. That is to say, π2 should vary as the initial state does. 

                                                      

177 In section 2.2.1, π1 is referred to by "the potentiality of x to be [as opposed to become] φ." 

178 The distinction of π1 from π2 is missed when Marmodoro [(2014), 18] remarks that "Aristotle ... distin-

guishes the activation of a power from the realization of the power's end" (her italics).  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 133 

In my paraphrases, I have rendered the clause ᾗ τοιοῦτον (201a11) as "qua potentially φ," which 

I took to refer to the initial state of the change, that is, to the state in which  

(a) x can be φ but is not, 

and more specifically,  

(a*) x can be φ but is -φ, 

where -φ is another property contrary to φ. Taken in this way, Aristotle's definition of change 

describes the process of changing from -φ to φ as "the state of complete activation (ἐντελέχεια)" 

of x qua being in the initial state.179 Accordingly, the potentiality π2 of which this process is the 

manifestation should be the potentiality which x exhibits qua being in the initial state. Thus, the 

requirement is met that π2 should vary as the initial state does. But it is hard to deny that π2 is 

still ill-defined.  

A more direct account of π2 can be derived from the description of the initial state. On the one 

hand, the initial state is a state in which x is potentially φ. As a rule, actuality is prior to potenti-

ality according to Aristotle. Hence, x cannot be potentially φ, except by virtue of being actually 

ψ for some appropriate property ψ. Since Aristotelian powers, whether manifest or not, are ac-

tually possessed, the safest candidate for ψ is the possession of a passive Aristotelian power π 

such that for π to manifest is for x to become φ. This specification secures that the manifestation 

of π is just the manifestation of  

π3: the potentiality of x to become φ 

(see above). Taken in this way, there is nothing to distinguish π from π3. As it turns out, the lat-

ter potentiality is the passive Aristotelian power by virtue of which x is potentially φ. 

On the other hand, the initial state is a state in which x is -φ; for x to become φ is to change from 

-φ to φ. Hence, for π to manifest is for x to change from -φ to φ. Since -φ and φ are contraries, 

the change is what occurs in between. Hence, for π to manifest is for x to be engaged in the pro-

cess of changing from -φ to φ. Taken in this way, the manifestation of π is just the manifestation 

of  

π2: the potentiality of which the manifestation is referred to by the formula "state of com-

plete activation (ἐντελέχεια) of x (τοῦ δυνάμει ὄντος) qua potentially φ (ᾗ τοιοῦτον)"  

                                                      

179 As I understand, this is also the point when Anagnostopoulos (2017, 182) describes x as an "incomplete 

being": it does not suffice that x is incomplete, but in order to account for the κίνησις /ἐνέργεια distinc-

tion, x must manifest qua incomplete.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 134 

(see above), and there is nothing to distinguish π from π2. The potentiality of x presupposed in 

the definition of change (201a10-11), of which the process of changing from -φ to φ isDf the man-

ifestation, is just the passive Aristotelian power by virtue of which x is potentially engaged in 

the process of changing from -φ to φ.  

In the sequel, this is clearly brought out by Aristotle's restatement of that definition. According 

to the original statement, the process of changing from -φ to φ isDf 

the state of complete activation (ἐντελέχεια) of x (τοῦ δυνάμει ὄντος) qua potentially φ (ᾗ 

τοιοῦτον).180 

In the restatement, the phrase "qua potentially φ (ᾗ τοιοῦτον)" is replaced with  

when x, being fully activated (ἐντελεχείᾳ ὄν), manifests (ἐνεργῇ) not qua itself (ᾗ αὐτό) 

but qua potentially changing from -φ to φ (ᾗ κινητόν).181 

The potentiality to change from -φ to φ is a power, the corresponding process of changing is its 

manifestation. 

2.3. Powers, Natures, and Causes 

2.3.1. Becomers and Movers in Phys. III 1-3 

But one power is not enough. Powers are dispositions, involving a latency-manifestation con-

trast. For the manifestation, a stimulus is required. The stimulus is described by Aristotle in 

terms of mutual manifestation. According to the account in Phys. III 3, the manifestation re-

quires two powers to be involved: 

• the passive power to become φ which qualifies x as a potential φ-becomer, and 

• and an active power to make φ which (in Phys. III 3) qualifies some y other than x as a poten-

tial φ-maker.182  

The process of x becoming φ is the joint manifestation (ἐνέργεια) of both powers, triggered by 

the potential φ-becomer and the potential φ-maker coming in touch with each other. 

Two remarks are in order. First, Aristotle insists that both active and passive powers manifest 

"in" the φ-becomer, but not in the φ-maker. Aristotle's example in Phys. III 3 is telling. A passive 

                                                      

180 Phys. III 1, 201a10-11: ἡ τοῦ δυ|νάμει ὄντος ἐντελέχεια, ᾗ τοιοῦτον, κίνησίς ἐστιν. 

181 Phys. III 1, 201a27-29: ἡ δὲ τοῦ δυνάμει | ὄντος <ἐντελέχεια>, ὅταν ἐντελεχείᾳ ὂν ἐνεργῇ οὐχ ᾗ αὐτὸ 

ἀλλ' | ᾗ κινητόν, κίνησίς ἐστιν. 

182 In the sequel, change is described in terms of its final state only (as it was in section 2.2.1).  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 135 

power to learn combines with an active power to teach. The joint manifestation of both powers 

is a process of learning which takes place in the learner. The teacher neither learns nor unlearns. 

There seems to be nothing in that analysis to rule out unmoved movers to act as φ-makers. Yet, 

a remark in Phys. III 1 suggests that this is not the typical case. Rather, Aristotle claims that eve-

ry natural thing "is itself changed when it produces change."183 The question remains whether 

the changes correspond to each other. In some cases, they do (in one sense or another): when I 

push a cart, I go along with it, when water cools a stone, it is heated. In other cases, they don't. A 

dog barks and rouses me from sleep. And as a matter of fact, to be a teacher is not just to pos-

sess the knowledge a student would acquire. Nor is to act as a teacher just to be in touch with a 

student (or with more of them) but, rather, to do such things as talking, listening, reading and 

commenting on essays, etc. Yet, far from being an unmoved mover, the teacher is unchanged in 

the very quality in which he brings about change.184  

Second, the power of x to become φ is manifest when x is in the process of becoming φ. By con-

trast, the potentiality of x to be φ is realized when x is actually (ἐντελεχείᾳ) φ. What it is for that 

potentiality to manifest – nota bene: as a potentiality (ᾗ τοιοῦτον, 201a11) – is explained by Aris-

totle not in terms of x being φ but in terms of x manifesting its power to become φ. Realization 

is the result of the process – provided that nothing impedes.185 On the one hand, since a potenti-

ality which cannot be realized is a contradiction in terms, there is no potentiality without pow-

ers to realize it. But on the other hand, since there is no way to exclude interfering factors, for 

the relevant powers to manifest is not to secure that result. Hence, the dispositional analysis ap-

plies, according to which the manifestation of a power is necessitated by the stimulus condition 

obtaining. But what is necessitated is the process, not its being unimpeded by interfering factors 

which may affect its result.186 

                                                      

183 Phys. III 1, 201a24-25: κινεῖ κινούμενον καὶ αὐτό (tr. Hussey).  

184 Similarly, Anim. II 5, 417b8-9: it is misleading to claim that the builder undergoes a change when he 

builds. See Kosman (1969), 56; Polansky (2007), 236. Given Aristotle's denial of reciprocity, Newton's 3rd 

law is a mark to distinguish modern from Aristotelian science. For a largely Aristotelian account of "caus-

al production as [nota bene: reciprocal] interaction," see Ingthorsson (2002). 

185 Phys. II 8, 199b18: ἂν μή τι ἐμποδίσῃ. 

186 Niels van Miltenburg [(2015), 223-225 and 228-233] made this point. His analysis of dispositions is es-

sentially Aristotelian. Against Mumford and Anjum [(2011), 175], who propose a "modality of disposi-

tionality" which is "sui generis", van Miltenburg insists that, on the one hand, dispositions necessitate 

their manifestation but, on the other hand, manifestations are processes which may be later (ibid. 

230n289) prevented by intervening factors to reach their results. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 136 

2.3.2. Natures and Causes 

Natures have no role to play in the analysis of change and of causal interaction Aristotle offers 

in Phys. III 1-3. But that analysis may be transferred from the powers so far considered to na-

tures. Power (δύναμις) is the principle (ἀρχή) which "determines" the change either  

• "in something else" or in the same thing "qua something else" (active power), 187 or 

• "by something else" or by the same thing "qua something else" (passive power). 188 

Nature (φύσις) is the principle (ἀρχή) which "determines motion" and accounts for the begin-

ning of change or of rest  

• "in itself qua itself."189  

Active power is characteristic of a potential φ-maker; the potential φ-becomer is "something 

else".190 Passive power is characteristic of a potential φ-becomer. Both active and passive powers 

need reciprocal partners to manifest. The partners must be appropriate, but different criteria of 

appropriateness apply to φ-becomer and φ-maker. Only the φ-maker contributes, and therefore 

predefines, φ.191 Hence, if y is a potential φ-maker, x is its appropriate partner for mutual mani-

festation iff x is a potential φ-becomer. Conversely, x may be a potential φ-becomer for a wide 

variety of properties φ; consider the variety of places where I can travel, or the variety of colours 

a wall can be painted, etc. Hence y is its appropriate partner for mutual manifestation iff y is a 

potential φ-maker for any φ such that x is a potential φ-becomer.  

                                                      

187 Met. V 12, 1019a16: ἐν ἑτέρῳ ἢ ᾗ ἕτερον. – I am referring to Fritsche's [(2010), 11] interpretation of the 

phrase ἀρχὴ κινήσεως as referring to "something that (in the broadest sense) determines motion". 

188 Met. V 12, 1019a20: ὑφ' ἑτέρου ἢ ᾗ ἕτερον. – Fritsche (2010) rightly insists that a principle (ἀρχή) of 

change is never passive. But this is not to deny that there is a difference between making something else 

change and being changed by something else (Fritsche's "passive motion"). My "passive power" is just a 

shorthand for the principle that determines passive motion.  

189 Met. V 4, 1014b19: ἐν αὐτῷ ᾗ αὐτό; cf. Phys. II 1, 192b22-23: ἐν ᾧ ὑπάρχει [sc. ἡ κίνησις] πρώτως καϑ' 

αὑτὸ καὶ μὴ κατὰ συμβεβηκός. 

190 I skip the case referred to by the ᾗ ἕτερον clause – that φ-maker and φ-becomer happen to be the same 

thing but act and are acted upon the same way as different things act and are acted upon (e.g., the physi-

cian treating and healing himself, Phys. II 1, 192b24). But it should be noted that the distinction between 

internal φ-maker and internal φ-becomer in the analysis of self-movers (see below) is not just a ᾗ ἕτερον 

case. 

191 Phys. III 2, 202a9: εἶδος δὲ ἀεὶ οἴσεταί τι τὸ κινοῦν, etc. I agree with Marmodoro [(2014), 34] that a kind 

of "contagion model" [Scaltsas (1989), 68-70] of causation is described in the sequel (a9-12). But it should 

be noted that this model does not universally apply. For instance, the builder does contribute the form 

which he transfers to the house. But he does not instantiate that form (he is no house, nor is his τέχνη), 

but he knows it: the form is something he has in mind (which is ἐν τῇ ψυχῇ, Met. VII 7, 1032b1). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 137 

The joint manifestation of active and passive powers is triggered by the potential φ-becomer 

and the potential φ-maker coming in touch with each other. The manifestation is "in" the be-

comer only. In the perspective of the potential φ-becomer, the active power which contributes 

and predefines φ is something from without.  

The same perspective is also presupposed in Aristotle's formula for the efficient cause: "from 

where the ἀρχή of change or rest".192 Again, what predefines φ and hence accounts for the com-

pletion of the change, when x has become φ, is from somewhere. Hence the question, from 

where (ὅϑεν). The answer is, from the φ-maker.193  

In the case hitherto considered, the φ-maker is something from without. Nature, by contrast, is a 

potential φ-maker within the potential φ-becomer. Hence, Aristotle's "From-where" (ὅϑεν) may 

refer either to the nature of the potential φ-becomer or to an active power external to it. Taken in 

this way,194 there is no denying that "nature" (φύσις) is an efficient cause. It should be noted, 

however, that "nature (φύσις) in the primary and strict sense" is not just the internal ἀρχή of 

change or rest which may count as an efficient cause, but "the οὐσία of things which have an 

internal ἀρχή of change."195 Taken in the latter sense, "nature" (φύσις) is also a formal and final 

cause. As an efficient cause, nature is the way in which the formal and final cause it is, is effec-

tive.196 

In a sense, to have a nature is to be a self-mover. It is important to see that Aristotelian self-

movers are not just simples. Compare Heil's "spontaneous" occurrences – described as "un-

caused causes" by Heil. Unlike Aristotle, Heil allows that the universe is "infect[ed] ... with con-

tingencies" by "powers the manifestation of which requires no reciprocal partner" and, hence, 

occurs "spontaneously".197 Nothing similar holds of self-motion in Aristotle. To have a nature 

                                                      

192 The full formula is ὅϑεν ἡ ἀρχὴ τῆς μεταβολῆς ἡ | πρώτη ἢ τῆς ἠρεμήσεως (Phys. II 3, 194b29-30). 

Variants of the formula reappear in the definitions of both nature (Phys. II 1, 192b20-23; Met. V 4, 1014b18-

20, ibid. b18: ὅϑεν) and power (Met. V 12, 1019a15 ff.; cf. Met. VII 7, 1032b.22: ὅϑεν). 

193 Phys. II 3, 194b31: τὸ ποιοῦν. – Don't mix up efficient cause with stimulus condition! The stimulus con-

dition is symmetrical: becomer and mover coming in touch with each other. The symmetry is broken 

when the mover is exhibited as efficient cause. Only in the exceptional case of elemental motion, there is 

no ἀρχὴ κινήσεως other than the stimulus.  

194 That is, in the 3rd sense mentioned in Met. V 4 according to Ross (1924) I 295. See ibid. 1014b18-20 (b18: 

ὅϑεν); cf. Phys. II 1, 192b20-23. 

195 That is, in the 5th sense mentioned in Met. V 4. See ibid. 1014b35-1015a11. My quotation is from ibid. 

1015a13-15 (tr. of first section: ROT). 

196 Similarly, Strobach [(2008), 72] on soul as ἀρχή of motion. As Kelsey [(2015), 41] has more recently ar-

gued, the point in Phys II 7 is "that form is a principle of movement, primarily by being an end" 

197 Heil [(2015), 54, cf. 50 f]. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 138 

and, in particular, to be a self-mover involves a complex internal structure in which the interre-

lation of active and passive powers is implemented.  

Animal locomotion is Aristotle's most elaborate example. I cannot go into any details here. But 

two remarks are in order. First, when efficient causation is at issue, kinematic chains must be 

considered: change c is necessitated by change c', c' by c", etc.198 Aristotle's finitism requires that 

the chain is finite. Hence, there is a first change c0 which necessitates the subsequent changes, 

but is not necessitated by another change. Assuming that x is the thing in which change c (the 

last change in the chain) occurs, c0 (the first change in the chain) may occur inside or outside x. 

In the latter case, there is an external mover. In the former case, c0 is necessitated by some state d 

internal to x which involves no change: d is an unmoved mover from which the chain of chang-

es originates. Animal locomotion is a special case of this: c0 is desire (ὄρεξις) and d is the object 

of desire (ὀρεκτόν).199 Desire (ὄρεξις) is described by Aristotle as a thermic reaction in the heart 

to the object presented by perception (αἴσϑησις) or imagination (φαντασία).200 That object – 

and the soul insofar as its relevant faculty is the thing it presents – is the unmoved mover.201 De-

sire is the first change of which the rest of the kinematic chain is dependent. 

Second, both the object of desire and the manifestation of the psychic faculty which presents it, 

and which is the object, or "has the same power" according to Aristotle,202 are unmoved movers. 

When presentations are referred to as "changes",203 Aristotle's language may be misleading. 

There is no change in the object presented, but just in the presenting faculty. The change is from 

latency to manifestation: a transition into the activity of changelessly presenting that object.204 

                                                      

198 Cf. Phys. II 7, 198b5-6: ἐκ τοῦδε ἀνάγκη τόδε. Note that Aristotle explicitly allows necessitation "for the 

most part" (ibid.). 

199 Anim. III 10, 433b11-18, MA 6, 700b34-701a6.  

200 MA 8, 701b33-702a7; cf. ibid. 7, 701b20 (text uncertain). I am following Corcilius (forthcoming) 26 who 

explicitly equates desire with those thermic changes. – I am referring to the draft of Corcilius' paper post-

ed on Academia (https://www.academia.edu/14072093/De_Motu_Animalium_6, seen 05.09. 2017). 

201 Anim. III 10, 433b11-12 τὸ ὀρεκτόν [i.e. ἢ τὸ ἀγαϑὸν ἢ τὸ φαινόμενον ἀγαϑόν (433a28-29)] ... κινεῖ οὐ 

κινούμενον, τῷ νοηϑῆναι ἢ φαντασϑῆναι. Similarly MA 6, 700b23-701a1: ὥστε κινεῖ πρῶ|τον τὸ 

ὀρεκτὸν καὶ τὸ διανοητόν. οὐ πᾶν δὲ τὸ διανοητόν, | ἀλλὰ τὸ τῶν πρακτῶν τέλος. [...] τὸ μὲν οὖν 

πρῶτον οὐ κινούμενον κινεῖ, ἡ δ' | ὄρεξις καὶ τὸ ὀρεκτικὸν κινούμενον κινεῖ.  

202 The manifestation of αἴσϑησις is the object (Anim. III 2, 425b26-27); φαντασία and νόησις "have the 

power of the objects" (MA 7, 701b18-19). 

203 MA 6, 701a5-6: ἀλλοιωϑέντος τινὸς κατὰ τὴν αἴσϑησιν ἢ τὴν φαντασίαν; ibid. 7, 701b18: ἀλλοιώσεις 

τινὲς. Similarly Anim. II 5, 416b34 and passim. 

204 See Burnyeat (2002), 72. Bowin [(2012), 88] confirms that the relevant passages of Anim. II 5, αἴσϑησις 

refers "to the transition to the activity of the sense faculty"; taken in this (and only in this) way, αἴσϑησις 

https://www.academia.edu/14072093/De_Motu_Animalium_6


Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 139 

For the object of desire (ὀρεκτόν), the transition is just a “Cambridge change.” For the desiring 

faculty (ὀρεκτικόν), it provides the stimulus to trigger the process of desire responding to that 

object.205 That process is the joint manifestation of two powers, 

• a passive power of the desiring faculty to respond in the way described to the presentation 

of suitable objects, and 

• an active power of the object of desire to bring about that response by being presented as 

good. 

The thermic reaction (i.e. the process of heating or cooling) is simultaneous with the presenta-

tion of the object of desire.206 In addition, all changes in the kinematic chain are simultaneous, 

and are simultaneously triggered in each successor by its predecessor beginning to change.207 

Elemental motion is the exceptional case, in which the tripartite structure described,  

<passive power | active power | stimulus> 

is missing.208 To be heavy is to be, or to become, located at the centre of the world – if nothing 

intervenes (to be light, similarly). Hence, the beginning of elemental motion coincides either 

with the becoming of the element or with the removal of some impediment. In either case, ele-

mental motion is just the manifestation of a passive power to undergo locomotion.209 There is no 

corresponding active power to manifest simultaneously. But there is a stimulus. The manifesta-

tion of the passive power is triggered by either an impediment being removed or the element 

coming to be.210  

In the former case, the element is unmoved, and its power to undergo locomotion is latent as 

long as the impediment blocks. The power manifests once the impediment is removed. In the 

                                                                                                                                                                           

"can be identified with a sort of alteration", whereas the activity of "perceptual awareness" cannot (ibid. 

90).  

205 See Corcilius (forthcoming), 26 and 42 f. The trigger may be external. Aristotle's remark in Phys. VIII 6 

that self-motion is caused by external changes (259b1-16) is easily seen to be consistent with the doctrine 

in Phys. VIII 5 (and elsewhere) that self-motion is caused by an internal unmoved mover: the external 

cause is just the stimulus that triggers the active power inherent in the latter. See Gill [(1991), 244, (1994), 

16 and passim].  

206 MA 8, 701b34: ἀκολουϑεῖ. Similarly, the conclusions of practical syllogisms follow "at once" (MA 7, 

701a14, a15, a17, a22, a30, a33: εὐϑέως, εὐϑύς).  

207 MA 8, 702a10-21 (a15: εὐϑύς). 

208 In the sequel, my "elements" are Aristotelian "simple bodies."  

209 "Passive": cf. Phys. VIII 4, 255b30-31: ἀρχή ... τοῦ πάσχειν. See Gill [(1991), 261, (1994), 31]. 
210 Phys. VIII 4, 256a1-2.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 140 

latter case, the power to undergo locomotion is never latent: it manifests as soon as the element 

of which it is the power exists. The stimulus condition is provided, and elements are set in mo-

tion, "by what generated them and made them light or heavy."211 There is no transition in the 

element from rest to motion, but a beginning of motion which coincides with the generation of 

the element. In either case, what accounts for the beginning of elemental motion is an external 

stimulus (which, strangely enough, counts in Phys VIII 4 as ἀρχὴ κινήσεως). Since the stimulus 

is external, elements are no self-movers according to Aristotle. 

In conclusion, whereas Heil's notion of powers mutually manifesting themselves is essentially 

Aristotelian, it comes as no surprise that spontaneous manifestation is not. More importantly, if 

there is a way to get Aristotelian powers from Aristotelian natures, unmoved movers must pro-

vide the link. But unmoved movers – that is, powers for which the transition from latency to 

manifestation is just a “Cambridge change.” (and the operation of which involves no transmis-

sion of momentum or energy) – are alien to modern science. Aristotelian supervenience does 

not bridge the divide between Aristotelian and modern science (and, of course, was never 

meant to do so). 

                                                      

211 Phys. VIII 4, 256a1 (tr. Graham). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 141 

Anmerkungen zu 200b26-28  

entelecheia = to entelôs echein 

• BERTI 1990/96: 289: "offensichtliche Ableitung von entelôs echein" (Trendelenburg, Bonitz, 

Teichmüller) 

• NACH JANSEN (2002, 98) ist entelecheia aus (i) enteles & echein (d.i. haben [?!], ebd.) oder aus 

(ii) en telei echein gebildet.212 – J. sagt zu (ii) nicht mehr, aber ich lese echein dann wie in entelôs 

echein: in dem Zustand sein, den der vorgestellte adverbielle Ausdruck bezeichnet, d.i. die 

intransitive Verwendung (LSJ s.v. echô: B. II. 2.). Dabei betont JANSEN (ebd. 97): "hinsichtlich 

der Fälle, in denen sie verwendet werden können, scheinen die beiden Wörter [sc. energeia 

und entelecheia] sich ... nicht zu unterscheiden."  

• MAKIN 2006 wählt "fulfilment" als Platzhalterübersetzung (xxviii), erwähnt (xxix) zwei Ab-

leitungen (i) en (sc. heautôi) telos echein und (ii) (sc. to) enteles echein, d.h. "having complete-

nes" (= to enteles). MAKIN kennt hier überhaupt nur die transitive Verwendung von echô. 

dynamei 

Ich schreibe "potentiell" für dynamei. Das ist eine Platzhalterübersetzung, die keine Erklärung 

vorwegnimmt. Die Erklärung hat wie immer in zwei Schritten zu erfolgen: (i) Angabe des 

grammatischen Stellenwerts durch eine syntaktische Verwendungsregel;  (ii) Angabe der Be-

deutung durch eine semantische Verwendungsregel.  

Ad (i) ist dynamei nach JANSEN nicht als Modaloperator,  sondern als "Prädikatmodifikator" zu 

analysieren.213 Ad (ii) unterstellt JANSEN, daß durch dynamei nicht umstandslos ein "Vermögen", 

F zu sein, angezeigt wird. Denn einerseits werden "Vermögen" nach JANSEN – unter Berufung 

auf Met. IX 7, 1049a1-18 (und gemäß der üblichen konditionalen Analyse) – als Dispositionen 

beschrieben.214 Andererseits – ich interpoliere hier ein Argument, das ich auch bei JANSEN ver-

mute – läßt sich die Bedeutung von "ist dynamei F" aber im Allgemeinen nicht als Anzeige einer 

Disposition, F zu sein, erklären. Das gilt jedenfalls, wenn bei der üblichen konditionalen Analy-

se von Dispositionen. Denn diese besagt, daß die Disposition zwangsläufig manifestiert, sobald 

                                                      

212 Warum (auch in der Neuauflage) enteles statt entelês? – Zusatz: JANSEN (2002, 98n140) verweist auf die 

Ansicht von Frisk (Griechisches etymologisches Wörterbuch, Heidelberg 1960, Bd. I, 524), entelês sei eine 

"Rückbildung aus entelecheia". Ich verstehe nicht, wie das mit der Verwendung von entelês bei Aischylos 

(Ch. 250), Sophokles (Trach. 760), Aristophanes (Eq. 1367) und Thukydides (6,45,1; 8,29,2 u.ö.) vereinbar 

sein soll (Stellen bei LSJ). 

213 JANSEN 2015, 25. Zu den syntaktischen Verwendungsregeln für Modaloperatoren und Prädikatsmodi-

fikatoren vgl. ebd. 20 bzw. 29. 

214 JANSEN 2015, 188 ff., zusammenfassend ebd. 193. – Dazu unten mein Exkurs zu Met IX 7, 1049a1-18.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 142 

die Stimulusbedingung eintritt. Mit dem Eintreten der Stimulusbedingung müßte also ein in-

stantaner Umschlag von nicht-F zu F einhergehen. Solche instantanen Umschläge sind aber bei 

Änderungen in den 200b27 angegebenen Kategorien (Substanz, Quantität, Qualität) und ebenso 

beim Ort (200a34) ausgeschlossen.215 Dementsprechend erklärt JANSEN (2015, 116), ein Gegen-

stand sei genau dann zu einer bestimmten Zeit – ich ergänze: einer Zeit, zu der er nicht entelech-

eiai F ist – dynamei F , wenn er zu dieser Zeit ein Vermögen, F zu werden, besitzt.216 

Nach JANSEN wäre demnach das 200b26 und 201a10 durch dynamei angezeigte Vermögen, F zu 

sein, nur insofern ein Vermögen im terminologischen Sinn, als es per definitionem mit einem 

Vermögen, F zu werden,217 gleichgesetzt werden kann.  

Für Phys. III 1 ergäbe sich mit JANSENs Erklärung automatisch die Interpretation HEINAMANs 

(1994), wonach 201a10-1 mit dynamei on ein Vermögen, F zu werden, vorausgesetzt wird und die 

Definition somit zirkulär ist.218 Ich versuche, diese Konsequenz zu vermeiden und unterstelle 

dementsprechend bei dynamei on zunächst nur ein Vermögen, F zu sein. Aber ab 201a12 ist mit 

alloiôton etc. ganz klar von einem Vermögen, F zu werden, die Rede (s.u.). Ich bekomme also 

einen Übergang von einem Vermögen, F zu sein, zu einem Vermögen, F zu werden.219 In den 

älteren Versionen dieses Arbeitsjournals habe ich dies mit der Erklärung 

x kann anders werden  =  x kann künftig anders sein als es jetzt ist 

                                                      

215 Anders bei der Aktivierung seelischer Vermögen (Wahrnehmung, Begehren etc. –> ###). – Beachte: Wir 

haben zwei Probleme: (i) zwangsläufiger und (ii) instantaner Umschlag. ### Zu (i) --> LEWIS, MUMFORD, 

VAN MILTENBURG etc. 

216 Ich stimme mit JANSEN darin überein, daß nach Aristoteles das Bikonditioinal  

(*) x ist dynamei F  gdw  x hat ein Vermögen, F zu werden  

(mit F in den oben angegebenen Kategorien) wahr ist. Meine Interpretation von 201a10 ff. (s.u.) kommt 

darauf hinaus, daß (*) beim Übergang von dynamei on (a10-11) zu alloiôton (a12) vorausgesetzt wird. Aber 

ich bin nicht sicher, ob ich Met. IX 7, 1049a1-18 mit JANSEN so interpretieren soll, daß hier  

(*) als Bedeutungsregel für 'ist dynamei F ',  

und zwar unter Zugrundelegung der konditionalen Analyse von Vermögen als Dispositionen, ausgear-

beitet wird. Und wenn ja, fragt sich immer noch, ob (*) auch in Phys. III 1 als Bedeutungsregel fungiert. 

217 Andeutungsweise geht JANSEN (2015, 116) sogleich einen Schritt weiter und interpretiert das Vermö-

gen, F zu werden, als "Passivvermögen". Diese Wendung unterstellt, daß zur Manifestation dieses Ver-

mögens stets der Kontakt mit einem entsprechenden Aktivvermögen erforderlich ist. Das heißt, JANSEN 

läßt nur diesen einen Typ von Stimulusbedingung zu. Wenn meine Argumentation am Ende von [Super-

venience] richtig ist, trifft das aber nach Aristoteles nicht auf die Elementarbewegungen zu. 

218 Diese Zirkularität nimmt SENTESY ("the Hermeneutic problem ..." – draft acad) ausdrücklich in Kauf. 

### 

219 Zu sdiesen Unterscheidung auch Charles 2000, 303n55. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 143 

herunterzuspielen versucht (s.u. Anm. zu alloiôton, 201a12). In Abschnitt 2.2.1 von [Superve-

nience]220 lege ich demgegenüber die dreigliedrige Analyse des Werdens aus Phys.I 7 zugrunde 

und liefere dann einen Ansatz zu dem Nachweis, daß ein Vermögen, F zu sein unter bestimm-

ten Bedingungen ein Vermögen, F zu werden, impliziert. Aber diese Bedingungen – die sich in 

den von Niko Strobach aufgezeigten Schwierigkeiten der Beweises verstecken müßten – habe 

ich noch nicht spezifiziert. 

Exkurs zu Met IX 7, 1049a1-18 

Das Kritierium für dynamei F aus Met. IX 7, 1049a1-18 ist hier aus zwei Gründen nicht anwend-

bar.221  

a) Die Erklärung würde zirkulär. Ar. argumentiert in Met. IX 7: x ist dynamei F genau dann, 

wenn die Stimulusbedingung  S   für  x wird F  – d.h. in (SM) mit M = (x wird F)  – bestimm-

te Bedingungen erfüllt.222 Mit dem Vermögen, F zu werden, wird somit auch die Unterschei-

dung zwischen seiner Latenz und seiner Manifestation vorausgesetzt; und dieses Vermögen 

manifestiert genau dann, wenn sich x im Prozeß, F zu werden, befindet. Was es aber heißt, sich 

in diesem Prozeß zu befinden, war aber erst zu erklären. 

Zusatz: Unschädlich wäre demgegenüber die eine Übertragung der Argumentation aus Met. IX 

7 auf Phys. III 1 anhand der folgenden Fragestellung: In Phys. III 1 wird vorausgesetzt, daß es 

Fälle gibt, in denen ein x nicht nur (a) potentiell F ist, sondern auch (b) qua potentiell F seiend 

manifestieren kann. Sind dies zwei unterschiedliche Vermögen oder dasselbe? Auf (b) läßt sich 

die konditionale Analyse von Dispositionen anwenden:  

(1) x kann genau dann qua potentiell F seiend manifestieren, wenn für eine geeignete 

Stimulusbedingung S gilt:  (SM)  mit M = (x manifestiert qua potentiell F seiend).  

Im Sinne von Met IX 7 wären (a) und (b) gleichzusetzen: 

(2) x ist potentiell F  gdwDf  (SM)  mit M = (x manifestiert qua potentiell F seiend). 

Aber diese Gleichsetzung ist nicht zwingend vorausgesetzt. – Beachte, daß man mit (2) einen 

ähnlichen definitorischen Zirkel bekäme wie mit JANSENSs Vorschlag: Was es heißt, potentiell F 

                                                      

220 Siehe oben 2.2.1. Potentialities to Be and Potentialities to Become in Phys. III 1. 

221 Nach CHARLES (2000, 303n56) geht es Met. IX 7, 1048b37-18 um die zeitliche Frage, "when something 

first has the potential to be an F," Ar. "does not attempt the more ambitious project of analysing this po-

tential in terms of the potential to becomean F (or vice versa). Die Stelle würde demnach von JANSEN 

überinterpretiert. 

222 BEERE (2009, 242 ff.) unterscheidet in Met. IX 7, 1049a5 ff. zwei Kriterien: (i) ὅταν βουληϑέντος γίγνη-

ται μηϑενὸς κωλύοντος τῶν ἐκτός (a6-7) und (ii) ὅταν μηϑὲν κωλύῃ τῶν ἐν αὐτῷ (a8). Meine obige 

Formulierung entspricht dem erstes Kriterium.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 144 

zu sein, läßt sich nicht definitorisch darauf zurückführen, was es heißt, als potentiell F seiend 

manifestieren zu können. Soweit ich sehe, bleibt beides in Phys. III 1 unhinterfragt. 

b) Die Beispiele in Met IX 7, 1049a1-18: Das Beispiel aus der technê (Hausbau) funktioniert wie in 

Phys. III 1. Es läßt sich vielleicht so interpretieren, daß etwas dynamei F ist, wenn nur noch die 

Form F durch einen geeigneten Akteur eingebracht werden muß (technê als eidos en têi psychêi).223 

Dementsprechend sind auch die Katamenien dynamei ein Mensch, aber nicht das sperma als Trä-

ger der Form.224 Bei der Selbstheilung sehe ich nicht, wie die dynamis, gesund zu werden, latent 

sein kann; Ar. stellt die Sache (entgegen seinen anti-Megarischen Intentionen) so dar, als be-

stünde diese dynamis nur, wenn sie manifestiert.225 Beim sperma wird es ganz wunderlich (vgl. 

auch ROSS 1924, II 255 zu 1049a2; ebenso BEERE 2009, 252 – unterstellt Ar. so etwas wie eine 

Blumentopftheorie der Schwangerschaft?). Es gibt zwei Parallelstellen in GA:  

• Nach GA I 19, 726b15 ist das sperma dynamei ein bestimmter Körperteil entweder kata ton on-

kon ton heautou (b18) oder als Träger einer achê kinêseôs gennetikê (b21), wobei Ar. dann aber 

die erste Alternative verwirft.  

• Nach GA II 1, 735a4-13 (vgl. dann 3, 736a29 ff. sowie BALMEs Kommentar) hat das sperma ei-

ne zunächst nur latente Seele, die dann während der Entwicklung des gezeugten Lebewe-

sens in den bekannten Stufen manifestiert.  

Nach Met. IX 7, 1049a14-5 fiele die erste Stufe dieser Manifestation mit der Implementierung der 

Seele des sperma in die Katamenien – und der damit verbundenen Verflüchtigung des sperma (GA 

II 1, 734b23-4; ebd. 3, 737a11-2) – zusammen. Im Gegensatz zu der (m.E. in Phys. III 1 vorausge-

setzten Analyse des Werdens gemäß Phys. I 7, s.u.) wäre das dynamei on (200b26) nicht das poten-

tiell F instantiirende x, sondern das potentiell von einem geeigneten x instantiierte F. 

Zusatz (2016-12-07): Aber kommt nicht die Verflüchtigung des sperma auf dessen Vernichtung 

hinaus? Beachte: Vernichtung des Individuums = Auflösung seiner hylemorphen Einheit.226 

Demgemäß wäre das sperma niemals dynamei Mensch. Es kann überhaupt nicht Mensch sein. 

Denn wenn das sperma Mensch ist, dann derjenige Mensch, zu dessen Entstehen es bei der Emp-

fängnis beiträgt. Und dieser Mensch kann es nicht sein, weil es bei der Empfängnis zwangsläu-

fig vernichtet wird.  

                                                      

223 In diesem Sinne dann Phys. III 2, 202a9 (s.u.). 

224 ###Zum sperma jetzt aber Lefebvre (Philosophie antique 16 (2016) 31-62 – GH pdf) 

225 Dies betrifft überhaupt alle Anwendungsfälle des zweiten Kriteriums bei BEERE (2009, 242 ff.). – Beach-

te aber, daß die Fragestellung in Met. IX 7 nach BEERE (ebd. 234 f.) von vornherein die Phasen eines gege-

benen Prozesses, in dem etwas F wird, betrifft. Die Frage, ob die Kriterien aus Met. IX 7 in Phys. III 1 vo-

rauszusetzen sind, stellt sich deshalb gar nicht.  

226 Zur hylomorphen Beschreibung des sperma in GA II siehe BALME, BEERE ###. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 145 

Also: In welchem Sinne kann Aristoteles überhaupt sagen, das sperma sei dynamei Mensch? 

Beachte: "was F wird" (ho touto gignetai) ist nach Phys. I 7, 190b12-13 nicht nur das bleibende hy-

pokeimenon, sondern auch das verschwindende antikeimenon (zu dieser Unterscheidung auch 

190a13 ff.). Mit der Phys. I 7 vermieden, aber nach ebd. 8, 191a27-9 durchaus einschlägigen Ter-

minologie von Phys. III 1-3 kann man also sagen: Nicht nur das hypokeimenon, sondern auch das 

antikeimenon ist dynamei F. Für x als hypokeimenon heißt das: x ist potentiell F. Für x0 als antikei-

menon heißt es: x0 ist ein geeigneter Ausgangspunkt für das Entstehen eines F. Letzteres trifft auf 

das in Phys. I 7 erwähnte sperma (190b5) zweifellos zu. Das kann in Met. IX 7 vorausgesetzt wer-

den; eben deshalb läßt sich dort die Frage, wann genau etwas dynamei F ist, anhand eines quasi 

aus Phys. I 7 importierten sperma (1049a2, a14-6) erörtern. Also: Das sperma ist dynamei Mensch 

nicht als hypokeimenon, sondern als antikeimenon der Ontogenese.227 Und das ist im Sinne der 

aristotelischen Zeugungstheorie (GA II) ganz orthodox. 

katêgoriai tou ontos (a28) – "Aussageweisen von 'ist'" oder "Bezeichnungsweisen des Seien-

den"? 

Kategorien können einerseits als Bedeutungen von 'ist' – und das heißt hier: der Kopula – und 

andererseits als Arten des – hier: einem zugrundeliegenden Gegenstand eignenden – Seins auf-

gefaßt werden. Ich ziehe hier das Erstere vor. Aber die letztere Auffassung wird nicht nur durch 

Formulierungen wie eidê ... tou ontos (201a9) und kath' hekaston genos (201a10) nahegelegt, son-

dern auch die anschließenden Definition von "Bewegung" (201a10-11) könnte so aufgafaßt wer-

den: Ist Bewegung  

(a) die entelecheia eines Gegenstandes x, der dynamei F ist, qua dynamei F  

oder nicht vielmehr  

(b) die entelecheia eines F, das dynamei von x instantiiert wird, qua dynamei von x instanti-

iert  

(also z.B. ein potentielles Rot, dessen " Vollendungszustand" als potentiell das Rot-Werden ist)? 

Wiederum ziehe ich das Erstere vor, und es scheint klar zu sein, daß die an 201a11 anschließen-

de Argumentation dies erfordert. – Beachte übrigens:  

Erstens. Die Unterscheidung zwischen  

(a)  x ist potentiell F  

und  

(b)  F wird potentiell von x instantiiert 

                                                      

227 Oder ist hier sperma = Embryo (so andeutungsweise STAVRIANEAS 2015, 52 zu Phys. I 7, 190b2-3 und 

ebd. 9, 191a25-31)? Dann wären wir beim reifenden Getreidekorn (s.u. § 9 meiner Anmerkung zu Phys. III 

1: Wann ist x dynamei F ? – Aber das sperma in Met. IX 7 ist kein Embryo. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 146 

setzt die Auffassung von dynanei als Prädikatmodifikator voraus. Sie verschwindet bei Interpre-

tation von dynamei als Modaloperator: Für (a) und (b) erhalten wir beidemale Fx. 

Zweitens. Die dreigliedrige Analyse des Werdens in Phys. I 7 

< Bleibendes  Verschwindendes  Werdendes > 

z.B. 

< Mensch  ungebildet  gebildet  > 

unterstellt zunächst eine prädikative Struktur: Das Bleibende ist das den Prädikationen Zu-

grundeliegende (190a13-21). Und anschließend wird auch die dreigliedrige Analyse des schlich-

ten Werdens 

< hypokeimenon  sterêsis  eidos > 

(190b23-29) in Analogie zum prädikativen Werden interpretiert (vgl. 190b20-23). Wenn (wie ich 

vermute) I 7 in III 1 vorausgesetzt werden kann, ergibt sich somit für die 200b26-28 unterstellte 

prädikative Struktur, daß wiederum das Bleibende das der Prädikation Zugrundeliegende ist. 

Also (a) und nicht (b). 

 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 147 

Anmerkung zu 200b28-32  

Erstens. b28-32 schließt sich wie eine Fortsetzung an die vorherige Liste der Kategorien an: Nach 

Substanz, Quantität, Qualität (und Ort – b34) ist von Relativa die Rede. Und man kann sogar 

fragen: Soll die Unterscheidung von entelecheiai und dynamei nun auf Relativa angewandt wer-

den? Immerhin sind poiêtikon, pathêtikon, kinêtikon und kinêton Dispositionsbegriffe. Aber was Ar. 

damit anfängt, ist nicht ganz durchsichtig.228 

Zweitens. Wird kinêton – und demgemäß dann auch kineisthai (?) – durch die Entsprechung zwi-

schen poiêtikon / pathêtikon und kinêtikon / kinêton auf eine passivische Bedeutung festgelegt? 

Dann wäre bei kinêton – und kineisthai (?) – schon aus grammatischen Gründen ein Bezug zu 

etwas Bewegendem gefordert; Bewegungszustände würden als Relativa analysiert. 

 Das ist hier noch nicht zu entscheiden. Grammatisch kommen bei Verbaladjektiven auf -tos 

sowohl Medium als auch Passiv in Betracht. Nach LSJ ist kinêtos im intrantitiven Sinn zu verste-

hen (also Medium); ebenso alloiôtos. Aber das genügt nicht. Entscheidend sind die Beispiele, mit 

denen Ar. die Definition von 'Bewegung' erläutert (201a12 ff., bes. a16-9). Hier stehen Selbstbe-

wegung ("Springen" etc.) und Bewegen/Bewegtwerden (bei "Hausbau") nebeneinander, als kä-

me es auf den Unterschied zwischen Medium und Passiv nicht an. Ich komme bei 201a16-9 auf 

die Frage zurück.229  

 

                                                      

228 Nach ROSS (ad loc.) geht es in diesem Absatz darum, daß (i) die Unterscheidung von dynamis und entel-

echeia und somit "the possibility of a transition from one to another, which is kinêsis [(!!!) – GH]," in allen 

Kategorien existiert, während (ii) die Unterscheidung von to kinêtikon und to kinêton in die Kategorie der 

Relativa fällt. – Beachte: Nach meiner Interpretation ist ein instantaner Übergang von dynamis zu entelech-

eia keine kinêsis im Sinn von Phys. III 1-3. 

229 Vorläufiges Ergebnis (s.u. Anmerkung zu 201a16-9: oikodomêsis etc.): Das grammatische Passiv ist in der 

Sache irrelevant. Insgesamt ist nicht zu sehen, daß durch kinêton stets eine passive dynamis, deren Mani-

festation vom Kontakt mit dem Träger einer aktiven dynamis abhängig wäre, angezeigt wird. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 148 

Anmerkung zu entelecheia (201a11) 

Die div. Übersetzungsvorschläge für entelecheia zu diskutieren, führt vielleicht zu weit.  

(i) Grundlegend ist KOSMAN 1969 ("a potentiality in its full manifestation", p. 50);230 vgl. auch 

WIELAND 19702, 298n25. Nach WIELAND (ebd. 332) ist Bewegung "schon auf Grund ihrer 

Definition (201a10 f.) eine Tätigkeit (energeia bzw. entelecheia)". Demgemäß wird entelecheia 

von ANAGNOSTOPOULOS (2010, 59 und passim) durch "activity" wiedergegeben. Das über-

zeugt nicht ganz: "Tätigkeit" paßt besser zu energeia als zu entelecheia. – Beachte: entelecheiai 

on energêi (201a28) ist kein Pleonasmus; in Phys. III 1-3 ist mit einem ein Bedeutungsunter-

schied zwischen entelecheiai als Modaloperator (sowie hiervon abgeleiteten Verwendungen 

von entelecheia) und energeia als Bezeichnung für die Betätigung eines Vermögens zu rech-

nen (dazu auch unten Anmerkung zu 201a28).  

(ii) Hingegen ROSS (ad loc.) "entelecheia must here mean 'actualization', not 'actuality': it is the 

passage from potentiality to actuality that is kinêsis" (Hervorhebung dort.) – Ebenso wird 

durch WAGNERs "Verwirklichung" eine Unterscheidung zwischen dem Vorgang der Ver-

wirklichung und dem Zustand des Verwirklichtseins nahegelegt. Gegeben diese Unter-

scheidung, ist entelecheia aber gerade nicht Verwirklichung, sondern Verwirklichtsein.  

(iii) LEARs "actualizing" und "actualisation" (1988, 60) soll wohl nicht den Vorgang der Aktivie-

rung, sondern eher den Zustand des Aktiviertseins (eines Potentials als solchen) bezeich-

nen. Ob das im Englischen geht (oder ob sich derselbe Einwand wie gegen ROSS und WAG-

NER ergibt), weiß ich nicht.  

(iv) Unerfindlich bleibt, was MÜLLERs "Aktualisierung von Wirklichkeit", und zwar "qua Mög-

lichkeit" (2006, 25) mit dem, was Ar. schreibt, zu tun haben soll; vgl. ebd. 28: "zwei Formen 

von Prozessualität ...: die kinêsis als Aktualisierung der Wirklichkeit qua Möglichkeit und 

die energeia als Aktualisierung der Wirklichkeit qua Wirklichkeit". 

                                                      

230 Demgemäß die ROT: "fulfillment". 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 149 

Anmerkung zu 201a11 ff. (alloiôton etc.): 

A) Ob alloiôton im passiven oder intransitiven Sinn zu verstehen ist, kann hier noch offenblei-

ben. Meine Formulierung ist zunächst gegen diese Unterscheidung indifferent.231 

B) Der Übergang von dem zunächst vorausgesetzten Vermögen, F zu sein (dynamei on, 201a10-

11) zu dem nun unterstellten Vermögen, F zu werden (alloiôton etc., 201a12 ff.) ist ganz beiläufig. 

Die Interpretation muß diese Beiläufigkeit berücksichtigen. Dem entspricht mein erster Inter-

pretationsansatz, wonach 

• "veränderlich" nicht mehr heißt als: potentiell eine andere Eigenschaft habend; 

demgemäß hieße 

• "zum Ortswechsel fähig": potentiell an einem anderen Ort befindlich, 

usf.232 Ist das durchzuhalten? 

Wenn man nicht (wie HEINAMAN und JANSEN) das zunächst vorausgesetzte Vermögen, F zu 

sein von vornherein mit einem Vermögen, F zu werden, identifiziert,233 ergibt sich die Aufgabe, 

alloiôton etc. so zu interpretieren, daß gilt: 

(i) DasVermögen, F  zu sein, impliziert ein Vermögen, F  zu werden,234  

(ii) Dieses Vermögen, F  zu werden, fungiert dann (insbes. in Phys. III 3 als passive dyna-

mis,235  

(iii) Die Definition wird nicht zirkulär. 

Zur Interpretation von alloiôton sehe ich drei Kandidaten: 

                                                      

231 Vgl. dann unten, zu 201a16-9. 

232 Vgl. auch die Fußnote zu meiner Anm. in der älteren Version des Arbeitsjournals:: "Hier ist also kein 

technischer Bewegungsbegriff vorausgesetzt. Gilt das generell für die Unterscheidung akinêton / kinoum-

enon (etc.), wie sie auch in Phys. II 7, Met. VI 1, Met. XII 1 f. etc. vorausgesetzt ist? Haben wir hier einen 

akademischen Hintergrund? Haben wir hier einen basalen Begriff der Bewegung, der sich bereits anhand 

des Widerspruchssatzes (Met. IV 3) erläutern läßt?" 

233 Auch MARMODOROs Behauptung (2014, 18), Ar. unterscheide "the activation of a power from the realiza-

tion of the power's end" (ihre Hervorhebung), setzt wohl diese Gleichsetzung (stillschweigend) voraus. 

Die vom M. bei Ar. unterstellte Unterscheidung zwischen Aktivierung und Ziel einer Kraft ist nicht ganz 

klar. Sie macht eigentlich nur Sinn, wenn die fragliche Kraft von vornherein als ein (passives) Vermögen, 

F zu werden, (oder als ein diesem korrespondierendes aktives Vermögen) eingeführt wird: Die "Aktivie-

rung" ist dann das F-Werden, und das "Ziel" ist F. Die Unterscheidung ist so trivial wie die Unterschei-

dung zwischen Prozeß und Resultat.  

234 Ebenso MATTHEN (2009, 121): x besitzt Po(towards F) "in virtue of Po(F)". 

235 Schon in Phys. III 1, vgl. 201a28: hotan ... energêi . 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 150 

(P1)  potentiell eine andere Eigenschaft habend, 

(P2)  potentiell (jetzt non-F  & später F ), 

(P3)  potentiell im Zustand der Veränderung befindlich. 

Nur (P3) macht die Erklärung zirkulär. Vor [Supervenience] habe ich es mit (P1) versucht. Aber 

(P1) genügt voraussichtlich nicht. In [Supervenience] versuche ich es mit (P2) – unter Rückgriff 

auf die dreigliedrige Analyse des Werdens aus Phys. I 7 und (was genauer herauszuarbeiten 

bleibt) einer Unterscheidung der Zeiten gemäß dem Widerspruchssatz.236 Im Folgenden werde 

ich beide Optionen – (P1) und (P2) – auf ihre Gangbarkeit untersuchen.237  

C) In [Supervenience] habe ich den Übergang von (P1) zu (P2) mit den Mitteln der kombinierten 

temporal-modalen Logik zu rekonstruieren versucht.238 Ich weiß nicht, ob dieses Instrument das 

Geeignetste ist. Denn erstens kann der (für die ar. Df. von 'Bewegung' konstitutive) Unterschied 

zwischen  

(a)  x ist potentiell F  

und  

(b)  F wird potentiell von x instantiiert  

nicht mit den Mitteln der Modallogik dargestellt werden.239 Und zweitens ist auch die Unter-

scheidung zwischen einer kontrafaktischen Möglichkeit, das heißt:  

x ist jetzt nicht F, könnte aber jetzt F sein; kurz: x ist jetzt kontingenterweise nicht F , 

und einer Möglichkeit, die ein Werdenkönnen impliziert, etwa 

x ist jetzt nicht F, kann aber künftig F sein , 

mit Komplikationen verbunden.240  

Der Ansatz, den ich hier versuche, ist zunächst ganz ad hoc; er müßte an anderer Stzelle syste-

matisch ausgearbeitet werden. Mein Ausgangspunkt ist der Hinweis in De Interpretatione, wo-

nach durch Verben, im Unterschied zu Nomina, zusätzlich eine Zeit angezeigt wird.241 Diese 

                                                      

236 Bezieht sich auf 2.2.1. Potentialities to Be and Potentialities to Become in Phys. III 1. Vgl. jetzt aber 2.2.2. 

Potentialities and Passive Powers in Phys. III 1. 

237 Vgl. dann unten, zu 201a28. 

238 Siehe oben 2.2.1. Potentialities to Be and Potentialities to Become in Phys. III 1. 

239 Wir erhalten beidemale Fx. 

240 In [Supervenience] verstecken sich die Schwierigkeiten einerseits in der Klausel, F müsse "rein präsen-

tisch" sein, und andererseits darin, daß der Ausschluß kontrafaktischer Möglichkeiten durch einen Not-

wendigkeitsoperator (wenn x jetzt nicht F ist, dann kann x jetzt nicht F sein) ausgedrückt werden muß 

(vgl. Strobachs Beweis ###). 

241 Verbum (rêma) ist nach Int. 3 ein "zusätzlich eine Zeit angebender" Ausdruck (to prossêmainon chronon, 

16b6), von dem kein Teil für sich eine Bedeutung hat.   



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 151 

Zeitangabe ist nach Zeitmodi differenziert; sie setzt keine Referenz auf Zeitstellen voraus.  

Demgemäß werde ich auch Zeitmodi als Prädikatmodifikatoren behandeln. 

Notation:  Fτ für: F  zur Zeit τ . 

Dabei ist zu beachten: Aristoteles ist kein Präsentist; der die jeweilige Gegenwart anzeigende 

Modifikator ist nicht redundant. Demgemäß verweist in meiner Notation 

t auf die durch das grammatische Präsens angezeigte Zeit 

τ+  auf eine Zeit nach der durch τ angezeigten Zeit (iterierbar) 

τ-  auf eine Zeit vor der durch τ angezeigten Zeit (iterierbar) 

Die Verwendung eines Prädikats ohne temporalen Modifikator setzt einen nontemporalen Kon-

text voraus (z.B. Definitionen des TEE einer Sache, Ableitungen aus solchen Definitionen, gene-

relle Aussagen etc.). Soweit ich sehe, kommen solche Kontexte in Phys III 1-3 zunächst nicht in 

Betracht.  

D) Bewegung setzt nach Aristoteles konträre Gegensätze voraus: x ist zunächst G und wird F , 

mit inkompatiblen F und G .242 Beim schlichten Werden fällt G mit non-F zusammen;243 auch in 

anderen Fällen kann die Unterscheidung zwischen G und non-F evtl. der Einfachheit halber 

vernachlässigt werden.  

Im Anfangszustand ist x nicht nur durch G (und somit durch non-F), sondern zugleich auch 

durch dynamei F – und demgemäß im Endzustand durch entelecheiai F – charakterisiert.244 Dabei 

betont Aristoteles ausdrücklich, daß dynamei F und entelecheiai F "nicht zugleich oder in dersel-

ben Hinsicht" auf x zutreffen sollen.245 Das entsprecht der Formulierung des Widerspruchssat-

zes (Met. IV 3, 1005b19-21); dieser fungiert hier als ein Schema zur Einführung temporaler Un-

terscheidungen,246 die dann beispielsweise durch Zeitmodi – bzw. die oben eingeführten Prädi-

katmodifikatoren – spezifiziert werden können. Für den Anfangszustand von x erhalten wir 

somit zunächst 

(1)  x ist Gt    x ist (dynamei F)t . 

                                                      

242 Vgl. die Aufstellung oben 201a3-8. 

243 In diesem Sinne oben 201a5 sowie Phys. I 7-9, 190b27 und passim: sterêsis 

244 Siehe oben 200b26-7, unten 201a20. 

245 Siehe unten 201a20-1: ouch hama ê ou kata to auto. Ich unterstelle dieselbe Differenzierung auch oben 

200b26-7. – Die Anspielung auf die Formulierung des Widerspruchssatzes ist m.E. ein starkes Argument 

dafür, daß in Phys. III 1 bei dynamei nicht an kontrafaktische Möglichkeiten gedacht ist. 

246 Dazu Heinemann 2016a, 56 (=[Measure], sect. 3.1); ders. [Ordnung] Abschnitt 2c). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 152 

Dabei bleibt aber F weiter zu spezifizieren: Ich verstehe das aristotelische dynamei an den zitier-

ten Stellen so, daß der Modifikator dynamei auf kein non-temporales, sondern von vornherein 

auf ein temporal modifiziertes F anzuwenden ist. Daher haben wir statt (1) vielmehr 

(1')  x ist Gt    x ist (dynamei Fτ)t . 

für ein geeignetes τ. Weiterhin verstehe ich die zitierten Stellen so, daß durch dynamei keine 

kontrafaktische Möglichkeit angezeigt wird. Da F und G nach Voraussetzung inkompatibel sein 

sollen, ist somit τt . Naheliegenderweise kommt für τ nur t+ in Betracht. Insgesamt erhalten 

wir somit  

(1")  x ist Gt    x ist (dynamei Ft+)t . 

Mit (1") ergibt sich sogleich 

 (2)  x ist (Gt  & (dynamei Ft+))t .247 

Und dann kommt der entscheidende Schritt (auf den ersten Blick so prekär wie in [Superve-

nience],248 aber vielleicht etwas durchsichtiger): Mit (2) gilt auch  

(3)   x ist (dynamei (Gt  & Ft+))t  . 

Dies ist der oben geforderte Übergang von (P1) zu (P2). Die zuletzt angewandte Regel müßte 

vermutlich als Verwendungsregel für dynamei eingeführt werden. Ob es dabei Komplikationen 

gibt, kann ich jetzt nicht sagen: Jedenfalls fragt sich, ob und welche Zusatzbedingungen erfor-

derlich sind, damit kein Unsinn herauskommt.249  

Im Ergebnis stimme ich mit JANSEN darin überein, daß der Übergang von (P1) zu (P2) durch 

eine Bedeutungsregel für dynamei gesichert sein muß. Aber diese Regel beinhaltet keine direkte 

Reduktion auf eine passive dynamis. Denn es ist gar nicht klar, daß in jedem Fall durch (3) oder 

den Spezialfall 

(4)   x ist (dynamei ((non-F)t  & Ft+))t  . 

eine passive dynamis – im Sinne einer archê kinêseôs hyp' allou ê hêi allo – angezeigt wird, deren 

Manifestation mit einer Bewegung gleichgesetzt werden kann. Erstes Gegenbeispiel ist das Al-

lerbekannteste: Bei der Aktivierung eines Wahrnehmungsvermögens durch ein geeignetes Ob-

jekt findet ein instantaner Umschlag statt und keine Bewegung im Sinn von Phys. III 1-3.250 

                                                      

247 Konjunktion von Prädikaten – wohl am besten direkt gemäß folgender Definition: 

x ist (ϕ & ψ)τ  gdwDf x ist ϕτ    x ist ψτ  . 

248 Bezieht sich auf 2.2.1. Potentialities to Be and Potentialities to Become in Phys. III 1 (s.o.). 

249 Vermutlich brauchen wir wieder eine Bedingung von der Art, daß F und G "rein präsentisch" sind. Da 

hier grundsätzlich alle Zeitbestimmungen explizit sind, haben wir nun aber den Vorteil, diese Bedingung 

besser kontrollieren zu können.  

250 De anima II 5 ff. – Vgl. BOWIN 2012, 88 ff. – Meine obige Formulierung ist problematisch, denn sie legt 

nahe, daß die Definitionen aus der Metaphysik nicht ohne Weiteres in De anima anwendbar sind.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 153 

Zweites Gegenbeispiel sind die Elementarbewegungen, bei denen die Unterscheidung zwischen 

aktiver und passiver dynamis gar nicht anwendbar ist.251  

                                                      

251 Dazu [Supervenience] sect. 2.3. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 154 

Anmerkung zu 201a16-9: oikodomêsis etc. 

οἰκοδόμησις ("Hausbau") 

oikodomeô : ein Haus bauen. Kategorie der Änderung: Substanz, also schlichtes Entstehen. 

oikodomêtos : Medium macht keinen Sinn, also Passiv. Drei Kandidaten:  

(a)  das Material m, dem die Form F implementiert  implementiert werden kann, 

(b)  die Form F, die einem geeigneten Material implementiert werden kann, 

(c)  das Haus, das gebaut werden kann.252 

Klarerweise kommt (c) nicht in Betracht, da das Haus zu Beginn des Hausbaus noch gar 

nicht existiert.253 Bei der Entscheidung zwischen (a) und (b) unterstelle ich die Analogie 

zum prädikativen Werden aus I 7 (s.o. Anm. zu 200b28). Also (a) – und dementsprechend 

meine Übersetzung: "verbaubar". Also: 

genêton (201a14) ist hier (entsprechend dem Medium gignomai): was zu einem F – nämlich zu 

einem Haus – werden kann. Aber in der Sache entspricht dies einem Passiv: zu einem Haus 

werden zu können, heißt, zu einem Haus verbaubar (oikodomêton) zu sein;  

oikodomêsis : Hausbau (als Vorgang). – Einerseits Indifferenz gegen Akt./Pass., denn das aktive 

Vermögen, zu bauen, und das passive Vermögen, verbaut zu werden, haben nach III 3 eine 

gemeinsame Manifestation. Andererseits liegt ein gewisses Gewicht auf der passiven Seite, 

da diese Manifestation nach III 3 "im" Träger des passiven Vermögens stattfindet. 

μάϑησις ("Lernen") 

manthanô : lernen. Kategorie der Änderung: Qualität, also alloiôsis.  

Grammatisch Akt., kann aber in der Sache einem Pass. zu didaskô ("belehren") entsprechen 

(s.u. III 3). Ist hier schon an diese Entsprechung zu denken? Oder ist der Fall zugelassen, 

daß man lernt, ohne belehrt zu werden? Das läßt sich kaum entscheiden.254 Aber jedenfalls 

ist hier von keinem Lehrer die Rede, daher: 

alloiôton (201a12) ist hier (entsprechend dem Medium alloiômai), was die Eigenschaft F anneh-

men – nämlich Wissen erwerben – kann. Ob das in der Sache auf ein Aktiv (selbsttätig ler-

nen) oder Passiv (belehrt werden) hinauskommt, wird nicht gesagt. 

                                                      

252 Beachte: Dies wird 201a14 durch genêton nahegelegt. Aber schon I 7, 190b12 ist ho touto gignetai "dasje-

nige, das zu einem F wird". 

253 Vgl. MAKIN 2006, 157: Es gibt bei Ar. keine potentiellen Häuser. 

254 Selbstbelehrung – in Analogie zur Selbstverarztung (vgl. II 1, 192b23-27), d.h. ein Fall von hêi allo (Df. 

dynamis, Met. V und IX) – ist hier wohl ausgeschlossen, da der Lehrer (nach dem hier zugrundegelegten 

Trivialmodell von Unterricht) schon wissen muß, was der Schüler erst lernt.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 155 

ἰάτρευσις ("Verarztung") 

iatreuô : verarzten – aber diese Übersetzung ist erklärungsbedürftig. Gegenstand ärztlicher Tä-

tigkeit zu sein, ist ein (in der Regel vorübergehender) Zustand, keine Änderung. Beispiel 

zur Df. von kinêsis ist die "Verarztung" nur im Hinblick auf ihr vom Anfangszustand ver-

schiedenes Resultat. [Hippokrates] De arte c. 3 beschreibt die charakteristische Leistung der 

ärztlichen technê, soweit sie sich in einer Verarztung bewährt,255 als Heilung oder Linde-

rung. Das kann auch hier vorausgesetzt werden.256 Demgenäß haben wir als Kategorie der 

Änderung: Qualität, d.h. alloiôsis. 

alloiôton (201a12) ist hier (entsprechend dem Passiv alloiômai), was zu einem Träger der Eigen-

schaft F – nämlich: gesund oder weniger krank – gemacht werden kann; also der Patient 

und nicht etwa die Krankheit (in der Sprache von I 7: das bleibende hypokeimenon, nicht das 

antikeimenon). 

κύλισις ("Wälzen") 

kyliô : rollen, wälzen. – Oder kyliomai (M.): sich wälzen? Vgl. LSJ zu kylisis ad loc.: Athleten wäl-

zen sich nach dem Einölen im Staub.257 Beispiel zur Df. von kinêsis wäre das nur im Sinne 

einer hygienischen Maßnahme: Die zuvor ölige Haut ist danach mit Staub bedeckt und 

kann durch Schaben gereinigt werden. Viel näher liegend ist die Interpretation von kylisis 

als Methode des Transports: Wie kriegt man den Baustein von hier nach dort? Tragen? Zu 

schwer. Schlitten? Keine Zugochsen verfügbar. Aber er läßt sich wälzen (mit Hebelstangen, 

ein paar kräftigen Kerlen und viel Ausdauer). Kategorie der Änderung wäre demnach: Ort, 

d.h. phora. 

phorêton (201a15) ist (entsprechend dem Passiv phoreomai), was – durch Wälzen – zum Träger 

der Ortsbestimmung F gemacht werden kann. Aber Selbstbewegung ist nicht ganz ausge-

schlossen. phorêton (201a15) ist daher (entsprechend dem Medium phoreomai) evtl. auch, 

was sich selbst – durch Sich-Wälzen – zum Träger der Ortsbestimmung F machen kann. 

ἅλσις ("Springen") 

hallomai : springen – nämlich von einem Ort zu einem anderen (über den Bach, von der Mauer 

herab etc.), sonst wird es wieder kein Beispiel zur Df. von kinêsis. Kategorie der Änderung: 

Ort, d.h. phora. 

                                                      

255 Ebenso bewährt sich die ärztliche technê im Unterlassen aussichtsloser Therapieversuche (ebd.). 

256 In demselben Sinne später Philodem, Mus. p. 69 K. (zit. LSJ s.v. iatreuô): οὐδὲν ἰατρεύει τῆς λύπης, d.h. 

es gibt keine (ärztliche) Therapie gegen Kummer. 

257 Wo haben LSJ das her? Steht wohl irgendwo in den alten Kommentaren. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 156 

phorêton (201a15) ist (entsprechend dem Medium phoreomai), was sich selbst – durch Springen – 

zum Träger der Ortsbestimmung F machen kann. Passiv gibt's hier nicht. 

ἅδρυνσις ("Reifung") 

hadrynô : zur Reife bringen, hadrynomai (LSJ und Pape: Pass.): reif werden. Die Kategorie der 

Änderung ist nicht ganz klar: vielleicht Qualität, eher wohl Quantität (vgl. 201a6, wo der 

Gegenstatz teleion / ateles unter das poson fällt), d.h. auxêsis. 

auxêton (201a12) ist demnach (gemäß dem Passiv auxanomai) der Gegenstand, der reifen und 

somit zum Träger der Größenbestimmung teleion werden kann; wobei wohl auch in der Sa-

che Passiv anzunehmen ist: Das Getreide wird durch die Sonne zur Reife gebracht. 

γήρανσις ("Altern") 

gêraskô : altern. Kategorie der Änderung wie bei hadrynô, also vielleicht Qualität, aber eher 

Quantität, d.h. phthisis. 

phthiton (201a13) ist demnach (gemäß einem phantasievoll hinzuzudenkenden Medium phthi-

nomai) das Lebewesen, das altern und insofern abnehmen, und das somit zum Träger einer 

Größenbestimmung wie "altersgemäß geschrumpft" werden kann. Auch in der Sache ist 

eine intransitive Bedeutung anzunehmen: Alterung ist – im Gegensatz zur Reifung (!) – ein 

Vorgang, der keine äußere Ursache braucht.  

 

Resumé: 

Die Beispiele sind uneinheitlich. In einigen Fällen wird durch alloiôton klarerweise eine passive 

dynamis angezeigt, zu deren Manifestation eine äußere Einwirkung erforderlich ist. In anderen 

Fällen ist Selbstbewegung nicht ausgeschlossen.258 

                                                      

258 Die "Verarztung" (201a18) ist nach Anagnostopoulos (2017, 194n52) eine Ausnahme von der Regel, daß 

Aristoteles "associate(s) change with patency" und daher vermutlich "a slip or an insertion". – Ich muß 

dem noch einmal nachgehen: Ist der Unterschied zwischen "Hausbau" und "Verarztung" wirklich so 

deutlich? ### 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 157 

Anmerkung zu 201a24: Das kinoun physikôs ist kinêton. 

Was "natürlich bewegt", das "bewegt, indem es auch selbst in Bewegung ist". – Was heißt das? 

Mit  

physikôs = vermöge seines inneren Ursprungs der eigenen Bewegung 

wird die Behauptung trivial (wenn nicht tautologisch). Aber sie besagt nicht: Wer schiebt, geht 

mit. Denn das ist nur ein Spezialfall. Auch der Wissende, der lehrt, muß sich dabei bewegen; 

ebenso der Baumeister beim Bauen, der Mann beim Zeugen usf. Aber sie ändern sich nicht hin-

sichtlich des Merkmals, hinsichtlich dessen sie eine Änderung bewirken: der Lehrende nicht 

hinsichtlich seines eigenen Wissens (dazu unten, Fußnote zu III 3, 202b8), der Baumeister nicht 

hinsichtlich seines eigenen Haus-Seins (und auch nicht hinsichtlich seiner technê : des eidos en têi 

psychêi, Met. VII 7, 1032b1), der Zeugende nicht hinsichtlich seines eigenen Mensch-Seins. – Was 

Ar. meint, ist wohl dies:  

(i) Zur Initiierung der Bewegung B – d.i. x wird F – ist räumlicher Kontakt zwischen x und 

einem Beweger y erforderlich (vgl. 2, 202a7).  

(ii) Dieser Kontakt muß erst hergestellt werden: der Anfang von B fällt mit dem Zustande-

kommen des Kontaktes zusammen.  

(iii) Wenn sich y immer nur unbewegt an einem bestimmten Ort befindet und von x aufge-

sucht werden muß, hat kann die Initiierung von B zwar auf eine aktive dynamis von y 

(d.h. auf eine archê kinêseôs en allôi), aber nicht auf keine physis von y (d.h. auf keine inne-

re archê der eigenen Bewegung) zurückgeführt werden; und insofern bewegt y nicht "na-

türlicherweise". 

Insgesamt heißt das: Die geforderte Bewegung von y fällt nicht mit der Einwirkung auf x zu-

sammen, als der Manifestation einer aktiven dynamis, sondern mit der Herstellung des die Ein-

wirkung initiierenden Kontakts, als des Stimulus für die Manifestation der aktiven dynamis. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 158 

Anmerkung zu 201a28: energêi 

Ist die Klausel entelecheiai on redundant? Vermutlich nicht. Zwar gilt einerseits: Das dynamei on 

ist nicht als solches manifestiert, wenn es nicht "als beweglich in Funktion ist". Aber andererseits 

heißt das nicht, daß "Manifestation" (entelecheia) und "In-Funktion-Sein" (energeia) begrifflich 

dasselbe wären. Daß die Manifestation des dynamei on als solchen auf sein In-Funktion-Sein als 

beweglich hinauskommt,259 ergibt sich erst durch den Übergang von "potentiell F " (201a10-1) zu 

"potentiell F werdend" (201a12 ff.) sowie die (201a27-9 stillschweigend vorausgesetzte) Interpre-

tation von "potentiell F werdend" als kinetische dynamis. 

In der obigen Anmerkung zu 201a11 ff. habe ich die Entscheidung zwischen  

(P1)   alloiôton = potentiell anders  

und  

(P2)  alloiôton = potentiell (jetzt non-F  & später F ) 

offengelassen. Sie ist hiermit wohl zugunsten von (P2) entschieden.  

 

                                                      

259 Dementsprechend verknüpfe ich die Klauseln durch "und somit". 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 159 

Anmerkung zu Phys. III 1: Wann ist x dynamei F ? 

1. Mein Ausgangspunkt ist Phys. I 7: Wir haben zur Zeit T0 den Anfangszustand: x ist ~F , und 

zur Zeit T1 den Endzustand: x ist ~F . Weitere Zeiten – vor T0 , nach T1 , zwischen T0 und T1 – 

kommen nicht in Betracht. 

2. Zwischen T0 und T1 erfolgt nach Phys. III 1 die Bewegung: x wird F . Wir haben jetzt drei un-

mittelbar aufeinander folgende Zeiten T0 , T und T1 . Um die graphische Darstellung zu erleich-

tern,260 markiere ich zusätzlich auch die Grenzen zwischen T0 und T und zwischen T und T1 ; bei 

Bedarf bezeichne ich diese Grenzen durch t0 bzw. t1. 

 ___________T0__________|___________T__________|_________T1_________   

Den angegebenen Zeiten entsprechen drei unmittelbar aufeinander folgende Phasen: 

T0 Ruhe: x ist ~F . 

T Bewegung, d.h. Manifestation von x qua potentiell F : x wird F . 

T1  Ruhe: x ist F . 

3. Dabei rekonstruiere ich die Anwendung das dynamei-Operators so:  

D1:  (i) x ist dynamei F während T0 und T ; 

(ii) x manifestiert qua dynamei F während T , aber nicht während T0 ; 

(iii) x ist entelecheiai F während T1 . 

Demgegenüber läßt BEEREs Interpretation des ersten Abschnitts von Met. IX 7 an folgende Re-

konstruktion denken: 

D2:  (i)' x ist dynamei (dynamei F) während T0 ; 

(ii)' x ist entelecheiai (dynamei F) während T ;  

(iii) x ist entelecheiai F während T1 . 

Die Iteration von dynamei in (i)' wäre nicht redundant: Das sperma ist nicht potentiell Mensch 

(Met. IX 7, 1049a2, a14), d.h. es ist nach BEERE nicht "the kind of thing that can come to live such 

a life [i.e. "a human life"] simply by further development on its own"; aber es ist "capable to be 

transformed into such a being".261 Heißt das nicht: Es ist dynamei (dynamei Mensch)?262 – In D2 

                                                      

260 Beachte daß ich mit dieser graphischen Darstellung unvermeidlicherweise eine Isomorphie zwischen 

Zeit und Linie suggeriere. Diese Isomorphie darf hier aber noch nicht vorausgesetzt werden. 

261 BEERE 2009, 254. 

262 Mit D2 wäre auch mein Rettungsversuch für dynamei on kinêtikon (Phys. III 2, 202a4) unnötig. – Beachte, 

daß hier und im Folgenden die Klammern gemäß mathematischer Konvention verwandt werden, näm-

lich für die Anwendung eines Operators auf das Resultat einer Operation. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 160 

wird stillschweigend unterstellt, daß (ii) gdw. (ii)'. Eine offene Frage bleibt zunächst, ob und in 

welchen Fällen dies als Definition gelten kann, d.h. ob 

x manifestiert qua dynamei F   gdwDf  x ist entelecheiai (dynamei F) . 

4. Die Form F muß irgendwie in den Prozeß eingebracht werden. Phys. III 2, 202a9 beschreibt 

den Normalfall, daß dies durch einen von x verschiedenen Beweger y geschieht. Dem entspre-

chen die Phys. III 1, 201a16-9 genannten Beispiele aber nur teilweise: 263 

 x y F  

Hausbau  Baumaterial Baumeister  *Haus* F durch y eingebracht 

Lernen Schüler  Lehrer  Wissensinhalt  F durch y eingebracht 

Verarztung Patient  Arzt  *Gesundheit*  F durch y einge-

bracht264  

Wälzen Stein  Arbeiter  Ort, wohin F durch y eingebracht 

Springen 265 Mensch (in x)  Ort, wohin F durch x bestimmt266 

Reifung Getreide Sonne (?) Reifezustand F durch x bestimmt 

Alterung Mensch (in x)  Alterszustand F durch x bestimmt 

In Met. IX 7 funktionieren Hausbau und Verarztung, soweit ich sehe, wie hier; der Bronzeguß 

funktioniert wie der Hausbau; das sperma ist ein Sonderfall ohne direkte Entsprechung in Phys. 

III 1-3. Die Eigenheiten dieses Beispiels lassen sich aber auch anhand der Reifung erörtern. – 

Zunächst aber zu den anderen Beispielen:  

Fall 1: Wird F durch y eingebracht, haben wir eine klare Rollenverteilung zwischen y als dem 

Einwirkenden (poioun) und x als dem Unter-Einwirkung-Stehenden (paschôn). Potentiell F zu 

sein, heißt in diesem Fall für x : Träger eines passiven Vermögens zu sein, das in Verbindung 

mit einem entsprechenden aktiven Vermögen manifestiert.267 Diese Manifestation ist die Bewe-

gung. Sie wird zur Zeit t0 durch Kontakt zwischen x als dem Träger des passiven Vermögens 

und y als dem Träger eines entsprechenden aktiven Vermögens ausgelöst. Da die Stimulation 

                                                      

263 Notation: *Haus* für: einschlägige "Form" (eidos) für Haus, etc. 

264 Vgl. Met. VII 7, 1032b5. 

265 Ebenso beim Sich-Wälzen – was ebenfalls als Deutung von kylisis (201a18-9) in Frage kommt. 

266 Was das hier und in den folgenden Fällen heißt, bleibt zu erörtern. 

267 Die Frage, inwiefern und warum das Vermögen, F zu sein, mit dem Vermögen, F zu werden, und so-

mit einer passiven dynamis zusammenfällt, wird an anderer Stelle erörtert (--> [Supervenience] und Anm. 

zu 200b26: dynamei). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 161 

von Vermögen nicht mit deren Erzeugung zusammenfällt, haben x und y diese Vermögen schon 

vor t0 ; und dementsprechend gilt: x ist schon vor t0 potentiell F . Also ist in diesem Fall D1 ein-

schlägig und nicht D2. 

Fall 2: Das Springen und Sich-Wälzen unterscheiden sich von dem obigen Fall nur dadurch, daß 

die Bewegung nicht durch den Kontakt mit einem externen potentiellen F-Macher, sondern 

durch die – instantane – Aktivierung eines internen unbewegten Bewegers (die Repräsentation 

eines orekton durch aisthêsis oder phantasia im orektikon,268 De an. III 10, 433b11 ff. MA 6, 700b23 

ff.) ausgelöst wird.269 Wieder fällt die Stimulation der beteiligten Vermögen nicht mit ihrer Er-

zeugung zusammen; D1 ist einschlägig und nicht D2. 

Fall 3:270 Wann beginnt die Reifung? Beim Getreide gibt es wohl verschiedene Phasen: Wachs-

tum, Blühen und Reifung. Was passiert, wenn reifungsfähiges Getreide nicht reift? Das Getreide 

verdirbt.271 Somit gibt es zwar Bewegung, aber keine Ruhe; insbesondere geht der Bewegung 

des Reifens keine Ruhephase voraus. Was ihr vorausgeht, ist das Blühen; und während des Blü-

hens ist das Getreide nicht potentiell reif, sondern potentiell befruchtet; und erst was befruchtet 

ist, ist potentiell reif. Das ist eher D2 als D1: Während T0 ist x nicht dynamei F , sondern nur dy-

namei (dynamei F).272  

5. Mein Fall 3 entspricht den Kriterien aus Met. IX 7. Durch die Unterscheidung von Bewegung 

und Ruhe ergibt sich aber eine zusätzliche Plausibilität: (i) Blühen ist ein anderer Vorgang als 

Reifung. (ii) Blühen ist im Hinblick auf Reifung auch kein Ruhezustand, sondern Vorbereitung. 

(iii) Der Beginn der Reifung ist daher kein (durch einen internen oder externen Stimulus ausge-

löster) Übergang von der Latenz zur Manifestation eines Vermögens. Er fällt vielmehr mit dem 

                                                      

268 Nicht F ist das orekton, sondern F wird aus dem orekton durch einen praktischen Syllogismus bestimmt 

(vgl. MA 7, 701a12 ff. Anders als in Fall 1 wird F nicht durch ein von x verschiedenes y an x herangetra-

gen. Aber F kommt erst durch die Repräsentation eines bestimmten orekton (und zwar unter bestimmten, 

in die zweite Prämisse des praktischen Syllogismus eingehenden Umständen) in Betracht. 

269 Einzelheiten in [Supervenience], sect. 2.3. 

270 Anders als in der obigen Anmerkung zu 201a16-9: oikodomêsis etc. wird die Reifung hier und in Fol-

genden als Beispiel für schlichtes Werden erörtert. 

271 Zu vorübergehenden Störungen unten (5.). 

272 Ist das Altern hier so etwas wie die Fortsetzung der Reifung? Dann siehe oben. Oder ist es ein Verfalls-

prozeß? Aber liesse es sich dann überhaupt als Erwerb einer Eigenschaft – und nicht vielmehr als Verlust 

von Eigenschaften – beschreiben? Oder sind Reifung und Alterung nur Beispiele für Größer- und Klei-

nerwerden (wie ich oben, Anmerkung zu 201a16-9: oikodomêsis etc., annehme)? – Ich halte mich hier an 

die Reifung und lasse die Alterung beiseite. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 162 

Erwerb des entsprechenden Vermögens, eben durch den Abschluß des Blühens,273 zusammen: 

Das Vermögen, F zu werden, manifestiert, sobald es besteht; der Beginn der Reifung ist nicht 

nach Schema D1 zu beschreiben, sondern nach Schema D2  

Ähnlich bei den Elementarbewegungen: Luft steigt auf, sobald sie – z.B. durch Verdunstung 

von Wasser – entsteht.274 Die Bewegung wird direkt durch das Entstehen der Luft ausgelöst, da 

die Luft, indem sie entsteht, sogleich auch das entsprechende Vermögen erwirbt.275 Wird die 

Luft am Aufstieg gehindert, dann steigt sie auf, sobald das Hindernis beseitigt ist; zuvor ist das 

Vermögen latent. 276 Nach Aristoteles eignet dasselbe Vermögen auch dem Wasser, das zu Luft 

werden kann – aber in einem anderen Sinn:277 Das Wasser ist nur potentiell Luft, daher nur po-

tentiell leicht; das charakteristische Vermögen der Luft eignet ihm daher nur potentiell. Der (bei 

Fehlen von Hindernissen mit dem Bewegungsanfang zusammenfallende)  Übergang von Was-

ser zu Luft wäre demnach gemäß D2 beschreibbar als Übergang von dynamei (dynamei F) zu dy-

namei F . 

Wie bei den Elementarbewegungen ist auch bei biologischen Entwicklungsprozessen mit Stö-

rungen zu rechnen, z.B. beim Reifen durch Kälte. Dabei muß das Getreide nicht sogleich ver-

derben: es bleibt zunächst dynamei F . Solange es nicht verdirbt, ist sein Vermögen latent; die 

Reifung setzt ein, sobald die Störung beseitigt ist. Der Übergang von der Latenz zur Manifesta-

tion des Vermögens ist in beiden Fällen gemäß D1 zu beschreiben. 

Von Verzögerungen und Unterbrechungen durch Störungen unterscheide ich reguläre Ruhe-

phasen. So gehört es zu den normalen Lebensfunktionen von Getreidekörnern, daß sie ihre 

Keimfähigkeit während langer Phasen der Lagerung unter geeigneten Bedingungen aufrecht-

                                                      

273 Der Einfachheit halber habe ich das Wachsen der befruchteten Getreidekörner der Reifung zugeschla-

gen. Es kommt hier ohnehin nicht auf die biologischen Einzelheiten an. Entscheidend ist nur, daß bei bio-

logischen Entwicklungsprozessen mit einer Abfolge von unterschiedlichen, aber direkt aneinander an-

schließender Vorgängen zu rechnen ist. 

274 Phys. VIII 4, 255b10: energêsei euthys. 

275 Beachte bei Ar. die befremdliche Wortwahl: Nach Phys. VIII 4, 255b15-17 sind "leicht" und "schwer" 

keine Dispositionsprädikate. Vielmehr ist "leicht" (kouphos) durch "oben" (anô – nicht "aufwärts", vgl. ebd. 

b11) und "schwer" (barys) durch "unten" (katô) definiert. Die entsprechenden Dispositionsprädikate sind 

"potentiell leicht" (dynamei kouphon, b18-9, d.h. "potentiell oben") und "potentiell schwer" (d.h. "potentiell 

unten"). 

276 Phys. VIII 4, 255b19-20. – Wie beim Reifen des Getreides ist die Latenz auf eine Störung zurückführbar. 

Aber anders als beim Getreide ist mit keinem Verlust des Vermögens zu rechnen. 

277 Phys. VIII 4, 255b18-9 – "in einem anderen Sinne": vgl. ebd. b17: pollachôs, mit Rückverweis auf das Ler-

nen als Standardbeispiel für den Erwerb einer Disposition (ebd. a30-b5 ). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 163 

halten und erst bei einer geeigneten Änderung dieser Bedingungen aufkeinem.278 Das entspre-

chende Vermögen ist während der Ruhephase latent; der Übergang zu seiner Manifestation ist 

wieder gemäß D1 zu beschreiben. 

6. Überarbeitete Fallunterscheidung: 

Fall a: Das Vermögen, F zu werden, manifestiert, wenn nichts hindert (255b4: ἐάν τι μὴ κωλύῃ, 

ἐνεργεῖ). Das heißt: Wenn nichts hindert, fällt der Beginn der Bewegung mit dem Erwerb des 

Vermögens zusammen. 

Fall a1: Der Erwerb des Vermögens fällt mit den Entstehen seines Trägers zusammen (z.B. 

Elementarbewegungen --> Phys. VIII 4). 

Fall a2: Der Träger existiert, bevor er das Vermögen erwirbt (z.B. biologische Entwick-

lungsphasen --> Met. IX 7: sperma; Phys. II 1, 201a19: Reifung). 

Fall b: Das Vermögen, F zu werden, ist zunächst latent und manifestiert bei Aktivierung durch 

einen Beweger.  

Fall b1: Der Beweger ist intern (z.B. tierische Bewegung bei Präsentierung eines orekton im 

orektikon --> De an. III 10, MA 6-8). 

Fall b2: Der Beweger ist extern. 

Fall b2α:279 F wird intern bestimmt (z.B. bei Elementarbewegung oder biologischer 

Entwicklung, wenn der Bewegungsanfang mit dem Ende einer Verzögerung oder Ru-

hephase zusammenfällt und nicht durch den Erwerb des entsprechenden Vermögens, 

sondern durch Schaffung geeigneter äußerer Bedingungen ausgelöst wird).280 

Fall b2β: F wird durch den externen Beweger eingebracht. Dies ist der Normalfall in 

Phys. III 1-3. 

 7. Unter welchen Bedingungen ist das dreigliedrige Schema aus Phys. I 7 anwendbar? – Im Fall 

b sehe ich kein Problem. Im Fall a1 haben wir keinen anfänglichen Ruhezustand. Ein instanta-

                                                      

278 Hier wären wieder biologische Details nachzutragen, auf die es aber vermutlich nicht ankommt. 

279 Beachte: Keine scharfe Abgrenzung gegen Fall a. 

280 Zusatzfrage: Was ist der Unterschied zwischen Beweger und Trigger? Ist ein externer Beweger, der 

kein F beibringt, ein bloßer Trigger? Aber vielleicht ist die Frage auch falsch. Zu unterscheiden ist jeden-

falls zwischen dem Wegfall des Hindernisses, als dem Ereignis, durch das die Bewegung ausgelöst wird, 

und dem Vorgang, aus dem dem Wegfall des Hindernisses resultiert. Zu diesem Vorgang gehört ein Be-

weger. Aber wieso kann Aristoteles behaupten (Phys. VIII 4, 256a2), daß dieser auch bei der durch den 

Wegfall des Hindernisses ausgelösten Bewegung als Beweger fungiert? – Vielleicht so: Trigger ist der 

Wegfall des Hindernisses. Beweger ist der Beseitiger des Hindernisses, weil er den Trigger beiträgt. Man 

ist also nicht nur dann Beweger, wenn man, wie in Phys. III 1-3, ein aktives Vermögen beiträgt, das dann 

gemeinsam mit dem Vermögen F zu werden, manifestiert. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 164 

ner Anfangszustand ist in Phys. I 7 zwar nicht vorgesehen, aber auch nicht zwangsläufig ausge-

schlossen. Ebenso im Fall a2: Wir haben keinen anfänglichen Ruhezustand, da das einschlägige 

Vermögen erst erworben wird und dann sogleich manifestiert. Der Anfangszustand ist wieder 

instantan, was, wie gesagt, in Phys. I 7 nicht ausgeschlossen ist. 

Bereits im Hinblick auf Phys. I 7 ist diese Interpretation hart. Im Hinblick auf Phys. III 1-3 ergibt 

sich die zusätzliche Schwierigkeit, daß die Unterscheidung zwischen instantanen und dauern-

den Zuständen eben denjenigen Begriff der Bewegung voraussetzt, der in Phys. III 1 erst einge-

führt wird.281 Führt das zurück auf Schema D2? Nicht ganz. Denn D2 verwischt den Unter-

schied zwischen dem Vorliegen eines Vermögens (x ist entelecheiai F) und seiner Manifestation; 

D2 läßt deshalb keine Unterbrechung der Bewegung durch Störungen zu. Tatsächlich ist D2 

aber einfach nur eine fehlerhafte Formulierung: Was in der zweiten Zeile steht, gehört in die 

erste; und die zweite Zeile läßt sich dann direkt aus D1 übertragen. Das heißt, wir haben für Fall 

b 

D1: (i) x ist dynamei F während T0 und T ; 

(ii) x manifestiert qua dynamei F während T , aber nicht während T0 ; 

(iii) x ist entelecheiai F während T1 . 

Und für Fall a haben wir nicht D2, sondern  

D3: (i)'' x ist dynamei (dynamei F) während T0 und entelecheiai (dynamei F) während T 

(ii) x manifestiert qua dynamei F während T ,  aber nicht während T0 ;282 

(iii) x ist entelecheiai F während T1 . 

Der Unterschied zwischen D1 und D3 beschränkt sich auf die erste Zeile; und dort entspricht er 

im Wesentlichen dem Unterschied zwischen Fall b und Fall a.283 

8. Was ist dann aber x im Fall a1? Das Wasser, das als solches nie aufsteigen wird? Oder die 

Luft, die noch gar nicht existiert? So betrachtet, haben wir in (i)'' nicht dasselbe x wie in (ii) und 

(iii). Die Lösung ist klar: D3 beschreibt einen komplexenVorgang, der einerseits ein schlichtes 

Werden und zweitens einen Ortswechsel impliziert.284 Daher muß x nicht nur beim Ortswechsel 

                                                      

281 Phys. IV 10-14; vgl. bes. 11, 219a10-b1; dazu Heinemann 2016a, sect. 2.2 und 2.3. 

282 Der Zusatz ist wegen (i)'' vermutlich trivial. 

283 Beachte aber die unscharfe Abgrenzung zwischen den Fällen a und b2α. 

284 Die Einheit dieser Vorgangs könnte, wie unter 7. angedeutet, nur durch Annahme eines instantanen 

Anfangszustands beim Aufstieg aufgelöst werden – was die begrifflichen Mittel, die Phys. III 1 nach mei-

ner Interpretation aus Phys. I 7 importieren darf, übersteigt. – Ich schreibe "schlichtes Werden" in Anleh-

nung an Phys. I 7, 190a32: haplôs ... gignesthai. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 165 

zugrundeliegen, sondern auch bei der Umwandlung von Wasser in Luft, was nur die sog. prôtê 

hylê leistet. 

Im Fall 1b ist die Sache noch komplizierter: Vor der Reifung blüht das Getreide, das ist ein Vor-

gang, der sich an der vorhandenen Pflanze vollzieht – bzw. an der Blüte als ihrem Organ. Mit 

dem Abschluß des Blühens ist die Blüte befruchtet, und die Reifung beginnt. Mit dem Abschluß 

der Reifung haben wir ein neues Individuum, das Samenkorn. Das heißt, die Reifung ist zwar 

einerseits eine Veränderung an der befruchtete Blüte und somit an der vorhandenen Pflanze. 

Aber andererseits ist sie ein schlichtes Werden. Ihr Ergebnis ist einerseits, daß die Getreide-

pflanze reifes Korn trägt, und andererseits, daß mit jedem einzelnen Getreidekorn ein neues In-

dividuum entstanden ist.  

Nach Phys. I 7 vollzieht sich das schlichte Werden an einem Material. Die Blüte würde demnach 

mit der Befruchtung zum Material für das Entstehen das Getreidekorns herabgesetzt. Näher 

betrachtet, heißt dies allerdings: Schlichtes Werden ist nach Phys. I 7 ein Vorgang, als dessen Re-

sultat eine Form F an einem Material m vorliegt, an dem sie zunächst nicht vorlag. Als Material 

wäre die befruchtete Blüte somit durch das Fehlen derjenigen Form charakterisiert, durch deren 

Vorliegen das reife Korn als ein Exemplar seiner Art gekennzeichnet ist.285 Wie das zugehen soll, 

bleibt rätselhaft: Die fehlende Form müßte durch das Material aufgrund ihres bloßen Fehlens 

spezifiziert und eingebracht werden. Das ist widersinnig,286 und daher ist die Reifung kein 

schlichtes Werden im Sinn von Phys. I 7. 

9. Schlichtes Werden läßt grundsätzlich zwei Beschreibungen zu:  

(A)  An einem gegebenen Material m wird eine Form F implementiert, die an ihm zuvor nicht 

implementiert war.  

(B)  Eine gegebene Form F wird an einem Material m implementiert, an dem sie zuvor nicht 

implementiert war. 

Aristoteles hat beides: Phys. I 7 expliziert (A); in Met. VII 7 ist wohl eher (B) zugrundegelegt. Die 

Unterscheidung ist wichtig für die Interpretation von Phys. III 1, da ich hier einen Rückgriff auf 

Phys. I 7 vermute. Dieser Rückgriff erfordert, daß (A) auch in Phys. III 1-3 zugrundegelegt ist.  

                                                      

285 Wieder muß ich nicht ins biologische Detail gehen: Das Getreidekorn unterscheidet sich von der Blüte 

jedenfalls dadurch, daß es kein Organ der Getreidepflanze ist, sondern als ein selbständiges Ding von 

dieser abgestoßen wird. Mein Argument hängt nicht davon ab, ob die Form F, die ihm somit eignet, be-

reits diejenige ist, durch deren Vorliegen Getreidepflanzen als Exemplare ihrer biologischen Art gekenn-

zeichnet sind. Jedenfalls müssen durch F alle internen Voraussetzungen für die Annahme der letzteren 

Form gewährleistet sein.  

286 Lax gesagt: Woher weiß das Material, welche Form ihm fehlt? 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 166 

Soweit es sich bei den hier besprochenen biologischen Entwicklungsprozesse um schlichtes 

Werden handelt, ist dieses gemäß (B) beschrieben. Wie schon angemerkt,287 ist deshalb das sper-

ma aus Met. IX 7 kein einschlägiges Beispiel zur Erläuterung von dynamei F in Phys. III 1.288 Und 

die in Phys. III 1 erwähnte "Reifung" (hadrynsis, 201a19 ist gar nicht als schlichtes Werden aufzu-

fassen, sondern als Veränderung an der gegebenen Pflanze – oder vielleicht als Größerwer-

den.289  

10. Nach diesen Vorbereitungen schließlich eine Klarstellung: Phys. I 7 unterscheidet zwischem 

x als dem bleibenden (!) Zugrundeliegenden und F als dem im Endzustand, aber nicht im An-

fangszustand, auf x zutreffenden Merkmal. Das Verhältnis zwischen x und dem Resultat des 

Werdens (to gignomenon, 190b27) wird ausdrücklich als "nicht akzidentell" (ou kata symbebêkos, 

b26) charakterisiert.290 Was heißt das? – Das Griechische symbebêkos ist Partizip Perfekt zu sym-

bainô, "hinzukommen"; symbebêkos ist also, "was hinzugekommen ist". Das macht keinen Sinn, 

wenn nicht geklärt ist: Was zu wem, und in welchem Sinn?  

Was zu wem? Ist das Resultat kein zu x Hinzugekommenes? Oder ist umgekehrt x kein zum 

Resultat Hinzugekommenes? Ersteres wird vielleicht durch den Satzzusammenhang nahege-

legt, ist aber im Hinblick auf die angegebenen Beispiele unplausibel und paßt auch nicht zum 

weiteren Kontext. Ein Mensch (190b25: anthrôpos) kann sich musische Kompetenz aneignen, 

aber ebenso auch nautische oder medizinische Kompetenz; er kann sich zum Pankratisten oder 

zum Schwammtaucher ausbilden lassen. Er muß keines von allen; und vermutlich kann er nicht 

alles zugleich. Aber in jedem Fall bleibt er Mensch; was er sich aneignet, "kommt" zu seinem 

Menschsein "hinzu". Ebenso läßt sich das Gold (ebd.: chrysos) zu einem Ring oder einer Münze 

verarbeiten; und aus dem "bestimmten Materialstück" (hylê arithmêtê, ebd.),291 das zu einem F 

verarbeitet wurde, hätte sich auch ein G herstellen lassen. Also läßt sich kaum bestreiten, daß 

das durch F charakterisierte Resultat etwas zu x Hinzugekommenes ist. Eine wohlwollende In-

terpretation sollte unterstellen, daß Aristoteles vielmehr bestreitet, daß x etwas zu diesem Re-

sultat Hinzugekommenes ist.292  

                                                      

287 Siehe oben, Anm. zu 200b26-28: dynamei, Exkurs b) 

288 Dabei unterstelle ich, daß das Phys. I 7, 190b5 erwähnte sperma kein bleibendes, sondern ein ver-

schwindendes hypokeinenon ist. Vgl. mein Arbeitsjournal zu Phys. I, ebenso WATERLOW 1982/88, 46. 

289 Wie oben, Anmerkung zu 201a16-9: oikodomêsis etc. 

290 Phys. I 7, 190b26: ou kata symbebêkos. 

291 Wie im Arbeitsjournal zu Phys. I lese ich den von WAGNER hergestellten Text. 

292 Anders gesagt: ou kata symbebêkos qualifiziert ex autou in Beziehung auf to gignomenon, und nicht umge-

kehrt. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 167 

Dies wird auch durch den Kontext nahegelegt: Die Rede ist von  

"Ursachen und Prinzipien der Naturdinge, aus denen sie zuerst sind und werden, und 

zwar nicht gemäß Hinzugekommenem (mê kata symbebêkos, 190b18-9), sondern jedes als 

was es jeweils gemäß seiner Substanz bezeichnet ist".293 

Zu vermuten ist, daß "nicht gemäß Hinzugekommenem" an beiden zitierten Stellen dasselbe 

bedeutet, nämlich "als was es gemäß seiner Substanz bezeichnet ist" (ho legetai kata tên ousian, 

190b19). Bei bloßem Material macht das keinen Sinn, denn dieses ist gerade durch das Fehlen 

von etwas, als das es "gemäß seiner Substanz bezeichnet" würde, charakterisiert. Die Rede ist 

vielmehr davon, "als was" das aus dem Werden resultierende Naturding "gemäß seiner Sub-

stanz bezeichnet ist" – nämlich als ein F. Behauptet wird also: Dieses bestimmte F zu sein impli-

ziert, aus diesem bestimmten Materialstück entstanden zu sein; und ein F zu sein impliziert 

demgemäß, aus einem geeigneten Materialstück entstanden zu sein.294 

11. Einziges Beispiel für ein "bestimmtes Materialstück" (190b25) ist "Gold" (ebd.). Das läßt an 

Artefakte denken. Tatsächlich wird in Phys I 7 

• das schlichte Werden – d.h. Entstehen – in Analogie zum prädikativen Werden und 

• das Entstehen von Naturdingen in Analogie zum Entstehen von Artefakten 

erörtert. Die Frage bleibt: Ist es eine Eigenheit von Artefakten, daß beim Entstehen eines F aus 

dem Material x die Form F etwas "zu x Hinzugekommenes" (symbebêkos) ist? Und als Vorfrage 

hierzu: Was heißt es für x, potentiell F zu sein, wenn F etwas "zu x Hinzugekommenes" ist?  

                                                      

293 Phys. I 7, 190b17-9: αἰτίαι καὶ ἀρχαὶ τῶν φύσει ὄντων, ἐξ ὧν πρώτων εἰσὶ καὶ γεγόνασι μὴ κατὰ 

συμβεβηκὸς ἀλλ' ἕκαστον ὃ λέγεται κατὰ τὴν οὐσίαν. 

294 Phys. II 9 führt Letzteres weiter aus (hypothetische Notwendigkeit). – Eine scheinbare Schwierigkeit 

ergibt sich mit symbebêken autois einai lithinois etc. (Phys. II 1, 192b19); zumal ich meine Interpretation von 

190b17 ff. geradezu auf eine Gleichsetzung von hekaston ho legetai kata tên ousian (190b19) und hêi tetechyke 

tês katêgorias hekastês (192b16) abgestellt habe. Vgl. aber im Arbeitsjournal zu Phys. II meine Fußnote zu 

mê kata symbebêkos (192b22-3): Materialeigenschaften sind zwar ein symbebêkos von Artefakten, aber nicht 

von Naturdingen; sonst hätten Naturdinge keine materielle Natur. Ein Problem ergibt sich also nur dar-

aus, daß Ar. das Verhältnis von Material und Form – und in Phys. II 9 dann auch die hypothetische Not-

wendigkeit – notorisch am Beispiel von Artefakten erläutert. 

Die Entsprechung ist noch stärker: In Phys. I 7 haben wir nach meiner Interpretation  

mê/ou kata symbebêkos (190b18-9/26) = hekaston ho legetai kata tên ousian (190b19) ; 

und in Phys. II 1:  

mê kata symbebêkos (192b22-3) = hêi tetechyke tês katêgorias hekastês (192b16) . 

Meine Gleichsetzung von hekaston ho legetai kata tên ousian und hêi tetechyke tês katêgorias hekastês kommt 

also darauf hinaus, daß ich mê/ou kata symbebêkos an beiden Stellen (190b18-9/26 und 192b22-3) gleich in-

terpretiere, während sich symbebêken (192b19) an dieser Stelle nur auf die Materialeigenschaften von Arte-

fakten bezieht.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 168 

Die Antwort ist bei Artefakten die allernächstliegende: x muß als Material für ein F geeignet 

sein. Aus einem Steinquader kann eine Herme gemacht werden, 295 aber kein Braten; daher ist 

der Steinquader potentiell eine Herme, aber nicht potentiell ein Braten. Umgekehrt kann aus 

einem Stück Fleisch ein Braten gemacht werden, aber keine Herme; daher ist das Stück Fleisch 

potentiell ein Braten, aber nicht potentiell eine Herme. Aber aus dem Steinquader kann auch ein 

Grabstein oder eine Türschwelle gemacht werden; das Stück Fleisch kann durch den Wolf ge-

dreht und zu Wurst verarbeitet werden usf. Der Steinquader ist also auch potentiell Grabstein 

und potentiell Türschwelle, das Stück Fleisch ist auch potentiell Wurst, usf.  

Dies ist jeweils vom Produkt her und mit dem zu seiner Herstellung erforderlichen Fachwissen 

zu beurteilen: Woraus eine Herme gemacht werden kann, ergibt sich aus den Erfordernissen 

der Herstellung von Hermen, usf. Insofern ist auch die Eignung des Steinquaders als Material 

für eine Herme etwas "zu ihm Hinzugekommenes"; nicht nur (am Ende) F zu sein, sondern 

auch (am Anfang) potentiell F zu sein, ist für x akzidentell. Besonders deutlich wird das, wenn 

sich x mit einem neu erfundenen Verfahren x zu einem F zu einem F verarbeiten läßt und dies 

zuvor unmöglich war. Dann war x zunächst nicht potentiell F und wurde dies dann durch die 

Erfindung. Dieser Übergang von nicht potentiell F zu potentiell F ist für x ein bloßer Cambridge 

change, sein Ergebnis daher akzidentell. 

Soviel zu der o.g. Vorfrage. Wie steht es dann mit der Übertragung auf das Entstehen von Na-

turdingen,296 bes. Lebewesen? Der Werkzeugvergleich in Anim. II und PA I ist nicht anwend-

bareinschlägig, denn F ist für den lebensfähigen Leib nicht akzidentell. Aber der Werkzeugver-

gleich weist doch darauf hin, daß in der Biologie derselbe Begriff von Eignung wie in den bishe-

rigen Beispielen anwendbar ist.297 Man muß aber näher ins biologische Detail gehen. Der in 

Phys. I 7 ausgearbeitete Hylemorphismus erfordert eine strikte Unterscheidung des Beitrags der 

Geschlechter zur Entstehung eines Lebewesens. Die Katamenien liefern demnach keinen Beitrag 

zur Form des entstehenden Lebewesens. Aber das heißt nicht, daß an ihnen beliebige Formen 

implementiert werden könnten. Ihre diesbezügliche Eignung kann auf die eigene biologische 

Art beschränkt sein. Freilich ist für sie auch in diesem Idealfall die entsprechende Form – wie 

das sperma als deren Träger – etwas " Hinzugekommenes". 

 

                                                      

295 "Herme": vgl. Phys. I 7, 190b7: Hermês. 

296 Die Anwendung auf die Umwandlung von Elementen ist unproblematisch: Für die prôtê hylê ist jedes 

implementierte Merkmal akzidentell. 

297 Zum Werkzeugvergleich mein Sôma organikon (HEINEMANN 2016c)  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 169 

12.298 (Zusatz) Kommt nicht die Verflüchtigung des sperma bei der Befruchtung (GA II 1, 734b23-

4; ebd. 3, 737a11-2) auf dessen Vernichtung hinaus? Beachte: Vernichtung des Individuums = 

Auflösung seiner hylemorphen Einheit.299 Demgemäß wäre das sperma niemals dynamei Mensch. 

Es kann überhaupt nicht Mensch sein. Denn wenn das sperma Mensch ist, dann derjenige 

Mensch, zu dessen Entstehen es bei der Empfängnis beiträgt. Und dieser Mensch kann es nicht 

sein, weil es bei der Empfängnis zwangsläufig vernichtet wird.  

Also: In welchem Sinne kann Aristoteles überhaupt sagen, das sperma sei dynamei Mensch? 

Beachte: "was F wird" (ho touto gignetai) ist nach Phys. I 7, 190b12-13 nicht nur das bleibende hy-

pokeimenon, sondern auch das verschwindende antikeimenon (zu dieser Unterscheidung auch 

190a13 ff.). Mit der Phys. I 7 vermieden, aber nach ebd. 8, 191a27-9 durchaus einschlägigen Ter-

minologie von Phys. III 1-3 kann man also sagen: Nicht nur das hypokeimenon, sondern auch das 

antikeimenon ist dynamei F. Für x als hypokeimenon heißt das: x ist potentiell F. Für x0 als antikei-

menon heißt es: x0 ist ein geeigneter Ausgangspunkt für das Entstehen eines F. Letzteres trifft auf 

das in Phys. I 7 erwähnte sperma (190b5) zweifellos zu. Das kann in Met. IX 7 vorausgesetzt wer-

den; eben deshalb läßt sich die Frage, wann genau etwas dynamei F ist, anhand eines dort quasi 

aus Phys. I 7 importierten sperma (1049a2, a14-6) erörtern. Also: Das sperma ist dynamei 

Mensch nicht als hypokeimenon, sondern als antikeimenon der Ontogenese. Und das ist im 

Sinne der aristotelischen Zeugungstheorie (GA II) ganz orthodox.  

                                                      

298 Ich habe diesen Abschnitt ans Ende meiner Anm. zu dynamei(200b26) gesetzt. Dort gehört er wohl der 

Sache nach hin. Aber hier wird er vielleicht auch gebraucht. 

299 Zur hylomorphen Beschreibung des sperma in GA II siehe BALME, BEERE ###. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 170 

Anmerkung zu 202a4: dynamei on kinêton 

Mit "in Latenz" für dynamei on ergibt sich: "..., nämlich was beweglich ist, aber in Latenz, und bei 

..."; s.u. (iii). Dies läßt sich entweder als zusätzliche Charakterisierung des kinoun verstehen, o-

der aber als Beschreibung des Gegenstandes, den dieses bewegt. Ich neige zu letzterem, s.u. (iv). 

(i) ECHENICHE SOSA (2010, 3) merkt richtig an, daß to dynamei on kinêton nicht "what is potential-

ly changing" (HEINAMAN 1994) bedeutet, sondern "what is potentially changeable". Aber die 

Verdoppelung des Möglichkeitsoperators ist unverständlich. Ich habe keine Ahnung was "po-

tentially changeable" – oder "potentiell beweglich" – bedeuten soll. 

(ii) Hingegen macht die Lesart dynamei on kinêtikon Sinn: Was potentiell Φ ist und bewegen 

kann; d.h. der potentielle F-Macher (= kinêtikon), der seinerseits potentiell Φ ist; oder sogar: Was, 

da potentiell Φ, potentiell bewegend ist – oder anders gesagt: was potentiell (Φ und somit be-

wegend) ist. Aber das macht die Lesart auch verdächtig: Hat da jemand "gedoktort"? Vielleicht 

ist kinêton gerade als lectio difficilior vorzuziehen.300 

(iii) Vielleicht geht aber: "das Bewegliche (to kinêton) in Latenz (dynamei on)" – d.h. Anwendung 

des dynamei/entelecheiai Kontrasts aus III 1 (200b26-7 und 201a20) auf die Bewegtheit des Bewe-

gers (im Folgenden: y): 

y ist beweglich (kinêton). Das heißt, y ist manchmal dynamei und manchmal entelecheiai in 

Bewegung (kinoumenon), aber nicht beides zugleich und in derselben Hinsicht. Vielmehr wech-

seln sich Phasen der  

• Latenz:   y ist dynamei (aber nicht entelecheiai ) kinoumenon  

und der  

• Manifestation: y ist entelecheiai (und nicht nur dynamei) kinoumenon 

ab. Durch dynamei on würde somit eine Phase der Latenz – d.h. der Ruhe im terminologischen 

Sinn – angezeigt.301  

(iv) Allgemein wird to dynamei on kinêtikon etc. als zusätzliche Charakterisierung von y verstan-

den.302 Mit (iii) ergäbe sich: y ist [oder vielmehr: wäre], falls in einer Phase der Latenz befindlich, 

gleichwohl beweglich. Das geht und macht Sinn, ist aber nicht zwingend. Ebenso könnte durch 

to dynamei on kinêtikon etc. auch das Objekt zu kinoun angegeben werden: y bewegt ein x, das 

beweglich ist, sich aber [sc. zunächst] in einer Phase der Latenz befindet. Letzteres ist nicht so 

angestrengt: dynamei on ("in ... Latenz") nicht kontrafaktisch, sondern retrospektiv; daher viel-

leicht vorzuziehen. Und schließlich: wenn to dynamei on kinêtikon etc. bereits den Gegenstand 

                                                      

300 Über "doctoring": ROSS 1936, 113. 

301 Vgl. ECHENICHE SOSA 2010, 2: "The words  τὸ δυνάμει ὂν κινητόν are here being used to define rest 

(ἠρεμία)" – Hervorhebung dort. 

302 Vgl. die Paraphrase von ROSS (1936, 361) sowie die Übersetzungen von WAGNER und HUSSEY.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 171 

der Einwirkung von y charakterisiert, haben wir auch den gesuchten Bezug von pros touto (a5-

6). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 172 

Anmerkung zu 202a7: hôste hama kai paschei 

(Zusatz 2018-07-29): Bereits in Phys. III 1 hat Ar. auf die vielfältigen dynameis – und daher auch 

Wechselwirkungen – der Dinge hingeweisen. Die zitierte, sogleich wiederholte Bemerkung in 

Phys. III 2 (202a7 und a8-9) läßt sich auch in diesem Sinne verstehen.: 

Angenommen, x kann F werden und G machen, und y kann G werden und F machen. Die Sti-

mulusbedingung für die gemeinsame Manifestation von aktiver und passiver dynamis ist bei-

demale dieselbe, daher (im einfachsten Fall): x wird F unter Einwirkung von y, und y wird G 

unter der Einwirkung von x. – Zu rechnen ist freilich mit wechselseitiger Störung, so daß sich 

äußerstenfalls die stärkere Disposition gegen die schwächere durchsetzen muß. Das alte Stich-

wort hierfür ist epikrateô (z.B. in VM 3). Unter den von BONITZ (Index 274a12 ff.) genannten Stel-

len sind am ehesten einschlägig:  

• Cael.  I 2, 2698b26-269a2: Die Bewegungen von Gemischen sind aus den natürlichen Bewe-

gungen der einfachen Bestandteile "gemischt" (a1: miktas) und erfolgen "gemäß dem, was 

sich durchsetzt" (a2: kata to epikratoun – ebenso a5 und a29).  

• GC I 5, 321a35: Nahrungsmittel werden "nach dem, was sich durchsetzt" (to epikratoun) be-

nannt, d.h. nach dem dessen kausale Eigenschaften sich durchsetzten. 

• Meteor. I 11, 347b26: Entstehung von Schnee: Die Wolke gefriert, weil sich die Kälte des 

Landes oder der Jahreszeit gegen die in der Wolke enthaltene Wärme "durchsetzt" (epi-

kratei). 

• MM II 11, 1210a16-21 (Text nach TLG 2018-07-29, Zeilenbrechung nach BEKKER): καὶ γὰρ εἰ 

θέλεις τὰ ἐναντιώτατα ποιῆσαι πῦρ  καὶ ὕδωρ, ταῦτα ἀλλήλοις χρήσιμα εἰσίν. τὸ γὰρ 

πῦρ  φασίν, ἐὰν μὴ ἔχῃ ὑγρόν, φθείρεσθαι, ὡς τοῦτ’ αὐτῷ παρασκευάζον ὥσπερ 

τροφὴν τινά, ταύτην δὲ τοσαύτην, ὅσης κρα(20)τήσειεν <ἄν>· ἂν μὲν γὰρ πλεῖον ποιήσῃς 

τὸ ὑγρόν, ἐπικρατῆσαν <ποιήσει> φθείρεσθαι τὸ πῦρ, ἐὰν δὲ σύμμετρον, συνοίσει. – 

Die Wechselwirkung von Wasser und Feuer ist hier konstruiert wie in VM 3 die Wechsel-

wirkung von Nahrung und menschlicher Natur: Wird das Wasser vom Feuer bewältigt, er-

nährt es dieses; im umgekehrten Fall wird das Feuer vom Wasser gelöscht. 

Ar. behandelt dieses Thema nur nebenbei. Es paßt nicht recht zu der Grundannahme seiner Na-

turwissenschaft, daß nur die Naturen der involvierten Gegenstände als naturwissenschaftliche 

Erklärungsprinzipien in Betracht kommen: Für eine Systematik der Kräfteverhältnisse läßt das 

gar keinen Raum. – Die obigen Beispiele erfordern wohl keinen solchen Kalkül: Gegeben die 

kausalen Eigenschaften der beteiligten Stoffe, sind die Kräfteverhältnisse durch die entspre-

chenden Mengenverhältnisse festgelegt. Das ist unproblematisch, da die jeweiligen Träger kau-

saler Eigenschaften durch Massenterme beschrieben sind.  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 173 

Anmerkung zu 202a11: kinêi 

Das eidos "bewegt" insofern, als es "die zugespitzteste Ursache" ist (Phys. II 3, 195b22: to aition ... 

to akrotaton). 

Nach Phys. II 3, 195b21-5 ist "die zugespitzteste Ursache" (to aition ... to akrotaton, a22) beim Her-

stellen die techne.303 Diese ist nach Met. VII 7, 1032b13-4 (vgl. ebd. 9, 1034a24: hê gar technê to ei-

dos) das einschlägige eidos, und zwar "in der Seele" des Herstellers (ebd. 7, 1032b1, siehe obige 

Fußnote).  

Für natürliches Entstehen ergibt sich nach Met. VII 7, 1032a24: Was einwirkt (in diesem Sinn: 

hyph' hou), ist "die gleichartige Natur-im-Sinn-von-Form" (kata to eidos legomê physis ..., d.i. ge-

mäß Met. V 4, 1014b35 ff.: physis im Sinn von ousia, dann 2015a5: eidos; Phys. II 1, 193a31: physis 

im Sinn von to eidos to kata ton logon). Daß die Form "bewegt" (202a11: kinêi), ist als verkürzte 

Ausdrucksweise hierfür verstehbar.  

Wird das eidos hierdurch zum unbewegten Beweger? – Eine unangenehme Frage. Sie müßte für 

die beiden Fälle separat diskutiert werden. Beim Entstehen durch technê fragt sich: Was hat das 

gewußte eidos mit dem orekton zu tun? Ist es das orekton (und somit ein unbewegter Beweger 

gemäß De an. III 10, 433b11-2 und MA 6, 700b35)? Oder kommt es bei gegebenem orekton durch 

einen praktischen Syllogismus ins Spiel? Met. VII 7, 1032b6 ff. läßt an Ersteres denken.304 Beim 

Entstehen durch physis fragt sich: Ist das als physis des Bewegers implementierte eidos bewegt 

oder unbewegt? Sollte es unbewegt sein, dann haben wir bei der Generationenfolge des Leben-

digen keine Ursachenkette, die auf den unbewegten Beweger die Himmelsbewegungen zu-

rückgeführt werden müßte.305 Oder ist es als Ursprung einer Eigenbewegung bewegt? Aber die 

physis ist nicht das physei on (= physin echon, Phys. II 1, 192b32-3); die "Natur-im-Sinn-von-Form" 

eines Naturdings ist nicht dieses Naturding. 

Aber der einschlägige Text zur Erörterung dieser Fragen ist nicht Phys. III 2, 202a11, eher Met 

VII 7.  

                                                      

303 Vgl. FRITSCHE 2010, 18n19 (p. 19). 

304 Beachte auch: Das orekton ist effiziente Ursache bei der Auslösung tierischer Bewegung. (###Belege) 

305 Außer bei der von Ar. immer wieder betonten Mitwirkung des Wechsels der Jahreszeiten als Taktgeber 

der biologischen Reproduktionszyklen (dazu HEINEMANN 2016d, 277 f.).  



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 174 

Anmerkung zu 202b9  

Was heißt hier τῷ εἶναι? ROSS (ad loc.) paraphrasiert: "in essence". Das scheint richtig zu sein. 

Vgl. in I 7: 

• Beleg für εἴδει (= λόγῳ) οὐχ ἕν (190a16) ist οὐ ταὐτὸν τὸ ἀνϑρώπῳ καὶ τὸ ἀμούσῳ εἶναι 

(a17)  

• Beleg für ἕτερον ὑπάρχειν τὸ εἶναι αὐτοῖς (191a1) ist ἕτερον τὸ ἀνϑρώπῳ καὶ τὸ ἀμούσῳ 

εἶναι, καὶ τὸ ἀσχηματίστῳ καὶ χαλκῷ (a1-3) 

Also insgesamt:  

εἴδει = τῷ εἶναι = λόγῳ (= τῷ λόγῳ τῷ <τὸ> τί ἦν εἶναι λέγοντι, 202b12) . 306 

                                                      

306 Ich hatte hier den Zusatz (2015-07-21): Genügt das? Läßt sich jeder Unterschied "im Sein" auf unter-

schiedliche logoi zurückführen (so daß "in seinem Sein" = "in dem, was es ist")?  

Hier (202b9) haben wir den Unterschied zwischen der Manifestation einer passiven dynamis (to dy-

namei on) und der Manifestation einer aktiven dynamis (to energoun) [??? GH 2016-12-13], später (208a1) 

z.B. zwischen sterêsis und kath' hauto hypokeimenon. Sind das nicht vielmehr Unterschiede im ontologi-

schen Status? Wie steht es mit Unterschieden der Kategorie, der Modalität? 

Ich brauche also eine Übersicht über die Arten der Unterschiede, die Aristoteles als Unterschiede als 

tôi einai charakterisiert. Und vorerst schreibe ich in allen diesen Fällen "Sein" für einai.  

Zusatz (2016-12-14): Mir stellen sich zwei Fragen. Erstens (wie oben): Welche Arten von Unterschied 

werden von Ar. durch die Formel als "nicht tôi einai / tôi logôi dasselbe" angezeigt? Zweitens: Ar. beschreibt 

das Verhältnis zwischen μakt (Manifestation der aktiven dynamis) und μpass (Manifestation der passiven 

dynamis) als numerische Identität ohne Typidentität. Wann geht das? Auch hier brauche ich eine Über-

sicht über die Anwendungsfälle dieses Konstruktion sowie einige prägnante Fälle, in denen sie für Ar. 

nicht in Betracht kommen kann. – Hat das mit der Unterscheidung in Met. VII 4-5 zu tun, wonach etwas 

abgeleitetetweise TEE und Definition haben kann? Beachte: Wir haben 202b12 ein TEE im abgeleiteten 

Sinn. MARMODORO (2014, 27) scheint das zu ignorieren. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 175 

Anmerkung zu 202b9-10 

(2016-12-13) Die letzte Klausel in [B] (all' hôs ..., b9-10) ist schwer zu verstehen. – Jedenfalls geht 

es um eine Relation, und diese besteht genau dann, wenn auch die konverse Relation besteht. 

Gegeben eine asymetrische Relation R ; die zu R konverse Relation sei Rc . Angenommen, es gibt 

etwas Indifferentes gegen die Unterscheidung zwischen R und Rc , etwa R0 . Dies wäre keine 

Relation, sondern ein bloßes Vermögen, durch Auszeichnung einer Richtung zur Relation zu 

werden. – Man sollte das aber genauer formulieren: nicht für Relationen als zweistellige Prädi-

kate, sondern für aristotelische Relativa. Wir haben also nicht xRy und yRcx, sondern 

ϕ :  x ist R bzgl. y   

und  

ϕc :  y ist Rc bzgl. x   

Der gegen diese Unterscheidung indifferente Sachverhalt S0 kann beides sein: Instantiierung 

von R durch x bzgl. y und Instantiierung von Rc durch y bzgl. x . Und ebenso, kann die gemein-

same energeia von poiêtikon und pathêtikon beides sein, Wirken von x bzgl. y und Unter-Ein-

wirkung-Stehen von y bzgl. x . 

Aber was heißt dabei "kann" (dynamei, 202b10)? Bin ich überhaupt einen Schritt weitergekom-

men? – HUSSEY (p. 72 ad loc.) erläutert die Stelle am Beispiel <Socrates: unmusical/musical>. Das 

bringt nicht viel. Denn das In-Funktion-Sein ist kein substanzielles Ding; und die Unterschei-

dung zwischen Wirken und Unter-Einwirkung-Stehen ist keine zwischen gegensätzlichen Ei-

genschaften, die dieses Ding annehmen könnte. ROSS (ad loc.) erläutert all' hos ... (202b9-10) 

durch "the same in substratum though capable of being differently described".307 Das ist viel-

leicht ganz richtig – aber was "the same in substratum" heißen soll, weiß ich so wenig, wie ich 

verstehe, was Ar. hier mit to dynamei on und to energoun meint.  

Es sei E0 die gemeinsame energeia von poiêtikon und pathêtikon. Die Rede von einem Substrat ist 

irreführend, denn die jeweilige Richtung wird nicht von E0 prädiziert.308 Der Vergleich mit einer 

Prädikation ist aber indirekt erhellend: Man kann dieses oder jenes prädizieren, aber es können 

nicht beide Prädikationen zugleich zutreffen. Hier hingegen trifft beides zu: E0 ist zugleich Wir-

ken und Unter-Einwirkung-Stehen. 

Gegeben E0 , können Wirken und Unter-Einwirkung-Stehen zwar einerseits als qua-Objekte ein-

geführt werden: 

Wirken:      E = E0 qua Manifestation einer aktiven dynamis,  

                                                      

307 Ähnlich MARMODORO 2007, 228: Das gemeinsame In-Funktion-Sein ist "a two-in-one entity" und "con-

sists of two natures grounded on an underlying physical activity" Ähnlich dies. 2014, 57n66 (p. 73): "an 

indivisible physical process grounds two essential natures of action and passion". – Ich habe keine Ah-

nung, was MARMODORO hier unter "natures" versteht. Ihre Unterscheidung zwischen gemeinsamer "acti-

vity" und verschiedenen "natures of their activities" (2014, 56) erklärt die ar. Unterscheidung zwischen 

arithmôi hen und tôi logôi (oder tôi einai) ouch hen nicht: sie spricht sie nur nach. 

308 Verweist hôi hyparchei (202b21) auf eine Prädikation? Wenn, dann in einem ziemlich laxen Sinn. Aber 

vielleicht ist "Substrat" ohnehin nur eine Platzhalterübersetzung für hôi hyparchei. Aber dann stellt sich die 

Frage nach einem Unterschied zwischen hôi hyparchei und hypokeimenon. – ###Lauter unscharfe Fragen! 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 176 

Unter-Einwirkung-Stehen:  Ec = E0 qua Manifestation einer passiven dynamis. 

Andererseits sind nur E und Ec, nicht aber E0, durch ein TEE charakterisiert (vgl. 202b12). Das 

heißt, wir erhalten E0 aus E und Ec durch Absehen von der jeweiligen Richtung, nicht E und Ec 

aus E0 durch ihre zusätzliche Berücksichtigung.  

Aber wieso sich deshalb E0 zu E und Ec verhält wie dynamei on zu energoun, verstehe ich nicht. 

Erhellender ist vielleicht der Vergleich von E und Ec mit den Wegen von Theben nach Athen 

und von Athen nach Theben (s.u. 202b13-4). Es geht hier nicht darum, daß man denselben Weg 

in verschiedenen Richtungen gehen kann. Sondern der Weg ist einerseits richtungsloses geo-

metrisches Objekt – im einfachsten Fall: gerade Linie zwischen zwei Punkten wie bei Euklid;309 

andererseits ist er gerichtete Größe – wie z.B. in Phys. IX 10 vorausgesetzt. Und zwar ist er, als 

der Weg zwischen A und B, ein einziges geometrisches Objekt;310 aber er ist zwei unterschiedli-

che gerichtete Größen, nämlich der Weg von A nach B und der Weg von B nach A. Daß er beides 

zugleich ist, unterscheidet ihn von einem Material (z.B. ein Quantum Bronze), das zweierlei sein 

kann (z.B. Statue und Dreifuß), aber nicht beides zugleich. Daher kann man sinnvoll sagen: 

Derselbe Weg ist (als richtungsloses geometrisches Objekt) potentiell die zwei unterschiedlichen 

gerichteten Größen, die er gleichzeitig ist. 

 

                                                      

309 Beachte aber: Elemente I, Def. 2 f. zeichnet keine Richtung aus. Hingegen beginnen die Postulate mit der 

Konstruktion eines gerichteten Strahls, aus dem dann endliche Strecken ausgeschnitten werden können (I 

Post. 1 f.). 

310 Beachte: Weg zwischen A und B ist (wie Kittel mit Hemd, 202b13) nicht nur numerisch, sondern auch 

tôi logôi identisch mit dem Weg zwischen B und A. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 177 

Anmerkung zu 202b35-6 

(Aus dem Ms. zu. HEINEMANN 2016a, 43 f.) – Aristotle asks similar questions concerning infini-

ty,311 space,312 void,313 and time.314 The What-is-F-question involved owes its popularity as a mark 

of philosophy to a certain reading (or misreading) of Plato. Its place, and the place of the pre-

liminary Is-F-question in Aristotle's methodology, is described in the Posterior Analytics as fol-

lows. 

ζητοῦμεν δὲ τέτταρα, τὸ ὅτι, τὸ διότι, εἰ ἔστι, τί ἐστιν. ... οἷον εἰ ἔστιν ἢ μὴ ἔστι κένταυρος 

ἢ ϑεός· ... γνόντες δὲ ὅτι ἔστι, τί ἐστι ζητοῦμεν, οἷον τί οὖν ἐστι ϑεός, ἢ τί ἐστιν 

ἄνϑρωπος; (APo II 1, 89b24-5, 32, 34-5) – Barnes (ROT) tr.: "We seek four things: the fact, the 

reason why, if it is, what it is. ... e.g. if a centaur or god is or is not.315 ... And knowing that it 

is, we seek what it is (e.g. so what is a god? or what is a man?)." 

As in the other sections of his treatise on infinity, place, void, and time,316 Aristotle's point in 

asking the question as to "if it is" is just to secure some subject matter of inquiry to exist.317 

                                                      

311 Phys. III 4, 202b35-6: περὶ ἀπείρου, εἰ ἔστιν ἢ μή, καὶ εἰ ἔστιν, τί ἐστιν  

312 Phys. IV 1, 208a27-9: περὶ τόπου ..., εἰ ἔστιν ἢ μή, καὶ πῶς ἔστι, καὶτί ἐστιν. 

313 Phys. IV 6, 213a13-4: περὶ κενοῦ, εἰ ἔστιν ἢ μή, καὶ πῶς ἔστι, καὶ τί ἐστιν, ὥσπερ καὶ περὶ. 

314 Phys. IV 10, 217b29-32: περὶ χρόνου ..., πότερον τῶν ὄντων ἐστὶν ἢ τῶν μὴ ὄντων, εἶτα τίς ἡ φύσις 

αὐτοῦ. 

315  Aristotle adds: τὸ δ' εἰ ἔστιν ἢ μὴ ἁπλῶς λέγω, ἀλλ' οὐκ εἰ λευκὸς ἢ μή ("I mean if it is or is not sim-

pliciter, and not if it is white or not", 89b33, my tr.).  

316  That is, Phys. III 4 - IV 14. – Phys. III 1-3 is not as continuous with the rest as the introduction to books 

III and IV (Phys. III 1, 200b15-25) indicates. This is quite evident from my experience as a translator who 

tries to be transparent in terminology: There is no translation of energeia and entelecheia that works for 

both III 1-3 and the rest.  

317 (Zusatz 2015-08-14) Beachte aber: Bei der Bewegung stellt sich die Frage "ob es ist" einfach deshalb 

nicht, weil Bewegung die hypothesis ist, durch die der Gegenstand der Naturwissenschaft überhaupt erst 

eingeführt wird. Siehe oben Anm. zu hypokeisthô (I 2, 195a12-3). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 178 

Anmerkung zu 203a2  

(10.11.14): Wir haben folgende Entsprechungen: 

 περὶ φύσεως ἐπιστήμη (202b30) = ταύτης τῆς ἐπιστήμης (202b36)  

und  

τὸν περὶ φύσεως πραγματευόμενον (202b35) = οἱ δοκοῦντες ἀξιολόγως ἧφϑαι τῆς 

τοιαύτης φιλοσοφίας (203a1-2);318 

dabei kann philosophia entweder unterminologisch ("Studien") oder terminologisch (im Sinn von 

"Prinzipienforschung", wie Met. I 3) genommen werden. Für "Prinzipienforschung" spricht die 

anschließende Rede von einer archê (a3); für "Studien" spricht die unbestimmte Rede von – nicht 

bloß schulinterner – Anerkennung (a1: dokountes).319 

                                                      

318 Dazu aber Anmerkung zu 203a16: hoi peri physeôs. 

319 Zu der (seit [Hippokrates]VM 20,2 expliziten) Charakterisierung der Befassung mit den durch peri phy-

seôs angezeigten Themen als philosophia vgl. meine Studien II, Kap. 5. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 179 

Anmerkung zu 203a16: hoi peri physeôs 

Zu denen, "die im Ruf stehen, sich der einschlägigen philosophia [d.h. der peri physeôs epistêmê 

(202b30)320] in erwähnenswerter Weise gewidmet zu haben" (203a1-2), rechnet Ar. einerseits die 

Pythagoreer und Platon (203a4 ff.), andererseits die Autoren peri physeôs (203a16 ff.). Diese wer-

den den Pythagoreern und Platon gegenübergestellt.321 Pythagoreer und Platon zählen somit 

nicht als Autoren peri physeôs, obgleich sie – nach Ar. zweifellos zu Recht – "im Ruf stehen", zu 

dem Thema peri physeôs "in nennenswerter Weise" beigetragen zu haben. Wie ist das zu verste-

hen? 

Die Themenangabe peri physeôs fehlt bei Platon nicht (viermal im Timaios); bei Philolaos ist sie 

herauslesbar.322 Wenn Pythagoreer und Platon keine Autoren peri physeôs sind, dann vermutlich 

nicht deshalb, weil ihre einschlägigen Schriften nicht unter dieser Themenangabe rezipiert wor-

den wären. Zu rechnen ist vielmehr damit, daß die Wendung hoi peri physeôs auf Autoren ver-

weist, die durch das gemeinsame Merkmal, sich diesem Thema zu widmen, ebenso als Gruppe 

gekennzeichnet sind wie die Pythagoreer durch ihre Lebensweise, ihre Berufung auf den Meis-

ter usf.323 

 

                                                      

320 Beachte: In tês toiautês philosophias (203a2) ist toiautês ein Rückverweis auf die Themenangabe peri phy-

seôs in peri physeôs epistêmê (202b30) und ton peri physeôs pragmateuomenon (202b34-5).  

321 Vgl. meine Studien II, Abschnitt 5.4.1.3. – zu Met. I 8, 990a5-8 (dort #60). 
322 Vgl. meine Studien II, Abschnitte 4.6.2. und bes. 5.4.2.1. 

323 In diesem Sinne wohl schon Platon. Lg. 891c8-9: "die Menschen, die zu irgendeiner Zeit mit Untersu-

chungen über Natur befaßt waren". Dazu meine Studien II, Abschnitt 4.11. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 180 

Anmerkung zu 205b31-3: Koordinatensysteme 

"Die Arten und Unterschiede des Orts sind: das Oben und Unten, Vorn und Hinten, Rechts und 

Links; ..." 

Das läßt sich durchaus als Beschreibung eines Koordinatensystems verstehen. Hierfür gibt es 

dann freilich verschiedene Optionen: 

(a) cartesisches Koordinatensystem (P = <x,y,z>), aber ohne Verlängerung über die sechs Ein-

heitsintervalle hinaus (d.h. -1 ≤ x,y,z ≤ 1). Der "ganze Ort" (205a33) wäre demnach ein Wür-

fel mit der Seitenlänge von zwei Einheitsintervallen. 

(b) Kugelkoordinaten: P = <r,φ,ψ>. Dabei ist r ("Oben und Unten"; 0≤r≤1 = Radius des Weltalls) 

der Abstand vom Zentrum; φ ("Vorn und Hinten") und ψ ("Rechts und Links") sind Rich-

tungskoordinaten und können als Winkel in zwei orthogonalen Einheitskreisen dargestellt 

werden. 

(c) Zu rechnen ist auch mit einer Kombination beider Ansätze: P = <r,x,y>. Dabei wird durch r 

(oben/unten) wiederum der Abstand vom Zentrum angegeben; x (rechts/links) und y 

(vorn/hinten) sind cartesische Koordinaten auf einer Ebene und nicht nur durch die ent-

sprechenden Einheitsintervalle (d.h. -1 ≤ x,y ≤ 1), sondern insbesondere durch x2+y2 ≤ r2 ≤ 1 

begrenzt. – Diese Darstellung hat freilich den Schönheitsfehler, daß r nicht mit dem Ab-

stand vom Zentrum identifiziert werden kann. Man braucht -1≤r≤1, wobei P für positives r 

über der x,y-Ebene und für negatives r unter der x,y-Ebene liegt. 

Zu der von Ar. gewählten Option vgl. vorläufig die Andeutungen bei HUSSEY (p. 100, zu 208b8). 

Ebenso vorläufig halte ich fest: Das attraktivste Modell ist (b). Nicht nur r (oben/unten ~ 

leicht/schwer), sondern auch φ und ψ haben physikalischen Sinn (tägl. Umlauf der Fixstern-

sphäre bzw. jährl. Gang der Sonne durch die – gegen den Himmelsäquator geneigte – Ekliptik) 

und können insofern als "in dem Ganzen selbst bestimmt" aufgefaßt werden. 

 ### Zu Einzelheiten muß ich mich noch schlau machen (entsprechende Stellen in De caelo! – 

HUSSEY verweist auf De caelo II 2 und II 5, auf Inc. animal. c. 2 und 4 sowie auf p. 144-146 in 

JOACHIMs GC-Kommentar. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 181 

Anmerkung zu 206b16-20 

Was meint Ar. hier? – Zunächst haben wir ein paar Formeln zu unterscheiden:324 

(a) bei "unbegrenzt im Sinne der Hinzufügung":  

(1) rxy: d(x,y) > r ,  (2) xyr: d(x,y) > r ,   

(b) bei "unbegrenzt im Sinne der Teilung":  

(3)  rxy: d(x,y) < r,   (4) xyr: d(x,y) < r .  

Ein Unterschied zwischen (a) und (b) scheint darin zu liegen, daß gilt 

• bei "unbegrenzt im Sinne der Hinzufügung":   (1),  non-(2) 

• bei "unbegrenzt im Sinne der Teilung":    (3),  (4) .325  

Aber ist es dies, was Aristoteles behauptet? Ein klares Beispiel für (1) ist die Zahlenreihe (s.u. 

207b2 ff.) und dementsprechend die unbegrenzte vergangene oder künftige Zeit.326 Aber das ist 

ein Spezialfall. 

Unbegrenzte Zeit muß an einer unaufhörlichen, daher nach Phys. VIII periodischen Bewegung 

B ablesbar sein. Die Bahn von B ist im einfachsten Fall ein Kreis und jedenfalls begrenzt. Und 

auch B ist als unaufhörliche Wiederholung derselben Kreisbewegung B0 nicht in demselben 

Sinne unbegrenzt wie die Zeit. Die unbegrenzte vergangene oder künftige Zeit liefern also kein 

Beispiel für eine unbegrenzte kontinuierliche Größe. 

Ein zweites Beispiel für (1) ist vielleicht die Verlängerung von Strecken in der Geometrie. – Ge-

ometrische Linien sind nach Ar. Grenzlinien an natürlichen Körpern (Phys. II 2, 193b32). Ihre 

Länge übertrifft daher nicht den Durchmesser des Himmels (s.u. c. 7, 207b21 u.ö.). Die Fiktion 

ihrer Abtrennbarkeit (Phys. II 2, 193b35; Met. VI 1, 1026a9) beseitigt nicht nur diese Begrenzung, 

sondern auch jeden Maßstab, durch den mathematische Linien als physikalische Größen aus-

meßbar würden. Es macht keinen Sinn zu behaupten, daß eine mathematische Linie länger 

als eine physikalische ist. 

Da die Länge geometrischer Linien, als Grenzlinien an natürlichen Körpern, den Durchmesser 

des Himmels nicht übertrifft, ist (1) für diesen wichtigsten Anwendungsfall falsch. Tatsächlich 

behauptet Aristoteles nur die folgende Variante von (1):  

Es sei K ein beschränktes Kontinuum, K das Innere von K und a eine Stelle in K. Dann gilt 

(1') xK yK: d(a,y) > d(a,x) .327 

Die entsprechende Korrektur in (3) ergäbe 

(3') xK [xa  yK: d(a,y) < d(a,x)] . 

Mit aei estai elatton (b20) behauptet Aristoteles (3) oder (3'), der Unterschied ist vernachlässigbar.  

                                                      

324 Sortenvariable: 0 < r <  . 

325 Zu (4): Setze x=y. 

326 Demgemäß wohl auch die jährliche Wiederkehr von Festen (s.o. 206a24 ff.). – Vgl. zur unbegrenzten 

vergangenen Zeit auch meine Anmerkung zu 207b11. 

327 Vgl. 206b4-6. – Hier ist K ein Intervall und a ein Randpunkt. Stets gilt: d(a,y) < Länge von K. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 182 

Ob sich Aristoteles überhaupt zu (2) und (4) äußert, ist nicht ganz klar. Daß das im Sinne der 

Hinzufügung Unbegrenzte "nicht jede Größe auf solche Weise übertrifft (ou ... hyperbalei pantos 

megethous, b18-9), wie [das Unbegrenzte] bei der Teilung jede Grenze unterschreitet (hyperballei 

pantos hôrismenou [sc. megethous], b19-20), heißt entweder  

(α) nicht (2), aber (4),  

oder  

(β) nicht (1), sondern nur (1'), aber (3). 

Anhand der vorliegenden Stelle ist das nicht entscheidbar; der Vergleich mit späteren Stellen 

spricht wohl für (β).328  

                                                      

328 In diesem Sinne wohl auch Cael. I 12. Ar. scheint 281a28-30 zu behaupten: Wenn alle x endlich sind, 

haben sie eine gemeinsame obere Schranke. Der Beweis (ebd. a33-b2) sieht aus wie ein Fehlschluß von 

sx.x>s auf xs.x>s. – Sortenvariable: x für die Dauer von Existenz oder Nichtexistenz. 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 183 

Anmerkung zu 207b11 

Das heißt: Auch bei der Zahlenreihe ist das "immer mehr" nur durch das "immer weiter" der 

Teilung zu sichern; sonst hat Ar. keinen unbegrenzten Vorrat von Dingen, die gezählt werden 

könnten. Demgemäß betont HUSSEY (p. 88 f. ad loc.), Ar. behaupte nur, daß es zu jeder Zahl eine 

größere geben kann, aber nicht, daß es zu jeder Zahl eine größere gibt. 

Beachte übrigens: Die Zeit – als Zahl der Bewegung! – liefert kein Gegenbeispiel. Auch 

nicht die unendliche vergangene Zeit, da die entsprechende Zählung immer nur unabgeschlos-

sen ist. Würde die Definition der Zeit als Zahl der Bewegung auf die unendliche vergangene 

Zeit ausgedehnt, dann müßte dieser die vollständige Zahlenreihe entsprechen. Die vollständige 

Zahlenreihe ist aber kein Resultat von Zählung. – Tatsächlich ist die unendliche vergangene Zeit 

bei Aristoteles ein nur nach einer Seite durch ein Jetzt begrenztes Intervall (s.u. IV 11, 219a32 

u.ö.). 

 Beachte ferner: Die Orientierung an Teilungen ist ganz modern. Vgl. die Vorgeschichte der 

Entdeckung der Ordinalzahlen bei CANTOR: Häufungspunkte, Häufungen von Häufungspunk-

ten etc. im Einheitsintervall (DAUBEN 1979, 43 f. und passim). 



Heinemann, Arbeitsjournal zu Phys. III Anmerkungen 

 184 

Anmerkung zu 207b15-21: S4 bei Aristoteles?  

Die Rede ist von einem gegebenen Kontinuum K (b16-7: to syneches). Ar. behauptet:  

(a) K ist nicht "nach dem Größeren hin unbegrenzt" (b17).  

(b) Insbesondere kann (endechetai, b17-8) K nicht im potentiellen Sinn (dynamei, b18) nach 

dem Größeren hin unbegrenzt sein.  

Denn: 

(c) Dann könnte (endechetai, b18) K auch im Sinne des Verwirklichtseins  (energeiai, b18) nach 

dem Größeren hin unbegrenzt sein.329 

(d) Aber es gibt "keine unbegrenzte wahrnehmbare Größe "(b19).330 

(e) "Gibt" (esti, b19) – heißt hier zugleich: kann geben (endechetai einai).331 

(f) Also gibt es bei K "kein Übertreffen jeder bestimmten Größe",332 d.h. K erfüllt nicht 

rxy: d(x,y) > r . 

Hiermit ist das Argument abgeschlossen. Der Hinweis auf die Begrenztheit des Himmels ist nur 

ein bekräftigender Zusatz. 

 

                                                      

329 Der Schluß von  

"kann potentiell sein" (endechetai dynamei einai, b17-8)  

auf  

kann wirklich sein (energeiai endechetai einai, b18) 

wird nicht weiter begründet. Sind endechetai, dynamei und energeiai Modaloperatoren, dann ergäbe er sich 

mit dem Axiom für S4: 

(*) p  p . 
Nach EBERT und NORTMANN (2007, 520) ist es nicht abwegig, (*) und somit S4 bei Ar. zu unterstellen, ob-

gleich "eine ... entsprechende Behauptung bei Aristoteles unseres Wissens nicht zu finden ist". – Haben 

E&N 207b19-20 übersehen? Oder interpretieren sie diese Stelle nicht im Sinne der Modallogik?  

Aber beachte: Da hier von der Größe eines gegebenen Kontinuums die Rede ist, ist der Hinweis auf 

die Sonderbedeutung von dynamei beim Unendlichen (s.o. 206a18-21) nicht anwendbar.  

330 Daß als K nur eine wahrnehmbare Größe in Betracht kommt, wird stillschweigend vorausgesetzt. 

331 Einschub GH. 

332 Dies ist immer noch eine Aussage über ein gegebenes K. Anders als in HUSSEYs (m.E. verunglückter) 

Rekonstruktion des Arguments (p. 90 f.) kommt die Begrenztheit des Himmels hier noch nicht ins Spiel.  


