Aristoteles, Phys. IV. Ubersetzung (red. Fassung 2018-12-26)

Gottfried Heinemann (Kassel)

Nicht ohne Riicksprache im Druck zitieren!

Kapitel 1

208a27

208a32

208bl

208b8

208bl14

208b22

Wie iiber das Unbegrenzte, so muss sich der Naturwissenschaftler auch iiber den Ort
Kenntnis verschaffen, ob er ist oder nicht, inwiefern er ist, und was er ist. Denn alle
nehmen an, was ist, sei irgendwo. Was nicht ist, sei ja nirgendwo: wo ist denn der Bock-
hirsch oder die Sphinx? Und von der Bewegung ist die am meisten gemeinsame und die
grundlegendste [eine Bewegung] hinsichtlich des Orts, [ndmlich] diejenige, die wir
Transport nennen.

Die Frage, was der Ort iiberhaupt ist, birgt viele Schwierigkeiten. Denn von allen ein-
schlidgigen Tatsachen her betrachtet, zeigt er sich gar nicht als dasselbe. Auch kdnnen
wir auf keine diesbeziiglichen, schon von Anderen erdrterten Fragestellungen oder Lo-
sungen zuriickgreifen.

Dass es den Ort gibt, scheint vom Austauschen her klar zu sein. Denn wo jetzt Wasser
ist, da ist, wenn es sich von dort entfernt wie aus einem Gefal3, stattdessen Luft; und zu
einer anderen Zeit nimmt ein anderer unter den Korpern diesen selben Ort ein. Dies [d.h.
der Ort] scheint etwas von allem [darin] Vorkommenden und Wechselnden Verschie-
denes zu sein. Denn worin jetzt Luft ist, darin war zuvor Wasser; hieraus wird klar, dass
der Ort und der Raum, aus dem und in den sie wechselten, fiir beide etwas Anderes sind.

Die Transporte der natiirlichen und einfachen Korper, z.B. des Feuers, der Erde und
dergleichen, machen nicht nur klar, dass der Ort eine bestimmte Sache ist, sondern tiber-
dies auch, dass er einen gewissen Einfluss hat. Ungehindert, begibt sich ndmlich jeder
[Korper] in seinen Ort, teils nach oben, teils nach unten; und dies sind eben die Teile
und Arten des Orts: Oben, Unten und die iibrigen der sechs Richtungsintervalle.

Dergleichen — Oben, Unten, Rechts, Links — gibt es nicht nur in Beziehung auf uns.
Denn fiir uns ist dies nicht immer dasselbe, sondern es ergibt sich aus unserer Position,
wie wir uns jeweils drehen. Deshalb ist dasselbe oft rechts und links, oben und unten,
vorn und hinten. Aber in der Natur ist das jeweils als unterschieden bestimmt. Das Oben
ist nicht, was sich so ergibt, sondern: wohin sich das Feuer und das Leichte begeben;
ebenso ist das Unten nicht, was sich so ergibt, sondern: wohin sich begibt, was Schwere
hat und was erdig ist. Sie unterscheiden sich nicht nur durch die Lagebeziehung, sondern
auch durch ihren Einfluss.

Das zeigen auch die mathematischen [Figuren]: Sie sind nicht in einem Ort und haben
gleichwohl entsprechend ihrer Lage zu uns rechte und linke [Seiten]. Das wird nur an-
hand der Lagebeziehung gesagt; nichts davon haben sie natiirlicherweise.



208b25

208b27

208b33

209a2

209a4

209a7

209al3

209al8

209a23

Ferner: Diejenigen, die behaupten, dass es das Leere gibt, sprechen vom Ort. Denn das
Leere wire wohl ein Ort, in dem aber kein Korper ist.

Dass der Ort eine bestimmte Sache auBBer den Korpern ist und dass jeder wahrnehmbare
Korper in einem Ort ist, konnte man hiernach wohl annehmen. Auch kénnte man mei-
nen, dass Hesiod das Richtige sagt, wenn er das Chaos zum Ersten macht. Er sagt ndm-
lich: "Von allem zuerst entstand das Chaos, dann aber die Erde mit ihrer breiten Brust."
Dabei unterstellt er, dass es zuerst Raum fiir die Dinge geben muss. Denn wie die meis-
ten glaubt er, alles sei irgendwo und in einem Ort.

Wenn es sich aber so verhilt, dann wére der Einfluss des Orts erstaunlich und friiher als
alles. Denn wenn ohne ein bestimmtes Ding keines der anderen Dinge ist, es selbst aber
ohne die anderen, dann muss es das erste sein. Der Ort wird ja nicht vernichtet, wenn
vergeht, was in ihm ist.

Freilich bleibt die Frage, wenn er ist, was er ist. Ist er eine Art Ausmal} an Korper oder
irgendeine andere Natur? Herauszufinden haben wir zuerst, in welche Gattung er fallt.

[1.]' Ausdehnungen hat er drei: Linge, Breite und Tiefe, durch die jeder Kérper einge-
grenzt ist. Der Ort kann aber kein Korper sein. Denn dann wéren an derselben Stelle
zwei Korper.

[2.] Ferner: Wenn es also Ort und Raum eines Korpers gibt, dann klarerweise auch einer
Oberflache und der iibrigen Begrenzungen. Denn dasselbe Argument passt: Wo zuerst
die Begrenzungsflachen des Wassers waren, sind stattdessen diejenigen der Luft. Aber
wir haben keinen Unterschied zwischen einem Punkt und dem Ort eines Punktes. Und
wenn der Ort [eines Punktes] nichts anderes ist als dieser, dann auch in keinem der an-
deren Félle [von Begrenzung (?)], und der Ort ist nichts, was es jeweils auller diesen
noch gibt.

[3.] Und was sollen wir auch annehmen, das der Ort sei? Was eine solche Natur hat,
kann weder ein Element noch aus Elementen sein und weder zu den korperlichen noch
zu den unkorperlichen Dingen gehdren. Denn er hat GroB3e, aber keinen Korper; und
einerseits sind die Elemente der sichtbaren Dinge Korper, andererseits entsteht keine
GroBe aus denkbaren Dingen.

[4.] Ferner: Wovon sollte man annehmen, dass der Ort bei den Dingen Ursache ist?
Denn ihm eignet keine der vier Weisen, Ursache zu sein: nicht als Material der Dinge
(denn nichts ist aus ihm gebildet), nicht als Form und Definition der Gegensténde, nicht
als Ziel, und er bewegt die Dinge auch nicht.

[5.] Ferner: Ist er selbst eines von dem, was ist, dann ist er irgendwo. Denn die
Zenonsche Schwierigkeit verlangt ein Argument: Wenn alles, was ist, in einem Ort ist,
dann ist klar, dass es auch einen Ort des Orts geben muss, und dies ins Unbegrenzte.

! Zahlung nach HUSSEY.



209a26

[6.] Ferner: Wie jeder Korper in einem Ort ist, so ist auch in jedem Ort ein Kérper. Was
sollen wir dann iiber die Dinge sagen, die grof3er werden? Nach der obigen Feststellung
muss ihnen der Ort mitwachsen, wenn bei dem jeweiligen Ding sein Ort weder kleiner
noch groBer ist.

Kapitel 2

209a31

209b1

209b6

209b11

209b17

209b22

Manches wird aufgrund seiner selbst und manches aufgrund von anderem pradiziert.
Ort ist einerseits der gemeinsame Ort, in dem alle Korper sind, andererseits der [jeweils]
eigene, in dem als erstem [ein Korper ist]. Ich meine: Beispielsweise bist du jetzt in der
Himmelskugel, weil du in der Lufthiille bist und diese in der Himmelskugel ist; und in
der Lufthiille, weil im Bereich der Erde; und ebenso in diesem, weil in dem Ort, der
nichts umgibt als dich selbst.

Wenn nun der Ort das erste ist, das den jeweiligen Kdrper umgibt, dann wire er wohl
eine Art Grenze. Deshalb kdnnte man meinen, der Ort sei die jeweilige Form und Ge-
stalt, durch welche die Grofle und deren Material eingegrenzt werden. Denn dies ist die
jeweilige Grenze.

So betrachtet, ist der Ort also die jeweilige Form. Soweit aber der Ort die Ausdehnung
der GroBBe zu sein scheint, ist er das Material. Denn dieses ist etwas Anderes als die
GroBe, ndmlich das von der Form, wie von einer Fliche und Grenze, Umgebene und
Eingegrenzte; dergleichen ist aber das Material und das Bestimmungslose. Denn wenn
man die Grenze und die Eigenschaften der Kugel beseitigt, bleibt nichts als das Material.

Deshalb behauptet auch Platon im Timaios, Material und Raum seien dasselbe. Denn
das Aufnahmefdhige und der Raum seien eines und dasselbe. Obwohl er sich dort und
in den sog. ungeschriebenen Lehren unterschiedlich liber das Aufnahmefdhige dufert,
hat er doch jedenfalls den Ort mit dem Raum identifiziert. Alle behaupten, der Ort sei
eine bestimmte Sache. Was er ist, hat Platon als einziger anzugeben versucht.

Naheliegenderweise konnte man unter den obigen Voraussetzungen meinen, es sei
schwer zu erkennen, was der Ort ist — wenn er ndmlich eines von diesen beiden ist,
entweder das Material oder die Form. Denn dies erfordert die schirfste Betrachtung;
und vor allem ist es nicht leicht, sie [d.i. Material und Form] getrennt von einander zu
erkennen. Aber es ist nicht schwer, zu sehen, dass der Ort keines von diesen beiden sein
kann:

[1.]* Die Form und das Material werden nicht vom Gegenstand abgetrennt. Aber beim
Ort geht das. Wie gesagt: Worin Luft war, darin tritt nun Wasser auf, indem das Wasser
und die Luft gegeneinander ausgetauscht werden; und bei den anderen Korpern ebenso.
Also ist der Ort kein Teil oder Zustand des jeweiligen [Korpers], sondern von ihm ab-
trennbar. Der Ort scheint ja so etwas wie das Gefdll zu sein (denn das Gefal ist ein

2 Zdhlung nach HUSSEY.



209b31

209b33

210a2

210a5

210a9

210all

transportabler Ort). Und das Gefal} ist nichts an dem Gegenstand. Insofern, als er vom
Gegenstand abtrennbar ist, ist er also nicht die Form.

[2.] Insofern, als er umgibt, ist er [d.i. der Ort] vom Material unterschieden. Stets
scheint, was irgendwo ist, selbst etwas Bestimmtes zu sein, und auf3erhalb seiner etwas
Anderes.

[3.] Zu Platon ist zu sagen (wenn man denn ohne diese Abschweifung nicht auskommt):
Warum sind die Formen und Zahlen nicht in einem Ort, wenn doch das Teilhabefdhige
der Ort ist; und dies unabhingig davon, ob das Gro3-und-Klein das Teilhabefdhige ist
oder das Material, wie er im Timaios geschrieben hat.

[4.] Ferner: Wie soll sich etwas in den eigenen Ort begeben, wenn der Ort das Material
oder die Form ist? Denn Ort kann nicht sein, beziiglich dessen es keine Bewegung und
an dem es kein Oben oder Unten gibt. Nur unter dergleichen ist der Ort zu suchen.

[5.] Wire der Ort in ihm [d.h. dem jeweiligen Gegenstand], und das muss er, wenn er
Form oder Material ist, dann wiére der Ort in einem Ort. Denn zugleich mit dem Gegen-
stand dndern und bewegen sich auch die Form und das Bestimmungslose, [sie sind]
nicht immer an derselben Stelle, sondern dort, wo der Gegenstand gerade ist. Also gidbe
es einen Ort des Orts.

[6.] Ferner: Wenn aus Luft Wasser wird, wiirde der Ort zerstort. Denn der entstehende
Korper wire nicht im selben Ort. Aber was ist dabei die Vernichtung [sc. des Orts]?

Wieso der Ort eine bestimmte Sache sein muss, und wieso man es andererseits fiir eine
schwierige Frage halten kann, was er wirklich ist, ist somit gesagt.

Kapitel 3

210al4

210a20

210a25

Hiernach miissen wir zusammenstellen, auf wie viele Weisen davon gesprochen wird,
dass etwas in etwas Anderem ist.> [1.] Eine Weise ist: wie der Finger in der Hand und
iiberhaupt der Teil im Ganzen. [2.] Oder: wie das Ganze in den Teilen; denn es gibt das
Ganze nicht auBlerhalb der Teile. [3.] Oder: wie Mensch in Tier und iiberhaupt Art in
Gattung. [4.] Oder: wie die Gattung in der [sc. die Art charakterisierenden] Form und
tiberhaupt wie der Teil der Form in der Definition.

[5.] Ferner: Wie die Gesundheit in warmen und kalten Dingen und iiberhaupt die Form
im Material. [6.] Ferner: wie die Angelegenheiten der Griechen in [der Hand] des [per-
sischen] K6nigs und iiberhaupt in dem, was letztlich zu bewegen vermag. [7.] Ferner:
wie im Guten und iiberhaupt im Ziel; denn dies ist das Wozu. [8.] Die wichtigste Ver-
wendungsweise von allen ist aber: wie in einem Gefd3 und tiberhaupt in einem Ort.

Man konnte die Frage aufwerfen, ob etwas selbst in sich selbst sein kann, oder ob viel-
mehr alles entweder nirgendwo oder in etwas Anderem ist. Das ist aber zweierlei: ent-
weder aufgrund seiner selbst oder aufgrund von etwas anderem. Sind ndmlich das Worin

3 Zdhlung nach HUSSEY.



210a31

210a34

210b8

210b13

210b18

210b21

210b27

und was darin ist Teile des Ganzen, dann ergibt sich die Behauptung, das Ganze sei in
sich selbst. Dieses wird ja auch aufgrund der Teile charakterisiert; z.B. heilit es weil3,
weil seine Oberflache weil} ist, und fachkundig, weil sein Verstand fachkundig ist.

Weder der Krug noch der Wein ist dann in sich selbst, wohl aber der Krug Wein. Denn
beide, der Wein und worin er ist, sind Teile desselben. Auf diese Weise kann etwas
selbst Teil von sich selbst sein, primér aber nicht.

Zum Beispiel ist das Weill im Korper (denn die Oberfldche ist im Korper) und das Fach-
wissen in der Seele. Diesen, als Teilen, folgen die Bezeichnungen, wonach [das Weil3
und Wissen] "im" Menschen sind. Denn je fiir sich sind der Wein und der Krug keine
Teile, wohl aber zusammen; wenn sie Teile sind, ist [das Ganze] selbst in sich selbst.
Zum Beispiel ist das Weille im Menschen, weil es im Korper ist, und in diesem, weil
auf der Oberflache; aber in dieser ist es nicht mehr im Hinblick auf Anderes. Und diese
Dinge — die Fldche und das Weil3e — sind der Form nach verschieden, sie haben jeweils
eine andere Natur und Wirkungsweise.

Tatsdchlich entdecken wir bei einer Sichtung der Einzelfille nichts, das (im Sinne ir-
gendeiner der angegebenen Bestimmungen [von "in"]) in sich selbst wére; und auch bei
begrifflicher Analyse ist klar, dass das unmdglich ist. Es miisste ndmlich auf jedes bei-
des zutreffen, z.B. miisste der Krug Gefd3 und Wein sein; der Wein Wein und Krug,
wenn denn etwas selbst in sich selbst sein kann.

Mogen sie noch so sehr in einander sein: Der Krug enthélt den Wein nicht, indem er
selbst Wein wire, sondern indem er jenes [d.h. Krug] ist; der Wein befindet sich im
Krug nicht, indem er selbst Krug wire, sondern indem er jenes [d.h. Wein] ist. Dass dies
aufgrund des Seins verschiedenerlei ist, ist klar. Denn das Worin und was darin ist hat
jeweils eine andere Definition.

Es geht aber auch nicht aufgrund zusitzlicher Umstéinde. Denn dann wiéren zwei Dinge
zugleich an derselben Stelle. Der Krug wére selbst in sich selbst, wenn in sich selbst
sein kann, wessen Natur aufnahmeféhig ist; und ebenso dasjenige, zu dessen Aufnahme
es fahig ist, z.B. wenn [es zur Aufnahme] von Wein [fdhig ist], der Wein.

Klar ist somit: Es ist unmoglich, dass etwas primir in sich selbst ist. Zenons Problem —
dass, wenn der Ort eine bestimmte Sache ist, er in etwas sein muss — ist nicht schwer zu
16sen. Denn nichts hindert, dass der primére Ort in etwas Anderen ist, aber nicht wie in
jenem Ort, sondern wie die Gesundheit in den warmen Dingen als Eigenschaft und das
Warme im Korper als Widerfahrnis. Es besteht also kein Zwang, ins Unbegrenzte zu
gehen.

Dies ist offenkundig: Da das Gefd3 nichts von dem ist, was in sich selbst ist (denn das
primédre Was und Worin sind verschiedenerlei), ist weder das Material noch die Form,
sondern etwas anderes der Ort. Denn jene, Material und Form, sind etwas an dem, was
sich in ihm befindet. — Diese Fragen seien hiermit erortert.



Kapitel 4

210b32

210b34

211a6

211al2

211al5

211a23

211a29

Was der Ort iiberhaupt ist, kann folgendermaf3en klar werden. Setzen wir {iber ihn alles
voraus, wovon man richtig annimmt, dass es ihm an sich eignet!

Und zwar fordern wir:* [1.] Der Ort sei das erste, das dasjenige, um dessen Ort es sich
handelt, umgibt; [2.] er sei kein Teil des Gegenstandes; [3.] der primire [Ort] sei weder
kleiner noch groBer [als der Gegenstand]; [4.] er kdnne von dem jeweiligen Ding ver-
lassen werden, und er sei abtrennbar; [5.] liberdies habe jeder Ort Oben und Unten; [6.]
aufgrund seiner Natur begebe sich jeder Korper in den eigenen Ort und verharre dort,
und zwar entweder oben oder unten.

Auf dieser Grundlage haben wir das Ubrige zu betrachten. Wir miissen versuchen, die
Untersuchung so anzustellen, dass das Was-ist-das angegeben wird, so dass einerseits
die aufgeworfenen Probleme gelost werden, andererseits die angenommenen Eigen-
schaften des Orts gewihrleistet sind sowie schlieBlich die Ursache des Unbehagens und
der ihn betreffenden Probleme offenkundig wird. Denn dies ist jeweils die beste Art des
Aufweises.

Zuerst miissen wir bedenken, dass der Ort gar kein Thema der Forschung wére, wenn
es keine Bewegung hinsichtlich des Ortes gdbe. Deshalb nehmen wir vor allem auch an,
dass der Himmel in einem Ort ist; weil er nmlich immer in Bewegung ist.

Diese [d.h. die Bewegung hinsichtlich des Ortes] ist teils Transport, teils GroBer- und
Kleinerwerden. Denn auch beim GroBer- und Kleinerwerden findet eine Anderung statt:
Was zunéchst hier war, ist nun in einen kleineren oder grof3eren Ort versetzt. Was be-
wegt ist, ist dies teils wirklich an sich (kath' hauto energeia;), teils aufgrund zusétzlicher
Umsténde (kata symbebékos). Bei dem, was aufgrund zusétzlicher Umstéinde bewegt
ist, handelt es sich teils um etwas, das auch an sich bewegt sein kann, wie z.B. die Teile
des Korpers und der Nagel im Schiff, teils um etwas, das dies nicht kann, sondern immer
nur aufgrund zusitzlicher Umstéinde bewegt ist, wie z.B. das Weill und das Wissen;
denn diese wechseln nur insofern den Ort, als dasjenige, dem sie eignen, den Ort wech-
selt.

Wir sagen ja, wir seien in der Himmelskugel als einem Ort, weil wir in der Luft sind
und diese in der Himmelskugel ist; und wir sind zwar in der Luft, aber nicht in der
ganzen, sondern wegen ihres uns umgebenden Randes behaupten wir, in der Luft zu
sein. Wire die ganze Luft Ort, dann wére der Ort des jeweiligen Gegenstandes nicht
ebenso grof} wie dieser. Es wird aber angenommen, er sei ebenso grof3, und von solcher
Art ist der primére Ort, in dem etwas ist.

Ist das Umgebende nicht [von dem Gegenstand] getrennt, sondern [mit ihm] kontinu-
ierlich verbunden, dann sagt man, [der Gegenstand] sei in ihm nicht als einem Ort, son-
dern wie ein Teil im Ganzen. Ist es hingegen getrennt und angrenzend, dann ist [der
Gegenstand] primér im Rand des Umgebenden. Dieser ist weder ein Teil dessen, was in

4 Zihlung nach HUSSEY.



211a34

211bS

211b10

211bl14

211b19

211b25

211b29

thm ist, noch ist er groBBer als dessen Ausdehnung, sondern gleich grof3; denn die Rénder
angrenzender Dinge befinden sich an derselben Stelle.

Wenn [der Gegenstand mit dem Umgebenden] kontinuierlich verbunden ist, bewegt er
sich nicht in diesem, sondern zusammen mit ihm; ist er getrennt, dann in ihm — und zwar
gleichermaBen, ob sich nun das Umgebende bewegt oder nicht.’

Hieraus ist nun offenkundig, was der Ort ist. Denn es sind wohl vier Dinge, von denen
der Ort eines sein muss:® [i.] Gestalt, [ii.] Material, oder [iii.] eine Ausdehnung zwischen
den Réndern, oder [iv.] die Rdnder (wenn es keine Ausdehnung gibt auller der Grof3e
des darin auftretenden Korpers). Dass er von diesen [die ersten] drei nicht sein kann, ist
offenkundig:

[Zu i.] Wegen des Umgebens scheint er freilich die Gestalt zu sein. Denn die Rénder
des Umgebenden und des Umgebenen sind an derselben Stelle. Beide sind Grenzen,
aber nicht desselben. Sondern der eine [Rand] ist Form des Gegenstandes; der Ort hin-
gegen [ist der Rand] des umgebenden Korpers.

[Zu iii.] Oft wechselt das Umgebene und Getrennte, wihrend das Umgebende verharrt,
z.B. wenn Wasser aus einem Gefal3 flie3t. Deshalb meint man, das Dazwischen sei ir-
gendeine Ausdehnung, und somit etwas auler dem Korper, der entfernt wird. Aber das
stimmt nicht. Sondern es dringt irgendeiner von den Korpern ein, die [von dem ausflie-
enden Wasser] verdridngt werden und von solcher Natur sind, dass sie angrenzen kon-
nen.

Wire irgendeine Ausdehnung an sich von solcher Natur, dass sie ist und verharrt, dann
gébe es an derselben Stelle unbegrenzt viele Orte. Denn wenn das Wasser und die Luft
die Position wechseln, dann werden alle Teile dasselbe tun wie das gesamte Wasser im
Gefdl. Zugleich wird der Ort ein Wechselnder sein, so dass es aufler dem Ort noch einen
anderen Ort geben wird und viele Orte einander iiberdecken werden.

Der Ort des Teils, in dem sich dieser bewegt, wenn das ganze Gefal3 transportiert wird,
ist kein anderer, sondern derselbe. Denn in dem Ort, in dem sie sind, vertauschen Luft
und Wasser (oder die Teile des Wassers) die Position, und nicht in dem Ort, zu dem sie
gelangen und der seinerseits ein Teil desjenigen Orts ist, der Ort des ganzen Himmels
ist.

[Zu ii.] Auch das Material konnte man flir einen Ort halten, wenn man es bei etwas
betrachtet, das ruht und nicht [von seiner Umgebung] getrennt, sondern kontinuierlich
[mit ihr] verbunden ist. Wie es bei einem Wechsel von Eigenschaften etwas gibt, das
jetzt weil} ist, zuvor aber schwarz, oder jetzt hart, zuvor aber weich (deshalb behaupten
wir ja, das Material sei eine bestimmte Sache), so und aufgrund einer derartigen

3> Von ROSS als Dublette gestrichen: "Ferner, wenn [der Gegenstand] nicht getrennt ist, wird von ihm als Teil im
Ganzen gesprochen: z.B. im Auge das Sehvermodgen oder im Korper die Hand. Ist er hingegen getrennt: z.B. im
Krug das Wasser oder in der Kanne der Wein; denn die Hand bewegt sich zusammen mit dem Korper, das Wasser
hingegen im Krug." (211b1-5)

® Meine Zihlung (GH).



212a2

212a7

212al4

212a21

212a24

Vorstellung scheint es auch den Ort zu geben — freilich handelte es sich beim Material
darum, dass dasjenige, das Luft war, jetzt Wasser ist, beim Ort aber darum, dass dort,
wo Luft war, jetzt Wasser ist. Aber weder ist, wie an fritherer Stelle dargelegt, das Ma-
terial von dem Gegenstand abldsbar, noch umgibt es ihn; beim Ort hingegen ist beides
der Fall.

Der Ort ist somit keines von diesen drei Dingen: weder die Form noch das Material noch
irgendeine Ausdehnung, die stets zusétzlich zur Ausdehnung des die Position wechseln-
den Korpers vorhanden wire. Also muss der Ort sein, was von den Vieren noch iibrig
ist: die Grenze des umgebenden Korpers, an der er das Umgebene beriihrt. Dabei be-
zeichne ich als den umgebenen Korper das Bewegliche im Sinn von Transport.

Der Ort scheint ein gewichtiges Thema und schwer zu fassen zu sein, weil das Material
und die Form zusétzlich hineinspielen und weil der Positionswechsel des Transportier-
ten in einem ruhenden Umgebenden stattfindet. Denn so hat man den Eindruck, es konne
dazwischen eine andere Ausdehnung als die bewegten Groflen geben. Auch die Luft
tragt etwas dazu bei, da sie unkorperlich zu sein scheint. Man hat ndmlich den Eindruck,
nicht nur die Grenzen des Gefilles seien der Ort, sondern auch das Dazwischen, als wire
es leer.

Wie das Gefal} ein transportabler Ort ist, so ist der Ort ein unbewegliches Gefd3. Wenn
sich innerhalb von etwas Bewegtem dasjenige bewegt, das darin ist, z.B. ein Schiff in
einem Fluss, dann dient das Umgebende eher als Gefdll denn als Ort. Der Ort will ja
bewegungslos sein. Daher ist eher der ganze Fluss Ort, denn als Ganzer ist er bewe-
gungslos. Die erste bewegungslose Grenze des Umgebenden ist somit der Ort.

Deshalb hilt man allgemein vor allem den Mittelpunkt der Himmelskugel und den von
uns her dullersten Rand der Kreisbewegung fiir das eigentliche Oben und Unten: weil
nidmlich jener stets verharrt und der Rand des im Kreis [bewegten Korpers] stets im
selben Zustand verharrt.

Leicht ist, was aufgrund seiner Natur nach oben steigt, und schwer, was nach unten
sinkt. Die umgebende Grenze zur Mitte hin ist daher unten, und ebenso die Mitte selbst;
die umgebende Grenze zum Rand hin ist oben, und ebenso der Rand selbst. Und deshalb
scheint der Ort eine Art Oberfldche zu sein, und wie ein Gefdll und umgebend. Ferner
ist der Ort an derselben Stelle wie der Gegenstand. Denn die Grenzen sind an derselben
Stelle wie das Begrenzte.

Kapitel 5

212a31

Wenn es zu einem Korper einen Kdrper aullerhalb gibt, der ihn umgibt, dann ist er in
einem Ort; und wenn nicht, dann nicht. Auch wenn ein solcher [d.h. ein Korper ohne
aullerhalb umgebenden Korper] zu Wasser wiirde, wiirden sich seine Teile bewegen
(denn sie umgeben einander); aber das Ganze wiirde sich in einem gewissen Sinne be-
wegen und in einem anderen nicht.



212a35

212b3

212b7

212b11

212b13

212b18

212b22

212b29

Als Ganzes wechselt es einerseits nicht den Ort, andererseits bewegt es sich im Kreis.
Dieser ist ndmlich der Ort der Teile; viele von ihnen [bewegen sich] nicht auf- und ab-
wirts, sondern im Kreis, andere auf- und abwirts (ndmlich diejenigen, bei denen es
Verdiinnung und Verdichtung gibt).

Wie gesagt: Manches ist potentiell, manches wirklich in einem Ort. Insbesondere sind,
wenn das Gleichteilige kontinuierlich zusammenhéngt, die Teile potentiell in einem Ort;
sind die Teile hingegen getrennt und angrenzend (wie ein Haufen), dann [sind sie je-
weils] wirklich [in einem Ort].

Und manches ist an sich [in einem Ort]. Beispielsweise ist jeder im Sinne von Transport
oder GrofBerwerden bewegliche Korper an sich irgendwo. Hingegen ist der Himmel, wie
gesagt, als Ganzer weder irgendwo noch in irgendeinem Ort, da ihn kein Koérper umgibt.
Aber der Weg, den er zuriicklegt, ist eben hierdurch der Ort seiner Teile. Denn die Teile
hingen miteinander zusammen.

Manches ist aufgrund zusitzlicher Umsténde [in einem Ort], z.B. die Seele und der
Himmel. Denn dessen Teile sind simtlich irgendwie in einem Ort; auf dem Kreis enthilt
ja ein Teil den anderen.

Deshalb bewegt sich, was oben ist, im Kreis. Aber das All ist nicht irgendwo. Denn
einerseits ist das Wo selbst eine bestimmte Sache; andererseits muss es iiberdies noch
etwas anderes geben, in dem [der Gegenstand ist] und das [ihn] umgibt. Uber das All
und Ganze hinaus gibt es aber nichts auBerhalb des Alls; deshalb ist alles in der Him-
melskugel. Denn die Himmelskugel ist ja wohl das All.

Nicht die Himmelskugel ist der Ort, sondern der duf3erste, an den beweglichen Korper
angrenzende Teil der Himmelskugel. Deshalb ist die Erde im Wasser, dieses in der Lutft,
diese im Ather, und der Ather im Himmel, der Himmel aber nicht noch einmal in etwas
anderem.

Hieraus ist offenkundig, dass sich auch alle [in c. 1, 209a2 ff. angefiihrten] Schwierig-
keiten 16sen lassen, wenn vom Ort in dieser Weise gesprochen wird.” Weder muss [ad.
6.] der Ort mitwachsen; noch muss es [ad 2.] einen Ort eines Punktes noch [ad 1.] zwei
Korper in demselben Ort noch eine korperliche Ausdehnung geben (denn das Dazwi-
schen eines Orts ist irgendein Korper und nicht die Ausdehnung eines Kdorpers). Und
[ad. 5.] der Ort ist zwar auch irgendwo, aber nicht wie in einem Ort, sondern wie die
Grenze im Begrenzten. Denn es ist nicht jedes Ding in einem Ort, sondern [nur] der
bewegliche Korper.

Und dass sich die Dinge jeweils zu ihrem eigenen Ort begeben, hat einen guten Grund.
Denn was nachfolgend und ohne Gewalt beriihrend ist, ist verwandt. Zusammenge-
wachsenes ist ohne Einwirkung; Angrenzendes kann untereinander in Wechselwirkung
treten. Und nicht ohne Grund verharrt alles aufgrund seiner Natur in seinem eigenen

7 Zdhlung wie in c. 1, 209a2 ff.



213al

213a6

Ort. Denn das tut auch der Teil; und was in einem Ort ist, verhélt sich wie der abge-
trennte Teil zum Ganzen, z.B. wenn man einen Teil des Wassers oder der Luft bewegt.

So verhilt sich auch die Luft zum Wasser: Dieses ist wie Material, jenes ist die Form,;
das Wasser ist Material der Luft, die Luft ist wie eine Art Wirklichkeit desselben. Denn
das Wasser ist potentiell Luft, und umgekehrt ist die Luft potentiell Wasser. Genauere
Bestimmungen sind hiertliber spéter zu treffen. Aber der Anlass erzwingt es, etwas zu
sagen; was jetzt undeutlich angesprochen ist, wird dann deutlicher sein.

Wenn nun dasselbe Ding Material und Wirklichkeit ist (Wasser ist beides, aber potenti-
ell eines und wirklich etwas anderes), dann verhilt es sich wohl irgendwie wie ein Teil
zu Ganzen. Deshalb gibt es bei ihnen auch die Beriihrung — und Zusammenwuchs, wenn
beide wirklich eines geworden sind. — Uber den Ort, dass er ist und was er ist, wurde
somit gesprochen.

Kapitel 6

213al2

213al4

213al9

213a22

213a27

213b34

Ebenso haben wir anzunechmen, dass es Sache des Naturwissenschaftlers ist, auch Be-
trachtungen iiber das Leere anzustellen, ob es ist oder nicht, inwiefern es ist und was es
ist, wie tiber den Ort.

Bei ihm gibt es dhnliche Ablehnung und Anerkennung aufgrund der jeweiligen Annah-
men. Seine Verfechter setzen das Leere wie eine Art Ort und GefaB3; dieses gilt als voll,
wenn es die Stoffmenge enthilt, die es aufzunehmen vermag, und wenn diese fehlt, als
leer; als wéren Leeres, Volles und Ort dasselbe Ding, und nur ihr Sein nicht dasselbe.

Wir miissen die Untersuchung beginnen, indem wir 1. die Aussagen derer aufgreifen,
die [seine] Existenz behaupten, 2. die Aussagen derer, die sie bestreiten, und 3. die all-
gemein geteilten Meinungen tiber diese Themen.

Diejenigen, welche zu zeigen versuchen, dass es [das Leere] nicht gibt, weisen nicht
dasjenige zuriick, was die Leute leer nennen wollen, sondern was [die Leute] irrtiimlich
so nennen. Wie Anaxagoras und diejenigen, die bei der Widerlegung in derselben Weise
vorgehen: Sie zeigen, dass die Luft eine bestimmte Sache ist, indem sie Schlduche aus-
quetschen und demonstrieren, wie stark die Luft ist, und indem sie sie in Pipetten auf-
fangen.

Die Leute wollen aber, dass das Leere eine Ausdehnung sei, in der kein wahrnehmbarer
Korper ist. In der Meinung, jedes Ding sei ein Korper, behaupten sie, worin tiberhaupt
nichts ist, das sei leer, und deshalb sei leer, was [doch tatséchlich] voll Luft ist.®

AuBerdem glaubt man, jeder Korper sei tastbar; und tastbar sei, was Schwere oder
Leichtigkeit hat. Es ergibt sich als Schlussfolgerung, dass eben dies leer ist: worin nichts
Schweres oder Leichtes ist.

8 Hiernach ist 213b34-214a3 aus Kap. 7 eingeschoben. Vgl. HUSSEY p. 126.

10



213a31

213b3

213b4

213b12

213bl14

213b19

213b22

213b27

Aber nicht dies muss gezeigt werden, dass die Luft eine bestimmte Sache ist. Sondern
[es muss gezeigt werden], dass es keine abtrennbare oder wirklich abgetrennte Ausdeh-
nung auller den Korpern gibt, die den gesamten Korper aufteilt, so dass er nicht konti-
nuierlich zusammenhéngt (wie Demokrit und Leukipp und viele andere Naturerklarer
behaupten); und ebenso, wenn sich etwas [d.h. eine solche Ausdehnung] auB3erhalb des
gesamten Korpers befindet und dieser kontinuierlich zusammenhéngt.

Von jenen [die zu zeigen versuchen, dass es das Leere nicht gibt, s.0. a22 ff.] wird die
Fragestellung nicht recht getroffen; von denen, die behaupten, dass es [das Leere] gibt,
eher.

Diese sagen: Erstens. Es gédbe keine Bewegung hinsichtlich des Orts (d.i. Transport oder
GroBerwerden),” wenn es kein Leeres giibe, denn das Volle kdnne nichts aufnehmen.
Sollte es aufnehmen, wéren zwei Dinge im selben [Ort], und es kdnnten beliebig viele
Korper an derselben Stelle sein; denn ein Unterschied, weshalb das nicht der Fall wire,
lasst sich nicht angeben. Wenn dies mdoglich ist, dann ndhme auch das Kleinste das
Grofte auf. Denn das GrofBe ist viele Kleine. Wenn viele gleich Grofle im selben [Ort]
sein konnen, dann daher auch viele ungleich Grofle.

Melissos zeigt sogar, dass das All deshalb unbewegt ist; denn sollte es in Bewegung
sein, dann, sagt er, miisste es Leeres geben; aber das Leere sei keines der Dinge.

Zweitens. Dass es etwas Leeres gibt, wird auf die eine Weise hieraus gezeigt, auf eine
andere Weise so: Man sieht, dass manche Dinge einander durchdringen und zusammen-
gedriickt werden; z.B. wird behauptet, die Fisser nshmen den Wein mit den Schlduchen
auf, als wiirde dieser in die leeren Stellen innerhalb des verdichteten Korpers eindringen.

Ferner. Auch das Groerwerden scheint bei allen Dingen wegen des Leeren zustande zu
kommen. Denn [sc. man argumentiert,] die Nahrung sei ein Korper, und zwei Korper
konnen unmdglich an derselben Stelle sein. Zu einem Beleg [fiir die Existenz des Lee-
ren] wird auch die [Beobachtung] an der Asche gemacht, die ebenso viel Wasser auf-
nimmt wie das leere Gefal.

Dass Leeres sei, haben auch die Pythagoreer behauptet, und dass es aus dem unbegrenz-
ten Atem in die Himmelskugel eintrete, die auch das Leere einatme, das die Naturen
unterscheide; das Leere sei demnach eine Art Trennung und Unterscheidung des Aufei-
nanderfolgenden, und zwar zuerst bei den Zahlen; denn es unterscheide deren Naturen
gegeneinander.

Ungefdhr solche und so viele sind [die Griinde], aus denen die einen behaupten, es gebe
[Leeres], und die anderen nicht.

° Mit HUSSEY (p. 209: "unlogisch oder redundant") lasse ich o ydp &v Soxetv eivau kiviowy (b5-6: "denn es scheine
keine Bewegung zu geben") uniibersetzt.

11



Kapitel 7

213b30

214a3

214a6

214all

214al6

214a22

214a26

Um [herauszufinden], wie sich die Sache verhilt, miissen wir fassen, was das Wort be-
zeichnet. Und zwar hélt man das Leere fiir einen Ort, in dem nichts ist. Der Grund hier-
fiir 1st, dass man glaubt, das Seiende sei ein Korper, jeder Korper sei an einem Ort, und
leer sei ein Ort, in dem kein Kdrper ist — und somit gar nichts; denn wenn irgendwo kein
Kérper ist, sei dort gar nichts.'°

Wie zuvor gesagt, ergibt sich dies [d.h. dass das Leere ein Ort sei, an dem nichts ist (s.o.
213b31)] durch Schlussfolgerung. Aber es wére absurd, wenn der Punkt leer wire. Denn
[das Leere] muss ein Ort sein, in dem sich die Ausdehnung eines tastbaren Korpers
befindet.

Und es zeigt sich ja, dass das Leere nach der einen Auffassung als dasjenige charakte-
risiert wird, das mit keinem durch Tasten wahrnehmbaren Korper gefiillt ist. Durch Tas-
ten wahrnehmbar ist, was Schwere oder Leichtigkeit hat. Deshalb konnte man auch die
Frage aufwerfen, was [die Vertreter dieser Ansicht sagen]| wiirden, wenn die Ausdeh-
nung Farbe oder Klang hitte: ob sie leer sei oder nicht. Vielleicht ist es aber auch klar,
dass sie leer ist, wenn sie einen tastbaren Korper aufnehmen kann, und nicht leer, wenn
nicht.

Nach der anderen Auffassung [wird das Leere als dasjenige charakterisiert], in dem we-
der ein wohlbestimmtes Ding noch eine korperliche Substanz ist. Deshalb sagen man-
che, das Leere sei das Material des Korpers (das sind diejenigen, fiir die auch der Korper
eben dies ist). Aber das ist nicht gut gesagt. Denn das Material ist nicht von den Gegen-
stinden abtrennbar, sie aber suchen das Leere als abtrennbar.

Uber den Ort wurden die notigen Bestimmungen getroffen. Wenn es das Leere gibt,
dann muss es ein Ort sein, in dem aber kein Korper ist. Inwiefern es den Ort gibt und
inwiefern nicht, wurde gesagt. Es ist daher offenkundig, dass es auf diese Weise kein
Leeres gibt, weder abgetrennt noch unabtrennbar. Denn das Leere will kein Korper,
sondern die Ausdehnung eines Korpers sein. Daher scheint auch das Leere eine be-
stimmte Sache zu sein, weil der Ort dies ist, und aus denselben Griinden.

Auf die Ortsbewegung berufen sich sowohl diejenigen, welche behaupten, der Ort sei
eine bestimmte Sache aufler den eindringenden Korpern, als auch diejenigen, welche
[dasselbe] vom Leeren [behaupten]. Ursache der Bewegung, glauben sie, sei das Leere:
als ihr Worin. Das wiére aber ebenso, wie manche behaupten, dass der Ort [Ursache der
Bewegung] sei.

Keineswegs gibt es, wenn es Bewegung gibt, zwangsldufig Leeres. Insbesondere nicht
bei jeder Art von Bewegung, was Melissos iibersehen hat. Denn ein Wechsel von Ei-
genschaften kann auch im Vollen stattfinden. Und nicht einmal bei der Ortsbewegung;
denn [die Dinge] konnen einander zugleich Platz machen, ohne dass es auBler den be-
wegten Korpern irgendeine abtrennbare Ausdehnung gébe. Und das ist auch klar bei

19 Die folgenden zwei Sitze (213b34-214a3) sind nach Kap. 6 (vor den 213a31 beginnenden Satz) verschoben.

12



214a32

214b3

den Rotationen kontinuierlich zusammenhangender [Korper], sowie bei denen von Fliis-
sigkeiten.

Auch verdichtet werden kann [ein Korper] nicht in das [innere] Leere hinein, sondern
durch Herausquetschen des in ihm Befindlichen (z.B. der Luft bei zusammengepresstem
Wasser); und er kann groBer werden nicht nur dadurch, dass etwas eintritt, sondern auch
durch Wechsel von Eigenschaften, z.B. wenn aus Wasser Luft wird.

Uberhaupt entkriftet das Argument mit dem GréBerwerden und mit dem in die Asche
gegossenen Wasser sich selbst. Denn entweder wird gar nichts gréfer; oder nicht durch
[einen eintretenden] Korper; oder es konnen zwei Korper an derselben Stelle sein; oder
es ist zwangsldufig jeder Korper leer, wenn er iiberall grofler wird und dies wegen des
Leeren geschieht. Aber hiermit fordert man die Losung eines gemeinsamen Problems,
anstatt zu zeigen, dass es das Leere gibt. Dasselbe Argument gilt auch fiir die Asche. —
Dass die Argumente, mit denen man zeigt, dass es das Leere gibt, leicht zu erledigen
sind, ist somit offenkundig.

Kapitel 8

214b12

214b13

214b17

214b24

214b28

Kommen wir auf das Gesagte zurlick: dass es kein Leeres gibt, das in solcher Weise,

wie manche behaupten, abgetrennt wiire.!!

[1.] Wenn jedem unter den einfachen Koérpern aufgrund seiner Natur ein bestimmter
Transport eignet, z.B. dem Feuer nach oben, der Erde hingegen nach unten und zur
Mitte, dann ist klar, dass das Leere nicht als Ursache des Transports in Betracht kommt.
Wovon wird das Leere nun Ursache sein? Es gilt als Ursache der Bewegung hinsichtlich
des Orts, aber ihre [Ursache] ist es nicht.

[2.] Ferner: Angenommen, [das Leere] sei so etwas wie ein Ort, in dem aber kein Korper
ist. Gegeben ein Leeres: Wohin wird sich dann der in dieses platzierte Korper bewegen?
Jedenfalls nicht in das Ganze. Dasselbe Argument richtet sich auch gegen diejenigen,
welche den Ort, in den sich [ein Korper] bewegt, fiir etwas Abgetrenntes halten: In wel-
cher Weise wird sich denn der darin platzierte [Korper] bewegen oder verharren? Na-
heliegenderweise passt auch hinsichtlich des Oben und Unten dasselbe Argument auch
auf das Leere. Denn diejenigen, die seine Existenz behaupten, machen das Leere zu
einem Ort.

[3.] Und wie wird etwas im Ort oder im Leeren darin sein? Dies [das Darinsein] ergibt
sich nicht, wenn irgendein Korper als Ganzer in einem abgetrennten und fortbestehen-
den Ort platziert ist. Denn der Teil [dieses Korpers], wenn er nicht getrennt platziert
wird, wird nicht in einem [eigenem] Ort sein, sondern im ganzen [Korper]. [4.] Ferner:
Wenn es keinen [abgetrennten] Ort gibt, dann wird es auch kein Leeres geben.

Im Hinblick auf die Behauptung, es miisse Leeres geben, wenn es Bewegung geben soll,
ergibt sich bei ndherer Betrachtung eher das Gegenteil: dass sich kein einziges Ding

! Zahlung nach HUSSEY.

13



215al

215a6

215all

215al4

215al19

215a24

215a29

bewegen kann, wenn es Leeres gibt:'? [1.] Denn wie von der Erde behauptet wird, dass
sie wegen der Gleichartigkeit [sc. der Umgebung in allen Richtungen] ruht, so muss [ein
Ding] auch im Leeren ruhen. Denn es gibt nichts, wohin es sich eher bewegen oder eher
nicht bewegen wird; das Leere als solches hat ja keinen Unterschied.

[2.] Weiter: Jede Bewegung geschieht entweder durch Gewalt oder naturgemal3. Und
wenn es denn die gewaltsame gibt, dann muss es auch die naturgeméfe geben. Denn die
gewaltsame ist naturwidrig, und die naturwidrige ist der naturgeméfBen nachgeordnet.
Wenn den natiirlichen Korper nicht jeweils eine naturgeméfle Bewegung eignet, dann
auch keine der anderen Bewegungen.

Aber wie soll [ihm] aufgrund seiner Natur [eine bestimmte Bewegung eignen], wenn es
im Leeren und im Unbegrenzten keinerlei Unterschied gibt? Beim Unbegrenzten gibe
es weder Oben noch Unten noch Mitte, beim Leeren wire das Oben nicht vom Unten
verschieden. Denn wie es am Nichts keinerlei Unterschied gibt, so auch am Leeren; und
das Leere scheint ja eine Art Nicht-Seiendes und Fehlen zu sein.

Aber wie soll [ithm] aufgrund seiner Natur [eine bestimmte Bewegung eignen], wenn es
im Leeren und im Unbegrenzten keinerlei Unterschied gibt? Beim Unbegrenzten gébe
es weder Oben noch Unten noch Mitte, beim Leeren wire das Oben nicht vom Unten
verschieden. Denn wie es am Nichts keinerlei Unterschied gibt, so auch am Leeren; und
das Leere scheint ja eine Art Nicht-Seiendes und Fehlen zu sein.

[3.] Ferner: Was geworfen wird, bewegt sich tatsdchlich ohne Kontakt zu dem, was an-
gestofen hat, weiter, und zwar entweder durch Wechselumstellung, wie einige sagen,
oder dadurch, dass die angestoBBene Luft eine grofBere Bewegung anstofit als diejenige
des angestoflenen Korpers, die ihn in seinen eigenen Ort bringt. Im Leeren ist davon
nichts vorhanden; nichts kommt vom Fleck, was nicht geradezu geschleppt wird.

[4.] Ferner kdnnte niemand angeben, warum etwas Bewegtes irgendwo stillsteht. Denn:
Warum eher an dieser als an jener Stelle? Also wird [ein Gegenstand] entweder ruhen;
oder er muss ins Unbegrenzte treiben, wenn nichts Starkeres hindert. [5.] Ferner: Tat-
sachlich scheint sich [der Gegenstand] ins Leere zu bewegen, da dieses nachgibt. Im
Leeren [geschieht] dergleichen aber gleichermaflen in alle Richtungen, so dass er sich
in alle Richtungen bewegen wiirde.

Ferner wird das Behauptete auch durch folgendes offenkundig. Wir sehen denselben
Korper mit demselben Gewicht aus zwei Griinden schneller den Ort wechseln: entweder
[Fall 1] weil das Wo-hindurch verschieden ist, z.B. durch Wasser im Unterschied zu
Erde oder durch Wasser im Unterschied zu Luft; oder [Fall 2] weil, wihrend sonst alles
gleich bleibt, der den Ort wechselnde Korper verschieden ist durch seinen Uberschuss
an Gewicht oder Leichtigkeit.

[Zu Fall 1.] Ursache sei das Wo-hindurch des Ortswechsels: Am meisten hemmt in ent-
gegengesetzter Richtung Bewegtes, dann auch Ruhendes; und jeweils mehr das nicht

12 Zghlung nach HUSSEY.

14



215b3

215b12

215b18

215b22

215b30

216a4

216a8

gut Teilbare, d.i. das Dichtere. Dabei gilt: A durchquert B und das diinnere D in Zeiten
C bzw. E, die bei gleicher Lange von B und D proportional sind zu den hemmenden
Korpern.

Es sei B Wasser, D Luft. Je diinner und unkorperlicher Luft im Vergleich zu Wasser ist,
um soviel schneller 1duft 4 durch D als durch B. Das Verhiltnis der Geschwindigkeiten
sei dasselbe wie der Unterschied zwischen Luft zu Wasser: Wenn [die Luft] zweimal so
diinn ist, 1auft A durch B in der zweifachen Zeit wie durch D; das heifit, die Zeit C ist
das Zweifache von E. Und stets gilt: Je unkorperlicher, weniger hemmend und besser
teilbar ist, was 4 durchlduft, desto schneller wird 4 es durchlaufen.

Das Leere hat aber kein Verhiltnis, in dem es von dem Korper iibertroffen wird, ebenso
wenig wie das Nichts zur Anzahl. Denn Vier tibertrifft Drei um Eins, Zwei um mehr
und Eins um noch mehr, aber es gibt kein Verhiltnis, in dem Vier das Nichts iibertriftt.
Das Ubertreffende muss ja geteilt werden in den Uberschuss und das Ubertroffene; da-
her wiire Vier der Betrag des Uberschusses, zuziiglich nichts.

Daher tibertrifft die Linie auch nicht den Punkt [sc. in einem bestimmten Verhiltnis
(logoi tini, vgl. b12)], wenn sie denn nicht aus Punkten besteht. Ebenso kann auch das
Leere kein Verhéltnis zum Vollen haben, daher auch nicht die Bewegung, sondern wenn
sie durch das Feinste hindurch in bestimmter Zeit um eine bestimmte Strecke zuriick-
legt, dann iibertrifft sie bei Durchquerung des Leeren jedes Verhéltnis.

Es sei ndmlich F leer und gleich grofl wie B und D. Wenn A dies durchlduft und fiir
diese Bewegung eine bestimmte Zeit G braucht, und zwar weniger als £, dann hat das
Leere zum Vollen dasselbe Verhiltnis [wie G zu E]. Aber in ebenso langer Zeit wie G
durchlduft 4 den Teil H von D. Er durchlduft es nun aber auch, wenn [in] F etwas ist,
das in derselben Proportion, wie die Zeit E zu G, diinner als Luft ist.

Ist ndmlich dieser Korper /" um ebenso viel diinner als D, wie E ldnger dauert als G,
dann durchlduft 4 bei seiner Bewegung F' mit umgekehrt proportionaler Geschwindig-
keit in derselben Zeit G. Und wenn in /' nun gar kein Korper ist, noch schneller. Aber
es war in der Zeit G (s.0. b24). Also durchlduft er F, wenn es voll und wenn es leer ist,
in derselben Zeit — was aber nicht geht.

Offenbar wird sich somit, wenn es eine Zeit gibt, in der irgendein Teil des Leeren durch-
laufen wird, dieses Unmogliche ergeben: Der Gegenstand wird dabei ertappt, dass er
etwas in derselben Zeit durchlauft, wenn es voll und wenn es leer ist. Denn es wird einen
Korper geben, der zum anderen dieselbe Proportion aufweist wie die eine Zeit zur an-
deren Zeit.

Zusammengefasst ist klar: Der Grund fiir das Ergebnis ist, dass einerseits zwischen jeder
Bewegung und einer anderen ein bestimmtes Verhéltnis besteht; denn sie geschieht in
einer Zeit, und zwischen jeder Zeit und einer anderen besteht ein bestimmtes Verhéltnis,
wenn beide begrenzt sind. Andererseits besteht aber zwischen dem Leeren und dem
Vollen kein Verhiltnis.

15



216all

216al7

216a21

216a26

216a33

216b3

216b9

216b12

[Zu Fall 2.] Soweit das Durchlaufene unterschiedlich ist, ergibt sich dies, im Hinblick
auf den Uberschuss des Durchlaufenden aber Folgendes. Wir beobachten ja: was gro-
Beren Antrieb an Schwere oder Leichtigkeit hat, durchldauft unter sonst gleichen Um-
stinden dieselbe Strecke schneller, und zwar in Abhédngigkeit vom Verhiltnis der Gro-
Ben zueinander. Dies miisste auch bei Durchquerung des Leeren der Fall sein.

Aber das geht nicht. Denn aufgrund welcher Ursache soll es schneller laufen? Im Vollen
ist das zwangslaufig: Das Grof3ere zerteilt durch seine Stirke schneller; das Hindurch-
laufende oder -geschleuderte zerteilt ja entweder durch seine Figur oder durch den An-
trieb, den es hat. Also wird [im Leeren] alles gleich schnell sein. Aber das ist unméglich.

Aus dem Gesagten ist offenkundig: Wenn es Leeres gibt, ergibt sich das Gegenteil des-
sen, wodurch es von den Verfechtern seiner Existenz fabriziert wird. Sie glauben, es
gebe das Leere, an sich abgesondert, wenn es die Bewegung hinsichtlich des Ortes gibt.
Dies ist aber dasselbe wie zu behaupten, der Ort sei etwas Abgetrenntes. Dass dies un-
moglich ist, wurde schon gezeigt.

An sich betrachtet, konnte das sog. Leere als wirklich leer erscheinen. Wenn man einen
Wiirfel im Wasser aufstellt, dann wird soviel Wasser verdriangt wie der Wiirfel grof ist.
Ebenso in der Luft, was aber der Wahrnehmung entgeht. Und so ist es stets in jedem
Stoff, bei dem es ein Ausweichen gibt. Wohin dieser durch seine Natur zum Ausweichen
bestimmt ist, dahin muss er, wenn er nicht zusammengedriickt wird, ausweichen: immer
dann nach unten, wenn seine charakteristische Bewegung wie diejenige der Erde nach
unten fiihrt, oder nach oben beim Feuer, oder in beide Richtungen; und dies ganz unab-
héngig davon, von welcher Beschaffenheit das Hineingesetzte ist.

Aber im Leeren, das gar kein Stoff ist, ist dies unmoglich. Vielmehr miisste den Wiirfel
die gleichgrofle Ausdehnung durchdrungen haben, die zuvor im Leeren vorhanden war,
wie wenn das Wasser oder die Luft nicht von dem Holzwiirfel verdringt wiirden, son-
dern ganz und gar durch ihn hindurchschossen.

Freilich hat auch der Wiirfel eben soviel Grofle, wie er Leeres besetzt. Wenn dies — ich
meine das Volumen des holzernen Wiirfels — auch warm oder kalt ist oder schwer oder
leicht, ist es um nichts weniger in seinem Sein verschieden von allen diesen Eigenschaf-
ten (selbst wenn es nicht [von ihnen] abtrennbar ist). Und auch wenn es von allen ande-
ren abgetrennt werden sollte und weder schwer noch leicht wire, miisste es daher ein
ebenso groBes Leeres besetzen und sich im selben, ihm an GroBe gleichkommenden
Teil des Orts und zugleich auch des Leeren befinden.

Worin unterschiede sich dann das Volumen des Wiirfels vom gleichgrof3en Leeren und
Ort? Und wenn zwei dergleichen, warum sollen nicht auch beliebig viele an derselben
Stelle sein? — Dies ist die eine Absurditdt und Unmoglichkeit.

Ferner wird der Wiirfel offenbar auch beim Ausweichen dies [d.h. das Volumen] behal-
ten, das alle anderen Kdrper haben. Wenn es sich vom Ort in nichts unterscheidet, wa-
rum muss man dann fiir die Korper einen Ort fabrizieren auler dem jeweiligen Volu-
men, wenn das Volumen von solcher Art ist, dass mit ihm nichts geschieht? Wenn es

16



auBler ihm noch eine gleichgrofle derartige Ausdehnung existierte, brachte das gar
nichts.'?>— Dass es also kein abgetrenntes Leeres gibt, ist hieraus klar.

Kapitel 9

216b22

216b30

217a3

217al10

Manche glauben, dass es Leeres gibt, werde anhand von Diinn und Dicht offenkundig.
Denn ohne Diinn und Dicht sind auch kein Sich-Zusammenziehen und keine Verdich-
tung mdoglich. Und ohne dieses gibt es entweder liberhaupt keine Bewegung; oder das
Weltganze beult aus, wie Xouthos behauptete; oder [die Dinge] miissen stets ins ebenso
GroB3e umschlagen (das heifit, wenn z.B. aus einem Loffel Wasser Luft wurde, dann
muss gleichzeitig aus ebenso viel Luft die entsprechende Menge Wasser geworden
sein); oder es muss zwangsldufig Leeres geben. Denn anders sind Verdichtung und Aus-
dehnung unméglich.

Wenn sie als diinn bezeichnen, was viele abgetrennte leere Stellen enthilt, dann ist of-
fenkundig: Wie es kein getrenntes Leeres geben kann und ebenso wenig einen Ort, der
dessen Ausdehnung enthilt, so auch kein Leeres in diesem Sinne. Wenn sie aber be-
haupten, etwas Leeres sei nicht getrennt, aber gleichwohl enthalten, ist das weniger un-
moglich. Es ergibt sich dann aber erstens, dass das Leere nicht die Ursache der ganzen
Bewegung ist, sondern nur derjenigen nach oben. Denn das Diinne ist leicht, deshalb
sagt man ja auch, das Feuer sei diinn. Zweitens ist das Leere nicht als Worin Ursache.
Sondern wie [aufgeblasene] Schlduche, indem sie [im Wasser] aufsteigen, nach oben
tragen, was mit ithnen kontinuierlich verbunden ist, so trdgt das Leere nach oben.

Aber wie kann es einen Ortswechsel des Leeren oder einen Ort des Leeren geben? Wo
hinein es wechselt, wird ja [sc. bei Annahme eines Ortswechsels des Leeren] zu etwas,
das [sc. zundchst] von Leerem leer ist. Ferner: Wie erklart man beim Schweren das Fal-
len nach unten? Klar ist auch: Wenn etwas umso mehr aufsteigt, je diinner und leerer es
ist, dann wird es am schnellsten aufsteigen, wenn es ganz leer ist. Aber vielleicht kann
sich dieses auch gar nicht bewegen. Das Argument ist dasselbe: einerseits, dass im Lee-
ren alles unbewegt ist, und andererseits, dass das Leere unbewegt ist; denn die Ge-
schwindigkeiten sind nicht vergleichbar.

Wir behaupten, es gebe kein Leeres. Ansonsten ist es aber ganz richtig, eine Schwierig-
keit darin zu sehen, dass es entweder keine Bewegung gibt, wenn es kein Dichter- und
Diinnerwerden gibt, oder der Himmel ausbeult oder stets ebenso viel Wasser aus Luft
entstanden ist wie Luft aus Wasser. Es ist ja klar, dass mehr Luft aus Wasser entsteht.
Wenn es keine Verdichtung gibt, muss entweder die Verdrdngung des jeweils Angren-
zenden bewirken, dass der Rand ausbeult, oder irgendwo anders entsteht gleichviel
Wasser durch Umschlag aus Luft, damit das Gesamtvolumen des Weltganzen gleich
grof} bleibt; oder nichts bewegt sich. Denn dies wird sich immer ergeben, wenn etwas

13 Der folgende Satz (b17-20) ist als nicht aristotelisch gestrichen. PRANTL iibers.: "Ferner sollte doch klar sein,
welcher Beschaffenheit ein Leeres bei dem sich Bewegenden sei; nun aber ist nirgends innerhalb der Welt ein
solches klar, denn die Luft ist Etwas, scheint aber ja nicht Etwas zu sein, und auch das Wasser wiirde dies, wenn
die Fische einen Malistab des Urtheilens hétten, denn durch das Tasten ist die Beurtheilung des Tastbaren."

17



217a20

217a26

217a33

217b6

217b8

217bl11

217620

verdrangt wird und kein zyklischer Austausch stattfindet. Denn nicht immer fiihrt der
Ortswechsel zu einer Kreisbewegung, sondern auch zu einer geradlinigen.

Deshalb mag man behaupten, es gebe etwas Leeres. Unsere Gegenbehauptung ergibt
sich aus dem, was wir zugrunde gelegt haben: Es gibt [jeweils] ein einziges Material
des Kontrdren, des Warmen und Kalten und der anderen natiirlichen Gegensétze; aus
etwas, das potentiell ist, wird etwas, das wirklich ist; das Material ist zwar nicht getrennt,
aber sein Sein ist ein anderes; und es ist numerisch eines — je nach Fall z.B. einer Farbe
und des Warmen und Kalten.

Das Material des groB3en und des kleinen Korpers ist dasselbe. Das ist klar. Denn wenn
aus Wasser Luft wird, ist dasselbe Material, ohne dass ihm etwas hinzugefiigt wiirde,
zu etwas anderem geworden; sondern was es potentiell war, ist es nun es wirklich. Und
ebenso wieder [beim Entstehen von] Wasser aus Luft; das eine Mal in die GroBe aus der
Kleinheit, das andere Mal in die Kleinheit aus der Grof3e. Und ebenso daher auch, wenn
die viele Luft in einem kleineren Volumen entsteht und somit aus Kleinerem Grof3eres
wird: das Material, das dies potentiell ist, wird beides.

Wie dasselbe Material aus Kaltem zu Warmem und aus Warmem zu Kaltem wird, weil
es dies potentiell war, so auch aus Warmem zu Warmerem, ohne dass im Material etwas
zu Warmem wiirde, das nicht schon bei der geringeren Warme Warmes war. Das ist
ebenso wie bei Bogen und Kriimmung des groBBeren Kreises: Wenn diese zu denjenigen
eines kleineren Kreises werden (ob sie nun dabei dieselben bleiben oder nicht), tritt auch
nirgendwo das Krumme auf, das zuvor nicht Krummes sondern Gerades war; denn das
Mehr oder Weniger kommt nicht dadurch, dass Liicken bleiben, zustande.

Und auch bei einer Flamme kann man kein Volumen herausgreifen, in dem keine
Wirme und Weille wire. Ebenso daher auch die friihere Warme im Verhéltnis zur spé-
teren.

Also werden auch die GroBle und die Kleinheit des wahrnehmbaren Volumens aufge-
spannt, ohne dass dem Material etwas hinzugefiigt wiirde, sondern weil das Material
potentiell beides ist. Also ist dasselbe dicht und diinn, und sie haben ein einziges Mate-
rial.

Und zwar ist das Dichte schwer und das Diinne leicht.'* Denn zu beiden, dem Dichten
und dem Diinnen, gehort zweierlei. Denn das Schwere und das Harte scheinen dicht zu
sein, und die kontriren Gegenteile diinn, ndmlich das Leichte und Weiche. Allerdings
besteht bei Blei und Eisen keine Entsprechung zwischen dem Schweren und dem Har-
ten.

Aus dem Gesagten ist offenkundig, dass es weder ein abgesondertes Leeres gibt, [und
zwar] weder schlechthin noch im Diinnen, noch potentiell, wenn man nicht iiberhaupt

4 Der folgende, rekapitulierende Satz (217b12-16) ist wohl eine in den Text eingedrungene Randbemerkung. Ich
iibersetze: "Ferner: Wie der kleingedriickte Kreisbogen kein zusitzliches krummes Stiick erhilt, sondern als vor-
handener zusammengedriickt wird, so ist auch, was immer man vom Feuer herausgreift, warm; und ebenso ist das
All Zusammendriickung und Ausdehnung desselben Materials."

18



217627

die Ursache des Ortswechsels Leeres nennen will. So betrachtet, wire das Material von
Schwer und Leicht, als solches, das Leere. Denn das Dichte und Diinne sind vermoge
dieses kontraren Gegensatzes Hervorbringer des Ortswechsels, vermoge [desjenigen]
von Hart und Weich aber des Betroffen- und Unbetroffensein [von dulleren Einwirkun-
gen] und somit nicht des Ortswechsels, sondern eher einer sonstigen Anderung.

Uber das Leere, inwiefern es ist und inwiefern es nicht ist, seien die Bestimmungen in
dieser Weise getroffen.

Kapitel 10

217629

217b32

218a3

218a8

218all

218al6

218a21

Im Anschluss an das Gesagte ist zu dem Thema 'Zeit' iiberzugehen. Zunichst empfiehlt
es sich, die diesbeziiglichen Fragen auch anhand der publizierten Schriften zu erdrtern:
Ob die Zeit zum Seienden oder zum Nichtseienden gehort; und dann, was ihre Natur ist.

Dass sie nun entweder gar nicht ist oder kaum und nur schwach, konnte man wohl aus
Folgendem vermuten: Teils liegt sie zuriick und ist nicht [mehr], teils steht sie bevor
und ist noch nicht. Aus diesen Teilen besteht aber sowohl die unbegrenzte als auch jede
herausgegriffene Zeit. Und was aus Nichtseiendem besteht, kann — so mag man glauben
—nicht am Sein teilhaben.

Uberdies gilt fiir jedes teilbare Ding: Falls es {iberhaupt ist, miissen auch alle oder we-
nigstens einige Teile eben dann, wenn es ist, sein. Die Teile der Zeit liegen teils zuriick,
teils stehen sie bevor; aber keiner ist, obgleich sie teilbar ist. Das Jetzt ist kein Teil. Denn
der Teil misst [das Ganze], und das Ganze muss aus den Teilen zusammengesetzt sein;
die Zeit aber scheint nicht aus den Jetzt zusammengesetzt zu sein.

Ferner ist nicht leicht zu sehen, ob das Jetzt, das das Vergangene und das Bevorstehende
gegeneinander abzugrenzen scheint, stets als eines und dasselbe bestehen bleibt, oder
ob es immer wieder ein anderes [ist].

Denn wenn es [d.i. das Jetzt] immer wieder ein anderes ist und wenn von den immer
wieder anderen Teilen der Zeit keine zugleich sind (auBler indem ein Teil umgibt und
der andere umgeben ist, wie die kiirzere von der langeren Zeit) und wenn aullerdem das
Jetzt, das nicht ist, aber zuvor war, irgendwann zugrunde gegangen sein muss, dann
werden die Jetzt nicht miteinander zugleich sein, sondern es muss stets das friihere zu-
grunde gegangen sein.

In ihm selbst kann es nicht zugrunde gegangen sein, denn da war es ja. Aber auch in
einem anderen Jetzt kann das frithere Jetzt nicht zugrunde gegangen sein. Denn wir ge-
hen davon aus, dass die Jetzt so wenig eines an das andere anschliefen kdnnen wie ein
Punkt an einen Punkt. Wenn es somit nicht im néchsten, sondern in einem anderen
[Jetzt] untergegangen ist, dann wire es zugleich in den unbegrenzt vielen dazwischen-
liegenden Jetzt. Aber das ist unmdglich.

Aber auch stets als dasselbe bestehen bleiben kann es nicht. Denn nichts Teilbares und
Begrenztes, sei es in eine einzige oder in mehrere Richtungen kontinuierlich ausgedehnt,

19



218a25

218a30

218a33

218b5

218b9

218b13

218b18

hat nur eine einzige Grenze. Aber das Jetzt ist Grenze, und man kann eine begrenzte
Zeit herausgreifen.

Ferner: Zeitlich zugleich zu sein und weder frither noch spéter, heif3t: in einem und dem-
selben Jetzt zu sein. Wenn aber in einem bestimmten Jetzt ein Teil frither und ein Teil
spater ist, dann wire das vor zehntausend Jahren Geschehene zugleich mit dem heute
Geschehenen, und es kdme gar nicht vor, dass eines frither oder spiter als das andere
ist.

Soweit seien die Schwierigkeiten hinsichtlich ihrer Merkmale durchgegangen. Was aber
die Zeit ist und was ihre Natur ist, ist aus den lberlieferten [Expertenmeinungen] und
ebenso aus unseren fritheren gelegentlichen Erorterungen nicht klar ersichtlich.

Manche behaupten, die Zeit sei die Bewegung des Weltganzen, andere, sie sei die
[Welt]kugel selbst. Freilich ist von dem Umlauf auch der Teil eine bestimmte Zeit, aber
kein Umlauf. Denn Teil des Umlaufs ist, was immer man herausgreift; aber dies ist kein
Umlauf. Ferner: Wiren die Himmel mehrere, dann wire die Zeit gleichermallen die Be-
wegung jedes beliebigen von ihnen; daher gibe es viele Zeiten zugleich.

Die Weltkugel wurde von denen, die das sagen, deshalb fiir die Zeit gehalten, weil alles
in der Zeit und in der Weltkugel ist. Diese Behauptung ist aber zu einfiltig, als dass man
auf die mit ihr verbundenen Unmdglichkeiten eingehen miisste.

Da die Zeit vor allem fiir irgendeine Bewegung und Anderung gehalten wird, ist auch
dies zu betrachten. Nun ist die jeweilige Anderung und Bewegung nur in dem, was sich
andert; oder sie ist eben dort, wo das, was sich bewegt und &ndert, sein mag. Die Zeit
aber ist gleichermalflen iiberall und bei allem.

Ferner ist Anderung schneller und langsamer, Zeit aber nicht. Und zwar wird das Lang-
same und Schnelle durch Zeit bestimmt: Schnell ist das in wenig Zeit um Vieles, lang-
sam das in viel Zeit um Weniges Bewegte. Aber die Zeit wird nicht durch Zeit bestimmt,
weder dadurch, dass diese soundso viel, noch dadurch, dass sie soundso beschaffen ist.

Dass die Zeit somit keine Bewegung ist, ist offenkundig; dabei soll es keinen Unter-
schied machen, ob wir von Bewegung oder Anderung sprechen.

Kapitel 11

218b21

218b23

Aber [es gibt die Zeit] auch nicht ohne Anderung. Denn wenn in unserem Denken keine
Anderung geschieht oder uns die Anderung unbemerkt bleibt, dann scheint uns auch
keine Zeit vergangen zu sein.

Ebensowenig wie in der sardischen Erzahlung von den Schldfern im Heroengrab: Beim
Erwachen verbinden sie mit dem fritheren Jetzt das spdtere Jetzt und machen daraus ein
einziges; das Dazwischenliegende lassen sie wegen ihrer Wahrnehmungslosigkeit aus.
Ebenso wie, wenn das Jetzt kein anderes, sondern dasselbe und ein einziges wére, keine
Zeit wire, so scheint auch, da unbemerkt bleibt, dass das Jetzt ein anderes ist, das Da-
zwischenliegende keine Zeit zu sein.

20



218b29

219al

219a8

219al10

219al4

219al19

219a25

219a30

Zu glauben, dass keine Zeit sei, ergibt sich fiir uns eben dann, wenn wir keine Anderung
abgrenzen, sondern die Seele in etwas Einheitlichen und Ungeteilten zu verharren
scheint; wenn wir aber [eine Anderung] wahrnehmen und abgrenzen, dann behaupten
wir, es sei Zeit vergangen. Daher ist offenkundig, dass ohne Bewegung und Anderung
keine Zeit ist.

Offenkundig ist die Zeit somit weder Bewegung noch ohne Bewegung. Da wir aber
danach forschen, was die Zeit ist, haben wir sie von diesem Ausgangspunkt her zu fas-
sen: was sie an der Bewegung ist. Denn wir werden zugleich der Bewegung und der Zeit
gewahr. Und wenn es dunkel ist und uns nichts durch den Leib geschieht, aber in der
Seele irgendeine Bewegung ist, dann haben wir direkt den Eindruck, es sei zugleich
auch etwas Zeit vergangen. Und wenn wir umgekehrt den Eindruck haben, es sei etwas
Zeit vergangen, dann haben wir auch den Eindruck, es habe zugleich irgendeine Bewe-
gung stattgefunden.

Somit ist die Zeit entweder Bewegung oder etwas an der Bewegung. Und da sie keine
Bewegung ist, muss sie etwas an der Bewegung sein.

Da sich das Bewegte aus einem Anfangszustand in einen Endzustand bewegt und jede
[sc. somit zuriickgelegte] GroBe kontinuierlich ausgedehnt ist, folgt die Bewegung der
GroBle. Weil die Grofle kontinuierlich ausgedehnt ist, ist auch die Bewegung kontinu-
ierlich ausgedehnt, und wegen der Bewegung die Zeit. Denn wieviel Bewegung stattge-
funden hat, soviel Zeit hilt man stets fiir vergangen.

Dabei ist das Friither-Spiter zuerst im Ort. Dort handelt es sich um eine Lagebeziehung.
Und da das Friiher-Spéter in der GroBe [d.h. bei einer Ortsverdnderung: im Ort] ist, muss
das Friiher-Spater auch in der Bewegung sein, isomorph demjenigen in der GroB3e. Aber
auch in der Zeit ist das Friiher-Spiter, da immer das eine dem anderen folgt.

Das Friihere und Spitere in der Bewegung ist, was bei beliebiger Gelegenheit zu sein
die Bewegung ausmacht. Aber was sein eigenes Sein ausmacht, ist ein anderes und nicht
Bewegung. Aber auch die Zeit erkennen wir, wenn wir die Bewegung abgrenzen, und
zwar indem wir sie mit dem Friitheren und Spéteren abgrenzen. Und wir behaupten eben
dann, es sei Zeit vergangen, wenn wir des Fritheren und Spéteren in der Bewegung ge-
wahr werden.

Wir grenzen [sc. die Bewegung] ab, indem wir sie [d.h. das Friihere und das Spétere]
als untereinander verschieden aufgreifen sowie dazwischen etwas von beiden Verschie-
denes. Denn wenn wir die Enden als von der Mitte verschieden erfassen und die Seele
sagt, die Jetzt seien zwei, ein fritheres und ein spiteres, dann behaupten wir auch, dies
sei Zeit. Denn was durch das Jetzt begrenzt ist, scheint Zeit zu sein (was hiermit zu-
grunde gelegt sei).

Wenn wir das Jetzt als ein einziges wahrnehmen — und nicht als fritheres und spiteres
in der Bewegung oder zwar als dasselbe, aber zu etwas Fritherem und Spéterem gehorig
—, dann scheint, weil keine Bewegung, auch keine Zeit vergangen zu sein. Wenn aber
als fritheres und spiteres, dann sprechen wir von Zeit.

21



219bl

219b5

219b9

219b12

219b15

219b18

219622

219b26

219629

219b33

Denn dies ist die Zeit: Zahl der Bewegung geméll dem Friiher und Spéter. Die Zeit ist
also nicht Bewegung, sondern [sie ist] insofern, als die Bewegung Zahl hat. Ein Zeichen
dafiir ist, dass wir das Mehr und Weniger nach der Zahl und das Mehr und Weniger an
Bewegung nach der Zeit beurteilen. Die Zeit ist also eine Art Zahl.

Zahl gibt es auf zwei Weisen. Denn "Zahl" nennen wir einerseits das Gezéahlte und Zahl-
bare, andererseits das, womit wir zdhlen; und das, womit wir zdhlen, ist etwas anderes
als das Gezihlte. Dabei ist die Zeit das Gezahlte und nicht das, womit wir zdhlen.

Und wie die Bewegung immer wieder eine andere ist, so auch die Zeit. — Die gesamte
Zeit zusammengenommen ist freilich dieselbe. Denn das Jetzt ist dasselbe wie, was es
bei beliebiger Gelegenheit war. Aber was sein eigenes Sein ausmacht, ist unterschied-
lich; und das Jetzt misst die Zeit ab, insofern es ein fritheres und spéiteres ist.

Das Jetzt ist einerseits dasselbe, andererseits nicht dasselbe. Sofern es namlich immer
wieder in einem anderen ist, ist es verschieden; denn das heif3t es fiir es, jetzt zu sein.
Aber was bei beliebiger Gelegenheit zu sein das Jetzt ausmacht, ist immer dasselbe.

Der GroBe folgt, wie gesagt, die Bewegung und dieser, wie wir behaupten, die Zeit; und
ebenso dem Punkt der transportierte Gegenstand, an dem wir die Bewegung, und in ihr
das Friihere und das Spétere, erkennen.

Als das, was er bei beliebiger Gelegenbheit ist, ist dieser dasselbe (denn er ist Punkt oder
Stein oder sonst etwas dergleichen); aber in dem, was ihn jeweils kennzeichnet, ist er
verschieden — wie die Sophisten annehmen, dass Koriskos-im-Lykeion ein anderer ist
als Koriskos-in-der-Agora. Das heif3t, er ist dadurch verschieden, dass er immer wieder
anderswo und anderswo ist.

Dem transportierten Gegenstand folgt das Jetzt, wie die Zeit der Bewegung. Denn wir
erkennen das Friithere und Spétere in der Bewegung anhand des transportierten Gegen-
standes; und gerade insofern, als das Friihere und Spétere z&hlbar ist, ist das Jetzt [d.h.
ist es das, als was es jeweils gekennzeichnet ist].

Dabher gilt auch hier: Was bei beliebiger Gelegenheit zu sein ihn [d.h. den transportierten
Gegenstand als das Transportierte] jetzt ausmacht, ist dasselbe (ndmlich das Friihere
und Spitere in der Bewegung); aber sein [jetziges (!)] Sein ist ein anderes, denn gerade
insofern, als das Friihere und Spétere zéhlbar ist, ist das Jetzt.

Und dies ist am besten bekannt. Denn die Bewegung ist [sc. bekannt] durch das Bewegte
und der Transport durch den transportierten Gegenstand; der transportierte Gegenstand
ist ja ein wohlbestimmtes Ding, die Bewegung nicht. Somit trifft es einerseits zu, dass
das Jetzt immer dasselbe ist, und andererseits, dass es nicht dasselbe ist. Denn ebenso
verhélt es sich mit dem transportierten Gegenstand.

Offenkundig ist auch: Gébe es keine Zeit, dann auch nicht das Jetzt; und gébe es das
Jetzt nicht, dann keine Zeit. Denn zugleich sind, wie der transportierte Gegenstand und
der Transport, so auch die Zahl am transportierten Gegenstand und am Transport. Denn
Zeit ist die Zahl am Transport; das Jetzt entspricht dem transportierten Gegenstand und
verhélt sich zur Zeit wie die Einheit zur Zahl.

22



220a4

220a9

220al4

220a21

220a24

Die Zeit ist einerseits im Jetzt kontinuierlich zusammenhéngend, andererseits beim Jetzt
geteilt; sie folgt auch hierin dem Transport und dem transportierten Gegenstand. Denn
die Bewegung ist Eine und der Transport ist Einer durch den transportierten Gegenstand,
weil dieser Einer ist — und zwar nicht nur als bei beliebiger Gelegenheit seiend (denn
das schlie3t Liicken nicht aus), sondern in dem, was ihn [sc. als diesen Gegenstand]
kennzeichnet. Und dieser [d.i. der Gegenstand an einer bestimmten Zwischenposition]
begrenzt den fritheren und spéteren Abschnitt der Bewegung [sc. gegeneinander].

Dieser folgt gleichsam dem Punkt. Denn auch der Punkt hélt die GroB3e zusammen und
grenzt sie ab; denn er ist Anfang des einen und Ende des anderen Teils. Aber wenn man
ithn so nimmt, dass einer als zweie fungiert, dann muss der Gegenstand stillstehen —
wenn ndmlich derselbe Punkt als Ausgangspunkt und als Endpunkt [sc. je einer Bewe-
gung] fungieren soll. Das Jetzt ist aber dadurch, dass der transportierte Gegenstand in
Bewegung ist, immer ein anderes.

Zahl der Bewegung ist die Zeit daher nicht wie die Zahl desselben Punktes, soweit dieser
Anfang und Ende ist, sondern eher wie die Enden der Linie [deren Zahl sind]; und nicht
wie die Teile — erstens aus besagtem Grund (denn dann wiirde der mittlere Punkt als
zweie fungieren und es ergébe sich, dass der transportierte Gegenstand stillsteht), und
zweitens ist offensichtlich, dass das Jetzt kein Teil der Zeit ist, und der Zwischenzustand
kein Teil der Bewegung, wie ja auch der Punkt kein Teil der Linie ist: Teile der einen
Linie sind die zwei Linien.

Soweit das Jetzt Grenze ist, ist es nicht Zeit, sondern das ergibt sich zusitzlich; soweit
es zdahlt, ist es Zahl. Die Grenzen sind es nur von dem, dessen Grenzen sie sind; aber die
Zahl dieser Pferde, die Zehn, ist auch anderswo.

Offenkundig ist somit, dass die Zeit Zahl der Bewegung gemall dem Friiher-Spiter ist,
und dass sie kontinuierlich ausgedehnt ist, da zu kontinuierlich Ausgedehntem gehorig.

Kapitel 12

220a27

220a32

220b5

Kleinste Zahl ist, fiir sich genommen, die Zwei; Gezéhltes hingegen kann es ein kleins-
tes geben oder auch nicht — z.B. bei einer Linie: Bei der Anzahl ist das Minimum Zwei
oder Eins. Bei der Grof3e gibt es keine Zahl, die ein Minimum markiert, denn jede Linie
wird stets geteilt. Ebenso ist das Minimum an Zeit der Zahl nach Eins oder Zwei; der
GroBe nach gibt es keines.

Offensichtlich wird [sc. von der Zeit] nicht gesagt, sie sei schnell und langsam, wohl
aber viel und wenig und lang und kurz: als kontinuierlich, lang und kurz; als Zahl, viel
und wenig. Hingegen ist sie nicht schnell oder langsam, denn keine Zahl ist, indem wir
zdhlen, schnell oder langsam.

Und [die Zeit] ist iiberall zugleich dieselbe, aber nacheinander nicht dieselbe. Denn auch
die gegenwiirtige Anderung ist Eine, aber die vergangene und die kiinftige sind andere;
und die Zeit ist nicht die Zahl, mit der wir zihlen, sondern die gezihlte: diese ergibt sich
frither und spéter immer als eine andere, denn die [sc. gezdhlten] Jetzt sind andere.

23



220b12

220b14

220b18

220b24

220b28

220b32

221a4

221a9

221al3

Hingegen ist die Zahl der hundert Pferde und der hundert Menschen eine und dieselbe;
nur wovon sie die Zahl ist, ist verschieden: Pferde bzw. Menschen.

Ferner: Wie eine Bewegung immer wieder dieselbe und Eine sein kann, so auch die
Zeit, z.B. ein Jahr oder Friihling oder Herbst.

Wir messen nicht nur die Bewegung mit der Zeit, sondern auch mit der Bewegung die
Zeit, da sie durch einander abgegrenzt werden. Denn die Zeit grenzt die Bewegung ab,
indem sie deren Zahl ist, und die Bewegung die Zeit.

Und wir sagen, die Zeit sei viel bzw. wenig, indem wir sie mit der Bewegung messen:
in derselben Weise wie mit dem Zahlbaren die Zahl, z.B. mit dem Einen Pferd die Zahl
der Pferde. Denn wir erkennen mit der Zahl die Anzahl der Pferde, aber umgekehrt mit
dem Einen Pferd diese Zahl selbst. Ebenso bei Zeit und Bewegung: Wir messen mit der
Zeit die Bewegung und mit der Bewegung die Zeit.

Und dies hat sich aus gutem Grund ergeben. Denn darin, soundso viel, kontinuierlich
und teilbar zu sein, folgt der Grofe die Bewegung und der Bewegung die Zeit. Denn
dadurch, dass die GroBe so ist, iibertrdgt sich dies auf die Bewegung, und wegen der
Bewegung auf die Zeit.

Auch messen wir die Grofle durch die Bewegung und die Bewegung durch die Grofle.
Wir sagen, der Weg sei lang, wenn die Reise lang ist; und diese sei lang, wenn der Weg
lang ist. Und ebenso die Zeit, wenn die Bewegung, und die Bewegung, wenn die Zeit.

Die Zeit ist Ma3 der Bewegung und des Sich-bewegens. Und zwar misst sie die Bewe-
gung durch Abgrenzung einer Teilbewegung, welche die ganze Bewegung ausmisst —
wie die Elle durch Abgrenzung einer Teilgro3e, welche die ganze Grofle abmisst.

Und fiir die Bewegung heif3t, in einer Zeit zu sein, mit der Zeit gemessen zu werden,
und zwar sie selbst und ihr Sein. Denn [die Zeit] misst zugleich die Bewegung und das
Sein der Bewegung; und das heift es fiir diese, in einer Zeit zu sein: dass ihr Sein ge-
messen wird. Deshalb ist klar, dass auch fiir andere Dinge in einer Zeit zu sein heif}t,
dass ihr Sein durch die Zeit gemessen wird.

Denn in einer Zeit zu sein kann zweierlei heillen: erstens

[a] dann zu sein, wenn die Zeit ist;
zweitens aber wie manche sagen, dass etwas in einer Zahl ist. Letzteres bedeutet entwe-
der:

[b] als Teil oder Eigenschaft der Zahl, und {liberhaupt als etwas an der Zahl;
oder

[c] dass es von ihm eine Zahl gibt.

[Zu b]: Da die Zeit Zahl ist, sind das Jetzt und das Friiher und dergleichen so in einer
Zeit wie die Einheit und das Ungerade und Gerade in der Zahl: diese sind etwas an der
Zahl, jene etwas an der Zeit. Hingegen sind die Dinge in einer Zeit als [sc. ihrer] Zahl.
Wenn das so ist, dann sind sie von der Zeit umgeben, wie, was in einer Zahl ist, von der
Zahl und, was in einem Ort ist, vom Ort.

24



221al9

221a23

221a26

221a30

221b3

221b7

221b12

221bl6

221b23

[Zu a]: Offensichtlich heif3t in einer Zeit zu sein nicht, dann zu sein, wenn die Zeit ist,
wie ja auch in einer Bewegung oder in einem Ort zu sein nicht heifit, dann zu sein, wenn
die Bewegung bzw. der Ort ist. Denn wenn es das hiefle, dann wéren alle Dinge in jedem
beliebigen — sogar der Himmel in einem Hirsekorn: dann, wenn das Hirsekorn ist, ist ja
auch der Himmel.

Dies ist nur aufgrund zusitzlicher Umstidnde der Fall. Jenes aber folgt notwendig: zu
dem, was in einer Zeit ist, gibt es eine Zeit, zu der es ist, und zu dem, was in einer
Bewegung ist, gibt es gleichzeitig eine Bewegung.

Was in einer Zeit ist, ist dies wie in einer Zahl. Daher lésst sich zu jedem, das in einer
Zeit ist, auch noch mehr Zeit angeben. Daher muss alles, was in einer Zeit ist, von der
Zeit umgeben sein — wie alles andere, das in etwas ist, z.B. was im Ort ist, vom Ort.

Und es steht unter einer gewissen Wirkung der Zeit — in dem Sinn wie wir auch zu sagen
pflegen, dass die Zeit verzehrt und dass alles durch die Zeit altert und wegen der Zeit
vergessen wird, aber nicht gelernt wurde, und nicht neu wurde oder schon. Denn die
Zeit ist an sich eher eine Ursache der Vernichtung. Denn sie ist Zahl der Bewegung und
die Bewegung verriickt das Vorhandene.

Somit ist offenkundig, dass Immerseiendes, als Immerseiendes, nicht in einer Zeit ist.
Denn weder ist es von Zeit umgeben, noch wird sein Sein durch die Zeit gemessen.
Beleg hierfiir ist, dass es unter keinerlei Wirkung der Zeit steht, eben weil es nicht in
einer Zeit ist.

Da die Zeit Mal} der Bewegung ist, wird sie auch Mal3 der Ruhe sein. Denn jede Ruhe
ist in einer Zeit. Zwar muss sich bewegen, was in einer Bewegung ist; aber nicht, was
in einer Zeit ist. Denn die Zeit ist keine Bewegung, sondern Zahl einer Bewegung, und
in der Zahl einer Bewegung kann auch das Ruhende sein.

Denn nicht alles ruht, was sich nicht bewegt, sondern nur, wie an fritherer Stelle gesagt,
was von Natur in Bewegung ist, wenn gerade keine Bewegung stattfindet. Und in einer
Zahl zu sein, heift, dass das Ding irgendeine Zahl hat und dass sein Sein mit der Zahl
gemessen wird, in der es ist — ebenso wie, wenn in einer Zeit, durch die Zeit.

Die Zeit wird das Bewegte und das Ruhende messen, und zwar gerade insofern, als es
bewegt bzw. ruhend ist. Denn sie wird deren Bewegung bzw. Ruhe messen, wieviel sie
ist. Das Bewegte wird somit nicht schlechthin durch die Zeit messbar sein, d.h. insofern,
als es soundso viel ist, sondern insofern, als seine Bewegung soundso viel ist. Was sich
weder bewegt noch ruht, ist somit nicht in der Zeit. Denn in der Zeit zu sein, heil3t, mit
der Zeit gemessen zu werden; und die Zeit ist Mall von Bewegung und Ruhe.

Offenkundig wird auch nicht jedes Nichtseiende in einer Zeit sein, z.B. was nicht anders
kann [sc. als nicht zu sein], z.B. die Kommensurabilitdt der Diagonale zur Seite. Denn
allgemein gilt: Die Zeit ist an sich Mal} der Bewegung, und des anderen nur aufgrund
zusétzlicher Umstidnde. Deshalb ist klar, dass bei allem, dessen Sein sie misst, dieses
Sein im Ruhen oder Sich-Bewegen liegen wird.

25



221b28

221b31

222a3

Was vergehen und entstehen kann und iiberhaupt einmal ist, einmal nicht, muss in der
Zeit sein. Denn es gibt eine ldngere Zeit, die dessen Sein — und die seinen Bestand mes-
sende Zeit — lbertriftt.

Das Nichtseiende, soweit es von der Zeit umgeben ist, war teils (wie Homer einst war),
teils wird es sein (wie irgendetwas Kiinftiges), je nachdem, auf welcher Seite [sc. von
der Gegenwart] sie es umgibt; und wenn auf beiden, trifft beides zu. Was auf keiner
Seite umgeben ist, war nicht, ist nicht und wird nicht sein.

Von solcher Art ist Nichtseiendes, dessen Gegenteil immer ist. Zum Beispiel ist die
Inkommensurabilitdt der Diagonale immer; und dies wird nicht in der Zeit sein. Also
auch nicht die Kommensurabilitit: sie ist immer nicht, weil kontrires Gegenteil des Im-
merseienden. Wovon aber das kontrdre Gegenteil nicht immer ist, das kann sein und
nicht sein, und bei dem gibt es Entstehen und Vergehen.

Kapitel 13

222al0

222al4

222a20

222a24

222a29

222a33

Das Jetzt ist, wie gesagt, der Zusammenhalt der Zeit. Denn es hélt die vergangene und
kiinftige Zeit zusammen, und es ist Grenze der Zeit; es ist nimlich Anfang der einen
und Ende der anderen. Aber dies ist nicht, wie beim ruhenden Punkt, offenkundig.

Das Jetzt teilt potentiell, und insofern ist es immer ein anderes. Als verbindend, ist es
hingegen immer dasselbe — wie bei den mathematischen Linien: Fiir das denkende Er-
fassen ist der Punkt nicht immer derselbe: beim Teilen ist er immer ein anderer. Als
Einer ist er aber immer derselbe. Ebenso ist das Jetzt einerseits die potentielle Teilung
der Zeit, andererseits fiir beide [sc. Teile] die Grenze und Einheit. Denn dasselbe ist die
Teilung und die Vereinigung, und in derselben Hinsicht; aber ihr Sein ist verschieden.

Vom Jetzt wird teils in diesem Sinn gesprochen, in einem anderen Sinn aber, wenn die
Zeit von etwas nahe ist. Er wird jetzt kommen, weil er heute kommen wird; er ist jetzt
gekommen, weil er heute kam. Hingegen hat der Trojanische Krieg nicht jetzt stattge-
funden, und auch die GroBe Uberflutung wird nicht schon jetzt eintreten. Freilich ist die
Zeit bis zu diesen Ereignissen kontinuierlich, aber sie sind eben nicht nahe.

Das Irgendwann ist eine vom Jetzt (im ersteren Sinne) unterschiedene Zeit — z.B.: ir-
gendwann wurde Troja eingenommen, irgendwann wird die GroBe Uberflutung eintre-
ten. Es muss ndmlich gegen das Jetzt begrenzt sein. Also wird ein bestimmtes Quantum
Zeit sein von diesem bis zu jenem; und es war [sc. ein bestimmtes Quantum Zeit] bis
zum Vergangenen. Wenn es keine Zeit gibt, die nicht irgendwann ist, wére wohl jede
Zeit begrenzt.

Wird die Zeit somit authéren? Oder nicht, wenn denn immer Bewegung ist? Ist sie dann
jeweils eine andere oder viele Male dieselbe? Offenbar verhilt sich das mit der Zeit wie
mit der Bewegung. Denn wenn irgendwann eine und dieselbe Bewegung stattfindet,
dann ist auch die Zeit eine und dieselbe. Und wenn nicht, dann nicht.

Da das Jetzt Ende und Anfang der Zeit ist, aber nicht derselben, sondern Ende der ver-
gangenen und Anfang der kiinftigen, ist es bei ihr wie beim Kreis: Wie dieser an dem,

26



222b7

222b12

222b16

222b22

222b27

was irgendwie dasselbe ist, das Konvexe und das Konkave hat, so hitte die Zeit am [sc.
in demselben Jetzt zusammenfallenden] Anfang und Ende [sc. das Vergangene und das
Kiinftige]. Und deshalb hilt man sie fiir immer eine andere. Denn das Jetzt ist nicht
Anfang und Ende derselben Zeit. Denn dann wire es zugleich und in derselben Hinsicht
Kontréres. — Und so wird die Zeit nicht authéren. Denn sie ist immer am Anfang.

Das Sogleich/Soeben ist der dem gegenwértigen unteilbaren Jetzt nahe Teil der kiinfti-
gen Zeit ("Wann machst du deinen Spaziergang? Sogleich." Das heifit: Die Zeit zu der
er seinen Spaziergang machen wird, ist nahe) sowie der vom Jetzt nicht weit entfernte
Teil der vergangenen Zeit ("Wann machst du deinen Spaziergang? Ich habe ihn soeben
gemacht."). Aber dass Troja soeben gefallen sei, sagen wir nicht. Denn das geschah zu
weit vom Jetzt.

Das Kiirzlich ist der dem gegenwirtigen Jetzt nahe Teil der Vergangenheit ("Wann bist
du gekommen? Kiirzlich." Namlich: wenn die Zeit nahe dem gegenwdrtigen Jetzt ist).
Vormals hingegen ist das Entfernte. Das Plotzlich ist das in unmerklich kurzer Zeit au-
Ber sich Tretende. Denn jede Anderung ist in ihrer Natur mit einem Heraustreten ver-
bunden.

In der Zeit entsteht und vergeht alles. Deshalb haben sie einige das Weiseste genannt,
der Pythagoreer Paron aber das Diimmste, weil man in ihr vergisst; und das war richti-
ger. Offenbar ist sie an sich eher am Vergehen schuld als am Entstehen, wie schon ge-
sagt (denn an sich ist die Anderung mit einem Heraustreten verbunden), und am Entste-
hen und am Sein nur aufgrund zusétzlicher Umsténde.

Ein hinreichendes Zeichen hierfiir ist, dass nichts entsteht, ohne selbst irgendwie bewegt
zu werden und ohne duflere Einwirkung; aber es vergeht auch, was gar nicht bewegt
wird. Und vor allem dies pflegen wir ein Vergehen infolge der Zeit zu nennen. Aber
auch dieses macht nicht die Zeit, sondern es ergibt sich nur zusétzlich, dass auch diese
Anderung in der Zeit geschieht.

Dass die Zeit ist, und was, und in wie vielen Weisen vom Jetzt gesprochen wird, und
was das Irgendwann, das Kiirzlich, das Soeben/Sogleich (édé), das Vormals und das
Plotzlich ist, ist somit gesagt.

Kapitel 14

222b30

222b33

223a4

Nach diesen Bestimmungen ist offenkundig, dass jede Anderung und alles Bewegte in
der Zeit ist. Denn das Schneller und Langsamer bezieht sich auf jede Anderung, denn
in jeder zeigt es sich so.

Schneller, sage ich, bewegt sich, was bei gleichmiBiger Bewegung lings derselben Aus-
dehnung zuerst in den gegebenen Zustand {ibergeht; z.B. beim Ortswechsel, wenn sich
beide lings der Kreislinie oder beide ldngs der Geraden bewegen; und ebenso in den
anderen Fillen.

Aber das Friiher ist in der Zeit. Denn wir sprechen von Friiher und Spiter im Hinblick
auf die Abweichung vom Jetzt; und das Jetzt ist Grenze des Vergangenen und des

27



223a8

223al6

223a21

223a29

223bl

223b5

223b10

223bl12

Kiinftigen. Da die Jetzt in der Zeit sind, ergibt sich, dass deshalb auch das Friiher und
Spéter in der Zeit ist. Denn worin das Jetzt ist, darin ist auch die Abweichung vom Jetzt.

(Man spricht vom Friither nach kontraren Regeln im Hinblick auf die vergangene und
die kiinftige Zeit: In der vergangenen nennen wir frither das vom Jetzt Entferntere und
spater das Nahere, in der kiinftigen frither das Nihere, spéter das Entferntere.) Da das
Friiher in der Zeit ist und das Friiher der ganzen Bewegung folgt, ist offenkundig, dass
jede Anderung und jede Bewegung in der Zeit ist.

Es ist auch der Untersuchung wert, wie sich die Zeit zur Seele verhélt und warum die
Zeit in allem zu sein scheint: in Erde, Meer und Himmel. Etwa deshalb, weil [i] sie als
Zahl Widerfahrnis oder Eigenschaft der Bewegung ist, [ii] jene Dinge allesamt beweg-
lich sind (denn sie sind alle in einem Ort) und [iii] Zeit und Bewegung zugleich poten-
tiell und wirklich [sc. in jenen Dingen sind]?

Man mag fragen, ob es ohne Seele Zeit gibe oder nicht. Denn wenn es den Zéhlenden
nicht geben kann, kann auch nicht etwas Gezihltes sein, und daher klarerweise auch
keine Zahl. Zahl ist ndmlich das Gezahlte oder das Zahlbare. Wenn aber nichts die Natur
hat, zu zdhlen, auBler der Seele und ihrem Verstand, kann es ohne Seele keine Zeit geben
—ausgenommen was bei beliebiger Gelegenheit zu sein die Zeit ausmacht, z.B. wenn es
Bewegung ohne Seele geben kann. Das Frither und Spéter ist in der Bewegung; Zeit ist
dieses insofern, als es zédhlbar ist.

Man mag auch fragen, von welcher Art der Bewegung die Zeit Zahl ist. Oder von jeder
beliebigen? Denn dass etwas wird, geschieht in der Zeit, und ebenso, dass etwas vergeht,
grofler wird, anders wird, den Ort wechselt. In welcher Hinsicht somit Bewegung statt-
findet, in der Hinsicht gibt es eine Zahl der jeweiligen Bewegung. Deshalb ist die Zeit
schlicht Zahl der Bewegung, nicht einer bestimmten.

Aber es kann jetzt noch etwas anderes in Bewegung gesetzt sein. Beide Bewegungen
hitten dann ihre jeweilige Zahl. Gibt es somit noch eine andere Zeit, so dass es gleich-
zeitig zwei gleichlange Zeiten gibe — oder nicht? Denn die gleichlange und gleichzeitige
Zeit ist eine und dieselbe. Und das sollten auch die nicht gleichzeitigen Zeiten sein.

Angenommen, da sind Hunde, auBerdem Pferde, je sieben: dieselbe Zahl. Ebenso die-
selbe Zeit bei zugleich vollzogenen Bewegungen; dabei ist vielleicht die eine schnell
und die andere nicht, oder die eine ein Ortswechsel und die andere eine Verdnderung:
Die Zeit ist gleichwohl dieselbe, wenn denn die Zahl — d.i. die Zahl der Veridnderung
bzw. des Ortswechsels — gleich grof3 ist und zugleich auftritt.

Und deshalb sind zwar die Bewegungen verschieden und getrennt, aber die Zeit ist {iber-
all dieselbe, weil ndmlich auch die Zahl gleichlanger, zugleich vollzogener Bewegungen
tiberall dieselbe ist.

Es gibt Ortswechsel, als Spezialfall die Kreisbewegung. Gezahlt wird alles mit etwas
Gleichartigem: Einheiten mit einer Einheit, Pferde mit einem Pferd. Ebenso wird auch
die Zeit mit einer bestimmten, abgegrenzten Zeit gezahlt. Gemessen wird die Zeit, wie
gesagt, mit der Bewegung und die Bewegung mit der Zeit; das heif3t, durch eine mit der

28



223b20

223b23

223b31

224a2

224a6

224al2

224al5

Zeit abgegrenzte Bewegung wird das Wieviel der Bewegung und der Zeit gemessen.
Wenn nun das Erste MaB alles Gleichartigen ist, dann ist die gleichformige Kreisbewe-
gung ein ausgezeichnetes Mal3, denn ihre Zahl ist die bekannteste.

Veranderung, GrofBerwerden und Entstehen sind nicht gleichformig, aber gleichférmi-
gen Ortswechsel gibt es. Daher auch die Meinung, die Zeit sei die Bewegung der Him-
melskugel; denn mit dieser werden die anderen Bewegungen gemessen, und die Zeit
mit dieser Bewegung.

Hierdurch ergibt sich auch, was wir zu sagen gewohnt sind: dass die menschlichen An-
gelegenheiten ein Kreislauf sind, und ebenso bei den anderen Dingen, soweit sie natiir-
liche Bewegung haben sowie Entstehung und Vernichtung. Das liegt daran, dass dies
alles mit der Zeit unterschieden wird und in solcher Weise Anfang und Ende nimmt, als
folgte es einem Umlauf. Und auch die Zeit selbst scheint eine Art Kreislauf zu sein; das
scheint so, weil sie das Mal} eines derartigen Ortswechsels ist und ihrerseits durch einen
derartigen Ortswechsel gemessen wird.

Dass das Werden der Dinge ein Kreislauf sei, besagt also, dass die Zeit eine Art Kreis-
lauf sei; und dieses besagt, dass sie an der Kreisbewegung gemessen wird. Das Gemes-
sene verweist auf nichts als das Mal} —ausgenommen den Fall, dass das Ganze mehreren
Maleinheiten entspricht.

Man sagt ganz richtig, dass zwar auch die Zahl der Schafe und der Hunde dieselbe ist,
wenn sie jeweils gleich grof3 ist. Aber sie sind nicht dieselbe Zehn, und nicht dieselben
sind zehn — sowenig wie das gleichseitige und das ungleichseitige dasselbe Dreieck sind,
obgleich beide dieselbe Figur sind, ndmlich Dreiecke.

Dasselbe F nennt man, wovon sich etwas in einer unter F fallenden Differenz nicht
unterscheidet, und nicht dasselbe F, wovon es sich unterscheidet. Beispielsweise unter-
scheidet sich Dreieck von Dreieck in einer unter Dreieck fallenden Differenz, und dem-
gemal sind es verschiedene Dreiecke. Es unterscheidet sich aber nicht in einer unter
Figur fallenden Differenz, sondern ist in einer und derselben Abteilung. Denn Figur ist
eingeteilt in irgendwie beschaffener Kreis und irgendwie beschaffenes Dreieck, letzte-
res in irgendwie beschaffenes gleichseitiges und irgendwie beschaffenes ungleichseiti-
ges. Diese sind dieselbe Figur, ndmlich Dreieck, aber nicht dasselbe Dreieck.

Und so ist auch die Zahl dieselbe, denn ihre Zahl unterscheidet sich nicht in der unter
Zahl fallenden Differenz. Aber sie sind nicht dieselbe Zehn. Denn wovon dies ausgesagt
wird, unterscheidet sich: einerseits Hunde, andererseits Pferde.

Uber die Zeit selbst und die mit ihr verbundenen, in die Untersuchung gehdrenden The-
men wurde somit gesprochen.

29



