
Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 1.1. 

 
 
 

1 

Handout 1.1. Was ist nach antikem Verständnis "Philosophie"?  

Platon (428-348 v. Chr.) und Aristoteles (384-322 v. Chr.) haben unser Verständnis von "Philosophie" 
entscheidend geprägt.1 Davon wird noch die Rede sein. Ich beschränke mich hier auf den von Platon 
rezipierten Sprachgebrauch.  

1. Zur Worterklärung: "Liebe" zur "Weisheit"? Das griechische Wort philosophia ist aus zwei 
Komponenten - phil(o) und soph(ia) - gebildet und läßt sich in erster Näherung anhand dieser Zu-
sammensetzung erklären.2 

Zu phil- gehörige Vokabeln sind: 

 philos  Adj.: befreundet, lieb, vertraut, zugehörig etc. 

Anm.: Es handelt sich um einen Relationsbegriff: jemand / etwas ist mit mir be-
freundet, mir vertraut usf. 

Subst.: Freund, Vertrauter, Angehöriger etc. 

 phileô  befreundet sein (mit ...), gern haben, vertraut sein (mit ...), gewohnheitsmäßig tun, 
gerne tun, gerne umgehen (mit ...) 

 phil(o)-  kann als Präfix mit der Bezeichnung einer bestimmten Sache X zu einem Adjektiv 
(abgeleiteterweise: Substantiv) verbunden werden: phil(o)-X ist, wer mit X vertrauten 
Umgang pflegt, eine Vorliebe für X hat usf. Im Deutschen bietet es sich an, das durch 
ein angehängtes -freund nachzumachen. 

Zu soph- gehörige Vokabeln sind: 

 sophos Adj./ Subst.: gescheit, sachverständig, weise (?!) / Experte etc. 

Anm.: Die Grundbedeutung des Wortes läßt sich etwa so erläutern: Als sophos 
gilt, bei wem es auch in schwierigen Fällen lohnt, um Rat und Auskunft zu fragen, 
und auf den man sich gegebenenfalls berufen kann - z.B. der Urheber von 
Spruchweisheit (sog. "sieben Weise"), der Dichter oder Gelehrte, der über das 
Entlegenste zu berichten weiß, und überhaupt jeder Experte, der sein Metier ver-
steht. 

 sophia  Gescheitheit, Sachverstand, Weisheit (?!), Expertenwissen 

Anm.: Die Übersetzungstradition hat "weise" und "Weisheit" für sophos bzw. so-
phia. Das ist nicht sehr erhellend. Denn diese deutschen Wörter bleiben erklä-
rungsbedürftig. Aleida ASSMANNs Kennzeichnung der "Weisheit" als umfassen-
des, tiefes, schwer erreichbares, wirksames Wissen3 ist noch sehr vage - und soll 
auch ganz unterschiedliche Bilder des Weisen zulassen. Aber man muß dann im-
mer noch festhalten: Aus dem "Weisen" ist schon im frühen Griechentum der "Ex-

                     
1 Technische Hinweise: Auf die Antike bezogene Jahreszahlen etc. verstehen sich, wenn nicht anders angegeben, 
vor Christus. – Transkriptionen aus dem Griechischen sind durch Kursivdruck hervorgehoben. Zu den 
Transkriptionsregeln vgl. WAP, S. 6; insbesondere wird Eta durch ê, Omega durch ô, Iota subscriptum durch tiefge-
stelltes i und Spiritus asper (nur am Wortbeginn) durch h wiedergegeben. 
2 Vgl. zum Folgenden W. BURKERT, "Platon oder Pythagoras? Zum Ursprung des Worts 'Philosophie'", Hermes 88 
(1960) 159-177 (bes. S. 172 ff.). 
3 A. Assmann, "Was ist Weisheit? Wegmarken in einem weiten Feld", in: dies. (Hg.), Weisheit. München 1991, 
S. 15-44 (hier: S. 15-17). 



Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 1.1. 

 
 
 

2 

perte" geworden; und es sollte zumindest offenbleiben, ob die "Philosophie" eher 
mit "Weisheit" oder mit "Expertenwissen" zu tun hat. 

 sophistês  Oft gleichbedeutend mit sophos (Subst.), dann bes. auch: professioneller Gelehrter. 

Anm. Antiintellektuelle Stimmungen im späten 5. Jh. haben sophistês zum 
Schimpfwort gemacht. Platon hat das leider aufgegriffen und dadurch den späte-
ren Sprachgebrauch entscheidend beeinflußt. 

Durch die Wortbildung werden somit folgende Erklärungen nahegelegt: 

- philosophos (Adj./Subst.) ist, wer vertraut ist und gerne umgeht mit Personen, die als sophoi 
gelten,4 sowie mit ihrer sophia. 

- philosopheô (Verb) bedeutet dementsprechend: derjenigen Neigung zu folgen und diejenige 
Tätigkeit auszuüben, die den philosophos auszeichnet. 

- philosophia (Subst.) ist der vertraute Umgang mit Personen, die als sophoi gelten, und mit ihrer 
sophia sowie die entsprechende Neigung und Lebensweise. 

PLATON hat diesen Sprachgebrauch in vielfältiger Weise aufgegriffen und teilweise auch umgedeutet. 
Eine solche Umdeutung ist es, aus dem durch phil(o)- angezeigen vertrauten Umgang ein Begehren 
(erôs) zu machen und den philosophos als jemandem darzustellen, der sophos zu werden und sophia 
zu erwerben begehrt.5 Im Hinblick auf den älteren, für den Philosophiebegriff bedeutsam gebliebenen 
Sprachgebrauch ist das sehr irreführend. 

Die Charakterisierung der Philosophie als "Liebe" zur "Weisheit" ist nicht ganz falsch. Aber sie 
versperrt ein differenzierteres Verständnis von "Philosophie": Als "Weisheit" und "Liebe" ist nur 
unzureichend beschrieben, wozu sich Philosophie verhält und wie sie das tut. 

2. Ein populärer Philosophiebegriff: Der beschriebene Sprachgebrauch ist um die Wende zum 4. 
Jh. vielfach belegt. Ihm entspricht die Selbstbeschreibung der Athener in der Grabrede des Perikles 
bei THUKYDIDES (I 40.1):  

"Wir widmen uns dem Schönen (philokaloumen), ohne unsere Effizienz zu verlieren (met' eu-
teleias), und wir widmen uns gelehrten Gesprächen und Themen (philosophoumen), ohne 
weichlich zu werden." 

Ich habe diesen, wie ich der Einfachheit halber sagen will, populären Philosophiebegriff in einem 
Vortrag so beschrieben:6 

Im vorplatonischen Sprachgebrauch können philosophos und das zugehörige Vokabular eine Einstel-
lung bezeichnen, die sich - ganz wörtlich7 - als diejenige des Amateurs oder Dilettanten charakterisie-
ren läßt.8 So verstanden, ist das "Philosophieren" eine populäre Beschäftigung im Perikleischen 

                     
4 sophoi: Plural zu sophos.  
5 In diesem Sinne PLATON, Symposion 204AB – Text 3; "erwerben": vgl. ebd. 205a1: ktêsis. 
6 Zu den folgenden zwei Absätzen vgl. S. 134 in: G. HEINEMANN, "Philosophy and Spectatorship. Competitive 
and Non-Competitive Virtues in Pre-Platonic Conceptions of philosophia", in: Philosophy, Competition, and the 
Good Life (Proc. 1st World Olympic Congress of Philosophy, Spetses 2004), vol. II, ed. by K. Boudouris and K. 
Kalimpsis, Athens: Ionia 2005, S. 131-141. 
7 Lateinische Äquivalente von phileô sind amare (davon abgeleitet: Amateur) und diligere (davon abgeleitet: Dilet-
tant). 
8 Dies entspricht dem "oberflächlichen philosophia-Begriff" bei BURKERT (wie Anm.2), S. 175. 



Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 1.1. 

 
 
 

3 

Athen.9 "Philosophierer" (philosophountes) sind keine Experten (sophoi) oder professionelle Gelehr-
te (sophistai) und wollen das auch nicht werden. Vielmehr widmen sie sich dem Wissen um seiner 
selbst willen, sie suchen das Gespräch mit Gelehrten und Experten, hören "philosophische" Diskussi-
onen und Vorträge (philosophoi logoi),10 beteiligen sich an einschlägigen Debatten,11 lesen und disku-
tieren die Schriften der Experten früherer Zeit (tôn palai sophôn),12 usf. 

Ein solcher "Philosophierer" ist Sokrates in PLATONs Apologie; desgleichen Kallias, der von Sokrates 
im Protagoras für seine philosophia gelobte Gastgeber der Sophisten. In demselben populären Sinn 
ist es auch zu verstehen, wenn sich Sokrates im Charmides nach der philosophia und nach jugendli-
chen Gesprächspartnern erkundigt oder wenn Kallikles im Gorgias sagt, philosophia sei nichts für 
erwachsene Männer; auch bei dem am Anfang des Phaidon erwähnten Zusammensein des Sokrates 
und seiner Freunde en philosophiai ist keine anspruchsvollere Auffassung von philosophia zu unter-
stellen.13 

Man macht sich diesen populären Philosophiebegriff am besten durch einen Vergleich klar. Ganz 
ähnlich gebildet wie philosophos ist das griechische Wort philippos ("Pferdefreund": phil-(h)ippos 
ist, wer vertraut ist und gerne umgeht mit Pferden (hippos = "Pferd").14 

Wenn man Karl sucht und Karl phil-(h)ippos ist, dann bietet sich folgende Suchstrategie an: 
Man erkundige sich, wo es Pferde (hippoi) gibt; und dort wird man wahrscheinlich auch Karl 
finden. 

Und ganz ebenso: 

Wenn man Fritz sucht und Fritz philo-sophos ist, dann bietet sich folgende Suchstrategie an: 
Man erkundige sich, wo es Gelehrte (sophoi, sophistai) gibt, und da ist Fritz wahrscheinlich 
nicht fern. 

Wer philippos ist, reitet vielleicht selbst; vielleicht ist er auch Besitzer von Pferden. Es genügt aber, 
daß er - z.B. bei Pferderennen - Zuschauer ist. Für den philosophos ist diese Zuschauerschaft sogar 
der Normalfall. - Ich zitiere nochmals aus dem erwähnten Vortrag:15 

An einer Stelle bei THUKYDIDES werden die Athener als bloße "Zuschauer (theatai) von Reden und 
Hörer von Taten" beschrieben, die sich in der Volksversammlung wie eine Jury für rhetorische Leis-
tungen verhalten.16 Das läßt an einen Wettbewerb (agôn) auf der Bühne denken, mit dem Volk von 
Athen wie im Theater auf den Zuschauerrängen. Ganz ähnlich bei der von THUKYDIDES erwähnten,17 

                     
9 THUKYDIDES II 40.1 (wie oben zitiert). 
10 GORGIAS, Helena (DK 82 B 11) c. 13. 
11 Vgl. den Anfang der Dialexeis, DK 90 (über die Kontroversen der philosophountes). 
12 XENOPHON, Mem. I 6.14 (vgl. ebd. § 2: philosophountas). 
13 PLATON, Apol. 28e5 und passim, Prot. 335d6-7, Charm. 153d3-5, Grg. 484c5-8, Phd. 59a3. - Anders dann 
freilich Phd. 61C: Der philosophos (c6), "der an dieser Sache so teilnimmt, wie sie es verdient (axiôs)" (c8; 
Übers. Th. EBERT, Platon. Phaidon, Übers. und Komm., Göttingen 2004)", ist hierdurch als Pythagoreer 
charakterisiert (vgl. Th. EBERT, "Why is Evenus Called a Philosopher at Phaedo 61c?", Classical Quarterly 51 
(2001) 423-434) – Zur pythagoreischen Prägung eines elitären Philosophiebegriffe auch unten, 3.  
14 Zu dieser Wortbildung (mit vielen weiteren Beispielen) BURKERT (wie Anm. 2), S. 172-174. - Zur Transkription: 
das h hat im Griechischen keinen eigenen Buchstaben.  
15 Zu den folgenden vier Absätzen vgl. HEINEMANN, "Spectatorship" (wie Anm. 6) , 135. 
16 THUKYDIDES III 38.4 mit ironischer Anspielung auf HOMER, Il. IX 443: "Ein Redner von Worten zu sein und ein 
Täter von Taten" (Übers. SCHADEWALDT). 
17 THUCYDIDES II 40.1, siehe oben. 



Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 1.1. 

 
 
 

4 

Athener Weise zu "philosophieren": die "Philosophierer" bilden das Publikum, wenn Experten ihre 
sophia vorführen. 

Einerseits können daher Laien und professionelle Gelehrte (sophistai) an den von GORGIAS erwähn-
ten "Streitgefechten philosophischer Reden" teilnehmen.18 Andererseits sind "Philosophierer" aber, 
gemäß der Athener Weise zu "philosophieren", vor allem auch das unbeteiligte Publikum, vor dem 
solche Streitgefechte ausgetragen werden. 

So hält es auch Sokrates, und so halten es seine Freunde. Durch das notorische Bekenntnis seines 
Nichtwissens grenzt sich Sokrates in PLATONs Frühdialogen gegen jede Art von Expertentum ab. Er 
beteiligt sich nicht am Wettbewerb der Wissensansprüche. Er weiß nichts besser, und es geht ihm 
auch gar nicht darum, irgendetwas besser zu wissen. 

Aber seine Rolle bei den "Streitgefechten philosophischer Reden" beschränkt sich durchaus nicht auf 
die bloße Zuschauerschaft. Er betritt die Bühne mit seinen prüfenden Fragen. Zu "philosophieren" 
heißt in PLATONs Apologie, sich selbst und die anderen zu prüfen - und somit zu leisten, "was für den 
Menschen nun einmal das höchste Gut ist", da "ein ungeprüftes Leben für den Menschen gar nicht 
lebenswert ist".19  

Ich komme später auf einige der hier angeschnitten Punkte zurück. Hier genügt es festzuhalten: Der 
populäre Philosophiebegriff ist auch deshalb wichtig, weil er diejenigen Sokratesfigur beschreibt, die 
bei PLATON als Muster eines Philosophen abgibt.20 

3. Ein elitärer Philosophiebegriff: Einer der berühmtesten griechischen "Experten" - und in diesem 
Fall kann man wohl auch einem "Weisen" sprechen - ist PYTHAGORAS, der gegen Ende des 6. Jh. als 
religiöser Reformer und als Gründer einer politisch einflußreichen Bruderschaft hervorgetreten ist. 
PYTHAGORAS lehrte als einer der ersten Griechen die Unsterblichkeit der Seele und die Seelenwande-
rung. Mit dem sog. pythagoreischen Lehrsatz der Geometrie wird er wohl nur fälschlich in Verbin-
dung gebracht. Aber sicherlich hat er die Entwicklung der griechischen Mathematik durch eine Reihe 
von Anregungen beeinflußt; als pythagoreisch gilt nicht nur die Darstellung musikalischer Intervalle 
durch Zahlenverhältnisse, sondern überhaupt das Programm, wonach sich Ordnung stets auf numeri-
sche Strukturen zurückführen läßt. 

Nach einer Erzählung des Platon-Schülers HERAKLEIDES PONTIKOS21 hat es Pythagoras abgelehnt, 
sich selbst als einen "Weisen" zu beschreiben; denn "weise", gr. sophos, sei niemand außer Gott. 
Stattdessen habe sich Pythagoras mit einem neuen Wort als philosophos bezeichnet und erklärt, das 
sei "jemand, der Weisheit schätzt und verehrt".22 Insgesamt ist diese Erzählung fiktiv. Aber wird sie 
durch ältere Quellen zumindest teilweise bestätigt. 

(a)  Die Zurückführung der Unterscheidung zwischen "Weisheit" (sophia) und "Philosophie" (philo-
sophia) auf den Unterschied zwischen göttlichem und menschlichem Wissen ist wohl von 

                     
18 GORGIAS, Helena (DK 82 B 11) c. 13: philosophôn logôn hamillas (s.o.) 
19 PLATO, Apol. 38a2-6 - dazu jetzt G. HEINEMANN, "The Socratic Stance in Philosophy", in: Proc. 20th 
International Conference on Philosophy (Chania, July 2008) ed. by K. Boudouris , Athens: Ionia Publ. 2009. 
20 "Muster eines Philosophen": vgl. Ch. KAHN, Charles H. [1996]: Plato and the Socratic Dialogue, CUP 1996, 
S. 97: Sokrates ist "the paradigm philosopher". 
21 Auszugsweise bei DIOGENES LAERTIOS (I 12) – Text 2, CICERO (Tusc. V 8 f.) – Text 1 – und IAMBLICHOS (Vita 
Pyth. 58). 
22 DIOGENES LAERTIOS I 12: sophian aspazomenos; cf. CICERO, Tusc. V 9: sapientiae studiosos. 



Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 1.1. 

 
 
 

5 

PLATON entlehnt;23 die Zuschreibung an den anderthalb Jahrhunderte älteren PYTHAGORAS ist 
nach allem, was man sonst über diesen weiß, nicht sehr plausibel. 

(b)  Kaum bestreitbar ist m.E. auch, daß PYTHAGORAS bei seinen Zeitgenossen als "Weiser" (oder 
"Experte": sophos) galt;24 sein jüngerer Zeitgenosse HERAKLIT hätte schwerlich gegen die "Pri-
vatweisheit" des PYTHAGORAS polemisiert,25 hätte dieser nicht im Ruf der "Weisheit" gestanden. 

(c)  Nicht ganz abwegig ist demgegenüber die Annahme eines pythagoreischen Ursprungs des Be-
griffs philosophos / philosophia. Freilich waren diese Wörter nicht auf PYTHAGORES selber ge-
münzt, sondern auf seine Verehrer und Schüler - und dann auch seine posthume Anhängerschaft. 
Ganz ähnlich wie beim populären Philosophiebegriff ist philosophos, wer mit dem "Weisen" (so-
phos) und seiner "Weisheit" (sophia) "vertrauten Umgang pflegt"; philosophia ist die Tätigkeit 
und Lebensweise, die den philosophos als einen solchen charakterisiert. 
Der Unterschied zum populären Philosophiebegriff liegt zunächst nur darin, daß es hier um einen 
einzigen, besonders herausragenden "Weisen" oder "Gelehrten" - und somit nicht um Liebhabe-
rei, sondern um Jüngerschaft - geht. 

(d)  Der philosophos versteht sich nach HERAKLEIDES PONTIKOS auf keine "Kunst".26 Er ist kein 
Fachmann; seine philosophia ist kein Beruf und dient keinem äußeren Zweck. Der Begriff der 
"Kunst" ist hier im alteuropäischen Sinn zu verstehen - das heißt (wichtig!):27 
Als "Kunst" (gr. technê, lat. ars) gilt jeder Bereich nützlicher, anspruchsvoller und lehrbarer Tä-
tigkeiten, in dem es Kriterien zur Unterscheidung zwischen Richtig und Fehlerhaft gibt und in 
dem daher die Rede davon sein kann, daß jemand "kunstgerecht" oder "kunstwidrig" verfährt. 
"Künste" sind z.B. die Medizin (iatrikê), die Malerei (graphikê), die Schiffsführung (ky-
bernêtikê), das kaufmännische Rechnen (logistikê) usf. Sie werden typischerweise von Fachleu-
ten (dêmiourgoi) als Beruf ausgeübt; umgekehrt gilt ein Beruf als "Kunst" wenn es in ihm Krite-
rien zur Unterscheidung zwischen guten und schlechten Fachleuten gibt. 
Erst im 18. Jh. ist es üblich geworden, den Begriff der "Kunst" auf die sog. schönen Künste ein-
zuschränken. 

(e)  Daß die philosophia keinem äußeren Zweck dient, illustriert HERAKLEIDES PONTIKOS am Bei-
spiel der Besucher eines großen Festes (z.B. der Olympischen Spiele): Einige streben als Teil-
nehmer an den Wettkämpfen nach Ehre und Ruhm, andere als Händler nach kommerziellem Ge-
winn; die Vornehmsten aber sind nur "zum Zuschauen" gekommen und sehen den Geschehnissen 
eifrig zu.28 Ebenso sind die Menschen auf die Welt gekommen und dienen teils dem Ruhm, teils 

                     
23 Vgl. PLATON, Symp. 203C ff., Lys. 218AB, Phdr. 278D – Text 4; ähnlich auch Apol. 23AB – Text 5. 
24 ION von Chios, DK 36 B 4: sophos; in demselben Sinne HERODOT IV 95.2: sophistês. Vgl. insgesamt KRS #255-
258. 
25 DK 22 B 129: heautou sophiê. 
26 CICERO, Tusc. V 8: artem se scire nullam. 
27 Zusamenfassend über "Kunst" und technê: G. Heinemann, "Platon, Aristoteles und die Kunsttheorie der 
klassischen Antike", in: Klassiker der Kunstphilosophie, hg. von S. Majetschak, München 2005, S. 14-36, hier: 
S. 14 f. (mit Quellen- und Literaturangaben). Ausführlich: H. Schneider, Das griechische Technikverständnis, 
Darmstadt 1989;  
28 CICERO, Tusc. V 9 - "zum Zuschauen": visendi causa (ebd.), ebenso bereits HERODOT I 30.2 – Text 6: theôriês 
heineken im Kontext mit philosopheôn; vgl. IAMBLICHOS V.P. 58: theas heneka 
 Ebenso ARISTOTELES, Protr. B 44 (Düring) = fr. 58 Rose, p. 69.15: heneka tês theas. Beachte aber, daß diese 
Formulierung aus dem Protreptikos des ARISTOTELES nur durch IAMBLICHOS überliefert ist und mit der Formulie-
rung des HERAKLEIDES PONTIKOS (oder ihrer Rezeption durch IAMBLICHOS) kontaminiert sein kann (dazu BURKERT 
1960, 166-169). 



Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 1.1. 

 
 
 

6 

dem Geld, und nur wenige widmen sich der "Betrachtung und Erkenntnis der Dinge", die doch 
"unter allen Beschäftigungen den Vorzug verdient".29 
Diese Beschreibung des philosophos als "Zuschauer" und der Philosophie als "Betrachtung" (gr. 
theôria, lat. contemplatio) ist alt; sie wird schon von HERODOT - d.h. im 3. Viertel des 5. Jh. - als 
stehende Wendung zitiert.30 Wie bei HERAKLEIDES PONTIKOS ist bei HERODOT ein Doppelsinn 
von theôria zu beachten: Das Wort bedeutet oft so viel wie "Betrachtung" und "Zuschauerschaft". 
In einem engeren Sinn verwendet, bezeichnet es aber auch die Reise zu einem kultischen Ereignis 
und die Teilnahme - als Zuschauer (!) - daran. Im Griechischen kann das mitgehört werden. 

(f) Nach HERAKLEIDES PONTIKOS besteht die Tätigkeit des "Philosophen" darin, "eifrig die Natur 
der Dinge zu betrachten".31 Das paßt 

- zu der Bemerkung eines medizinischen Autors (um die Wende zum 4.Jh.), "über Natur von An-
fang an" zu schreiben, sei keine Sache der Medizin, sondern der philosophiê;32 

- zu HERAKLITs Kritik an der "Vielwisserei" des PYTHAGORAS und seiner daran anknüpfenden 
ironischen Bemerkung, wer philosophos ist, müsse "vieler Dinge Erforscher" sein (anstatt, wie 
der wahre Weise, "sich selbst auszuforschen");33 sowie vor allem auch 

- zu der von ARISTOTELES überlieferten Antwort des ANAXAGORAS auf die Frage, weshalb es 
lohne, geboren zu werden, nämlich: zur Betrachtung des Himmels und der Weltordnung.34  

 

 

4. Zusammenfassung: Für den Begriff der Philosophie bedeutsam geblieben sind: 
- die Unterschiedung zwischen sophia und philosophia, d.h. zwischen Weisheit und Philosophie 

und ebenso zwischen Fachwissen und Philosophie; 
- die Unterschiedung zwischen philosophia und technê, d.h. die Unbetroffenheit der Philosophie 

von vorgegebenen (und insofern äußeren) Zwecken; 
- die Beschreibung der philosophia als theôria, d.h. als "Betrachtung" und "Zuschauerschaft", 

worin einerseits die Versuchung liegt, dieser Betrachtung einen eigenen Gegenstand anzudichten, 
und sich andererseits die moderne Auffassung der Philosophie als eine Tätigkeit zweiter Stufe, 
z.B. als "Kunst des Begründens",35 andeutet. 

Fast vergessen ist demgegenüber die Auffassung der Philosophie als Neigung und Lebensweise.36 - 
Soll ich sagen, leider? Darüber sollte bei anderer Gelegenheit zu reden sein.37 

                     
29 CICERO, Tusc. V 9: ... longe omnibus studiis contemplationem rerum cognitionemque praestare. 
30 HERODOT I 30.2 (s.o. Anm. 28) 
31 CICERO, Tusc. V 9: ... rerum naturem studiose intuentur. 
32 [HIPPOKRATES], V.M. 20.1. 
33 "Vielwisserei": polymathiê, DK 22 B 40 und B 129; "Erforscher": histôr, DK 22 B 35; "sich selbst ausforschen" - 
vgl. DK 22 B 101: edizêsamên heôyton. 
 Vgl. auch die Zusammenstellung von physis ("Natur") und historia ("Forschung") bei EURIPIDES, fr. 910 N. und 
[HIPPOKRATES], V.M. 20.2; dann die stehende Wendung peri physeôs historia ("Naturforschung") bei PLATON, Phd. 
96A und passim. 
34 DK 59 A 30 (ARISTOTELES, E.E. 1216a11 ff.) -- Betrachtung: theôrêsai, abgel. von theôria. 
35 Vgl. A. ROS, Begründung und Begriff. Wandlungen des Verständnisses begrifflicher Argumentationen, 3 
Bde., Hamburg 1989 f., Bd. I, S. 15 und passim. 
36 Dazu P. HADOT, Wege zur Weisheit oder Was lehrt uns die antike Philosophie? dt. von H. Pollmeyer, Ffm: 
1999 (frz.: Qu'est-ce que la philosophie antique?, Paris 1995). 
37 Vgl. HEINEMANN, "Stance" (wie Anm. 19). 


