Heinemann, Materialien zur Einfilhrung in die Philosophie der Antike 1.1.

Handout 1.1. Was ist nach antikem Versténdnis ""Philosophie**?

Platon (428-348 v. Chr.) und Aristoteles (384-322 v. Chr.) haben unser Verstandnis von "Philosophie”
entscheidend gepragt.® Davon wird noch die Rede sein. Ich beschranke mich hier auf den von Platon
rezipierten Sprachgebrauch.

1. Zur Worterklarung: "Liebe™ zur "Weisheit"? Das griechische Wort philosophia ist aus zwei
Komponenten - phil(o) und soph(ia) - gebildet und IaRt sich in erster Naherung anhand dieser Zu-
sammensetzung erklaren.?

Zu phil- gehorige Vokabeln sind:
philos Adj.: befreundet, lieb, vertraut, zugehorig etc.

Anm.: Es handelt sich um einen Relationsbegriff: jemand / etwas ist mit mir be-
freundet, mir vertraut usf.

Subst.: Freund, Vertrauter, Angehoriger etc.

philed befreundet sein (mit ...), gern haben, vertraut sein (mit ...), gewohnheitsmaRig tun,
gerne tun, gerne umgehen (mit ...)

phil(0)-  kann als Préafix mit der Bezeichnung einer bestimmten Sache X zu einem Adjektiv
(abgeleiteterweise: Substantiv) verbunden werden: phil(o)-X ist, wer mit X vertrauten
Umgang pflegt, eine Vorliebe fur X hat usf. Im Deutschen bietet es sich an, das durch
ein angehdangtes -freund nachzumachen.

Zu soph- gehdrige Vokabeln sind:
sophos Adj./ Subst.: gescheit, sachverstandig, weise (?!) / Experte etc.

Anm.: Die Grundbedeutung des Wortes 18Rt sich etwa so erldutern: Als sophos
gilt, bei wem es auch in schwierigen Fallen lohnt, um Rat und Auskunft zu fragen,
und auf den man sich gegebenenfalls berufen kann - z.B. der Urheber von
Spruchweisheit (sog. "sieben Weise"), der Dichter oder Gelehrte, der Uber das
Entlegenste zu berichten weil3, und tberhaupt jeder Experte, der sein Metier ver-
steht.

sophia Gescheitheit, Sachverstand, Weisheit (?!), Expertenwissen

Anm.: Die Ubersetzungstradition hat "weise" und "Weisheit" fir sophos bzw. so-
phia. Das ist nicht sehr erhellend. Denn diese deutschen Worter bleiben erkla-
rungsbedirftig. Aleida ASSMANNs Kennzeichnung der "Weisheit" als umfassen-
des, tiefes, schwer erreichbares, wirksames Wissen® ist noch sehr vage - und soll
auch ganz unterschiedliche Bilder des Weisen zulassen. Aber man muf3 dann im-
mer noch festhalten: Aus dem "Weisen™ ist schon im friihen Griechentum der "Ex-

' Technische Hinweise: Auf die Antike bezogene Jahreszahlen etc. verstehen sich, wenn nicht anders angegeben,
vor Christus. — Transkriptionen aus dem Griechischen sind durch Kursivdruck hervorgehoben. Zu den
Transkriptionsregeln vgl. WAP, S. 6; insbesondere wird Eta durch & Omega durch 6, lota subscriptum durch tiefge-
stelltes i und Spiritus asper (hur am Wortbeginn) durch h wiedergegeben.

2 \Vgl. zum Folgenden W. BURKERT, "Platon oder Pythagoras? Zum Ursprung des Worts ‘Philosophie™, Hermes 88
(1960) 159-177 (bes. S. 172 ff.).

® A. Assmann, "Was ist Weisheit? Wegmarken in einem weiten Feld", in: dies. (Hg.), Weisheit. Miinchen 1991,
S. 15-44 (hier: S. 15-17).



Heinemann, Materialien zur Einfilhrung in die Philosophie der Antike 1.1.

perte” geworden; und es sollte zumindest offenbleiben, ob die "Philosophie” eher
mit "Weisheit" oder mit "Expertenwissen" zu tun hat.

sophistés  Oft gleichbedeutend mit sophos (Subst.), dann bes. auch: professioneller Gelehrter.

Anm. Antiintellektuelle Stimmungen im spaten 5. Jh. haben sophistés zum
Schimpfwort gemacht. Platon hat das leider aufgegriffen und dadurch den spéte-
ren Sprachgebrauch entscheidend beeinflufit.

Durch die Wortbildung werden somit folgende Erklarungen nahegelegt:

- philosophos (Adj./Subst.) ist, wer vertraut ist und gerne umgeht mit Personen, die als sophoi
gelten,* sowie mit ihrer sophia.

- philosopheb (Verb) bedeutet dementsprechend: derjenigen Neigung zu folgen und diejenige
Tatigkeit auszuiiben, die den philosophos auszeichnet.

- philosophia (Subst.) ist der vertraute Umgang mit Personen, die als sophoi gelten, und mit ihrer
sophia sowie die entsprechende Neigung und Lebensweise.

PLATON hat diesen Sprachgebrauch in vielfaltiger Weise aufgegriffen und teilweise auch umgedeutet.
Eine solche Umdeutung ist es, aus dem durch phil(o)- angezeigen vertrauten Umgang ein Begehren
(er6s) zu machen und den philosophos als jemandem darzustellen, der sophos zu werden und sophia
zu erwerben begehrt.® Im Hinblick auf den &lteren, fiir den Philosophiebegriff bedeutsam gebliebenen
Sprachgebrauch ist das sehr irrefiihrend.

Die Charakterisierung der Philosophie als "Liebe" zur "Weisheit" ist nicht ganz falsch. Aber sie
versperrt ein differenzierteres Verstandnis von "Philosophie™: Als "Weisheit" und "Liebe" ist nur
unzureichend beschrieben, wozu sich Philosophie verhalt und wie sie das tut.

2. Ein populéarer Philosophiebegriff: Der beschriebene Sprachgebrauch ist um die Wende zum 4.
Jh. vielfach belegt. Ihm entspricht die Selbstbeschreibung der Athener in der Grabrede des Perikles
bei THUKYDIDES (I 40.1):

"Wir widmen uns dem Schdnen (philokaloumen), ohne unsere Effizienz zu verlieren (met' eu-
teleias), und wir widmen uns gelehrten Gesprachen und Themen (philosophoumen), ohne
weichlich zu werden."

Ich habe diesen, wie ich der Einfachheit halber sagen will, populdren Philosophiebegriff in einem
Vortrag so beschrieben:®

Im vorplatonischen Sprachgebrauch kénnen philosophos und das zugehérige Vokabular eine Einstel-
lung bezeichnen, die sich - ganz wortlich’ - als diejenige des Amateurs oder Dilettanten charakterisie-
ren 14Rt.2 So verstanden, ist das "Philosophieren” eine populdre Beschaftigung im Perikleischen

* sophoi: Plural zu sophos.
> In diesem Sinne PLATON, Symposion 204AB — Text 3; "erwerben": vgl. ebd. 205al: ktésis.

® Zu den folgenden zwei Absitzen vgl. S. 134 in: G. HEINEMANN, "Philosophy and Spectatorship. Competitive
and Non-Competitive Virtues in Pre-Platonic Conceptions of philosophia®, in: Philosophy, Competition, and the
Good Life (Proc. 1st World Olympic Congress of Philosophy, Spetses 2004), vol. 11, ed. by K. Boudouris and K.
Kalimpsis, Athens: lonia 2005, S. 131-141.

" Lateinische Aquivalente von philed sind amare (davon abgeleitet: Amateur) und diligere (davon abgeleitet: Dilet-
tant).

® Dies entspricht dem "oberflachlichen philosophia-Begriff" bei BURKERT (wie Anm.2), S. 175.



Heinemann, Materialien zur Einfilhrung in die Philosophie der Antike 1.1.

Athen.® "Philosophierer” (philosophountes) sind keine Experten (sophoi) oder professionelle Gelehr-
te (sophistai) und wollen das auch nicht werden. Vielmehr widmen sie sich dem Wissen um seiner
selbst willen, sie suchen das Gespréch mit Gelehrten und Experten, héren "philosophische" Diskussi-
onen und Vortrage (philosophoi logoi),' beteiligen sich an einschlagigen Debatten,™ lesen und disku-
tieren die Schriften der Experten friiherer Zeit (ton palai sophon),*” usf.

Ein solcher "Philosophierer" ist Sokrates in PLATONs Apologie; desgleichen Kallias, der von Sokrates
im Protagoras fur seine philosophia gelobte Gastgeber der Sophisten. In demselben populdren Sinn
ist es auch zu verstehen, wenn sich Sokrates im Charmides nach der philosophia und nach jugendli-
chen Gespréchspartnern erkundigt oder wenn Kallikles im Gorgias sagt, philosophia sei nichts fir
erwachsene Manner; auch bei dem am Anfang des Phaidon erwahnten Zusammensein des Sokrates
und seiner Freunde en philosophia; ist keine anspruchsvollere Auffassung von philosophia zu unter-
stellen.™

Man macht sich diesen populéren Philosophiebegriff am besten durch einen Vergleich klar. Ganz
ahnlich gebildet wie philosophos ist das griechische Wort philippos ("Pferdefreund": phil-(h)ippos
ist, wer vertraut ist und gerne umgeht mit Pferden (hippos = "Pferd")."

Wenn man Karl sucht und Karl phil-(h)ippos ist, dann bietet sich folgende Suchstrategie an:
Man erkundige sich, wo es Pferde (hippoi) gibt; und dort wird man wahrscheinlich auch Karl
finden.

Und ganz ebenso:

Wenn man Fritz sucht und Fritz philo-sophos ist, dann bietet sich folgende Suchstrategie an:
Man erkundige sich, wo es Gelehrte (sophoi, sophistai) gibt, und da ist Fritz wahrscheinlich
nicht fern.

Wer philippos ist, reitet vielleicht selbst; vielleicht ist er auch Besitzer von Pferden. Es genlgt aber,
dafl3 er - z.B. bei Pferderennen - Zuschauer ist. Fiir den philosophos ist diese Zuschauerschaft sogar
der Normalfall. - Ich zitiere nochmals aus dem erwéhnten Vortrag:*®

An einer Stelle bei THUKYDIDES werden die Athener als blofRe "Zuschauer (theatai) von Reden und
Hdrer von Taten" beschrieben, die sich in der Volksversammlung wie eine Jury fiir rhetorische Leis-
tungen verhalten.’® Das 4Rt an einen Wettbewerb (agdn) auf der Biihne denken, mit dem Volk von
Athen wie im Theater auf den Zuschauerrangen. Ganz &hnlich bei der von THUKYDIDES erwahnten,’

® THUKYDIDES 11 40.1 (wie oben zitiert).

1% Goralas, Helena (DK 82 B 11) c. 13.

1 v/gl. den Anfang der Dialexeis, DK 90 (iiber die Kontroversen der philosophountes).
12 XENOPHON, Mem. | 6.14 (vgl. ebd. § 2: philosophountas).

3 pLATON, Apol. 28e5 und passim, Prot. 335d6-7, Charm. 153d3-5, Grg. 484c5-8, Phd. 59a3. - Anders dann
freilich Phd. 61C: Der philosophos (c6), "der an dieser Sache so teilnimmt, wie sie es verdient (axi6s)" (c8;
Ubers. Th. EBERT, Platon. Phaidon, Ubers. und Komm., Géttingen 2004)", ist hierdurch als Pythagoreer
charakterisiert (vgl. Th. EBERT, "Why is Evenus Called a Philosopher at Phaedo 61c?", Classical Quarterly 51
(2001) 423-434) — Zur pythagoreischen Prégung eines elitdren Philosophiebegriffe auch unten, 3.

1 Zu dieser Worthildung (mit vielen weiteren Beispielen) BURKERT (wie Anm. 2), S. 172-174. - Zur Transkription:
das h hat im Griechischen keinen eigenen Buchstaben.

15 Zu den folgenden vier Absétzen vgl. HEINEMANN, "Spectatorship™ (wie Anm. 6) , 135.

18 THUKYDIDES 111 38.4 mit ironischer Anspielung auf HOMER, 11. 1X 443: “Ein Redner von Worten zu sein und ein
Tater von Taten" (Ubers. SCHADEWALDT).

Y ThucyDpIDES 11 40.1, siehe oben.



Heinemann, Materialien zur Einfilhrung in die Philosophie der Antike 1.1.

Athener Weise zu "philosophieren”: die "Philosophierer” bilden das Publikum, wenn Experten ihre
sophia vorfihren.

Einerseits kdnnen daher Laien und professionelle Gelehrte (sophistai) an den von GORGIAS erwéhn-
ten "Streitgefechten philosophischer Reden" teilnehmen.™® Andererseits sind "Philosophierer" aber,
gemal der Athener Weise zu "philosophieren”, vor allem auch das unbeteiligte Publikum, vor dem
solche Streitgefechte ausgetragen werden.

So halt es auch Sokrates, und so halten es seine Freunde. Durch das notorische Bekenntnis seines
Nichtwissens grenzt sich Sokrates in PLATONs Frihdialogen gegen jede Art von Expertentum ab. Er
beteiligt sich nicht am Wettbewerb der Wissensanspriiche. Er weill nichts besser, und es geht ihm
auch gar nicht darum, irgendetwas besser zu wissen.

Aber seine Rolle bei den "Streitgefechten philosophischer Reden™ beschrénkt sich durchaus nicht auf
die bloRe Zuschauerschaft. Er betritt die Blhne mit seinen prifenden Fragen. Zu "philosophieren™
heil3t in PLATONS Apologie, sich selbst und die anderen zu priifen - und somit zu leisten, "was fur den
Menschen nun einmal das hdchste Gut ist”, da "ein ungepriftes Leben fur den Menschen gar nicht

lebenswert ist".*°

Ich komme spater auf einige der hier angeschnitten Punkte zurlick. Hier genlgt es festzuhalten: Der
populére Philosophiebegriff ist auch deshalb wichtig, weil er diejenigen Sokratesfigur beschreibt, die
bei PLATON als Muster eines Philosophen abgibt.?

3. Ein elitarer Philosophiebegriff: Einer der beriihmtesten griechischen "Experten™ - und in diesem
Fall kann man wohl auch einem "Weisen" sprechen - ist PYTHAGORAS, der gegen Ende des 6. Jh. als
religioser Reformer und als Grunder einer politisch einflulireichen Bruderschaft hervorgetreten ist.
PYTHAGORAS lehrte als einer der ersten Griechen die Unsterblichkeit der Seele und die Seelenwande-
rung. Mit dem sog. pythagoreischen Lehrsatz der Geometrie wird er wohl nur féalschlich in Verbin-
dung gebracht. Aber sicherlich hat er die Entwicklung der griechischen Mathematik durch eine Reihe
von Anregungen beeinflut; als pythagoreisch gilt nicht nur die Darstellung musikalischer Intervalle
durch Zahlenverhéltnisse, sondern tberhaupt das Programm, wonach sich Ordnung stets auf numeri-
sche Strukturen zurtickfiihren 1aRt.

Nach einer Erzahlung des Platon-Schiilers HERAKLEIDES PONTIKOS? hat es Pythagoras abgelehnt,
sich selbst als einen "Weisen™ zu beschreiben; denn "weise", gr. sophos, sei niemand aufler Gott.
Stattdessen habe sich Pythagoras mit einem neuen Wort als philosophos bezeichnet und erklart, das
sei "jemand, der Weisheit schatzt und verehrt".? Insgesamt ist diese Erzahlung fiktiv. Aber wird sie
durch &ltere Quellen zumindest teilweise bestétigt.

(a) Die Zurtuickfuhrung der Unterscheidung zwischen "Weisheit" (sophia) und "Philosophie™ (philo-
sophia) auf den Unterschied zwischen goéttlichem und menschlichem Wissen ist wohl von

'8 Goralas, Helena (DK 82 B 11) c. 13: philosophdn logdn hamillas (s.0.)

9 pLATO, Apol. 38a2-6 - dazu jetzt G. HEINEMANN, "The Socratic Stance in Philosophy"”, in: Proc. 20th
International Conference on Philosophy (Chania, July 2008) ed. by K. Boudouris , Athens: lonia Publ. 2009.

2 “Muster eines Philosophen”: vgl. Ch. KAHN, Charles H. [1996]: Plato and the Socratic Dialogue, CUP 1996,
S. 97: Sokrates ist "the paradigm philosopher".

21 Auszugsweise bei DIOGENES LAERTIOS (I 12) — Text 2, CICERO (Tusc. V 8 f.) — Text 1 — und IAMBLICHOS (Vita
Pyth. 58).

%2 DIOGENES LAERTIOS | 12: sophian aspazomenos; cf. CICERO, Tusc. V 9: sapientiae studiosos.



Heinemann, Materialien zur Einfilhrung in die Philosophie der Antike 1.1.

PLATON entlehnt;?® die Zuschreibung an den anderthalb Jahrhunderte &lteren PYTHAGORAS ist
nach allem, was man sonst (ber diesen weif3, nicht sehr plausibel.

(b) Kaum bestreitbar ist m.E. auch, da PYTHAGORAS bei seinen Zeitgenossen als "Weiser" (oder
"Experte": sophos) galt;** sein jiingerer Zeitgenosse HERAKLIT hétte schwerlich gegen die "Pri-
vatweisheit" des PYTHAGORAS polemisiert,” hétte dieser nicht im Ruf der "Weisheit" gestanden.

(c) Nicht ganz abwegig ist demgegenuber die Annahme eines pythagoreischen Ursprungs des Be-
griffs philosophos / philosophia. Freilich waren diese Worter nicht auf PYTHAGORES selber ge-
munzt, sondern auf seine Verehrer und Schiler - und dann auch seine posthume Anhangerschaft.
Ganz ahnlich wie beim populéren Philosophiebegriff ist philosophos, wer mit dem "Weisen™ (so-
phos) und seiner "Weisheit" (sophia) "vertrauten Umgang pflegt”; philosophia ist die Tatigkeit
und Lebensweise, die den philosophos als einen solchen charakterisiert.

Der Unterschied zum populéren Philosophiebegriff liegt zundchst nur darin, dal3 es hier um einen
einzigen, besonders herausragenden "Weisen" oder "Gelehrten" - und somit nicht um Liebhabe-
rei, sondern um Jingerschaft - geht.

(d) Der philosophos versteht sich nach HERAKLEIDES PONTIKOS auf keine "Kunst".?® Er ist kein
Fachmann; seine philosophia ist kein Beruf und dient keinem duBeren Zweck. Der Begriff der
"Kunst" ist hier im alteuropaischen Sinn zu verstehen - das heift (wichtig!):*’

Als "Kunst" (gr. techng, lat. ars) gilt jeder Bereich niitzlicher, anspruchsvoller und lehrbarer Ta-
tigkeiten, in dem es Kiriterien zur Unterscheidung zwischen Richtig und Fehlerhaft gibt und in
dem daher die Rede davon sein kann, dal} jemand "kunstgerecht" oder "kunstwidrig" verfahrt.
"Kinste" sind z.B. die Medizin (iatriké), die Malerei (graphiké), die Schiffsfihrung (ky-
bernétiké), das kaufmannische Rechnen (logistiké) usf. Sie werden typischerweise von Fachleu-
ten (démiourgoi) als Beruf ausgelibt; umgekehrt gilt ein Beruf als "Kunst" wenn es in ihm Krite-
rien zur Unterscheidung zwischen guten und schlechten Fachleuten gibt.

Erst im 18. Jh. ist es Ublich geworden, den Begriff der "Kunst" auf die sog. schonen Kiinste ein-
zuschrénken.

(e) DaR die philosophia keinem duBeren Zweck dient, illustriert HERAKLEIDES PONTIKOS am Bei-
spiel der Besucher eines grofien Festes (z.B. der Olympischen Spiele): Einige streben als Teil-
nehmer an den Wettkdmpfen nach Ehre und Ruhm, andere als Handler nach kommerziellem Ge-
winn; die Vornehmsten aber sind nur "zum Zuschauen" gekommen und sehen den Geschehnissen
eifrig zu.% Ebenso sind die Menschen auf die Welt gekommen und dienen teils dem Ruhm, teils

2 \/gl. PLATON, Symp. 203C ff., Lys. 218AB, Phdr. 278D — Text 4; ahnlich auch Apol. 23AB — Text 5.

2 JoN von Chios, DK 36 B 4: sophos; in demselben Sinne HERODOT IV 95.2: sophistés. Vgl. insgesamt KRS #255-
258.

% DK 22 B 129: heautou sophié.
%6 CIcERO, Tusc. V 8: artem se scire nullam.

27 Zusamenfassend Uber "Kunst" und techné: G. Heinemann, “"Platon, Aristoteles und die Kunsttheorie der
klassischen Antike", in: Klassiker der Kunstphilosophie, hg. von S. Majetschak, Miinchen 2005, S. 14-36, hier:
S. 14 f. (mit Quellen- und Literaturangaben). Ausflhrlich: H. Schneider, Das griechische Technikverstéandnis,
Darmstadt 1989;

%8 CICERO, Tusc. V 9 - "zum Zuschauen": visendi causa (ebd.), ebenso bereits HERODOT | 30.2 — Text 6: thedriés
heineken im Kontext mit philosophedn; vgl. IamBLICHOS V.P. 58: theas heneka

Ebenso ARISTOTELES, Protr. B 44 (Diring) = fr. 58 Rose, p. 69.15: heneka tés theas. Beachte aber, dal} diese
Formulierung aus dem Protreptikos des ARISTOTELES nur durch IAMBLICHOS Uberliefert ist und mit der Formulie-
rung des HERAKLEIDES PONTIKOS (oder ihrer Rezeption durch IAMBLICHOS) kontaminiert sein kann (dazu BURKERT
1960, 166-169).



()

Heinemann, Materialien zur Einfilhrung in die Philosophie der Antike 1.1.

dem Geld, und nur wenige widmen sich der "Betrachtung und Erkenntnis der Dinge", die doch
“unter allen Beschéftigungen den Vorzug verdient".”

Diese Beschreibung des philosophos als “Zuschauer" und der Philosophie als "Betrachtung” (gr.
thebria, lat. contemplatio) ist alt; sie wird schon von HERODOT - d.h. im 3. Viertel des 5. Jh. - als
stehende Wendung zitiert.** Wie bei HERAKLEIDES PONTIKOS ist bei HERODOT ein Doppelsinn
von thedria zu beachten: Das Wort bedeutet oft so viel wie "Betrachtung™ und "Zuschauerschaft".
In einem engeren Sinn verwendet, bezeichnet es aber auch die Reise zu einem kultischen Ereignis

und die Teilnahme - als Zuschauer (!) - daran. Im Griechischen kann das mitgehort werden.

Nach HERAKLEIDES PONTIKOS besteht die Tatigkeit des "Philosophen™ darin, "eifrig die Natur
der Dinge zu betrachten".*! Das paft

zu der Bemerkung eines medizinischen Autors (um die Wende zum 4.Jh.), "Uber Natur von An-
fang an" zu schreiben, sei keine Sache der Medizin, sondern der philosophié;*

zu HERAKLITS Kritik an der "Vielwisserei” des PYTHAGORAS und seiner daran anknipfenden
ironischen Bemerkung, wer philosophos ist, misse "vieler Dinge Erforscher” sein (anstatt, wie
der wahre Weise, "sich selbst auszuforschen");33 sowie vor allem auch

zu der von ARISTOTELES Uberlieferten Antwort des ANAXAGORAS auf die Frage, weshalb es
lohne, geboren zu werden, namlich: zur Betrachtung des Himmels und der Weltordnung.*

4. Zusammenfassung: Fir den Begriff der Philosophie bedeutsam geblieben sind:

die Unterschiedung zwischen sophia und philosophia, d.h. zwischen Weisheit und Philosophie
und ebenso zwischen Fachwissen und Philosophie;

die Unterschiedung zwischen philosophia und techné, d.h. die Unbetroffenheit der Philosophie
von vorgegebenen (und insofern aufleren) Zwecken;

die Beschreibung der philosophia als thedria, d.h. als "Betrachtung” und "Zuschauerschaft",
worin einerseits die Versuchung liegt, dieser Betrachtung einen eigenen Gegenstand anzudichten,
und sich andererseits die moderne Auffassung der Philosophie als eine Tatigkeit zweiter Stufe,

z.B. als "Kunst des Begriindens",* andeutet.

Fast vergessen ist demgegeniiber die Auffassung der Philosophie als Neigung und Lebensweise.*® -
Soll ich sagen, leider? Dariiber sollte bei anderer Gelegenheit zu reden sein.*’

# CICERO, Tusc. V 9: ... longe omnibus studiis contemplationem rerum cognitionemque praestare.
¥ HeroDOT 1 30.2 (5.0. Anm. 28)

%1 CICERO, Tusc. V 9: ... rerum naturem studiose intuentur.

%2 [HIPPOKRATES], V.M. 20.1.

% "Vielwisserei": polymathié, DK 22 B 40 und B 129; "Erforscher": histor, DK 22 B 35; "sich selbst ausforschen" -
vgl. DK 22 B 101: edizésamén hedyton.

Vgl. auch die Zusammenstellung von physis (“Natur™) und historia ("Forschung™) bei EURIPIDES, fr. 910 N. und

[HIPPOKRATES], V.M. 20.2; dann die stehende Wendung peri physeds historia (“Naturforschung'™) bei PLATON, Phd.
96A und passim.

% DK 59 A 30 (ARISTOTELES, E.E. 1216al1 ff.) -- Betrachtung: thedrésai, abgel. von thedria.

% vgl. A. Ros, Begriindung und Begriff. Wandlungen des Verstandnisses begrifflicher Argumentationen, 3
Bde., Hamburg 1989 f., Bd. I, S. 15 und passim.

% Dazu P. HADOT, Wege zur Weisheit oder Was lehrt uns die antike Philosophie? dt. von H. Pollmeyer, Ffm:
1999 (frz.: Qu'est-ce que la philosophie antique?, Paris 1995).

7 \gl. HEINEMANN, "Stance" (wie Anm. 19).



