Gottfried Heinemann (Kassel)
1.1 Kosmos und Universum
1. Einleitende Begriffskldrungen

,Kosmos* ist nach der griechischen Wortbedeutung ein gelungenes Ganzes aus verschiedenartigen
Teilen. Seit den Anfangen der griechischen Wissenschaft wird die Ordnung der Himmelsbewegungen
als kosmos beschrieben und mit diesem Wort auch bezeichnet. Eine Begrenzung des Himmels wird
durch die Annahme einer téglichen Rotation des Himmels um die im Zentrum ruhende Erde nahege-
legt. DemgemaR wird der Himmel bzw. der ihn umschlieBende Ort der Fixsterne oft als endliche Ku-
gelschale beschrieben.

Das lat. Wort 'universum', auch 'universitas rerum', wurde von Cicero (1. Jh. v. Chr.) als Ubersetzung
fiir griech. fo pan (Singular!), dt. das All, in die philosophische Terminologie eingefiihrt. Es bezeichnet
die Gesamtheit dessen, was es tiberhaupt gibt, ohne Vorentscheidung iiber die Weise seiner Verbindung
zur Einheit. Nach vielen antiken Autoren, z.B. Platon (428/427-348/347 v. Chr.) und Aristoteles (384—
322 v. Chr.), umfasst das Universum nur einen einzigen kosmos. Nach anderen, z.B. Anaxagoras (5.
Jh. v. Chr.) und den Atomisten, kann es viele kosmoi umfassen. Letztere Auffassung wird unter dem
Einfluss der christlichen Schopfungslehre verworfen und in der frithen Neuzeit neu ausgearbeitet, z.B.
von Giordano Bruno (1548-1600). Die in der Antike diskutierte und verworfene, von Nikolaus Ko-
pernikus (1473—-1543) aufgegriffene Annahme einer téglichen Erdbewegung macht {iberdies auch die
Annahme einer Begrenzung des die Erde umgebenden Himmels entbehrlich. So wird die im Mittelal-
ter unstrittige Auffassung des Universums als begrenzter kosmos in der frilhen Neuzeit in Frage ge-
stellt.

,Natur® (griech. physis) ist zundchst die Natur von etwas. Zur jeweiligen Natur der Dinge gehdren
insb. ihre Zusammensetzung aus elementaren Bestandteilen und ihre kausalen Eigenschaften. Natur-
philosophie betrachtet die Dinge im Hinblick auf die wissenschaftliche Erklérung ihres Entstehens und
ihrer Wechselwirkung unter Rekurs auf ihre Natur. Durch den Naturbegriff wird somit kein Gegen-
stand angezeigt, sondern eine Art der Betrachtung. Nur in abgeleiteter Weise kann das Wort ,Natur*
auch einen Bereich von Dingen bezeichnen, fiir den diese Betrachtungsweise einschligig ist.

2. Anfiinge der Naturphilosophie'
2.1 Vorsokratische Kosmologien

Thema der frithen griechischen Philosophie (6./5. Jh. v. Chr.) ist buchstdblich ,,alles” (griech. panta).
Ihr Anspruch, eine ,,Darstellung aller Dinge* (Long 1999: 10) zu liefern und somit die Entstehung und
Ordnung der Welt ,,von Anfang an* (ex archés) zu beschreiben, kann iiber Hesiods (8./7. Jh. v. Chr.)
Theogonie bis auf die altorientalischen Kosmogonien zuriickgefiihrt werden. Die Themenbezeichnung
»uber Natur (peri physeds) wird erst spéter fiir diese Schriften und Studien verwendet. Deren Charak-
terisierung als ,Philosophie‘ (philosophia) betont die Unabhéangigkeit von dulleren Zwecken, mit deut-
licher Abgrenzung von professionellem Fachwissen (techné).” Dem entspricht auch die Beschreibung

' Die Bedeutung altgriechischer Ausdriicke wird entsprechend dem jeweiligen Sinnzusammenhang wiedergege-
ben. Abweichungen von den Ubersetzungsvorschliigen bei Horn / Rapp (Hg.) 2002 werden bei Bedarf angezeigt.

* Das gr. techné wird oft mit "Kunst" oder "Kunstfertigkeit" iibersetzt. Beides ist hier aber irrefiihrend. — Grund-
sdtzlich gilt: Die Bedeutung eines fremdsprachlichen Begriffs oder Fachausdrucks ldsst sich nur in Ausnahmefal-
len durch ein deutsches Aquivalent angeben. Oft (z.B. bei techné) gibt es gar kein Aquivalent, und was so er-
scheint (z.B. "Kunst" oder "Kunstfertigkeit"), ist nur eine Platzhalteriibersetzung. Und wenn es ein Aquivalent

1



der entsprechenden Tétigkeiten als ,Betrachtung® oder ,Zuschauerschaft® (thedria). Wie noch in der
frithen Neuzeit, wird nicht terminologisch zwischen ,Philosophie‘ und ,Wissenschaft® unterschieden.

Der Begriff der ,Natur® (physis) verweist in der frithen griechischen Philosophie insb. auf die Weise
des Zustandekommens der Dinge und auf deren Eigenschaften, soweit sie durch die jeweilige Weise
ihres Zustandekommens und durch ihre Bildung aus fundamentalen Entititen erkldrt werden kdnnen.
Spéter wird die ,Natur® der Dinge auch direkt mit den jeweils postulierten fundamentalen Entititen
gleichgesetzt. Dabei ist ‘Natur’ stets die Natur von etwas; die in der Neuzeit tibliche Rede von der
‘Natur’ als geordnetem Ganzen hat kein Vorbild in der frithen griechischen Philosophie.

Die Frage nach dem ,,was es gibt* (# fo on), lauft, wie spéter Aristoteles formuliert (Metaphysik
1028b2-6), auf die Frage nach den fundamentalen Entitdten (#is #é ousia) hinaus. Sie ist seit jeher
kontrovers. Als fundamental kommen in der frilhen griechischen Philosophie stets nur theoretische
Entitdten in Betracht: die als Stoffe betrachteten, aus heutiger Sicht eher mit Aggregatzustdnden ver-
gleichbaren Elemente (Feuer, Luft, Wasser, Erde) bei Empedokles (5. Jh. v. Chr.), elementare Gegens-
atze (warm/kalt etc.) bei Anaxagoras , Atome (d.h. unteilbare ausgedehnte Korper von unterschiedli-
cher Gestalt) bei Leukipp (5. Jh. v. Chr.) und Demokrit (Ende 5. Jh. v. Chr.).

Die Ordnung der Welt ldsst sich nicht ausschlieSlich durch die Naturen der beteiligten Dinge, sondern
nur durch eine zusétzliche Ordnungsleistung erkldren. Diese wird einerseits auf abstrakte, eventuell
unter Verwendung geeigneter Gotternamen personalisierte Ordnungsprinzipien zuriickgefiihrt, wie z.B.
o Recht” (diké) bei Anaximander (6. Jh. Chr.) (DK 12 B1) und Heraklit (Anf. 5. Jh. v. Chr.) (DK 22
B80 u.6.),
e Zusammenfiigung® (oder treffender ,,Passung*: harmonia) bei Heraklit (DK 22 B 50 f.) und bei
Philolaos (Ende 5. Jh. v. Chr.) (DK 44 B6),
o "Notwendigkeit" (oder treffender ,,Zwangslaufigkeit®: ananké) bei Parmenides (Anf. 5. Jh. v. Chr.)
(DK 28 B 10.6) und den Atomisten (DK 67 B2),
o Liebe* und,,Streit”, d.h. Anzichung und Abstoung des Ungleichartigen, bei Empedokles, usw.
Andererseits ist auch von der permanenten Ordnungsleistung von Lenkungsinstanzen die Rede, oft
unter Verwendung einer Kapitdns-Metapher; in diesem Sinne sprechen z.B. Heraklit (DK 22 B41),
Parmenides (DK 28 B12.3), Diogenes von Apollonia (5. Jh. v. Chr.) (DK 64 BS5) und vermutlich auch
schon Anaximander (DK 12 A15) von kybernao (griech. fiir ,steuern®, ,,als Kapitin fungieren®). Die
Lenkungsinstanz wird teilweise wiederum mit Gotternamen belegt (z.B. Zeus bei Heraklit, Aphrodite
bei Empedokles), aber auch mit gewissen Grundbestandteilen der Welt (z.B. der Luft bei Diogenes v.
Apollonia) gleichgesetzt.’ In kreationistischen Theorien, z.B. von Anaxagoras, wird schlieBlich auch
mit einer einmaligen Ordnungsleistung gerechnet: Diese bringt nicht etwa die Naturen der Dinge her-
vor, sondern sie gestaltet die rdumlichen Verhiltnisse der Dinge in solcher Weise, dass ihre Wechsel-
wirkung aufgrund ihrer gegebenen kausalen Eigenschaften die vorgesehenen Resultate erzeugt.

Die individuelle und allgemeine Natur des Menschen — und somit die Kriterien fiir verldssliche Erwar-
tungen an Verhalten, Empfindlichkeit und Leistungsvermogen — ist Thema praxisbezogener Diszipli-
nen wie Erziehungstheorie, politische Anthropologie und Medizin. Neben der Philosophie werden vor
allem auch diese Disziplinen und ihr Naturbegriff von Platon rezipiert.

gibt, ist es oft seinerseits erklarungsbediirftig. Die Erkldrung fremdsprachlicher Begriffe und Fachausdriicke
muss deshalb in der Regel ausdriicklich, mdglichst anhand paradigmatischer Verwendungsweisen, erfolgen.

? Fiir eine Gleichsetzung der Natur (physis) mit einer solchen Lenkungsinstanz (dem "Géttlichen": theion) argu-
mentiert Jaeger (1953, 41 ff., bes. Anm. 44; vgl.Graeser 1989, 24 ff.), dagegen Heinemann 2005, 27 f. Auch eine
Auffassung von "Natur" als "Inbegriff von Realitit" (Graeser 1989, 13, vgl. Guthrie 1965, 351: "sum-total of
reality") ist fiir das 6. und 5. Jh. nicht nachweisbar.



2.2 Platon

In mehreren Dialogen Platons werden die Lehren der friihen griechischen Philosophen aufgegriffen
und weiterentwickelt. Die in Platons Phaidon erhobene Forderung nach einer teleologischen Welter-
klarung wird im Spétwerk eingeldst. Ordnung (kosmos) ist auf Vernunft (nous) zuriickzufiihren. Dem-
gemal wird im Timaios die Ordnung der Welt, mit der Weltseele als Antrieb und Taktgeber, durch die
kompetente Leistung eines gottlichen Herstellers (démiourgos) etabliert; im X. Buch der Gesetze wird
sie durch den Vernunftgebrauch der als permanente Lenkungsinstanz fungierenden Weltseele gesi-
chert. In beiden Féllen ist die Ordnung der Welt das Muster einer ebenso fiir die menschlichen Ange-
legenheiten geforderten Herrschaft der Vernunft. Die Intention hinter dieser Lehre ist, wie fast stets bei
Platon, politisch und ethisch (vgl. Schifer 2005).

Wie iiberhaupt fiir die antike Philosophie, kommt eine Schopfung aus nichts im Timaios nicht in Be-
tracht. Der Hersteller der Welt findet die Komponenten, die er verarbeitet, vor — und somit auch deren
jeweilige Natur, die wie bei jeder fachménnischen Tétigkeit zu beriicksichtigen ist. Diese Komponen-
ten sind im Timaios aber keine korperlichen Dinge, sondern abstrakte Strukturen und eine unbestimme-
te Aufnahmefahigkeit fiir Struktur: Die Beschreibung fundamentaler Entitdten als Strukturen, ohne
Bezug auf materielle Dinge als deren Tréger, ist eine noch in der Physik des 20. Jh. beachtete Eigen-
heit der Kosmologie des Timaios.

2.3 Aristoteles

In Abgrenzung von Platon insistiert Aristoteles,” ,,Natur* sei stets die Natur eines korperlichen Gegen-

standes und ,,in" dem "Zugrundeliegenden", dessen jeweilige Natur sie ist (Physik 11 1, 192b34). Form

und Material eines Gegenstandes sind dessen Natur, sofern Anfang und Ende von Verianderungen auf

sie zuriickfiihrbar sind, d.h.:

e darauf, ,,was es heil}it, ein Gegenstand der jeweiligen Art zu sein® (o ti én einai) — und somit auf
dessen ,,definitionsgemifBle Form* (eidos kata ton logon) oder "Gestalt" (morphé), bzw.

e darauf, woraus der Gegenstand besteht — und somit auf dessen ,,Material“(hylé).

Die Erdrterung des Naturbegriffs ist somit in die systematische Kldrung naturphilosophischer Grund-

lagen eingearbeitet. Diese umfasst insbesondere:

e die Analyse veridnderlicher Dinge nach Material und Form bzw. nach ,,Vermogen* (dynamis) und
,» latigkeit* (energeia) bzw. "Vollendetsein" (entelecheia);,

e die Unterscheidung von vier Grundbedeutungen der Frage Warum? — (i) Woraus ist das? (ii) Was
ist das? (iii) Woher Anfang und Ende der Anderung? (iv) Wozu ist/geschieht das? — und somit von
vier Arten der Ursache (sog. Vier-Ursachen-Lehre, Physik 11, Kap. 3): (i) Materialursache (lat.:
causa materialis), (ii) Formursache (causa formalis) (iii) Wirkursache (causa efficiens),
(iv) Zweckursache (causa finalis)

e die Kldrung von Grundbegriffen wie Bewegung, Unbegrenztes, Ort, Vakuum, Zeit;

e die Analyse der Kontinuumsstruktur und des Antriebs von Bewegungen.

Die definitionsgemidfe Form eines Lebewesens — z.B. was es fiir diese Katze hei3it, Katze zu sein — ist
dessen ,,Seele” (psyché), d.h. Lebendigsein der Leibes (Hylemorphismus); die spezifische Weise sei-

* Einfithrend zu Aristoteles Ackrill 1985 und Rapp 2007; zu Einzelthemen Rapp / Corcilius (Hg.) 2011. Zur
aristotelischen Naturwissenschaft und Naturphilosophie bes. auch die einschldgigen Artikel ("Aristotle", "Aris-
totle's Biology", "Aristotle's Metaphsics", "Aristotle's Natural Philosophy", "Aristotle's Psychology" und "Aris-
totle on Causality") in der Stanford Encyclopedia of Philosophy.



nes Lebendigseins ist seine (spezifische) Natur. Diese ist ,,Substanz® (ousia) im strengen Sinn; sie gilt
als fundamentale Entitit, da alle o.g. vier Arten von Ursache auf sie zurlickfiihrbar sind.

Die spezifischen Naturen von Lebewesen sind unhintergehbare Erkldrungsprinzipien der aristoteli-
schen Naturwissenschaft. Teleologische Erkldrungen rekurrieren jeweils auf ein spezifisches Optimum
(Physik 11 7, 198b9). Die Existenz der biologischen Arten ist nicht weiter erklarbar — und fiir Aristote-
les gar nicht erklirungsbediirftig (vgl. Physik 11 1, 193a3 ff)):’ Die Arten haben immer schon existiert
und werden sich unaufhérlich fortpflanzen. Ebenso sind daher die fiir ihren Bestand erforderlichen
Passungsverhéltnisse schon immer gesichert; die Ordnungsleistung jeder externen Instanz kdme zu
spit. Es gibt bei Aristoteles keine Weltseele und keinen Hersteller der Welt; der sog. unbewegte Bewe-
ger sichert nur die gemeinsame Ausrichtung aller Prozesse auf unauthorliche Reproduktion (Metaphy-
sik X1, Kap. 6 ff.; Physik V111, Kap. 2).

2.4 Hellenismus und Kaiserzeit

In den philosophischen Schulen der hellenistischen Epoche (seit ca. 300 v. Chr.) wird die beschriebene
Tradition weitergefiihrt. Bemerkenswert sind zwei Punkte:

a) Die Stellung des Menschen gilt seit Hesiod als prekir, da der Mensch als einziges Tier die Mittel
zum Lebensunterhalt nicht vorfindet, sondern eigens herstellen muss. Spater wird dieselbe Sonderstel-
lung als ausgezeichnete Befdhigung zur Zivilisation beschrieben und zu einem Privileg umgemiinzt,
das von einigen Autoren auf die eigene Leistung des Menschen, von anderen auf gottliche Fiirsorge
zuriickgefiihrt wird. Die bei Xenophon (Anf. 4. Jh. v. Chr.) entworfene anthropozentrische Weltan-
schauung wird v.a. von den Stoikern aufgegriffen und weiterentwickelt.

b) Die sichtbare Welt ist durch den Fixsternhimmel begrenzt. Dieser wird meist als Kugelschale von
endlichem Durchmesser vorgestellt. Aulerhalb derselben wird teils mit anderen Welten gerechnet, teils
ein Vakuum angenommen; entsprechende Lehren werden von den Epikureern bzw. den Stoikern auf-
gegriffen und weiterentwickelt. Nur Aristoteles und seine Schule bestreiten ausdriicklich die Existenz
eines Auflenbereichs. Im Zentrum ruht bei den meisten Autoren die Erde. Gegen die Lehre des
Aristarch von Samos (3. Jh. v. Chr.), derzufolge die Sonne im Zentrum steht (Heliozentrismus), wer-
den physikalische Einwénde erhoben, deren Entkrdftung erst durch die wissenschaftliche Revolution
der Neuzeit gelingt. Die Kugelgestalt der Erde wird erstmals in Platons Phaidon (108e) erwéhnt; bei
Aristoteles (De caelo 297a8-b30) ist sie eine gesicherte wissenschaftliche Tatsache. Die Messung des
Erdumfangs durch Eratosthenes (3. Jh. v. Chr.) ergibt etwa den heute bekannten Wert. Die Entfernung
des Fixsternhimmels wird von Klaudios Ptolemaios (2. Jh. n. Chr.) auf knapp 20.000 Erdradien be-
rechnet (vgl. Krafft 1976: 1216).

Literaturangaben:

Ackrill, J.L. [1985]: Aristoteles: Eine Einfiihrung in sein Philosophieren (1981), dt. von E.R. Miller,
Berlin - New York: De Gruyter

Graeser, Andreas [1989]: "Die Vorsokratiker", in: Klassiker der Naturphilosophie, hg. von G. Bohme,
Miinchen: Beck 1989, S. 13-28

Guthrie, W.K.C. [1965]: 4 History of Greek Philosophy, vol. 2, The Presocratic tradition from Par-
menides to Democritus, repr. Cambridge 1990

> Anders Sedley 2007, 194 fF.



Heinemann, Gottfried [2005]: "Die Entwicklung des Begriffs physis bis Aristoteles", in: Physik / Me-
chanik, hg. von A. Schiirmann (Geschichte der Mathematik und der Naturwissenschaften in der Anti-
ke, hg. von G. Wohrle, Bd. 3), Stuttgart: Steiner, 2005, S. 16-60

Horn, C. und C. Rapp, C. (Hg.) [2002]: Wérterbuch der antiken Philosophie, Miinchen: Beck
Jaeger, Werner [1953]: Die Theologie der friihen griechischen Denker (1947), Stuttgart: Kohlhammer

Long, A.A. [1999]: "The Scope of Early Greek Philosophy", in: The Cambridge Companion to Early
Greek Philosophy, ed. by A.A. Long, Cambridge 1999, p. 1-21

Rapp, C. und Corcilius, K. (Hg.) [2011]: Aristoteles-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stutt-
gart/Weimar: Metzler

Rapp, Christof [2007]: Aristoteles zur Einfiihrung (2001), 3. Aufl. Hamburg: Junius

Schiéfer, Lothar [2005]: Das Paradigma am Himmel. Platon iiber Natur und Staat, Freiburg/Miinchen:
Alber

Sedley, David [2007]: Creationism and Its Critics in Antiquity, Berkeley etc.: U. of California Pr.

Anmerkung (im April 2017)

Ich habe diesen Text Ende 2013 als Anfangskapitel fiir ein Lehrbuch {iber Naturphilosophie entworfen
und in den folgenden Jahren unter Beriicksichtigung herausgeberischer Anregungen und Vorgaben
fertiggestellt. Eine dieser Vorgaben war eine Orientierung an dem von Koyré dargestellten Ubergang
"von der geschlossenen Welt [der Antike] zum unendlichen Universum [der Moderne]". Dass ich dem
nicht ohne dezente Richtigstellungen folgen konnte, versteht sich von selbst.

Zusitzlichen, im Sommer 2016 geduBerten Anderungswiinschen habe ich nur noch teilweise entspro-
chen. Darauthin wurde mein Beitrag abgelehnt, da er, wie mir mitgeteilt wurde, "von etablierten Dar-
stellungen der Thematik sehr deutlich abweicht und dies — zumindest fiir ein Lehrbuch — nicht zielfiih-
rend ist".

Durch diesen Vorgang werden zwei grundsitzliche Fragen aufgeworfen: Erstens danach, was hierzu-
lande als "etablierte Darstellung" gilt — und das heifit, durchgeht. Und zweitens danach, was in der
Philosophie hochschuldidaktisch "zielfithrend" ist — und das heif3t hier auch: nach der Verbliiffung, mit
der nach Platon (m.E. auch bei der Beschiftigung mit der Philosophiegeschichte) das Philosophieren
beginnt.



