
1 

Gottfried Heinemann (Kassel) 

I.1 Kosmos und Universum 

1. Einleitende Begriffsklärungen 

‚Kosmos‘ ist nach der griechischen Wortbedeutung ein gelungenes Ganzes aus verschiedenartigen 

Teilen. Seit den Anfängen der griechischen Wissenschaft wird die Ordnung der Himmelsbewegungen 

als kosmos beschrieben und mit diesem Wort auch bezeichnet. Eine Begrenzung des Himmels wird 

durch die Annahme einer täglichen Rotation des Himmels um die im Zentrum ruhende Erde nahege-

legt. Demgemäß wird der Himmel bzw. der ihn umschließende Ort der Fixsterne oft als endliche Ku-

gelschale beschrieben. 

Das lat. Wort 'universum', auch 'universitas rerum', wurde von Cicero (1. Jh. v. Chr.) als Übersetzung 

für griech. to pan (Singular!), dt. das All, in die philosophische Terminologie eingeführt. Es bezeichnet 

die Gesamtheit dessen, was es überhaupt gibt, ohne Vorentscheidung über die Weise seiner Verbindung 

zur Einheit. Nach vielen antiken Autoren, z.B. Platon (428/427–348/347 v. Chr.) und Aristoteles (384–

322 v. Chr.), umfasst das Universum nur einen einzigen kosmos. Nach anderen, z.B. Anaxagoras (5. 

Jh. v. Chr.) und den Atomisten, kann es viele kosmoi umfassen. Letztere Auffassung wird unter dem 

Einfluss der christlichen Schöpfungslehre verworfen und in der frühen Neuzeit neu ausgearbeitet, z.B. 

von Giordano Bruno (1548–1600). Die in der Antike diskutierte und verworfene, von Nikolaus Ko-

pernikus (1473–1543) aufgegriffene Annahme einer täglichen Erdbewegung macht überdies auch die 

Annahme einer Begrenzung des die Erde umgebenden Himmels entbehrlich. So wird die im Mittelal-

ter unstrittige Auffassung des Universums als begrenzter kosmos in der frühen Neuzeit in Frage ge-

stellt. 

‚Natur‘ (griech. physis) ist zunächst die Natur von etwas. Zur jeweiligen Natur der Dinge gehören 

insb. ihre Zusammensetzung aus elementaren Bestandteilen und ihre kausalen Eigenschaften. Natur-

philosophie betrachtet die Dinge im Hinblick auf die wissenschaftliche Erklärung ihres Entstehens und 

ihrer Wechselwirkung unter Rekurs auf ihre Natur. Durch den Naturbegriff wird somit kein Gegen-

stand angezeigt, sondern eine Art der Betrachtung. Nur in abgeleiteter Weise kann das Wort ‚Natur‘ 

auch einen Bereich von Dingen bezeichnen, für den diese Betrachtungsweise einschlägig ist. 

2. Anfänge der Naturphilosophie
1
 

2.1 Vorsokratische Kosmologien 

Thema der frühen griechischen Philosophie (6./5. Jh. v. Chr.) ist buchstäblich „alles“ (griech. panta). 

Ihr Anspruch, eine „Darstellung aller Dinge“ (Long 1999: 10) zu liefern und somit die Entstehung und 

Ordnung der Welt „von Anfang an“ (ex archês) zu beschreiben, kann über Hesiods (8./7. Jh. v. Chr.) 

Theogonie bis auf die altorientalischen Kosmogonien zurückgeführt werden. Die Themenbezeichnung 

„über Natur“ (peri physeôs) wird erst später für diese Schriften und Studien verwendet. Deren Charak-

terisierung als ‚Philosophie‘ (philosophia) betont die Unabhängigkeit von äußeren Zwecken, mit deut-

licher Abgrenzung von professionellem Fachwissen (technê).
2
 Dem entspricht auch die Beschreibung 

                                                           
1
 Die Bedeutung altgriechischer Ausdrücke wird entsprechend dem jeweiligen Sinnzusammenhang wiedergege-

ben. Abweichungen von den Übersetzungsvorschlägen bei Horn / Rapp (Hg.) 2002 werden bei Bedarf angezeigt. 

2
 Das gr. technê wird oft mit "Kunst" oder "Kunstfertigkeit" übersetzt. Beides ist hier aber irreführend. – Grund-

sätzlich gilt: Die Bedeutung eines fremdsprachlichen Begriffs oder Fachausdrucks lässt sich nur in Ausnahmefäl-

len durch ein deutsches Äquivalent angeben. Oft (z.B. bei technê) gibt es gar kein Äquivalent, und was so er-

scheint (z.B. "Kunst" oder "Kunstfertigkeit"), ist nur eine Platzhalterübersetzung. Und wenn es ein Äquivalent 



2 

der entsprechenden Tätigkeiten als ‚Betrachtung‘ oder ‚Zuschauerschaft‘ (theôria). Wie noch in der 

frühen Neuzeit, wird nicht terminologisch zwischen ‚Philosophie‘ und ‚Wissenschaft‘ unterschieden. 

Der Begriff der ‚Natur‘ (physis) verweist in der frühen griechischen Philosophie insb. auf die Weise 

des Zustandekommens der Dinge und auf deren Eigenschaften, soweit sie durch die jeweilige Weise 

ihres Zustandekommens und durch ihre Bildung aus fundamentalen Entitäten erklärt werden können. 

Später wird die ‚Natur‘ der Dinge auch direkt mit den jeweils postulierten fundamentalen Entitäten 

gleichgesetzt. Dabei ist ‘Natur’ stets die Natur von etwas; die in der Neuzeit übliche Rede von der 

‘Natur’ als geordnetem Ganzen hat kein Vorbild in der frühen griechischen Philosophie. 

Die Frage nach dem „was es gibt“ (ti to on), läuft, wie später Aristoteles formuliert (Metaphysik 

1028b2–6), auf die Frage nach den fundamentalen Entitäten (tis hê ousia) hinaus. Sie ist seit jeher 

kontrovers. Als fundamental kommen in der frühen griechischen Philosophie stets nur theoretische 

Entitäten in Betracht: die als Stoffe betrachteten, aus heutiger Sicht eher mit Aggregatzuständen ver-

gleichbaren Elemente (Feuer, Luft, Wasser, Erde) bei Empedokles (5. Jh. v. Chr.), elementare Gegens-

ätze (warm/kalt etc.) bei Anaxagoras , Atome (d.h. unteilbare ausgedehnte Körper von unterschiedli-

cher Gestalt) bei Leukipp (5. Jh. v. Chr.) und Demokrit (Ende 5. Jh. v. Chr.). 

Die Ordnung der Welt lässt sich nicht ausschließlich durch die Naturen der beteiligten Dinge, sondern 

nur durch eine zusätzliche Ordnungsleistung erklären. Diese wird einerseits auf abstrakte, eventuell 

unter Verwendung geeigneter Götternamen personalisierte Ordnungsprinzipien zurückgeführt, wie z.B. 

 „Recht“ (dikê) bei Anaximander (6. Jh. Chr.) (DK 12 B1) und Heraklit (Anf. 5. Jh. v. Chr.) (DK 22 

B80 u.ö.), 

 „Zusammenfügung“ (oder treffender „Passung“: harmonia) bei Heraklit (DK 22 B 50 f.) und bei 

Philolaos (Ende 5. Jh. v. Chr.) (DK 44 B6), 

 "Notwendigkeit" (oder treffender „Zwangsläufigkeit“: anankê) bei Parmenides (Anf. 5. Jh. v. Chr.) 

(DK 28 B 10.6) und den Atomisten (DK 67 B2), 

 „Liebe“ und „Streit“, d.h. Anziehung und Abstoßung des Ungleichartigen, bei Empedokles, usw. 

Andererseits ist auch von der permanenten Ordnungsleistung von Lenkungsinstanzen die Rede, oft 

unter Verwendung einer Kapitäns-Metapher; in diesem Sinne sprechen z.B. Heraklit (DK 22 B41), 

Parmenides (DK 28 B12.3), Diogenes von Apollonia (5. Jh. v. Chr.) (DK 64 B5) und vermutlich auch 

schon Anaximander (DK 12 A15) von kybernaô (griech. für „steuern“, „als Kapitän fungieren“). Die 

Lenkungsinstanz wird teilweise wiederum mit Götternamen belegt (z.B. Zeus bei Heraklit, Aphrodite 

bei Empedokles), aber auch mit gewissen Grundbestandteilen der Welt (z.B. der Luft bei Diogenes v. 

Apollonia) gleichgesetzt.
3
 In kreationistischen Theorien, z.B. von Anaxagoras, wird schließlich auch 

mit einer einmaligen Ordnungsleistung gerechnet: Diese bringt nicht etwa die Naturen der Dinge her-

vor, sondern sie gestaltet die räumlichen Verhältnisse der Dinge in solcher Weise, dass ihre Wechsel-

wirkung aufgrund ihrer gegebenen kausalen Eigenschaften die vorgesehenen Resultate erzeugt. 

Die individuelle und allgemeine Natur des Menschen – und somit die Kriterien für verlässliche Erwar-

tungen an Verhalten, Empfindlichkeit und Leistungsvermögen – ist Thema praxisbezogener Diszipli-

nen wie Erziehungstheorie, politische Anthropologie und Medizin. Neben der Philosophie werden vor 

allem auch diese Disziplinen und ihr Naturbegriff von Platon rezipiert.  

                                                                                                                                                                                     
gibt, ist es oft seinerseits erklärungsbedürftig. Die Erklärung fremdsprachlicher Begriffe und Fachausdrücke 

muss deshalb in der Regel ausdrücklich, möglichst anhand paradigmatischer Verwendungsweisen, erfolgen. 

3
 Für eine Gleichsetzung der Natur (physis) mit einer solchen Lenkungsinstanz (dem "Göttlichen": theion) argu-

mentiert Jaeger (1953, 41 ff., bes. Anm. 44; vgl.Graeser 1989, 24 ff.), dagegen Heinemann 2005, 27 f. Auch eine 

Auffassung von "Natur" als "Inbegriff von Realität" (Graeser 1989, 13, vgl. Guthrie 1965, 351: "sum-total of 

reality") ist für das 6. und 5. Jh. nicht nachweisbar.  



3 

2.2 Platon  

In mehreren Dialogen Platons werden die Lehren der frühen griechischen Philosophen aufgegriffen 

und weiterentwickelt. Die in Platons Phaidon erhobene Forderung nach einer teleologischen Welter-

klärung wird im Spätwerk eingelöst. Ordnung (kosmos) ist auf Vernunft (nous) zurückzuführen. Dem-

gemäß wird im Timaios die Ordnung der Welt, mit der Weltseele als Antrieb und Taktgeber, durch die 

kompetente Leistung eines göttlichen Herstellers (dêmiourgos) etabliert; im X. Buch der Gesetze wird 

sie durch den Vernunftgebrauch der als permanente Lenkungsinstanz fungierenden Weltseele gesi-

chert. In beiden Fällen ist die Ordnung der Welt das Muster einer ebenso für die menschlichen Ange-

legenheiten geforderten Herrschaft der Vernunft. Die Intention hinter dieser Lehre ist, wie fast stets bei 

Platon, politisch und ethisch (vgl. Schäfer 2005). 

Wie überhaupt für die antike Philosophie, kommt eine Schöpfung aus nichts im Timaios nicht in Be-

tracht. Der Hersteller der Welt findet die Komponenten, die er verarbeitet, vor – und somit auch deren 

jeweilige Natur, die wie bei jeder fachmännischen Tätigkeit zu berücksichtigen ist. Diese Komponen-

ten sind im Timaios aber keine körperlichen Dinge, sondern abstrakte Strukturen und eine unbestimm-

te Aufnahmefähigkeit für Struktur: Die Beschreibung fundamentaler Entitäten als Strukturen, ohne 

Bezug auf materielle Dinge als deren Träger, ist eine noch in der Physik des 20. Jh. beachtete Eigen-

heit der Kosmologie des Timaios. 

2.3 Aristoteles 

In Abgrenzung von Platon insistiert Aristoteles,
4
 „Natur“ sei stets die Natur eines körperlichen Gegen-

standes und „in" dem "Zugrundeliegenden", dessen jeweilige Natur sie ist (Physik II 1, 192b34). Form 

und Material eines Gegenstandes sind dessen Natur, sofern Anfang und Ende von Veränderungen auf 

sie zurückführbar sind, d.h.: 

 darauf, „was es heißt, ein Gegenstand der jeweiligen Art zu sein“ (to ti ên einai) – und somit auf 

dessen „definitionsgemäße Form“ (eidos kata ton logon) oder "Gestalt" (morphê), bzw. 

 darauf, woraus der Gegenstand besteht – und somit auf dessen „Material“(hylê). 

Die Erörterung des Naturbegriffs ist somit in die systematische Klärung naturphilosophischer Grund-

lagen eingearbeitet. Diese umfasst insbesondere: 

 die Analyse veränderlicher Dinge nach Material und Form bzw. nach „Vermögen“ (dynamis) und 

„Tätigkeit“ (energeia) bzw. "Vollendetsein" (entelecheia); 

 die Unterscheidung von vier Grundbedeutungen der Frage Warum? – (i) Woraus ist das? (ii) Was 

ist das? (iii) Woher Anfang und Ende der Änderung? (iv) Wozu ist/geschieht das? – und somit von 

vier Arten der Ursache (sog. Vier-Ursachen-Lehre, Physik II, Kap. 3): (i) Materialursache (lat.: 

causa materialis), (ii) Formursache (causa formalis) (iii) Wirkursache (causa efficiens), 

(iv) Zweckursache (causa finalis) 

 die Klärung von Grundbegriffen wie Bewegung, Unbegrenztes, Ort, Vakuum, Zeit; 

 die Analyse der Kontinuumsstruktur und des Antriebs von Bewegungen. 

Die definitionsgemäße Form eines Lebewesens – z.B. was es für diese Katze heißt, Katze zu sein – ist 

dessen „Seele“ (psychê), d.h. Lebendigsein der Leibes (Hylemorphismus); die spezifische Weise sei-

                                                           
4
 Einführend zu Aristoteles Ackrill 1985 und Rapp 2007; zu Einzelthemen Rapp / Corcilius (Hg.) 2011. Zur 

aristotelischen Naturwissenschaft und Naturphilosophie bes. auch die einschlägigen Artikel ("Aristotle", "Aris-

totle's Biology", "Aristotle's Metaphsics", "Aristotle's Natural Philosophy", "Aristotle's Psychology" und "Aris-

totle on Causality") in der Stanford Encyclopedia of Philosophy. 



4 

nes Lebendigseins ist seine (spezifische) Natur. Diese ist „Substanz“ (ousia) im strengen Sinn; sie gilt 

als fundamentale Entität, da alle o.g. vier Arten von Ursache auf sie zurückführbar sind.  

Die spezifischen Naturen von Lebewesen sind unhintergehbare Erklärungsprinzipien der aristoteli-

schen Naturwissenschaft. Teleologische Erklärungen rekurrieren jeweils auf ein spezifisches Optimum 

(Physik II 7, 198b9). Die Existenz der biologischen Arten ist nicht weiter erklärbar – und für Aristote-

les gar nicht erklärungsbedürftig (vgl. Physik II 1, 193a3 ff.):
5
 Die Arten haben immer schon existiert 

und werden sich unaufhörlich fortpflanzen. Ebenso sind daher die für ihren Bestand erforderlichen 

Passungsverhältnisse schon immer gesichert; die Ordnungsleistung jeder externen Instanz käme zu 

spät. Es gibt bei Aristoteles keine Weltseele und keinen Hersteller der Welt; der sog. unbewegte Bewe-

ger sichert nur die gemeinsame Ausrichtung aller Prozesse auf unaufhörliche Reproduktion (Metaphy-

sik XII, Kap. 6 ff.; Physik VIII, Kap. 2). 

2.4 Hellenismus und Kaiserzeit  

In den philosophischen Schulen der hellenistischen Epoche (seit ca. 300 v. Chr.) wird die beschriebene 

Tradition weitergeführt. Bemerkenswert sind zwei Punkte: 

a) Die Stellung des Menschen gilt seit Hesiod als prekär, da der Mensch als einziges Tier die Mittel 

zum Lebensunterhalt nicht vorfindet, sondern eigens herstellen muss. Später wird dieselbe Sonderstel-

lung als ausgezeichnete Befähigung zur Zivilisation beschrieben und zu einem Privileg umgemünzt, 

das von einigen Autoren auf die eigene Leistung des Menschen, von anderen auf göttliche Fürsorge 

zurückgeführt wird. Die bei Xenophon (Anf. 4. Jh. v. Chr.) entworfene anthropozentrische Weltan-

schauung wird v.a. von den Stoikern aufgegriffen und weiterentwickelt. 

b) Die sichtbare Welt ist durch den Fixsternhimmel begrenzt. Dieser wird meist als Kugelschale von 

endlichem Durchmesser vorgestellt. Außerhalb derselben wird teils mit anderen Welten gerechnet, teils 

ein Vakuum angenommen; entsprechende Lehren werden von den Epikureern bzw. den Stoikern auf-

gegriffen und weiterentwickelt. Nur Aristoteles und seine Schule bestreiten ausdrücklich die Existenz 

eines Außenbereichs. Im Zentrum ruht bei den meisten Autoren die Erde. Gegen die Lehre des 

Aristarch von Samos (3. Jh. v. Chr.), derzufolge die Sonne im Zentrum steht (Heliozentrismus), wer-

den physikalische Einwände erhoben, deren Entkräftung erst durch die wissenschaftliche Revolution 

der Neuzeit gelingt. Die Kugelgestalt der Erde wird erstmals in Platons Phaidon (108e) erwähnt; bei 

Aristoteles (De caelo 297a8–b30) ist sie eine gesicherte wissenschaftliche Tatsache. Die Messung des 

Erdumfangs durch Eratosthenes (3. Jh. v. Chr.) ergibt etwa den heute bekannten Wert. Die Entfernung 

des Fixsternhimmels wird von Klaudios Ptolemaios (2. Jh. n. Chr.) auf knapp 20.000 Erdradien be-

rechnet (vgl. Krafft 1976: 1216).   

Literaturangaben: 

Ackrill, J.L. [1985]: Aristoteles: Eine Einführung in sein Philosophieren (1981), dt. von E.R. Miller, 

Berlin - New York: De Gruyter  

Graeser, Andreas [1989]: "Die Vorsokratiker", in: Klassiker der Naturphilosophie, hg. von G. Böhme, 

München: Beck 1989, S. 13-28 

Guthrie, W.K.C. [1965]: A History of Greek Philosophy, vol. 2, The Presocratic tradition from Par-

menides to Democritus, repr. Cambridge 1990 

                                                           
5
 Anders Sedley 2007, 194 ff. 



5 

Heinemann, Gottfried [2005]: "Die Entwicklung des Begriffs physis bis Aristoteles", in: Physik / Me-

chanik, hg. von A. Schürmann (Geschichte der Mathematik und der Naturwissenschaften in der Anti-

ke, hg. von G. Wöhrle, Bd. 3), Stuttgart: Steiner, 2005, S. 16-60 

Horn, C. und C. Rapp, C. (Hg.) [2002]: Wörterbuch der antiken Philosophie, München: Beck  

Jaeger, Werner [1953]: Die Theologie der frühen griechischen Denker (1947), Stuttgart: Kohlhammer  

Long, A.A. [1999]: "The Scope of Early Greek Philosophy", in: The Cambridge Companion to Early 

Greek Philosophy, ed. by A.A. Long, Cambridge 1999, p. 1-21 

Rapp, C. und Corcilius, K. (Hg.) [2011]: Aristoteles-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stutt-

gart/Weimar: Metzler  

Rapp, Christof [2007]: Aristoteles zur Einführung (2001), 3. Aufl. Hamburg: Junius 

Schäfer, Lothar [2005]: Das Paradigma am Himmel. Platon über Natur und Staat, Freiburg/München: 

Alber 

Sedley, David [2007]: Creationism and Its Critics in Antiquity, Berkeley etc.: U. of California Pr. 

Anmerkung (im April 2017) 

Ich habe diesen Text Ende 2013 als Anfangskapitel für ein Lehrbuch über Naturphilosophie entworfen 

und in den folgenden Jahren unter Berücksichtigung herausgeberischer Anregungen und Vorgaben 

fertiggestellt. Eine dieser Vorgaben war eine Orientierung an dem von Koyré dargestellten Übergang 

"von der geschlossenen Welt [der Antike] zum unendlichen Universum [der Moderne]". Dass ich dem 

nicht ohne dezente Richtigstellungen folgen konnte, versteht sich von selbst. 

Zusätzlichen, im Sommer 2016 geäußerten Änderungswünschen habe ich nur noch teilweise entspro-

chen. Daraufhin wurde mein Beitrag abgelehnt, da er, wie mir mitgeteilt wurde, "von etablierten Dar-

stellungen der Thematik sehr deutlich abweicht und dies – zumindest für ein Lehrbuch – nicht zielfüh-

rend ist". 

Durch diesen Vorgang werden zwei grundsätzliche Fragen aufgeworfen: Erstens danach, was hierzu-

lande als "etablierte Darstellung" gilt – und das heißt, durchgeht. Und zweitens danach, was in der 

Philosophie hochschuldidaktisch "zielführend" ist – und das heißt hier auch: nach der Verblüffung, mit 

der nach Platon (m.E. auch bei der Beschäftigung mit der Philosophiegeschichte) das Philosophieren 

beginnt. 


