
G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie Antike 2.1. 

 1 

Handout 2.1. Hesiod und die Musen. Vorbemerkung zum Thema der Naturforschung 

1. Hesiods Theogonie ist eine Schilderung der Abfolge der Göttergenerationen "von Anfang an" (ex 

archês, Vs. 45, 115). Ihr Thema ist somit die Weltentstehung bis zum gegenwärtigen, durch die gesi-

cherte Herrschaft des Zeus charakterisierten Weltzustand. Hesiod beginnt mit einer Anrufung der 

Musen – also derjenigen Göttinnen, unter deren Patronat er seinen Beruf als Dichter und Sänger aus-

übt. Ich zitiere die Verse 22-52, 94-125 (ohne 118 f.) nach der Übersetzung von W.Marg:1 

(siehe Handout 2.1a = 6a-alt) 

Wichtig ist hier: 

(a) Die sog. Ewigkeitsformel. Der Musengesang schildert, "was da ist, was sein wird, was vorher 

gewesen" (Vs. 38: τά τ' ἐόντα τά τ' ἐσσόμενα πρό τ' ἐόντα). Ebenso schildert Hesiod nicht nur 

das Gegenwärtige, sondern auch das Künftige und Vergangene (Vs. 32: τά τ' ἐσσόμενα πρό τ' 

ἐόντα). Hierzu wird er durch die Musen befähigt. 

Ebenso weiß Kalchas bei Homer (Ilias I 68 ff.) durch seine von dem Gott Apollon verliehene Se-

hergabe, "was ist und was sein wird und was vorher gewesen" (Vs. 70: τά τ' ἐόντα τά τ' ἐσσόμενα 

πρό τ' ἐόντα). 

(b) Hesiods Schilderung der Abfolge der Göttergenerationen "von Anfang an" (Vs. 45, 115) beruht auf 

göttlicher Mitteilung, diese wird ausdrücklich erbeten (Vs. 104-115). – Ebenso im Musenanruf 

vor dem sog. Schiffskatalog der Ilias: 2 

"Sagt mir nun, Musen! die ihr die olympischen Häuser habt - 

Denn ihr seid Göttinnen und seid zugegen bei allem und wißt alles, 

Wir aber hören nur die Kunde und wissen gar nichts - : 

Welches die Führer der Danaer und die Gebieter waren." 

Das hier durch "wissen" wiedergegebene griechische Wort eidenai (Vs. 485: iste, Vs. 486: idmen) be-

deutet ebenso auch: "gesehen haben". Mit dieser Bedeutung ergibt sich folgender Gedankengang. 

Die Götter waren bei allem dabei und haben alles gesehen. 

Wir Menschen (waren bei gar nichts dabei und) haben nichts gesehen. 

Deshalb müssen wir Menschen uns alles (von den Göttern, z.B. den Musen) erzählen lassen. 

Beachte: "Nichts" heißt hier: nichts von dem, worüber der Dichter berichtet. Er berichtet über Ent-

legenstes: Geschehnisse an fernen Orten und aus längst vergangener Zeit: Homer über Heldenta-

ten, Hesiod (in der Theogonie) darüber, "wie zuerst (ta prôta) Götter und Erde entstanden" (Th. 108) 

usw. Wie Homer kann auch Hesiod nur den Bericht der Musen wiedergeben; -- und wie bei Ho-

mer habe ich die Themenangabe Hesiods aus seinem Musenanruf zitiert. 

(c) Hesiod läßt seine Musen ausdrücklich darauf hinweisen, daß sie manchmal lügen (Vs. 27 f.). 3 Das 

heißt: (i) Indem sich der Dichter auf die Musen beruft, erhebt er zwar einen Wahrheitsanspruch, 

                                                 
1 Hesiod. Sämtliche Gedichte, übers. und erl. von W. Marg, 2. Aufl., Zürich und München: Artemis – Darmstadt: 

wbg 1984. 

2 Homer Ilias II 484-7: ῎Εσπετε νῦν μοι Μοῦσαι ᾽Ολύμπια δώματ' ἔχουσαι· / ὑμεῖς γὰρ ϑεαί ἐστε πάρεστέ τε 

ἴστέ τε πάντα, / ἡμεῖς δὲ κλέος οἶον ἀκούομεν οὐδέ τι ἴδμεν· / οἵ τινες ἡγεμόνες Δαναῶν καὶ κοίρανοι ἦσαν· 

(Übers. Schadewaldt). 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie Antike 2.1. 

 2 

aber er kann ihn nicht immer einlösen; was er mitteilt ist vielleicht nicht wahr. (ii) Da Menschen 

bei den Themen der Dichtung auf göttliche Mitteilung angewiesen sind, ist die Wahrheit der 

Dichtung unüberprüfbar. 

(d) Die unstrittige Leistung der Dichtung ist, ihr Publikum zu erfreuen – so die Musen im Olymp 

(Vs.  35-43) und die Sänger auf der Erde (Vs. 94-103). Hesiod verspricht, dies mit einer Schilde-

rung der Abfolge der Göttergenerationen "von Anfang an" zu leisten. Wir halten fest, daß dieses 

Thema – und das heißt, wie gesagt: die Weltentstehung bis zur Etablierung des gegenwärtigen 

Weltzustandes – seit Hesiod als ein literarisches Thema eingeführt ist. 

(e) Hesiod schildert die Weltentstehung und die Etablierung des gegenwärtigen Weltzustandes in 

Form einer Göttererzählung: Zunächst als Genealogie (Vs. 116 ff.), beginnend mit Chaos, Gaia 

(Erde) und Eros (116-122) sowie den – nur teilweise geschlechtlich erzeugten – Nachkommen des 

Chaos (Vs. 123-125) und der Erde (Vs. 126-153).4 Dann setzt ein Kampf zwischen den Göttern ein 

(Vs. 154 ff.), den schießlich Zeus beendet, indem er Metis, die Göttin der Klugheit und voraus-

sichtliche Mutter des nächsten Usurpators, verspeist (Vs. 886 ff.) und sich mit Themis verbindet, 

die ihm u.a. die Göttinnen der Ordnung, des Rechts und des Friedens gebiert (Vs. 902: Eunomia, 

Dike. Eirene). 

2. Weltentstehung und Etablierung des gegenwärtigen Weltzustandes sind auch Thema der etwa 

anderthalb Jahrhunderte nach Hesiod einsetzenden frühen griechischen Philosophie – d.h. der 

entstehenden Wissenschaft oder Naturforschung,5 die dann als Philosophie rezipiert worden ist. 

Abweichungen von Hesiod ergeben sich zunächst in den obigen Punkten (b) und (e):  

Eine entscheidende Neuerung der Naturforschung gegenüber der älteren Dichtung besteht darin, daß 

sie auf die Inanspruchnahme göttlichen Wissens verzichtet. Hiermit entfällt zugleich auch die traditio-

nelle Göttererzählung; es entfällt die Katalogform der Namensnennungen, in der sich die alte Dichtung 

hervorgetan hat und die ihren Wahrheitsanspruch in charakteristischer Weise verbürgte.6 Die Götter-

namen verschwinden: Von dem Stromgott Okeanos und seiner Gattin, der Meeresgöttin Tethys bleibt 

bei Thales nichts als das Wasser; das Chaos Hesiods wird zum apeiron ANAXIMANDERS; das "Weise" (so-

phon), das bei Heraklit als Feuer und logos die Weltordnung garantiert, "will, und will aber auch nicht 

mit dem Namen des Zeus benannt werden" (DK 22 B 32). 

                                                                                                                                                        
3 Nach P. Pucci (Hesiod and the Language of Poetry, London 1977, p. 8, zustimmend zitiert von S. Tor, BMCR 2009-03-

57, http://bmcr.brynmawr.edu/2009/2009-03-57.html , Text zu Anm. 10 f.) ist dies "one of the most enigmatic 

statements about poetry to be found in Greek literature". 

Die Stelle wird oft so interpretiert, als behauptete Hesiod, daß die Musen zwar andere Dichter belügen, ihn selbst 

aber nicht. – Der Text gibt das nicht her. Eine gute Zusammenfassung der Diskussion gibt Tor (ebd.): Es bleibt 

umstritten, was diese Verse für Hesiods eigenen Wahrheitsanspruch besagen. Nach der Mehrheitsmeinung, 

kündigen die Musen hier eine wahre Auskunft an. Aber "numerous scholars habe argued powerfully that 

Hesiod's Muses either implicate the poet in both kinds of poetic speech, or leave the issue unclear" (ebd. Anm. 11, 

mit Verweis auf G.M. Ledbetter, Poetics Before Plato, Princeton 2003, p. 40-61). 

4 Die Kinder der Erde sind teils parthenogenetisch (Vs. 126-132), teils in geschlechtlicher Verbindung mit dem 

Himmel (Vs. 132-153) erzeugt. Bei den Nachkommen des Chaos wird die geschlechtliche Verbindung zwischen 

Nacht und Erebos (Vs. 125) ausdrücklich erwähnt. 

5 Die Bezeichnung "Naturforschung" (peri physeôs historia) wird erstmals durch Platon (Phd. 96A) bezeugt. Sie ist 

vermutlich nicht vor der Wende zum 5. Jh. üblich geworden. 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie Antike 2.1. 

 3 

Darauf wird im folgenden näher einzugehen sein. Wichtig sind hier zwei Punkte, die ich am besten 

an einem Fragment des Xenophanes (etwa 2 Jahrhunderte nach Hesiod) festmachen kann: 

Xenophanes, DK 21 B 34: 

καὶ τὸ μὲν οὖν σαϕὲς οὔτις ἀνὴρ ἴδεν οὐδέ τις ἔσται  

εἰδὼς ἀμϕὶ ϑεῶν τε καὶ ἅσσα λέγω περὶ πάντων·  

εἰ γὰρ καὶ τὰ μάλιστα τύχοι τετελεσμένον εἰπών,  

αὐτὸς ὅμως οὐκ οἶδε· δόκος δ' ἐπὶ πᾶσι τέτυκται.  

J.H. Lesher übersetzt: 

"And indeed no man has been, nor will there be, 

Who knows the clear and certain truth 

About the Gods and such things as I say concerning all things. 

For even if one were to succeed the most 

In speaking of what has been brought to pass7 

Still he himself does not know, but opinion is alotted to all."8 

K. Hülser macht daraus: 

"Und wirklich, kein Mensch hat hinsichtlich der Götter und hinsichtlich all der Dinge, die ich 

erkläre, das gesehen, was klar ist, und es wird auch keinen geben, der es gesehen hat. Denn 

selbst wenn es jemandem in höchstem Maße gelänge, Vollendetes zu sagen, wäre er sich des-

sen trotzdem nicht bewußt. Bei allen [Dingen oder Menschen] gibt es nur Mußmaßung." :9 

(f) Tatsächlich erlaubt die gr. Wendung hassa legô peri pantôn (Vs. 2) beide Übersetzungen: "such 

things as I say concerning all things" (Lesher) und "hinsichtlich all der Dinge, die ich erkläre [o-

der: von denen ich spreche]" (Hülser). Es ergeben sich dabei aber ganz andere Bedeutungen, und 

Hülsers Version ist keineswegs zur deutschen Wiedergabe der Interpretation Leshers geeignet. 

Diese – und somit die Annahme einer Themenangabe "über alles" bei Xenophanes – wird ge-

stützt durch 

- die Häufigkeit des Wortes "alles" (panta) in den überlieferten Einleitungssätzen von Schriften, 

die zur frühen griechischen Philosophie gehören.10  

                                                                                                                                                        
6 Vgl. B. Gladigow, "Verbürgtes Wissen und gewußtes Wissen. Wissensformen und ihre Wertungen im frühen 

Griechenland", in: Weisheit, hg. von A. Assmann, München 1991, S. 59-72 

7 Vs. 3: telesmenon, d.h. "what has been brought to completion or fulfilment" (J.H. Lesher, Xenophanes of Colophon: 

Fragments, A Text and Translation with a Commentary, Toronto etc. 1992, S. 158 (zu dieser Stelle). 

8 J.H. Lesher, "Early Interest in Knowledge", in: The Cambridge Companion to Early Greek Philosophy, ed. by A.A. 

Long, Cambridge, p. 225-249, hier: 229 

9 Handbuch Frühe Griechische Philosophie, hg. von A.A. Long, übers. von K. Hülser, Stuttgart - Weimar 2001, S. 209 – 

Zusatz in eckigen Klammern dort. 

10 Vgl. Heraklit, DK 22 B 1; Parmenides, DK 28 B 1.31 f.; Empedokles, DK 31 B 6.1; Anaxagoras, DK 59 B 1; Dioge-

nes von Apollonia, DK 64 B 2. – dazu A.A. Long, "The scope of early Greek philosophy", in: CC-EGP, p. 1-21, hier: 

10 ff. 

Demgegenüber ist die (später auch als Buchtitel gebräuchliche) Themenangabe "über Natur" erst seit der Wende 

zum 4. Jh. nachweisbar. Vgl.. E. Schmalzriedt, Peri Physeôs. Zur Frühgeschichte der Buchtitel. München 1970; G. 

Heinemann, "Die Entwicklung des Begriffs physis bis Aristoteles", in: Physik / Mechanik, hg. von A. Schürmann 

(Geschichte der Mathematik und der Naturwissenschaften in der Antike, hg. von G. Wöhrle, Bd. 3), Stuttgart: Steiner, 

2005, S. 16-60, hier: S. 22 f. 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie Antike 2.1. 

 4 

- die Verwendung derselben Themenangabe als Buchtitel bei Demokrit (1 Jh. nach Xenopha-

nes),11  

- eine Bemerkung, mit der sich noch Aristoteles sich gegen die Auffassung, buchstäblich "alles" 

(panta) sei Gegenstand der Physik, ausdrücklich verwahrt12 

(g) Thematisch ist die Naturforschung so weit wie das zitierte Programm Hesiods. Wie Hesiods The-

ogonie überschreitet sie – in zeitlicher und räumlicher Hinsicht, und bald auch hinsichtlich der 

Größenordnung ihrer Gegenstände13 – die Grenzen dessen, wovon man sich durch eigene Be-

obachtung überzeugen kann.  

Es sieht daher so aus, als ob – bei den durch die Formel "über alles" angezeigten kosmologischen 

Themen – der Verzicht auf eine Inanspruchnahme göttlichen Wissens mit einen Verzicht auf jeden 

Wahrheitsanspruch einhergehen müßte. Tatsächlich ergibt sich durch diesen Verzicht aber vor allem 

die Aufgabe, vertretbare Wahrheitsansprüche auszuweisen, die den Ressourcen menschlichen Wis-

sens entsprechen.14 Auch hiervon wird noch die Rede sein. Hier genügt es, zwei jüngere Zeitgenos-

sen des Xenophanes, zunächst Alkmaion, dann abschließend auch Heraklit (sowie den nochmals ei-

ne Generation jüngeren Anaxagoras) zu zitieren: 

Alkmaion von Kroton, DK 24 B 1:15 ᾽Αλκμαίων Κροτωνιήτης τάδε ἔλεξε Πειρίϑου υἱὸς Βροτίνωι 

καὶ Λέοντι καὶ Βαϑύλλωι· περὶ τῶν ἀϕανέων, περὶ τῶν ϑνητῶν σαϕήνειαν μὲν ϑεοὶ 

ἔχοντι, ὡς δὲ ἀνϑρώποις τεκμαίρεσϑαι ... 

E. Heitsch übersetzt:16 "Über das Unsichtbare und über das Sterbliche haben Gewißheit die Götter, als 

Mensch kann man (nur) aufgrund von Anzeichen Vermutungen äußern." 

                                                 
11 Vgl. DK 68 B 165 (= Cicero, Academica II 23, 73): quid loquar de Democrito? quem cum eo conferre possumus 

non modo ingenii magnitudine, sed etiam animi? qui ita sit ausus ordiri "haec loquor de universis". Straume-

Zimmermann et al. (Sammlung Tusculum) übersetzen: "Was soll ich von Demokrit sagen? Wen können wir mit 

ihm vergleichen, nicht nur an Größe der Begabung, sondern auch an Selbstbewußtsein, der es gewagt hat, eines 

seiner Werke so zu beginnen: 'Dies behaupte ich vom Ganzen.'" Die griechische Formulierung Demokrits überlie-

fert Sextus Empiricus VII 265: Λέγω τάδε περὶ τῶν ξυμπάντων ("Dies sage ich über alles"); wie bei Alkmaion ist 

zusätzlich mit einer namentlichen Siegelung zu rechnen; vgl. Schmalzriedt, a.a.O, S. 124 Anm. 13). 

12 Aristoteles De partibus animalium I 1, 641a36 f. 

13 Einerseits: letzte Bestandteile der Dinge (Elemente, Atome etc.); andererseits: astronomische Entfernungen, 

Größe der Erde und der Himmelskörper etc. Charakteristisch für dieses Mißverhältnis (und die dadurch ausge-

löste Irritation) ist eine Szene in den Wolken des Aristophanes, wo ein ungebildeter Mann zum ersten Mal eine 

Erdkarte (Vs. 206: γῆς περίοδος πάσης) sieht: In Attika findet er weder Richter noch Dorfgenossen; Sparta ist 

allzu nahe, daher fordert er die Gelehrten auf, sich noch einmal zu überlegen, wie man Sparta weiter wegschaf-

fen könnte  (Vs. 215 f.) – Übrigens waren die Spartaner gewitzter: Sie ließen sich bei Bündnisverhandlungen vor 

dem ionischen Aufstand durch die Übersichtlichkeit einer Landkarte nicht davon abhalten, nach den wahren 

Entfernungen im Perserreiche zu fragen, vgl. HERODOT 5,49 f. 

14 Nachträglich kann man anmerken, daß dies seit Hesiod unvermeidlich ist. Denn es fragt sich doch, wieso eine 

Berufung auf Musen, die es sich ausdrücklich vorbehalten, zu lügen (Theogonie 27 f., s.o. (c)), als Inanspruchnah-

me göttlichen Wissens durchgehen kann.  

15 Vgl. aber auch DK 24 B 1a: 

ἄνϑρωπον γάρ ϕησι τῶν ἄλλων διαϕέρειν ὅτι μόνον ξυνίησι, τὰ δ' ἄλλα αἰσϑάνεται μέν, οὐ ξυνίησι δέ. 

Übers. GH (?): "Er [Alkmaion] sagt, der Mensch unterscheide sich von den übrigen [sc. Lebewesen] darin, 

daß nur er einsieht; die anderen nehmen zwar wahr, aber sie sehen nicht ein." 

Insgesamt behauptet Alkmaion also eine Zwischenstellung des Menschen zwischen Göttern und Tieren. 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie Antike 2.1. 

 5 

Heitsch (ebd.) schlägt vor, auch den Schluß von Xenophanes, Frg. 34 in diesem Sinne zu lesen: Für die 

"Mutmaßung", von der Xenophanes spricht, gibt es immerhin Anzeichen. Wie Alkmaion ist Xenopha-

nes kein Skeptiker, sondern eher – wenn eine derart anachronistische Charakterisierung überhaupt 

zulässig ist – ein Fallibilist  

Insgesamt ergibt sich somit: Die frühe griechische Philosophie übernimmt das Thema Hesiods: Über 

alles (peri pantôn) von Anfang an (ex archês).17 Wie die alte Dichtung muß sie ihre diesbezüglichen 

Wissensansprüche problematisieren: 

Im strengen Sinne weiß man nur, was man selber gesehen hat; und wovon die frühe griechische 

Philosophie berichtet, hat kein Mensch selber gesehen (vgl. Xenophanes, DK 21 B 34). Zum Ersatz will 

der Dichter an göttlichem Wissen partizipieren. – Anders die frühe griechische Philosophie: Nach 

Heraklit ist es besser, selbst hinzusehen als sich etwas erzählen zu lassen;18 aber beides taugt nichts, 

wenn man eine Seele hat, die nichts versteht.19 Das scheint nochmals derselbe Gedanke zu sein: Eine 

Partizipation an göttlichem Wissen käme doch nur darauf hinaus, sich etwas erzählen zu lassen. Und 

überdies müßte die Mitteilung verstanden werden - wie ein Orakelspruch; und "der Herr, dem das 

Orakel in Delphi gehört, spricht nicht und verbirgt nicht, sondern er deutet an.20 

Deshalb zieht es Alkmaion vor, "aufgrund von Anzeichen Vermutungen aufzustellen" (DK 24 B 1: 

tekmairesthai); bei Anaxagoras werden "die Erscheinungen" zum "Anblick des Nichtoffenbaren" (DK 

59 B 21a: opsis adêlôn ta phainomena). 

                                                                                                                                                        
16 Xenophanes. Die Fragmente, hg., übers. und erl. von E. Heitsch, Sammlung Tusculum, München und Zürich 

1983, S. 178. – Die von Heitsch fortgelassene Einleitungsformel lautet übersetzt: "Alkmaion aus Kroton sprach 

folgendes, der Sohn des Peirithoos, zu Brotinos, Leon und Bathyllos". Diese Formel ersetzt den Buchtitel. Sie 

kündigt die Aufzeichnung eines (möglicherweise fiktiven) Lehrgesprächs an. 

17 Beachte dabei allerdings: Hesiod sagt nicht "alles", sondern er zählt die Dinge auf, die zu seinem Thema 

gehören (Th. 108-113). 

Zu der Themenangabe "über alles" s.o. (f). Auf dieselben Gegenstände verweist schließlich auch die im späten 5. 

Jh. populäre Themenangabe "darüber, was in der Höhe ist" (peri tôn meteôrôn), oft mit dem Zusatz "und unter der 

Erde". -- Belege bei Heinemann, "Entwicklung", a.a.O. S. 23 f. 

18 DK 22 B 101a. Wörtlich: "Augen sind genauere Zeugen als die Ohren" (ὀφϑαλμοί ... τῶν ὤτων ἀκριβέστεροι 

μάρτυρες). 

19 DK 22 B 107: "Schlechte Zeugen sind den Menschen die Augen und Ohren derer, die barbarische Seelen haben" 

(κακοὶ μάρτυρες ἀνϑρώποισιν ὀφϑαλμοὶ καὶ ὦτα βαρβάρους ψυχὰς ἐχόντων). - Beachte: "Barbar" ist, wer 

kein Griechisch kann; übertragenerweise daher, wer nichts versteht. 

20 DK 22 B 93: ὁ ἄναξ, οὗ τὸ μαντεῖόν ἐστι τὸ ἐν Δελφοῖς, οὔτε λέγει οὔτε κρύπτει ἀλλὰ σημαίνει. 


