G. Heinemann: Materialien zur Einfiihrung in die Philosophie der Antike 3.1.

Handout 3.1. Notiz zu Pythagoras
a) Guru und Gelehrter

Pythagoras (ca. 570-490 v. Chr.), vielleicht der berithmteste unter den Gelehrten des 6. und 5.
Jahrhunderts,! bleibt ein Rétsel.? Er hat seine Lehre nicht publiziert, und es gibt keine Hinweise
auf eine schriftliche Uberlieferung, die auf Pythagoras selber zuriickgeht. Die unter seinem Na-
men bekannten Schriften sind spate Falschungen. Zweifelhaft ist auch der Quellenwert der aus
dem 3. und 4. Jh. n. Chr. {iberlieferten Biographien; diese sind zunehmend mit Wundergeschich-
ten und phantastischen Angaben {iber den Umfang und die Wirkung seines Wissens durchsetzt.
Schon Aristoteles (fr. 192 Rose) zitiert den Spruch, es gebe drei Arten verniinftiger Lebewesen:

Gott, Mensch und "wie Pythagoras".?

Bezeichnend ist die Charakterisierung des Pythagoras als "Guru und Gelehrter" in einer neueren
Monographie:* Pythagoras galt als Experte fiir das Schicksal der Seele sowie als Begriinder einer
hierauf abgestellten (?) Lebensform, die einerseits durch kultische Regeln und andererseits
durch die politische Einflufinahme gepragt war.> Seine diesbeziiglichen Lehren sind in Spruch-
sammlungen wie den bei Aristoteles, lamblichos und Anderen {iberlieferten akousmata zusam-
mengefafst.® Etwa gleichzeitig mit den sog. Orphikern hat er die Lehre von der Unsterblichkeit
und periodischen Wiedergeburt der Seele (sog. Seelenwanderung) in die griechische Welt einge-
fiihrt; mit der Moglichkeit indischer Einfliisse ist zu rechnen.” Erzahlungen iiber dgyptische Ein-

fliisse haben wohl eher mit einer seit dem 5. Jh. v. Chr. grassierenden Mode zu tun (s.u.).

Schwerer ist der "Gelehrte" zu fassen. Greifbar ist zundchst zweierlei: Einerseits eine Bezugnah-

me auf orphische Dichtung, die er benutzt und ausgelegt haben mag;® andererseits ein Interesse

1'So bereits Herodot 4,95,2: Pythagoras war "nicht der schwéchste unter den griechischen Gelehrten".

2 Zu Pythagoras vgl. C. Huffman [1996], "Die Pythagoreer”, in PdA-R, Bd. 1, S. 52-72.; anders Chr.
Riedweg [2002], Pythagoras, Miinchen: Beck; abwagend Ch. Kahn [2001], Pythagoras and the Pythagoreans,
Indianapolis: Hackett

. Sehr — und wohl allzu — optimistisch dufiert sich Zhmud {iber die von Pythagoras begriindete
Wissenschaftstradition: L. Zhmud [1997], Wissenschaft, Phiolosophie und Religion bei den friihen Pythagoreern,
Berlin: Akad. Verl,; ders. [2012], Pythagoras and the Early Pythagoreans, OUP.

3 Vgl. z.B. Iamblichos, De vita Pythagorica (VP) c. 31-36; dazu zusammenfassend Kahn 2001, 5
4+ Kapiteliiberschrift in Riedweg 2002, 84-120.

5Vgl. bes. Ion von Chios, DK 36 B 4 (= KRS #258) bzw. Platon, Resp. (= Politeia) 600AB und Isokrates or. 11
(Busiris), c. 28 f.. Zuriickhaltend {iber den Zusammenhang zwischen Lebensform und Unsterblichkeitsleh-
re: §4.3 (1. Abs.) in: C. Huffman [2006], "Pythagoras” (rev. Oct. 18, 2006), Stanford Encyclopedia of Philoso-
phy, http://plato.stanford.edu/entries/pythagoras. Zu der von Pythagoras begriindeten Bruderschaft und
ihrer Politik Huffman 1996, 65 ff., Riedweg 2002, 26 ff. und 129 ff.

¢ KRS #275-284. Huffmans Auszug aus lamblichos, VP 82 kann hier geniigen (Huffman 1996, a.a.O. S.70).
7Vgl. Kahn 2001, 19.
8 Riedweg 2002, S. 99 ff. — In diesem Sinne vielleicht auch Heraklit, DK 22 B 129.



G. Heinemann: Materialien zur Einfiihrung in die Philosophie der Antike 3.1.

an der numerischen Darstellung von Ordnungsverhaltnissen. Dieses Interesse hat Pythagoras
mit seinen Zeitgenossen geteilt; der Spruch, "das Weiseste" (das heifst wohl: dasjenige, dessen
Kenntnis die grofite Weisheit ist) sei "die Zahl" und als nachstes, "was den Dingen die Namen
festsetzt",” macht daraus geradezu ein Programm. Ein Interesse an der zeitgendssischen Natur-

forschung ist zumindest bei den frithen Anhéngern des Pythagoras zu vermuten.

Einzelheiten lassen sich aus indirekten Zeugnissen nur vermutungsweise erschlieffen. Die Be-
schreibung des Anfangs der Weltentstehung als Einatmen von Leerem und Luft durch Gott (?)
oder das Eins (?) konnte auf Pythagoras zuriickfiihrbar sein; ebenso eine charakteristische Ver-
bindung von Musik, Mathematik und Kosmologie: dafs die Ordnung der Welt (kosmos) als Zu-
sammenklang (harmonia) und durch Zahlenverhaltnisse (logos) darstellbar ist."' Was Pythagoras
und die ersten Pythagoreer mit den Anfangen der griechischen Mathematik zu tun hatten, wis-

sen wir nicht.

b) Agypten

Nach Herodot (2,123,2-3) "haben Agypter als erste die folgende Lehre aufgestellt: Die Seele des
Menschen sei unsterblich; beim Vergehen des Leibes gehe sie stets in ein anderes entstehendes
Lebewesen ein; nach Durchlaufen aller Land- und Meerestiere und aller Vogel gehe sie wieder
in einen entstehenden menschlichen Leib ein; dieser Durchlauf dauere 3000 Jahre. Diese Lehre
haben einige Griechen vertreten, dltere und jiingere, als wire es die eigene. Ich kenne ihre Na-

men, schreibe sie aber nicht auf.”

Schon zuvor (2,81,2) hat Herodot ausdriicklich einen Zusammenhang zwischen pythagoreischen
und dgyptischen Kultvorschriften hergestellt. Auch an der zitierten Stelle denkt er vermutlich
(u.a.) an Pythagoras.!? Tatséchlich bestanden Kontakte zwischen Samos und Agypten; mit einer
Reise des Pythagoras nach Agypten ist durchaus zu rechnen.!? Gleichwohl ist der zitierte Bericht
Herodots unglaubwiirdig. Aus der umfangreichen dgyptischen Literatur, die Herodot gar nicht
kannte, ergibt sich kein Hinweis auf eine Seelenwanderungs- und Wiedergeburtslehre.'* Dabei

1aB3t sich Herodots Bericht wohl nicht als ein blofSes MifSverstandnis des dgyptischen Unsterb-

° Jamblichos, VP 82 (Huffman 1996, 70; Riedweg 2002, 104).

10Vel. Handout 1.1., §3 (f).

11 Vgl. Kahn 2001, 36 f.

2Vgl. die Diskussion der Stelle bei Riedweg 2002, 77 f. sowie Huffman 2006, Abschnitt 4.1.
3 Vgl. Huffman 1996, 53 £.

14 Vgl. nochmals Riedweg 2002, 77 f. sowie Huffman 2006, Abschnitt 4.1.; ebenso Huffman in: Body and
Soul in Ancient Philosophy, Proc. II. GANPH-Kongress, ed. by D. Frede and B. Reis, Berlin - New York 2009, S.
27 f. Nach Auskunft eines fiihrenden Agyptologen verhélt es sich gerade umgekehrt: Die "unégyptische
Vorstellung der Seelenwanderung kniipft an die Pythagoreer und die Schule Platons an"; sie war in den
Jahrhunderten vor der Zeitenwende "weit verbreitet" — und wurde dann auch in 4gyptische Kontexte einge-
schleppt (E. Hornung, Das esoterische Agypten, Miinchen 1999, S. 52).



G. Heinemann: Materialien zur Einfiihrung in die Philosophie der Antike 3.1.

lichkeitsglaubens interpretieren. Herodot ist ein wichtiger Anreger der griechischen Agyptenbe-
geisterung und hat vielleicht ganz absichtlich nach dgyptischen Vorbildern fiir griechische Er-

rungenschaften gesucht.

Einen Schritt weiter geht Platons Zeitgenosse Isokrates mit der Behauptung. Pythagoras sei zum
Schiiler der Agypter geworden und habe die — d.h. seine (?) — Philosophie sowie die Regeln der
Opfer und der Heiligkeit von dort importiert:'> Aus dem Plagiatsvorwurf Herodots ist hier

schon eine Autorisierung geworden.

Die weitere Entwicklung des Pythagoras-Mythos fiihrt {iber mein heutiges Thema hinaus. Be-
merkenswert ist aber eine Beobachtung, die sich schon an den zitierten Bericht Herodots an-
schlieen 1at: Agypten (samt Umgebung) gilt bei vielen Autoren, vor allem seit der Zeitenwen-
de, als Ursprung einer tiefen Weisheit, von der die griechische Philosophie iiber Figuren wie
Pythagoras abhdngig sein soll. Auffallig ist dabei allerdings, daf3 sich die fragliche Weisheit in
der umfangreichen (und reichlich erhaltenen) dlteren dgyptischen Literatur kaum greifen lafst.
Die vermeintlich agyptische Seelenwanderungs- und Wiedergeburtslehre bei Herodot ist das
dlteste Beispiel einer Fabrikation, aus der nichts {iber Agypten, aber manches iiber das Griechen-

tum — und somit auch {iber unsere eigene Kultur — zu lernen ist.

Dies ist auch wichtig fiir ein Selbstverstandnis der Philosophie, das auf der Unterscheidung zwi-
schen Philosophie und Weisheit beruht. Die Zuriickfithrung der Philosophie auf Weisheitslehren
gleichwelchen Ursprungs unterlduft diese Unterscheidung. Aber sie ist selbst nur Ausdruck ei-
ner Tendenz, Philosophie als Weisheit aufzufassen und den Traditionsbruch zu widerrufen, in

dem Philosophie {iberhaupt erst entsteht.

15 [sokrates or. 11 (Busiris), c. 28; derselben Agyptenmode folgt Platon, Phrd. 274C ff., Tim. 21C ff. u.6. -
Beachte aber: Kahn (2001, 12) versteht die Stelle bei Isokrates als ironisch und findet auch bei Herodot
eine gewisse Ambivalenz.



