
G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 3.1.  

 1 

Handout 3.1. Notiz zu Pythagoras 

a) Guru und Gelehrter 

Pythagoras (ca. 570-490 v. Chr.), vielleicht der berühmteste unter den Gelehrten des 6. und 5. 

Jahrhunderts,1 bleibt ein Rätsel.2 Er hat seine Lehre nicht publiziert, und es gibt keine Hinweise 

auf eine schriftliche Überlieferung, die auf Pythagoras selber zurückgeht. Die unter seinem Na-

men bekannten Schriften sind späte Fälschungen. Zweifelhaft ist auch der Quellenwert der aus 

dem 3. und 4. Jh. n. Chr. überlieferten Biographien; diese sind zunehmend mit Wundergeschich-

ten und phantastischen Angaben über den Umfang und die Wirkung seines Wissens durchsetzt. 

Schon Aristoteles (fr. 192 Rose) zitiert den Spruch, es gebe drei Arten vernünftiger Lebewesen: 

Gott, Mensch und "wie Pythagoras".3 

Bezeichnend ist die Charakterisierung des Pythagoras als "Guru und Gelehrter" in einer neueren 

Monographie:4 Pythagoras galt als Experte für das Schicksal der Seele sowie als Begründer einer 

hierauf abgestellten (?) Lebensform, die einerseits durch kultische Regeln und andererseits 

durch die politische Einflußnahme geprägt war.5 Seine diesbezüglichen Lehren sind in Spruch-

sammlungen wie den bei Aristoteles, Iamblichos und Anderen überlieferten akousmata zusam-

mengefaßt.6 Etwa gleichzeitig mit den sog. Orphikern hat er die Lehre von der Unsterblichkeit 

und periodischen Wiedergeburt der Seele (sog. Seelenwanderung) in die griechische Welt einge-

führt; mit der Möglichkeit indischer Einflüsse ist zu rechnen.7 Erzählungen über ägyptische Ein-

flüsse haben wohl eher mit einer seit dem 5. Jh. v. Chr. grassierenden Mode zu tun (s.u.).  

Schwerer ist der "Gelehrte" zu fassen. Greifbar ist zunächst zweierlei: Einerseits eine Bezugnah-

me auf orphische Dichtung, die er benutzt und ausgelegt haben mag;8 andererseits ein Interesse 

                                                      
1 So bereits Herodot 4,95,2: Pythagoras war "nicht der schwächste unter den griechischen Gelehrten". 

2 Zu Pythagoras vgl. C. Huffman [1996], "Die Pythagoreer", in PdA-R, Bd. 1, S. 52-72.; anders Chr. 

Riedweg [2002], Pythagoras, München: Beck; abwägend Ch. Kahn [2001], Pythagoras and the Pythagoreans, 

Indianapolis: Hackett 

. Sehr – und wohl allzu – optimistisch äußert sich Zhmud über die von Pythagoras begründete 

Wissenschaftstradition: L. Zhmud [1997], Wissenschaft, Phiolosophie und Religion bei den frühen Pythagoreern, 

Berlin: Akad. Verl.; ders. [2012], Pythagoras and the Early Pythagoreans, OUP. 

3 Vgl. z.B. Iamblichos, De vita Pythagorica (VP) c. 31-36; dazu zusammenfassend Kahn 2001, 5 

4 Kapitelüberschrift in Riedweg 2002, 84-120. 

5 Vgl. bes. Ion von Chios, DK 36 B 4 (= KRS #258) bzw. Platon, Resp. (= Politeia) 600AB und Isokrates or. 11 

(Busiris), c. 28 f.. Zurückhaltend über den Zusammenhang zwischen Lebensform und Unsterblichkeitsleh-

re: § 4.3 (1. Abs.) in: C. Huffman [2006], "Pythagoras" (rev. Oct. 18, 2006), Stanford Encyclopedia of Philoso-

phy, http://plato.stanford.edu/entries/pythagoras. Zu der von Pythagoras begründeten Bruderschaft und 

ihrer Politik Huffman 1996, 65 ff., Riedweg 2002, 26 ff. und 129 ff. 

6 KRS #275-284. Huffmans Auszug aus Iamblichos, VP 82 kann hier genügen (Huffman 1996, a.a.O. S. 70). 

7 Vgl. Kahn 2001, 19. 

8 Riedweg 2002, S. 99 ff. – In diesem Sinne vielleicht auch Heraklit, DK 22 B 129. 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 3.1.  

 2 

an der numerischen Darstellung von Ordnungsverhältnissen. Dieses Interesse hat Pythagoras 

mit seinen Zeitgenossen geteilt; der Spruch, "das Weiseste" (das heißt wohl: dasjenige, dessen 

Kenntnis die größte Weisheit ist) sei "die Zahl" und als nächstes, "was den Dingen die Namen 

festsetzt",9 macht daraus geradezu ein Programm. Ein Interesse an der zeitgenössischen Natur-

forschung ist zumindest bei den frühen Anhängern des Pythagoras zu vermuten.10  

Einzelheiten lassen sich aus indirekten Zeugnissen nur vermutungsweise erschließen. Die Be-

schreibung des Anfangs der Weltentstehung als Einatmen von Leerem und Luft durch Gott (?) 

oder das Eins (?) könnte auf Pythagoras zurückführbar sein; ebenso eine charakteristische Ver-

bindung von Musik, Mathematik und Kosmologie: daß die Ordnung der Welt (kosmos) als Zu-

sammenklang (harmonia) und durch Zahlenverhältnisse (logos) darstellbar ist.11 Was Pythagoras 

und die ersten Pythagoreer mit den Anfängen der griechischen Mathematik zu tun hatten, wis-

sen wir nicht.  

b) Ägypten 

Nach Herodot (2,123,2-3) "haben Ägypter als erste die folgende Lehre aufgestellt: Die Seele des 

Menschen sei unsterblich; beim Vergehen des Leibes gehe sie stets in ein anderes entstehendes 

Lebewesen ein; nach Durchlaufen aller Land- und Meerestiere und aller Vögel gehe sie wieder 

in einen entstehenden menschlichen Leib ein; dieser Durchlauf dauere 3000 Jahre. Diese Lehre 

haben einige Griechen vertreten, ältere und jüngere, als wäre es die eigene. Ich kenne ihre Na-

men, schreibe sie aber nicht auf." 

Schon zuvor (2,81,2) hat Herodot ausdrücklich einen Zusammenhang zwischen pythagoreischen 

und ägyptischen Kultvorschriften hergestellt. Auch an der zitierten Stelle denkt er vermutlich 

(u.a.) an Pythagoras.12 Tatsächlich bestanden Kontakte zwischen Samos und Ägypten; mit einer 

Reise des Pythagoras nach Ägypten ist durchaus zu rechnen.13 Gleichwohl ist der zitierte Bericht 

Herodots unglaubwürdig. Aus der umfangreichen ägyptischen Literatur, die Herodot gar nicht 

kannte, ergibt sich kein Hinweis auf eine Seelenwanderungs- und Wiedergeburtslehre.14 Dabei 

läßt sich Herodots Bericht wohl nicht als ein bloßes Mißverständnis des ägyptischen Unsterb-

                                                      
9 Iamblichos, VP 82 (Huffman 1996, 70; Riedweg 2002, 104). 

10 Vgl. Handout 1.1., §3 (f). 

11 Vgl. Kahn 2001, 36 f. 

12 Vgl. die Diskussion der Stelle bei Riedweg 2002, 77 f. sowie Huffman 2006, Abschnitt 4.1. 

13 Vgl. Huffman 1996, 53 f. 

14 Vgl. nochmals Riedweg 2002, 77 f. sowie Huffman 2006, Abschnitt 4.1.; ebenso Huffman in: Body and 

Soul in Ancient Philosophy, Proc. II. GANPH-Kongress, ed. by D. Frede and B. Reis, Berlin - New York 2009, S. 

27 f. Nach Auskunft eines führenden Ägyptologen verhält es sich gerade umgekehrt: Die "unägyptische 

Vorstellung der Seelenwanderung knüpft an die Pythagoreer  und die Schule Platons an"; sie war in den 

Jahrhunderten vor der Zeitenwende "weit verbreitet" – und wurde dann auch in ägyptische Kontexte einge-

schleppt (E. Hornung, Das esoterische Ägypten, München 1999, S. 52). 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 3.1.  

 3 

lichkeitsglaubens interpretieren. Herodot ist ein wichtiger Anreger der griechischen Ägyptenbe-

geisterung und hat vielleicht ganz absichtlich nach ägyptischen Vorbildern für griechische Er-

rungenschaften gesucht.  

Einen Schritt weiter geht Platons Zeitgenosse Isokrates mit der Behauptung. Pythagoras sei zum 

Schüler der Ägypter geworden und habe die – d.h. seine (?) – Philosophie sowie die Regeln der 

Opfer und der Heiligkeit von dort importiert:15 Aus dem Plagiatsvorwurf Herodots ist hier 

schon eine Autorisierung geworden. 

Die weitere Entwicklung des Pythagoras-Mythos führt über mein heutiges Thema hinaus. Be-

merkenswert ist aber eine Beobachtung, die sich schon an den zitierten Bericht Herodots an-

schließen läßt: Ägypten (samt Umgebung) gilt bei vielen Autoren, vor allem seit der Zeitenwen-

de, als Ursprung einer tiefen Weisheit, von der die griechische Philosophie über Figuren wie 

Pythagoras abhängig sein soll. Auffällig ist dabei allerdings, daß sich die fragliche Weisheit in 

der umfangreichen (und reichlich erhaltenen) älteren ägyptischen Literatur kaum greifen läßt. 

Die vermeintlich ägyptische Seelenwanderungs- und Wiedergeburtslehre bei Herodot ist das 

älteste Beispiel einer Fabrikation, aus der nichts über Ägypten, aber manches über das Griechen-

tum – und somit auch über unsere eigene Kultur – zu lernen ist. 

Dies ist auch wichtig für ein Selbstverständnis der Philosophie, das auf der Unterscheidung zwi-

schen Philosophie und Weisheit beruht. Die Zurückführung der Philosophie auf Weisheitslehren 

gleichwelchen Ursprungs unterläuft diese Unterscheidung. Aber sie ist selbst nur Ausdruck ei-

ner Tendenz, Philosophie als Weisheit aufzufassen und den Traditionsbruch zu widerrufen, in 

dem Philosophie überhaupt erst entsteht. 

                                                      
15 Isokrates or. 11 (Busiris), c. 28; derselben Ägyptenmode folgt Platon, Phrd. 274C ff., Tim. 21C ff. u.ö. – 

Beachte aber: Kahn (2001, 12) versteht die Stelle bei Isokrates als ironisch und findet auch bei Herodot 

eine gewisse Ambivalenz. 


