
G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 3.4.  

 1 

Handout 3.4. Nach-parmenideische Kosmologien1 

1. Zenon von Elea  
a) Argumente gegen die Vielheit, 

z.B. DK 29 B 3 (KRS #315, M #10): εἰ πολλά ἐστιν, ἀνάγκη τοσαῦτα 
εἶναι ὅσα ἐστὶ καὶ οὔτε πλείονα αὐτῶν οὔτε ἐλάττονα. εἰ δὲ 
τοσαῦτά ἐστιν ὅσα ἐστί, πεπερασμένα ἂν εἴη.  

εἰ πολλά ἐστιν, ἄπειρα τὰ ὄντα ἐστίν· ἀεὶ γὰρ ἕτερα μεταξὺ τῶν 
ὄντων ἐστί, καὶ πάλιν ἐκείνων ἕτερα μεταξύ. καὶ οὕτως ἄπειρα τὰ 
ὄντα ἐστί. 

b) Argumente gegen die Bewegung, 

z.B. DK 29 A 26 (KRS #322, M #21), Aristoteles, Phys. VI 9, 239b14-18: 
δεύτερος δ' ὁ καλούμενος ᾽Αχιλλεύς· ἔστι δ' οὗτος, ὅτι τὸ βραδύ-
τατον οὐδέποτε καταληφϑήσεται ϑέον ὑπὸ τοῦ ταχίστου· 
ἔμπροσϑεν γὰρ ἀναγκαῖον ἐλϑεῖν τὸ διῶκον ὅϑεν ὥρμησεν τὸ 
φεῦγον, ὥστε ἀεί τι προέχειν ἀναγκαῖον τὸ βραδύτερον.  

Dazu Aristoteles, ebd. 26-29:2 τὸ δ' ἀξιοῦν ὅτι τὸ προέχον οὐ κατα-
λαμβάνεται, ψεῦδος· ὅτε γὰρ προέχει, οὐ καταλαμβάνεται· ἀλλ' 
ὅμως καταλαμβάνεται, εἴπερ δώσει διεξιέναι τὴν πεπερασμένην.  

 

2. Atomisten 
DK 67 A 6 (KRS #555, M Demokrit #53, = ARISTOT. Metaphys. I 4, 
985b4-9): Λεύκιππος δὲ καὶ ὁ ἑταῖρος αὐτοῦ Δημόκριτος στοιχεῖα 
μὲν τὸ πλῆρες καὶ τὸ κενὸν εἶναί ϕασι, λέγοντες τὸ μὲν ὂν τὸ δὲ μὴ 
ὄν, τούτων δὲ τὸ μὲν πλῆρες καὶ στερεόν, τὸ ὄν, τὸ δὲ κενὸν καὶ 
μανόν, τὸ μὴ ὄν (διὸ καὶ οὐϑὲν μᾶλλον τὸ ὂν τοῦ μὴ ὄντος εἶναί 
ϕασιν, ὅτι οὐδὲ τὸ κενὸν <ἔλαττον> τοῦ σώματος), ...  

                                                 
1 M = jeweiliges Kap. bei Mansfeld. Übers., wenn nicht anders angegeben: GH 
2 Zur Einfachheit nehme man an, es werde mit konstanten Geschwindigkeiten 
gelaufen; das Verhältnis der Geschwindigkeiten sei  1:10 , und der Vorsprung 
sei s. Aristoteles weist darauf hin, daß das Langsamere nach dem Durchlaufen 
einer begrenzten Strecke, nämlich bei   s  +  ⅟₉∙s   eingeholt wird. 

Zenon, Paradoxon der Anzahl (Frg. 3): "Wenn es viele Dinge gibt, dann müssen sie 
soviele sein wie sie sind und nicht weniger oder mehr als sie (sind). Wenn sie 
aber soviele sind wie sie sind, dann sind sie begrenzt viele. 

Wenn es viele Dinge gibt, dann sind die Dinge, die es gibt,3 unbegrenzt 
viele. Denn es sind immer andere zwischen den Dingen, die es gibt, und 
zwischen diesen wieder andere. Und so sind die Dinge, die es gibt, unbegrenzt 
viele." 

Die Frage, vieviele Dinge es gibt, kann somit nicht durch die Angabe einer 
bestimmten Zahl beantwortet werden. Zenon zeigt dies durch Angabe eines 
Verfahrens, nach dem für jede gegebene Zahl als zu klein erwiesen werden kann. 

 
Zenon, Achilleus-Paradoxon: "(Von Zenons Argumenten gegen die Bewegung ist) 

das zweite der sogenannte Achilleus, nämlich: daß das Langsamere beim 
Wettlauf niemals vom Schnelleren eingeholt werden wird.4 Denn das 
Verfolgende muß zuerst dort ankommen, von wo das Fliehende gestartet ist; so 
daß das Langsamere immer einen gewissen Vorsprung haben muß." 

Dazu Aristoteles: "Zu urteilen, was einen Vorsprung hat, werde nicht eingeholt, ist 
aber falsch. Denn wenn es einen Vorsprung hat, wird es nicht eingeholt. Gleichwohl 
wird es eingeholt, wenn man nur das Durchlaufen einer begrenzten Strecke zugibt." 

 
(Übers. GH von DK 67 A 6) "Leukippos und sein Gefährte Demokrit sagen, die 

Grundbestandteile der Welt seien das Volle und das Leere. Sie nennen diese das 
Seiende bzw. das Nichtseiende: das Volle und Dichte das Seiende, das Leere 
und Dünne das Nichtseiende. Dementsprechend behaupten sie, das Seiende sei 
nicht in höherem Grade als das Nichtseiende, da ja auch das Leere nicht in 
geringerem Grade ist als der Körper." 

                                                 
3 "Dinge, die es gibt": onta. — Ich vermeide den häufig verwendeten Ausdruck 'seiende 
Dinge'. Denn 'seiend' klingt in diesen Ausdruck wie ein Attribut, wird aber nicht als ein 
solches – d.h. unterscheidend – verwendet. 
4 Stillschweigend vorausgesetzt: Das Langsamere (Schildkröte) hat beim Start einen 
Vorsprung. 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 3.4.  

 2 

3. Anaxagoras5 
DK 59 B 1 (KRS #467, M #21): ὁμοῦ χρήματα πάντα ἦν, ἄπειρα καὶ 
πλῆϑος καὶ σμικρότητα· ...  

DK 59 B 3 (KRS #472, M #27): οὔτε γὰρ τοῦ σμικροῦ ἐστι τό γε 
ἐλάχιστον, ἀλλ' ἔλασσον ἀεί (τὸ γὰρ ἐὸν οὐκ ἔστι τομῇ <μὴ> οὐκ 
εἶναι)· ἀλλὰ καὶ τοῦ μεγάλου ἀεί ἐστι μεῖζον· καὶ ἴσον ἐστὶ τῷ 
σμικρῷ πλῆϑος, πρὸς ἑαυτὸ δὲ ἕκαστόν ἐστι καὶ μέγα καὶ σμικρόν. 

DK 59 B 4 (KRS #468, M #24§3 – Frg. 4b bei Sider): ... πρὶν δὲ 
ἀποκριϑῆναι [ταῦτα] πάντων ὁμοῦ ἐόντων οὐδὲ χροιὴ ἔνδηλος ἦν 
οὐδεμία· ἀπεκώλυε γὰρ ἡ σύμμιξις πάντων χρημάτων, τοῦ τε 
διεροῦ καὶ τοῦ ξηροῦ καὶ τοῦ ϑερμοῦ καὶ τοῦ ψυχροῦ καὶ τοῦ 
λαμπροῦ καὶ τοῦ ζοϕεροῦ, καὶ γῆς πολλῆς ἐνεούσης καὶ 
σπερμάτων ἀπείρων πλῆϑος οὐδὲν ἐοικότων ἀλλήλοις. οὐδὲ γὰρ 
τῶν ἄλλων οὐδὲν ἔοικε τὸ ἕτερον τῶι ἑτέρωι. 

DK 59 B 12 (KRS #476, M #37-38) τὰ μὲν ἄλλα παντὸς μοῖραν 
μετέχει, νοῦς δέ ἐστιν ἄπειρον καὶ αὐτοκρατὲς καὶ μέμεικται οὐδενὶ 
χρήματι, ἀλλὰ μόνος αὐτὸς ἐπ' ἐωυτοῦ ἐστιν. ... ἔστι γὰρ 
λεπτότατόν τε πάντων χρημάτων καὶ καϑαρώτατον, καὶ γνώμην γε 
περὶ παντὸς πᾶσαν ἴσχει καὶ ἰσχύει μέγιστον. καὶ ὅσα γε ψυχὴν 
ἔχει καὶ τὰ μείζω καὶ τὰ ἐλάσσω, πάντων νοῦς κρατεῖ. καὶ τῆς 
περιχωρήσιος τῆς συμπάσης νοῦς ἐκράτησεν, ὥστε περιχωρῆσαι 
τὴν ἀρχήν. καὶ πρῶτον ἀπό του σμικροῦ ἤρξατο περιχωρεῖν, ἔπειτε 
πλεῖον περιχωρεῖ, καὶ περιχωρήσει ἐπὶ πλέον. καὶ τὰ συμμισγόμενά 
τε καὶ ἀποκρινόμενα καὶ διακρινόμενα πάντα ἔγνω νοῦς. καὶ ὁποῖα 
ἔμελλεν ἔσεσϑαι – καὶ ὁποῖα ἦν ἅσσα νῦν μὴ ἔστι, καὶ ὁποῖα νῦν 
ἐστι, καὶ ὁποῖα ἔσται –  πάντα διεκόσμησε νοῦς, ... 

                                                 
5 Text nach D. Sider, The Fragments of Anaxagoras, Meisenheim am Glan 1981 
Übers. teilw. in Anlehnung an Mansfeld. 

Anaxagoras, Frg. 1: "Gleichmäßig zusammen waren alle Dinge, unbeschränkt an 
Zahl und an Kleinheit. [...]" 

Anaxagoras, Frg. 3: "Denn es gibt beim Kleinen kein Kleinstes, sondern immer noch 
Kleineres. Denn das gibt es nicht: daß, was ist, durch einen Schnitt nicht ist.6 Und 
ebenso gibt es beim Großen immer noch Größeres. Und dies ist dem Kleinen 
zahlenmäßig gleich, während jedes Einzelne groß und klein ist." 

Anaxagoras, Frg. 4: "Vor der Absonderung (d.h. Entmischung), als alles 
gleichmäßig zusammen war, war keine einzige Farbe klar erkennbar. Denn dies 
verhinderte die Mischung aller Dinge, des Feuchten und des Trockenen und des 
Warmen und des Kalten und des Hellen und des Dunklen; und es war viel Erde 
darin und eine unendliche Anzahl von Samen, die einander nicht glichen. Denn 
auch von den übrigen (sc. Samen) gleicht keines dem anderen." 

Anaxagoras, Frg. 12: "In allem anderem ist ein Teil von allem. Demgegenüber ist 
der Geist (nous). unbeschränkt und seiner selbst mächtig und keinem Ding 
beigemischt, sondern allein er selbst bei sich selbst. ... Er ist die feinste und reinste 
von allen Dingen und hat alles Wissen über alles und verfügt über die größte Kraft. 
Und was Seele hat, Größeres und Kleineres, über alles übt der Geist seine Macht 
aus. Und auch über die ganze Rotation (d.h. den Wirbel, der die verschiedenen 
Sachen aus ihrer ursprünglichen Vermischung abgetrennt hat), hat er seine Macht 
ausgeübt, so daß (es) erstmals rotierte. Und (es) begann von einem kleinen 
Ausgangsbereich her zu rotieren, rotiert jetzt in einem größeren Bereich und wird 
in einem noch größeren Bereich rotieren. Und das Gemischte, das Entmischte und 
das Getrennte, das alles erkennt der Geist. Und was für Dinge sein würden – was 
für welche waren, die jetzt nicht sind, was für welche jetzt sind, was für welche sein 
werden 7 –, das alles hat der Geist geordnet." 

                                                 
6 Wenn es ein Kleinstes gäbe, wäre dieses immer noch ausgedehnt (vgl. Zenon, DK 29 B 2 = 
M #7) und könnte somit durch einen "Schnitt" geteilt werden. Dabei würde es entweder in 
Nichts aufgelöst, was nicht geht. Oder es würde in kleinere Teile zerlegt; aber dann wäre es 
gar nicht das Kleinste. 
7 KRS und Mansfeld lesen hier einen einfacheren Text. – "Sein würden" / "sein werden": Die 
Zeitstufen im Einschub sind von der Gegenwart her bestimmt. Der Einschub selber 
beschreibt – vom Weltanfang her – die Zukunft, die der "Geist" vorausschauend gestaltet.  



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 3.4.  

 3 

4. Empedokles 
DK 31 B 8 (KRS #350, M #16) 

ἄλλο δέ τοι ἐρέω· ϕύσις8 οὐδενὸς ἔστιν ἁπάντων  
ϑνητῶν, οὐδέ τις οὐλομένου ϑανάτοιο τελευτή,  
ἀλλὰ μόνον μίξις τε διάλλαξίς τε μιγέντων  
ἔστι, ϕύσις δ' ἐπὶ τοῖς ὀνομάζεται ἀνϑρώποισιν.  

DK 31 B 6 (KRS #346, M #13) 
τέσσαρα γὰρ πάντων ῥιζώματα πρῶτον ἄκουε·  
Ζεὺς ἀργὴς ῞Ηρη τε ϕερέσβιος ἠδ' ᾽Αιδωνεύς  
Νῆστίς ϑ', ἣ δακρύοις τέγγει κρούνωμα βρότειον. 9  

DK 31 B 17.1-13 (KRS #348, M #25) 
δίπλ' ἐρέω· τοτὲ μὲν γὰρ ἓν ηὐξήϑη μόνον εἶναι  
ἐκ πλεόνων, τοτὲ δ' αὖ διέϕυ πλέον' ἐξ ἑνὸς εἶναι.  
δοιὴ δὲ ϑνητῶν γένεσις, δοιὴ δ' ἀπόλειψις·  
τὴν μὲν γὰρ πάντων σύνοδος τίκτει τ' ὀλέκει τε,  

5 ἡ δὲ πάλιν διαϕυομένων ϑρεϕϑεῖσα διέπτη.  
καὶ ταῦτ' ἀλλάσσοντα διαμπερὲς οὐδαμὰ λήγει,  
ἄλλοτε μὲν Φιλότητι συνερχόμεν‘ εἰς ἓν ἅπαντα,  
ἄλλοτε δ' αὖ δίχ' ἕκαστα ϕορεύμενα Νείκεος ἔχϑει.  
<οὕτως ἧι μὲν ἓν ἐκ πλεόνων μεμάϑηκε ϕύεσϑαι>  

10 ἠδὲ πάλιν διαϕύντος ἑνὸς πλέον' ἐκτελέϑουσι,  
τῆι μὲν γίγνονταί τε καὶ οὔ σϕισιν ἔμπεδος αἰών·  
ἧι δὲ διαλλάσσοντα διαμπερὲς οὐδαμὰ λήγει,  
ταύτηι δ' αἰὲν ἔασιν ἀκίνητοι κατὰ κύκλον.  
 

                                                 
8 "Natur" (physis) ist hier ein Entstehen in dem starken Sinn, daß etwas zu 
existieren beginnt, das zuvor nicht existierte. Mein "Aufkeimen" betont die 
gelegentlich mit dem Wort physis verbundene pflanzliche Konnotation – 
ebenso habe ich den Infinitiv phyn (= phynai) bei Parmenides, Frg. 8.10 durch 
"aufkeimen" wiedergegeben (vgl. Handout 3.3.). Dieses "Aufkeimen" wird von 
Empedokles wie von Parmenides bestritten.  
9 Die Zuordnung der sog. Elemente – Feuer, Luft, Erde, Wasser – zu den 
genannten Gottheiten ist teilw. unsicher: Hera / Aidoneus  ~  Luft / Wasser  
oder umgekehrt? 

Empedokles, Frg. 8: 
"Noch etwas sage ich dir: Natur (d.h. hier: Aufkeimen) gibt es bei keinem aller 
sterblichen Dinge, und auch kein Ende in verderblichem Tod,10 
sondern nur Mischung und Austausch des Gemischten 
gibt es, 'Natur' ist dafür nur der Name bei den Menschen." 

Empedokles, Frg. 6 
"Die vier Wurzeln von allem höre zuerst:11 
leuchtender Zeus, lebenbringende Hera und Aidoneus (= Hades) 
sowie Nestis, die mit ihren Tränen die sterbliche Quelle befeuchtet." 

Empedokles, Frg. 17, Vs. 1-13 
"Doppeltes werde ich berichten: Bald wuchsen sie, Eines allein zu sein 
aus Vielem, bald wieder traten sie auseinder zu Vielem aus dem Eines-Sein. 
Zweifach ist der sterblichen Dinge Werden, zweifach ihr Verlorengehen: 
das eine gebiert und zerstört das Zusammentreten von allen (sc. Elementen), 

5 das andere wird, indem sie wieder auseinandertreten, genährt und zerschlagen. 
Und in ihrem ständigen Wechsel lassen diese (sc. die Elemente) nie nach, 
bald durch Liebe alle in Eins zusammenkommend, 
bald wieder jedes auseinander gezerrt durch den Haß des Streits.12  
Soweit sie demnach zu Einem aus Vielen zusammenzutreten wissen 

10 und wieder dem auseindertretenden Einen als Viele entspringen,13 
insofern werden sie, und sie haben keine. ununterbrochene Lebenszeit. 
Soweit sie aber in der ständigen Abwechslung nie nachlassen, 
insofern sind sie immer zyklisch unbewegt."14 

                                                 
10 Das heißt: ... keine Vernichtung in dem starken Sinn, daß etwas zu existieren aufhört, das 
zuvor existierte. 
11 "höre" – d.h. laß dir sagen (x "hören" = von x durchZuhören erfahren). Ebenso Heraklit, 
Frg. 1 und 50: den logos "hören" (vgl. Handout 3.2.). 
12 "Liebe" (Philia), "Streit" (Neikos): So etwas wie personalisierte, einander entgegengesetzte 
Grundkräfte; ihre Wirkung: ist die Verbindung bzw. Trennung des Ungleichartigen. 
13 ektelethô: "to spring from" (LSJ ad loc. – einziger Beleg). 
14 "zyklisch unbewegt": akinêtoi kata kyklon – eine paradoxe Formulierung, mit Anspielung auf 
Parmenides. 


