Handout 5.1. Sokrates (ca. 470-399 v. Chr.) und die Sokratesfigur Platons
(428/7-347)

1. der historische Sokrates

2. die Sokratesfigur in fiktiven Texten

2.1. die Sokratesfigur bei Aristophanes

2.2. die Sokratesfigur in den " Sokratischen Gesprachen" (Sékratikoi logoi)
2.2.1. sog. kleine Sokratiker

2.2.2. Xenophon

2.2.3. Platon

2.2.3.1. die Sokratesfigur der Apologie

2.2.3.2. die Sokratesfigur der sog. Frithdialoge

2.2.3.3. die Sokratesfigur der mittleren (und spaten) Dialoge

1. Der historische Sokrates

Wir kennen ein paar biographische Daten (vgl. Doring in PAA-R I 179-182).
Historisch ist zweifellos der Asebieprozefs (mit Todesurteil und
Hinrichtung), die Zugehorigkeit zur Hoplitenklasse (mit militarischer
Bewédhrung), die "philosophierende"” Lebensweise (mit Einfluf$ auf Teile
der — vor allem adligen — Jugend).

Sokrates hat keine eigenen Schriften hinterlassen. Als Philosoph ist er uns
aus zeitgenossischen Quellen nur durch fiktive Texte (Aristophanes; sog.
Sokratische Gesprache) bekannt.

2. Die Sokratesfigur in zeitgendssischen fiktiven Texten

2.1 Die Sokratesfigur in den Wolken des Aristophanes

In dieser im Jahr 423 v. Chr. aufgefithrten Komddie wird Sokrates als die
Karikatur eines Sophisten auf die Bithne gebracht. Demgegeniiber ist die
iibereinstimmende Darstellung in den sog. "Sokratischen Gespréachen" (fiir
uns vor allem: bei Platon und Xenophon) glaubwiirdig, wonach Sokrates

Gottfried Heinemann: Materialien zur Einfiithrung in die antike Philosophie 5.1.

niemals den Beruf eines Sophisten ausgeiibt hat. Zweifellos ist Sokrates
aber eine Randfigur der sog. sophistischen Bewegung.!

2.2. Die Sokratesfigur in den "Sokratischen Gesprachen" (Sékratikoi
logoi)

2.2.1. Sog. kleine Sokratiker

Es sind nur wenige Fragmente und Zeugnisse erhalten. Die Sichtung
ergibt nach Doring (ebd. 184) "in Umrissen ein Bild des historischen
Sokrates, das in allen wesentlichen Punkten mit dem der platonischen
Apologie iibereinstimmt."

2.2.2. Xenophon

Der Quellenwert der Schriften Xenophons ist vermutlich gering. In
Betracht kommen vor allem die Erinnerungen an Sokrates (sog. Memora-
bilien) mit einleitender Stellungnahme X.s zur Anklage gegen Sokrates und
danach ca. 35 fiktiven Gesprachen, in denen Sokrates seine
Gesprachspartner iiber Moral, Frommigkeit, Politik, Erziehung usw.
belehrt.? Sokrates erscheint hier vor allem als ein vorbildlicher Athener im
Sinne traditioneller Religiositdt und Moral; der philosophische Gehalt ist
vernachlassigenswert.?

1 Zu dieser, mit pragnantem Buchtitel: G.B. Kerferd, The Sophistic Movement,
Cambridge 1981.

2 Vgl. die zusammenfassende Charakterisierung bei E. Schiitrumpf: "Xenophon aus
Athen", in: Der Neue Pauly, hg. von H. Cancik und H. Schneider, Bd. 12/2, Stuttgart
— Weimar 2002, Sp. 633-642, hier: 639.

3 Anders D. Sedley (Creationism and Its Critics in Antiquity, Berkeley etc.: U. of
California Pr. 2007, S. 78 ff.), der die in Mem. I 4 und IV 3 vorgetragene anthropo-
zentrische Weltanschauung auf den historischen Sokrates zuriickfiihrt (ebd. 82).



2.2.3. Platon

Wie Xenophon hat Platon die Sokratesfigur fiir seine eigene Agenda
benutzt. Dabei hat er freilich in verschiedenen Werken - bzw.
Werkgruppen — unterschiedliche Akzente gesetzt.

2.2.3.1. Die Sokratesfigur der Apologie*

Sokrates ist hier ein "Philosophierender” im populédren Sinne (Handout
1.1., § 2). Das heifst:

(a) Sokrates ist kein Experte (sophos) oder professioneller Gelehrter
(sophistes) und erhebt keine entsprechenden Wissensanspriiche. Aber
er bewegt sich im Umkreis von Gelehrten und unterscheidet sich von
anderen Philosophierenden durch die Penetranz, mit der er das
Gesprach mit ihnen sucht und ihre Wissensanspriiche auf die Probe
stellt (Apol. 21b ff. u.6.). Die Sokratesfigur der Apologie steht somit fiir
eine Auffassung des Philosophierens als einer Tatigkeit zweiter Stufe:
Wissensanspriiche zu erdrtern ohne konkurrierende Wissensansprii-
che aufzustellen (vgl. Apol. 23a3-5). Soweit diese Erorterung mit der
praktischen Relevanz des fraglichen Wissens (sophia als phronésis)
iiberhaupt jeden Aspekt menschlicher Vorziiglichkeit (areté) betrifft,
wird sie von Sokrates als "das hochste Gut fiir den Menschen"
charakterisiert (Apol. 38a).

(b) Sokrates ist zwar "niemandes Lehrer " (Apol. 33a5) und hat niemals
jemandem "etwas zu lernen" (ein mathéma, ebd. b5) gegeben. Aber es
gibt junge Leute, die sich ihm anschliefen und auf die er seinen
Einflufs austibt. Als — lax gesagt — Anfithrer und Idol einer Gruppe von
Philosophierenden steht er fiir eine Verselbstindigung des Philoso-

4 Die zitierten Stellen (mit Schleiermachers Ubers.) sind in Handout 5.2.
ausgeschrieben und teilw. mit Anmerkungen versehen, die hier vorausgesetzt
werden...

Gottfried Heinemann: Materialien zur Einfiithrung in die antike Philosophie 5.1.

phierens (der philosophia) gegeniiber dem Expertentum (sophia), zu
dessen Umkreis das Philosophieren zundchst gehort.

(c) Sokrates bestreitet ausdriicklich, "hinsichtlich der menschlichen und
politischen Vorziiglichkeit (areté) sachverstandig (epistémon)" zu sein;
dies wire "eine Weisheit,> die grofler als menschengemaf ist" (Apol.
20b4-5, el). Er insistiert dementsprechend, daff man sich um die
Vorziiglichkeit der eigenen Seele — d.h. um die sog. Tugenden, von
denen Sokrates in der Apologie vor allem die "Verniinftigkeit" (phro-
nesis) nennt — selbst kiitmmern muf3. Sein eigener Beitrag beschrankt
sich darauf, zu priifen, zu blamieren und zu ermahnen (Apol. 29d-30b);
ein grofieres Gut als dies gebe es im Gemeinwesen (polis) nicht (ebd.
a5-6).

(d) Sokrates wvertritt in der Apologie keine Lehre. Aber er hat
Uberzeugungen, z.B "daf einem guten Manne nichts Schlimmes
geschehen konne " (Apol. 41d1); d.h. dafs
- Giiter nur dadurch, dafs man etwas taugt, und
- Ubel nur dadurch, daf man nichts taugt,
welche sind (vgl. Apol. 30b3-4) und dafi tiberhaupt nur dies: etwas
bzw. nichts zu taugen, bedingungslos als Gut oder Ubel gelten kann.
Insbesondere braucht man, wie Platon immer wieder betont,6 Sach-
verstand (sophia, epistémé) und Verniinftigkeit (phronesis), damit man
Giiter iiberhaupt als solche erkennt und zu gebrauchen weifs.

Platon verbindet seine eigene Lehrtdtigkeit (Griindung der sog.
Akademie),

5 "Weisheit": sophia — oder: "Expertentum".

6 Menon 88a ff., Euthydemos 280d ff.; vgl. Nomoi 661a ff., wo der richtige Gebrauch
von Giitern aber vor allem eine Sache der Gerechtigkeit ist.



- in Ankniipfung an vorfindliche, populdre und elitire Weisen des
"Philosophierens",” und

- in Abgrenzung vom vorfindlichen Expertentum (der sog. Sophistik)
und von dem konkurrierenden, gleichfalls als "Philosophie" (aber im
Sinn von Allgemeinbildung) firmierenden Ausbildungsprogramm des
Isokrates,®

mit einer eine anspruchsvollen Auffassung von "Philosophie". Hierfiir

wird Sokrates zum "paradigmatischen Philosophen"® umfunktioniert. Das

geschieht in der Apologie ohne Vorgriff auf das inhaltliche Programm, das

Platon selber verfolgt. Worauf es in der Apologie ankommt, ist vielmehr,

- dafd die Weise des Sokrates, zu philosophieren, eine ganz besondere
und wertvolle ist, die das Gemeinwesen (polis) weiterhin braucht, und

- dafd Platon — als Schriftsteller und Lehrer — ihr bester Sachwalter ist.

2.2.3.2. die Sokratesfigur der sog. Frithdialoge

Aus der Fehlanzeige der Apologie, dafi Sokrates iiber kein Fachwissen
(epistémé) "hinsichtlich der menschlichen und politischen Vorziiglichkeit"
verfligt (Apol. 20b4-5)., wird bei Platon ein Desiderat. Die Vermutung,
solcher Sachverstand (sophia) wire "grofer als menschengemafs” (ebd. el),
wird durch die programmatische Forderung ersetzt, das entsprechende
Fachwissen miisse nach Mafigabe des methodologischen Selbstver-
stdindnisses der qualifizierten Berufe — d.h. als "moralische techné"® —

ausweisbar sein.

7Dazu Handout 1.1., bes. §2 und §3.

8 Dazu kurz M. Weifienberger, "Isokrates", in: Der Neue Pauly, a.a.O., Bd. 5 (1998),
Sp. 1138-43, hier: 1139 f.

° Zu dieser Formulierung: Charles H. Kahn, Plato and the Socratic Dialogue. The
Philosophical Use of a Literary Form, Cambridge 1996, p. 97

10 Zu dieser Formulierung: Kahn, a.a.O. p. 104 (zu Kriton 47d1).

Gottfried Heinemann: Materialien zur Einfiithrung in die antike Philosophie 5.1.

Der Sokrates der Frithdialoge ist ein ethischer Rationalist: Menschen tun,
was sie fiir richtig halten. Beanstandeswertes Handeln beruht auf irriger
Meinung und ist daher grundsatzlich durch Belehrung korrigierbar. Zu
dieser Korrektur ist grundsétzlich zweierlei erforderlich:

(i) Fachwissen fiir das richtige Wiinschen und Empfehlen, d.h. hinsicht-
lich Gut und Schlecht, mit geeigneten Kriterien zur richtigen Unter-
scheidung zwischen
- dem, was gut ist und zu dem gelingenden Leben beitrdgt, an dem

jeder interessiert ist, und
- dem, was schlecht ist und ein gelingendes Leben vereitelt;
sowie

(if) Fachwissen fiir Lob und Tadel, d.h. hinsichtlich der sog. Tugenden,
mit geeigneten Kriterien fiir einen richtigen Gebrauch des Vokabulars,
das man zur wertenden Charakterisierung von Handlungen und
Personen verwendet.!!

Daf3 sich der historische Sokrates fiir Fragen des richtigen Sprachge-
brauchs interessierte, ist nicht ausgeschlossen.'? Aber von dem Programm
der sog. Definitionsdialoge ("Was ist Tapferheit? usf.), soweit es sich aus
der Idee einer moralischen techné ergibt, findet sich keine Andeutung in
der Apologie. Diese Idee, mit ihren Weiterungen in den sog. Frithdialogen,
kann wohl nicht auf den historischen Sokrates zuriickgefiihrt werden.

2.2.3.3. Die die Sokratesfigur der mittleren (und spaten) Dialoge

ANl

Das Desiderat einer "moralische techné" wird erst durch Platons "Dialek-
tik" eingelost. Die Verbindung ist in den mittleren Biichern der Politeia
hergestellt. Aber schon im Phaidon spricht Sokrates — im Hinblick auf

11 Dazu ausfiithrlicher Handout 5.3..

12Vgl. Handout 5.3. §3 zur Verbindung mit Prodikos.



Unsterblichkeitsbeweise, also in ganz anderem Zusammenhang - von
einem "Fachwissen fiir den Umgang mit Argumenten" (peri tous logous
techné, Phd. 90b7), ohne das man zum "Argumentefeind" (misologos, ebd.
89d1) wird. Die implizierte Auffassung von Philosophie als "Kunst des
Begriindens von Behauptungen"® ist von der Sokratesfigur Platons
ablosbar: In der Politeia ist Sokrates kein Philosoph im strengen Sinne:
Philososophen sind Dialektiker und konnen von der Idee des Guten — d.h.
den letzten Kriterien fiir Gut und Schlecht — Rechenschaft geben (Resp.
534b-c); sie verfiigen iiber das nétige Fachwissen zum Begriinden von
Behauptungen tiber den richtigen Gebrauch des evaluativen Vokabulars.*
Sokrates kann das nicht (vgl. ebd. 506d-e); es bleibt dabei, dafs Sokrates
kein Fachwissen hat.

Was die geforderten Kriterien liefert, sind die sog. Ideen.’® Die
Bezugnahme auf Ideen wird vom Sokrates der mittleren Dialoge
gelegentlich durch eine Blickmetapher beschrieben,¢ als eignete der Seele
eine eigene, vom Leib unabhédngige und durch ihn sogar nur gestorte, von
den "Philosophierenden" angestrebte Weise des Sehens (oder der "Zu-
schauerschaft": thedria).”” In Ankniipfung an (vermutlich pythagoreische)
Unsterblichkeits- und Wiedergeburtslehren wird demgemafi in zwei
Passagen des Phaidon (72e-77a) und des Phaidros (249¢-250b) — nicht hin-
gegen in der Politeia — der Ideenbezug auf ein vom Leibe unbeeintrachtig-

13 A. Ros, Begriindung und Begriff. Wandlungen des Verstindnisses begrifflicher
Argumentationen, 3 Bde., Hamburg 1989 f.; hier: Bd. I, S. 14 £.

14 Zu diesem siehe oben 2.2.3.2.
15 Einzelheiten in Handout 5.3., §3.

16 Aufser im Phaidon und Phaidros (s.u.) auch an einigen Stellen der Politeia (u.a.
Resp. 516 b ff. und 517b f., sog. Hohlengleichnis) sowie im Symposion (210e4).

17 Vgl. Phd. 65e2: thebreitai; ebd. 66e1-2: auté; téi psychéi theateon auta ta pragmata, etc.;
ahnlich Phdr. 248d ff. — Zur Philosophie als thedria vgl. Handout 1.1., bes. §3 (e).

Gottfried Heinemann: Materialien zur Einfiithrung in die antike Philosophie 5.1.

tes Sehen zwischen Tod und Wiedergeburt zuriickgefiihrt. Die entspre-
chende Auffassung des Lernens als "Wiedererinnerung" (anamnésis) wird
von Sokrates bereits in der beriihmten Sklavenszene des Menon (8la ff.)
durch eine mathematische Lektion illustriert. Sie impliziert eine Auffas-
sung des Lehrens als Wecken von Wissen, in einem spaten Dialog dann
auch als Geburtshilfe (Tht. 148e ff.), und ersetzt somit das Beibringen, das
fiir Sokrates — auch fiir die Sokratesfigur der mittleren und spaten Dialoge
—nicht in Betracht kommen kann.

Sokratisch ist vielleicht auch der — nach der Eingangsszene des Charmides
(153e ff.) besonders im Symposion (208e ff.) betonte — erotische Aspekt des
Lehrens.’® Aber schon im Phaidros sind Erotik (230e-257b) und Didaktik
(hier als Rhetorik beschrieben: 269d-279c¢) getrennt; die geforderte Fundie-
rung von Didaktik und Rhetorik durch eine als techné der Begriffsbildung
aufgefafite Dialektik (vgl. bes. Phrd. 264e-266c¢) ist nicht mehr sokratisch.

Al

Mit der Politeia ist das Desiderat einer "moralischen techné" erledigt — bzw.
in die systematischen Fragen der Dialektik {iberfiihrt. Zwar halt Platon an
der Dialogform und in einigen der spaten Dialoge auch an Sokrates als
Gesprachsfiihrer fest. Aber die Eigenheiten der Sokratesfigur treten in den

Hintergrund; Sokrates wird nicht mehr gebraucht.

8 Vgl. das in GH, Socratic Stance, Anm. 8 zitierte Aischines-Fragment: "besser
machen durch Lieben (dia to eran)"



