
Gottfried Heinemann: Materialien zur Einführung in die antike Philosophie 5.1. 

 

 1 

Handout 5.1. Sokrates (ca. 470-399 v. Chr.) und die Sokratesfigur Platons 

(428/7-347) 

1. der historische Sokrates 

2. die Sokratesfigur in fiktiven Texten 

2.1. die Sokratesfigur bei Aristophanes 

2.2. die Sokratesfigur in den " Sokratischen Gesprächen" (Sôkratikoi logoi) 

2.2.1. sog. kleine Sokratiker 

2.2.2. Xenophon 

2.2.3. Platon 

2.2.3.1. die Sokratesfigur der Apologie 

2.2.3.2. die Sokratesfigur der sog. Frühdialoge 

2.2.3.3. die Sokratesfigur der mittleren (und späten) Dialoge 

1. Der historische Sokrates 

Wir kennen ein paar biographische Daten (vgl. Döring in PdA-R I 179-182). 

Historisch ist zweifellos der Asebieprozeß (mit Todesurteil und 

Hinrichtung), die Zugehörigkeit zur Hoplitenklasse (mit militärischer 

Bewährung), die "philosophierende" Lebensweise (mit Einfluß auf Teile 

der – vor allem adligen – Jugend). 

Sokrates hat keine eigenen Schriften hinterlassen. Als Philosoph ist er uns 

aus zeitgenössischen Quellen nur durch fiktive Texte (Aristophanes; sog. 

Sokratische Gespräche) bekannt. 

2. Die Sokratesfigur in zeitgenössischen fiktiven Texten 

2.1 Die Sokratesfigur in den Wolken des Aristophanes  

In dieser im Jahr 423 v. Chr. aufgeführten Komödie wird Sokrates als die 

Karikatur eines Sophisten auf die Bühne gebracht. Demgegenüber ist die 

übereinstimmende Darstellung in den sog. "Sokratischen Gesprächen" (für 

uns vor allem: bei Platon und Xenophon) glaubwürdig, wonach Sokrates 

niemals den Beruf eines Sophisten ausgeübt hat. Zweifellos ist Sokrates 

aber eine Randfigur der sog. sophistischen Bewegung.1 

2.2. Die Sokratesfigur in den "Sokratischen Gesprächen" (Sôkratikoi 

logoi) 

2.2.1. Sog. kleine Sokratiker 

Es sind nur wenige Fragmente und Zeugnisse erhalten. Die Sichtung 

ergibt nach Döring (ebd. 184) "in Umrissen ein Bild des historischen 

Sokrates, das in allen wesentlichen Punkten mit dem der platonischen 

Apologie übereinstimmt."  

2.2.2. Xenophon 

Der Quellenwert der Schriften Xenophons ist vermutlich gering. In 

Betracht kommen vor allem die Erinnerungen an Sokrates (sog. Memora-

bilien) mit einleitender Stellungnahme X.s zur Anklage gegen Sokrates und 

danach ca. 35 fiktiven Gesprächen, in denen Sokrates seine 

Gesprächspartner über Moral, Frömmigkeit, Politik, Erziehung usw. 

belehrt.2 Sokrates erscheint hier vor allem als ein vorbildlicher Athener im 

Sinne traditioneller Religiosität und Moral; der philosophische Gehalt ist 

vernachlässigenswert.3 

                                                 
1 Zu dieser, mit prägnantem Buchtitel: G.B. Kerferd, The Sophistic Movement, 

Cambridge 1981. 

2 Vgl. die zusammenfassende Charakterisierung bei E. Schütrumpf: "Xenophon aus 

Athen", in: Der Neue Pauly, hg. von H. Cancik und H. Schneider, Bd. 12/2, Stuttgart 

– Weimar 2002, Sp. 633-642, hier: 639. 

3 Anders D. Sedley (Creationism and Its Critics in Antiquity, Berkeley etc.: U. of 

California Pr. 2007, S. 78 ff.), der die in Mem. I 4 und IV 3 vorgetragene anthropo-

zentrische Weltanschauung auf den historischen Sokrates zurückführt (ebd. 82). 



Gottfried Heinemann: Materialien zur Einführung in die antike Philosophie 5.1. 

 

 2 

2.2.3. Platon 

Wie Xenophon hat Platon die Sokratesfigur für seine eigene Agenda 

benutzt. Dabei hat er freilich in verschiedenen Werken – bzw. 

Werkgruppen – unterschiedliche Akzente gesetzt. 

2.2.3.1. Die Sokratesfigur der Apologie4 

Sokrates ist hier ein "Philosophierender" im populären Sinne (Handout 

1.1., § 2). Das heißt: 

(a) Sokrates ist kein Experte (sophos) oder professioneller Gelehrter 

(sophistes) und erhebt keine entsprechenden Wissensansprüche. Aber 

er bewegt sich im Umkreis von Gelehrten und unterscheidet sich von 

anderen Philosophierenden durch die Penetranz, mit der er das 

Gespräch mit ihnen sucht und ihre Wissensansprüche auf die Probe 

stellt (Apol. 21b ff. u.ö.). Die Sokratesfigur der Apologie steht somit für 

eine Auffassung des Philosophierens als einer Tätigkeit zweiter Stufe: 

Wissensansprüche zu erörtern ohne konkurrierende Wissensansprü-

che aufzustellen (vgl. Apol. 23a3-5). Soweit diese Erörterung mit der 

praktischen Relevanz des fraglichen Wissens (sophia als phronêsis) 

überhaupt jeden Aspekt menschlicher Vorzüglichkeit (aretê) betrifft, 

wird sie von Sokrates als "das höchste Gut für den Menschen" 

charakterisiert (Apol. 38a). 

(b) Sokrates ist zwar "niemandes Lehrer " (Apol. 33a5) und hat niemals 

jemandem "etwas zu lernen" (ein mathêma, ebd. b5) gegeben. Aber es 

gibt junge Leute, die sich ihm anschließen und auf die er seinen 

Einfluß ausübt. Als – lax gesagt – Anführer und Idol einer Gruppe von 

Philosophierenden steht er für eine Verselbständigung des Philoso-

                                                 
4 Die zitierten Stellen (mit Schleiermachers Übers.) sind in Handout 5.2. 

ausgeschrieben und teilw. mit Anmerkungen versehen, die hier vorausgesetzt 

werden... 

phierens (der philosophia) gegenüber dem Expertentum (sophia), zu 

dessen Umkreis das Philosophieren zunächst gehört. 

(c) Sokrates bestreitet ausdrücklich, "hinsichtlich der menschlichen und 

politischen Vorzüglichkeit (aretê) sachverständig (epistêmôn)" zu sein; 

dies wäre "eine Weisheit,5 die größer als menschengemäß ist" (Apol. 

20b4-5, e1). Er insistiert dementsprechend, daß man sich um die 

Vorzüglichkeit der eigenen Seele – d.h. um die sog. Tugenden, von 

denen Sokrates in der Apologie vor allem die "Vernünftigkeit" (phro-

nesis) nennt – selbst kümmern muß. Sein eigener Beitrag beschränkt 

sich darauf, zu prüfen, zu blamieren und zu ermahnen (Apol. 29d-30b); 

ein größeres Gut als dies gebe es im Gemeinwesen (polis) nicht (ebd. 

a5-6). 

(d) Sokrates vertritt in der Apologie keine Lehre. Aber er hat 

Überzeugungen, z.B "daß einem guten Manne nichts Schlimmes 

geschehen könne " (Apol. 41d1); d.h. daß  

- Güter nur dadurch, daß man etwas taugt, und  

- Übel nur dadurch, daß man nichts taugt, 

welche sind (vgl. Apol. 30b3-4) und daß überhaupt nur dies: etwas 

bzw. nichts zu taugen, bedingungslos als Gut oder Übel gelten kann. 

Insbesondere braucht man, wie Platon immer wieder betont,6 Sach-

verstand (sophia, epistêmê) und Vernünftigkeit (phronesis), damit man 

Güter überhaupt als solche erkennt und zu gebrauchen weiß. 

Platon verbindet seine eigene Lehrtätigkeit (Gründung der sog. 

Akademie), 

                                                 
5 "Weisheit": sophia – oder: "Expertentum". 

6 Menon 88a ff., Euthydemos 280d ff.; vgl. Nomoi  661a ff., wo der richtige Gebrauch 

von Gütern aber vor allem eine Sache der Gerechtigkeit ist. 



Gottfried Heinemann: Materialien zur Einführung in die antike Philosophie 5.1. 

 

 3 

- in Anknüpfung an vorfindliche, populäre und elitäre Weisen des 

"Philosophierens",7 und 

- in Abgrenzung vom vorfindlichen Expertentum (der sog. Sophistik) 

und von dem konkurrierenden, gleichfalls als "Philosophie" (aber im 

Sinn von Allgemeinbildung) firmierenden Ausbildungsprogramm des 

Isokrates,8  

mit einer eine anspruchsvollen Auffassung von "Philosophie". Hierfür 

wird Sokrates zum "paradigmatischen Philosophen"9 umfunktioniert. Das 

geschieht in der Apologie ohne Vorgriff auf das inhaltliche Programm, das 

Platon selber verfolgt. Worauf es in der Apologie ankommt, ist vielmehr, 

- daß die Weise des Sokrates, zu philosophieren, eine ganz besondere 

und wertvolle ist, die das Gemeinwesen (polis) weiterhin braucht, und  

- daß Platon – als Schriftsteller und Lehrer – ihr bester Sachwalter ist.  

2.2.3.2. die Sokratesfigur der sog. Frühdialoge 

Aus der Fehlanzeige der Apologie, daß Sokrates über kein Fachwissen 

(epistêmê) "hinsichtlich der menschlichen und politischen Vorzüglichkeit" 

verfügt (Apol. 20b4-5)., wird bei Platon ein Desiderat. Die Vermutung, 

solcher Sachverstand (sophia) wäre "größer als menschengemäß" (ebd. e1), 

wird durch die programmatische Forderung ersetzt, das entsprechende 

Fachwissen müsse nach Maßgabe des methodologischen Selbstver-

ständnisses der qualifizierten Berufe – d.h. als "moralische technê"10 – 

ausweisbar sein.  

                                                 
7 Dazu Handout 1.1., bes. §2 und §3. 

8 Dazu kurz M. Weißenberger, "Isokrates", in: Der Neue Pauly, a.a.O., Bd. 5 (1998), 

Sp. 1138-43, hier: 1139 f. 

9 Zu dieser Formulierung: Charles H. Kahn, Plato and the Socratic Dialogue. The 

Philosophical Use of a Literary Form, Cambridge 1996, p. 97 

10 Zu dieser Formulierung: Kahn, a.a.O. p. 104 (zu Kriton 47d1). 

Der Sokrates der Frühdialoge ist ein ethischer Rationalist: Menschen tun, 

was sie für richtig halten. Beanstandeswertes Handeln beruht auf irriger 

Meinung und ist daher grundsätzlich durch Belehrung korrigierbar. Zu 

dieser Korrektur ist grundsätzlich zweierlei erforderlich:  

(i) Fachwissen für das richtige Wünschen und Empfehlen, d.h. hinsicht-

lich Gut und Schlecht, mit geeigneten Kriterien zur richtigen Unter-

scheidung zwischen  

- dem, was gut ist und zu dem gelingenden Leben beiträgt, an dem 

jeder interessiert ist, und 

- dem, was schlecht ist und ein gelingendes Leben vereitelt;  

sowie  

(ii) Fachwissen für Lob und Tadel, d.h. hinsichtlich der sog. Tugenden, 

mit geeigneten Kriterien für einen richtigen Gebrauch des Vokabulars, 

das man zur wertenden Charakterisierung von Handlungen und 

Personen verwendet.11 

Daß sich der historische Sokrates für Fragen des richtigen Sprachge-

brauchs interessierte, ist nicht ausgeschlossen.12 Aber von dem Programm 

der sog. Definitionsdialoge ("Was ist Tapferheit? usf.), soweit es sich aus 

der Idee einer moralischen technê ergibt, findet sich keine Andeutung in 

der Apologie. Diese Idee, mit ihren Weiterungen in den sog. Frühdialogen, 

kann wohl nicht auf den historischen Sokrates zurückgeführt werden. 

2.2.3.3. Die die Sokratesfigur der mittleren (und späten) Dialoge 

Das Desiderat einer "moralische technê" wird erst durch Platons "Dialek-

tik" eingelöst. Die Verbindung ist in den mittleren Büchern der Politeia 

hergestellt. Aber schon im Phaidon spricht Sokrates – im Hinblick auf 

                                                 
11 Dazu ausführlicher Handout 5.3.. 

12 Vgl. Handout 5.3.  §3 zur Verbindung mit Prodikos. 



Gottfried Heinemann: Materialien zur Einführung in die antike Philosophie 5.1. 

 

 4 

Unsterblichkeitsbeweise, also in ganz anderem Zusammenhang – von 

einem "Fachwissen für den Umgang mit Argumenten" (peri tous logous 

technê, Phd. 90b7), ohne das man zum "Argumentefeind" (misologos, ebd. 

89d1) wird. Die implizierte Auffassung von Philosophie als "Kunst des 

Begründens von Behauptungen"13 ist von der Sokratesfigur Platons 

ablösbar: In der Politeia ist Sokrates kein Philosoph im strengen Sinne: 

Philososophen sind Dialektiker und können von der Idee des Guten – d.h. 

den letzten Kriterien für Gut und Schlecht – Rechenschaft geben (Resp. 

534b-c); sie verfügen über das nötige Fachwissen zum Begründen von 

Behauptungen über den richtigen Gebrauch des evaluativen Vokabulars.14 

Sokrates kann das nicht (vgl. ebd. 506d-e); es bleibt dabei, daß Sokrates 

kein Fachwissen hat. 

Was die geforderten Kriterien liefert, sind die sog. Ideen.15 Die 

Bezugnahme auf Ideen wird vom Sokrates der mittleren Dialoge 

gelegentlich durch eine Blickmetapher beschrieben,16 als eignete der Seele 

eine eigene, vom Leib unabhängige und durch ihn sogar nur gestörte, von 

den "Philosophierenden" angestrebte Weise des Sehens (oder der "Zu-

schauerschaft": theôria).17 In Anknüpfung an (vermutlich pythagoreische) 

Unsterblichkeits- und Wiedergeburtslehren wird demgemäß in zwei 

Passagen des Phaidon (72e-77a) und des Phaidros (249c-250b) – nicht hin-

gegen in der Politeia – der Ideenbezug auf ein vom Leibe unbeeinträchtig-

                                                 
13 A. Ros, Begründung und Begriff. Wandlungen des Verständnisses begrifflicher 

Argumentationen, 3 Bde., Hamburg 1989 f.; hier: Bd. I, S. 14 f. 

14 Zu diesem siehe oben 2.2.3.2. 

15 Einzelheiten in Handout 5.3., §3. 

16 Außer im Phaidon und Phaidros (s.u.) auch an einigen Stellen der Politeia (u.a. 

Resp. 516 b ff. und 517b f., sog. Höhlengleichnis) sowie im Symposion (210e4). 

17 Vgl. Phd. 65e2: theôreitai; ebd. 66e1-2: autêi têi psychêi theateon auta ta pragmata, etc.; 

ähnlich Phdr. 248d ff. – Zur Philosophie als theôria vgl. Handout 1.1., bes. §3 (e). 

tes Sehen zwischen Tod und Wiedergeburt zurückgeführt. Die entspre-

chende Auffassung des Lernens als "Wiedererinnerung" (anamnêsis) wird 

von Sokrates bereits in der berühmten Sklavenszene des Menon (81a ff.) 

durch eine mathematische Lektion illustriert. Sie impliziert eine Auffas-

sung des Lehrens als Wecken von Wissen, in einem späten Dialog dann 

auch als Geburtshilfe (Tht. 148e ff.), und ersetzt somit das Beibringen, das 

für Sokrates – auch für die Sokratesfigur der mittleren und späten Dialoge 

– nicht in Betracht kommen kann.  

Sokratisch ist vielleicht auch der – nach der Eingangsszene des Charmides 

(153e ff.) besonders im Symposion (208e ff.) betonte – erotische Aspekt des 

Lehrens.18 Aber schon im Phaidros sind Erotik (230e-257b) und Didaktik 

(hier als Rhetorik beschrieben: 269d-279c) getrennt; die geforderte Fundie-

rung von Didaktik und Rhetorik durch eine als technê der Begriffsbildung 

aufgefaßte Dialektik (vgl. bes. Phrd. 264e-266c) ist nicht mehr sokratisch. 

Mit der Politeia ist das Desiderat einer "moralischen technê" erledigt – bzw. 

in die systematischen Fragen der Dialektik überführt. Zwar hält Platon an 

der Dialogform und in einigen der späten Dialoge auch an Sokrates als 

Gesprächsführer fest. Aber die Eigenheiten der Sokratesfigur treten in den 

Hintergrund; Sokrates wird nicht mehr gebraucht.  

                                                 
18 Vgl. das in GH, Socratic Stance, Anm. 8 zitierte Aischines-Fragment: "besser 

machen durch Lieben (dia to eran)" 


