
G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die antike Philosophie 5.2. 

 

 1 

Handout 5.2. Auszüge aus Platons Apologie  

(Übers. Schleiermacher, Gliederung und Anm. G. Heinemann)  

1. Das Gerücht über Sokrates; Zurückweisung einer fiktiven Anklageschrift: 

Sokrates ist kein Kosmologe und kein professioneller Erzieher. 

ἐμοῦ γὰρ πολλοὶ κατήγοροι γεγόνασι πρὸς ὑμᾶς  

18b2  καὶ πάλαι πολλὰ ἤδη ἔτη καὶ οὐδὲν ἀληϑὲς λέγοντες, οὓς  

18b3  ἐγὼ μᾶλλον φοβοῦμαι ἢ τοὺς ἀμφὶ ῎Ανυτον, καίπερ ὄντας  

18b4  καὶ τούτους δεινούς· ἀλλ' ἐκεῖνοι δεινότεροι, ὦ ἄνδρες, οἳ  

18b5  ὑμῶν τοὺς πολλοὺς ἐκ παίδων παραλαμβάνοντες ἔπειϑόν  

18b6  τε καὶ κατηγόρουν ἐμοῦ μᾶλλον οὐδὲν ἀληϑές, ὡς ἔστιν τις  

18b7  Σωκράτης σοφὸς ἀνήρ, τά τε μετέωρα φροντιστὴς καὶ τὰ  

18b8  ὑπὸ γῆς πάντα ἀνεζητηκὼς καὶ τὸν ἥττω λόγον κρείττω  

18c1  ποιῶν. οὗτοι, ὦ ἄνδρες ᾽Αϑηναῖοι, <οἱ> ταύτην τὴν φήμην  

18c2  κατασκεδάσαντες, οἱ δεινοί εἰσίν μου κατήγοροι· οἱ γὰρ  

18c3  ἀκούοντες ἡγοῦνται τοὺς ταῦτα ζητοῦντας οὐδὲ ϑεοὺς νομίζειν.  

Denn viele Ankläger habe ich längst bei euch gehabt und schon vor vielen Jahren, 

und die nichts Wahres sagten, ...  als gäbe es einen Sokrates, einen weisen Mann, 

der den Dingen am Himmel nachgrüble und auch das Unterirdische alles 

erforscht habe und Unrecht zu Recht mache,1. Diese, ihr Athener, welche solche 

Gerüchte verbreitet haben, sind meine furchtbaren Ankläger. Denn die Hörer 

meinen gar leicht, wer solche Dinge untersuche, glaube2 auch nicht einmal 

Götter. 

ὥσπερ οὖν κατηγόρων τὴν ἀντωμοσίαν  

19b4  δεῖ ἀναγνῶναι αὐτῶν· "Σωκράτης ἀδικεῖ καὶ περιεργάζεται  

19b5  ζητῶν τά τε ὑπὸ γῆς καὶ οὐράνια καὶ τὸν ἥττω λόγον κρείττω  

19c1  ποιῶν καὶ ἄλλους ταὐτὰ ταῦτα διδάσκων." τοιαύτη τίς ἐστιν·  

19c2  ταῦτα γὰρ ἑωρᾶτε καὶ αὐτοὶ ἐν τῇ ᾽Αριστοφάνους κωμῳδίᾳ,  

19c3  Σωκράτη τινὰ ἐκεῖ περιφερόμενον, φάσκοντά τε ἀεροβατεῖν  

19c4  καὶ ἄλλην πολλὴν φλυαρίαν φλυαροῦντα, ὧν ἐγὼ οὐδὲν οὔτε  

19c5  μέγα οὔτε μικρὸν πέρι ἐπαΐω. καὶ οὐχ ὡς ἀτιμάζων λέγω  

                                                 
1 "Unrecht zu Recht" – richtiger: "das unterlegegene Argument zum überlegenen" 

(ton hêton logon kreitô, eine beliebte Formel für die Leistung der forensischen 

Rhetorik).  

2  "glaube" – besser: "anerkenne". 

19c6  τὴν τοιαύτην ἐπιστήμην, εἴ τις περὶ τῶν τοιούτων σοφός  

19c7  ἐστιν—μή πως ἐγὼ ὑπὸ Μελήτου τοσαύτας δίκας φεύγοιμι—  

19c8  ἀλλὰ γὰρ ἐμοὶ τούτων, ὦ ἄνδρες ᾽Αϑηναῖοι, οὐδὲν μέτεστιν.  

19d1  μάρτυρας δὲ αὖ ὑμῶν τοὺς πολλοὺς παρέχομαι, καὶ ἀξιῶ  

19d2  ὑμᾶς ἀλλήλους διδάσκειν τε καὶ φράζειν, ὅσοι ἐμοῦ πώποτε  

19d3  ἀκηκόατε διαλεγομένου 

Als wären sie ordentliche Kläger, so muß ich ihre beschworene Klage ablesen: 

»Sokrates frevelt und treibt Torheit, indem er unterirdische und himmlische Dinge 

untersucht und Unrecht zu Recht macht, und dies auch andere lehrt.« Solcherlei ist sie 

etwa: denn solcherlei habt ihr selbst gesehen in des Aristophanes Komödie, wo ein 

Sokrates vorgestellt wird, der sich rühmt, in der Luft zu gehen, und viel andere 

Albernheiten vorbringt, wovon ich weder viel noch wenig verstehe. Und nicht 

sage ich dies, um eine solche Wissenschaft zu schmähen, dafern jemand in diesen 

Dingen weise ist, ... sondern nur, ihr Athener, weil ich eben an diesen Dingen 

keinen Teil habe. Und zu Zeugen rufe ich einen großen Teil von euch selbst, und 

fordere euch auf, einander zu berichten und zu erzählen, so viele eurer jemals 

mich reden gehört haben.  

19d8   ᾽Αλλὰ γὰρ οὔτε τούτων οὐδέν ἐστιν, οὐδέ γ' εἴ τινος  

19d9  ἀκηκόατε ὡς ἐγὼ παιδεύειν ἐπιχειρῶ ἀνϑρώπους καὶ χρήματα  

19e1  πράττομαι, οὐδὲ τοῦτο ἀληϑές. ἐπεὶ καὶ τοῦτό γέ μοι δοκεῖ  

19e2  καλὸν εἶναι, εἴ τις οἷός τ' εἴη παιδεύειν ἀνϑρώπους ὥσπερ  

19e3  Γοργίας τε ὁ Λεοντῖνος καὶ Πρόδικος ὁ Κεῖος καὶ ᾿Ιππίας ὁ  

19e4  ᾽Ηλεῖος. τούτων γὰρ ἕκαστος, ὦ ἄνδρες, οἷός τ' ἐστὶν ἰὼν  

19e5  εἰς ἑκάστην τῶν πόλεων τοὺς νέους—οἷς ἔξεστι τῶν ἑαυτῶν  

19e6  πολιτῶν προῖκα συνεῖναι ᾧ ἂν βούλωνται—τούτους πείϑουσι  

20a1  τὰς ἐκείνων συνουσίας ἀπολιπόντας σφίσιν συνεῖναι χρή- 

20a2  ματα διδόντας καὶ χάριν προσειδέναι. 

Aber es ist eben weder hieran etwas, noch auch, wenn ihr etwa von einem gehört 

habt, ich gäbe mich dafür aus, Menschen zu erziehen und verdiente Geld damit; 

auch das ist nicht wahr. Denn auch das scheint mir meines Teils wohl etwas 

Schönes zu sein, wenn jemand imstande wäre, Menschen zu erziehen, wie Gorgias 

der Leontiner und Prodikos der Keier und auch Hippias von Elis. Denn diese alle, 

ihr Männer, verstehen das, in allen Städten umherziehend die Jünglinge, die dort 

unter ihren Mitbürgern, zu wem sie wollten, sich unentgeltlich halten könnten, 

diese überreden sie mit Hintansetzung jenes Umganges, sich Geld bezahlend zu 

ihnen zu halten und ihnen noch Dank dazu zu wissen. 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die antike Philosophie 5.2. 

 

 2 

ἐπεὶ καὶ ἄλλος ἀνήρ  

20a3  ἐστι Πάριος ἐνϑάδε σοφὸς ὃν ἐγὼ ᾐσϑόμην ἐπιδημοῦντα·  

20a4  ἔτυχον γὰρ προσελϑὼν ἀνδρὶ ὃς τετέλεκε χρήματα σοφισταῖς  

20a5  πλείω ἢ σύμπαντες οἱ ἄλλοι, Καλλίᾳ τῷ ᾿Ιππονίκου· τοῦτον  

20a6  οὖν ἀνηρόμην—ἐστὸν γὰρ αὐτῷ δύο ὑεῖ— "῏Ω Καλλία," ἦν  

20a7  δ' ἐγώ, "εἰ μέν σου τὼ ὑεῖ πώλω ἢ μόσχω ἐγενέσϑην,  

20a8  εἴχομεν ἂν αὐτοῖν ἐπιστάτην λαβεῖν καὶ μισϑώσασϑαι ὃς  

20b1  ἔμελλεν αὐτὼ καλώ τε κἀγαϑὼ ποιήσειν τὴν προσήκουσαν  

20b2  ἀρετήν, ἦν δ' ἂν οὗτος ἢ τῶν ἱππικῶν τις ἢ τῶν γεωργικῶν·  

20b3  νῦν δ' ἐπειδὴ ἀνϑρώπω ἐστόν, τίνα αὐτοῖν ἐν νῷ ἔχεις  

20b4  ἐπιστάτην λαβεῖν; τίς τῆς τοιαύτης ἀρετῆς, τῆς ἀνϑρωπίνης  

20b5  τε καὶ πολιτικῆς, ἐπιστήμων ἐστίν; οἶμαι γάρ σε ἐσκέφϑαι  

20b6  διὰ τὴν τῶν ὑέων κτῆσιν. ἔστιν τις," ἔφην ἐγώ, "ἢ οὔ;"  

20b7  "Πάνυ γε," ἦ δ' ὅς. "Τίς," ἦν δ' ἐγώ, "καὶ ποδαπός, καὶ  

20b8  πόσου διδάσκει;" "Εὔηνος," ἔφη, "ὦ Σώκρατες, Πάριος,  

20b9  πέντε μνῶν." καὶ ἐγὼ τὸν Εὔηνον ἐμακάρισα εἰ ὡς ἀληϑῶς  

20c1  ἔχοι ταύτην τὴν τέχνην καὶ οὕτως ἐμμελῶς διδάσκει. ἐγὼ  

20c2  γοῦν καὶ αὐτὸς ἐκαλλυνόμην τε καὶ ἡβρυνόμην ἂν εἰ ἠπιστάμην  

20c3  ταῦτα· ἀλλ' οὐ γὰρ ἐπίσταμαι, ὦ ἄνδρες ᾽Αϑηναῖοι.  

Ja es gibt auch hier noch einen andern Mann, einen Parier, von dessen Aufenthalt 

ich erfuhr. Ich traf nämlich auf einen Mann, der den Sophisten mehr Geld gezahlt 

hat als alle übrigen zusammen, Kallias, den Sohn des Hipponikos. Diesen fragte 

ich also, denn er hat zwei Söhne: Wenn deine Söhne, Kallias, sprach ich, Füllen 

oder Kälber wären, wüßten wir wohl einen Aufseher für sie zu finden oder zu 

dingen, der sie gut und tüchtig machen würde in der ihnen angemessenen 

Tugend,3 es würde nämlich ein Bereiter sein oder ein Landmann: nun sie aber 

Menschen sind, was für einen Aufseher bist du gesonnen ihnen zu geben? Wer ist 

wohl in dieser menschlichen und bürgerlichen Tugend ein Sachverständiger? 

Denn ich glaube doch, du hast darüber nachgedacht, da du Söhne hast. Gibt es 

einen, sprach ich, oder nicht? O freilich, sagte er. Wer doch, sprach ich, und von 

wannen? Und um welchen Preis lehrt er? Euenos der Parier, antwortete er, für fünf 

Minen. Da pries ich den Euenos glücklich, wenn er wirklich diese Kunst besäße 

und so vortrefflich lehrte. Ich also würde gewiß mich recht damit rühmen und 

groß tun, wenn ich dies verstände: aber ich verstehe es eben nicht, ihr Athener.  

                                                 
3 "Tugend" – d.h. "Vorzüglichkeit" oder "Weise, etwas zu taugen" (aretê). 

Dazu 33a-b:        ἐγὼ δὲ διδάσκαλος μὲν οὐδενὸς  

33a6  πώποτ' ἐγενόμην· εἰ δέ τίς μου λέγοντος καὶ τὰ ἐμαυτοῦ  

33a7  πράττοντος ἐπιϑυμοῖ ἀκούειν, εἴτε νεώτερος εἴτε πρεσβύτερος,  

33a8  οὐδενὶ πώποτε ἐφϑόνησα, οὐδὲ χρήματα μὲν λαμβάνων διαλέ- 

33b1  γομαι μὴ λαμβάνων δὲ οὔ, ἀλλ' ὁμοίως καὶ πλουσίῳ καὶ  

33b2  πένητι παρέχω ἐμαυτὸν ἐρωτᾶν, καὶ ἐάν τις βούληται  

33b3  ἀποκρινόμενος ἀκούειν ὧν ἂν λέγω. καὶ τούτων ἐγὼ εἴτε  

33b4  τις χρηστὸς γίγνεται εἴτε μή, οὐκ ἂν δικαίως τὴν αἰτίαν  

33b5  ὑπέχοιμι, ὧν μήτε ὑπεσχόμην μηδενὶ μηδὲν πώποτε μάϑημα  

33b6  μήτε ἐδίδαξα· 

Eigentlich aber bin ich nie irgend jemandes Lehrer gewesen; wenn aber jemand, 

wie ich rede und mein Geschäft verrichte, Lust hat zu hören, jung oder alt, das 

habe ich nie jemanden mißgönnt. Auch nicht etwa nur, wenn ich Geld bekomme, 

unterrede ich mich, wenn aber keines, dann nicht; sondern auf gleiche Weise stehe 

ich dem Armen wie dem Reichen bereit zu fragen, und wer da will, kann 

antworten und hören, was ich sage. Und ob nun jemand von diesen besser wird 

oder nicht, davon bin ich nicht schuldig, die Verantwortung zu tragen, da ich 

Unterweisung4 hierin weder jemals jemanden versprochen noch auch erteilt habe. 

                                                 
4 "Unterweisung": -- genauer: "etwas zu lernen" (mathêma); "hierin" – hôn (b5) läßt 

sich entweder (mit Schleiermacher) auf mathêma oder (m.E. richtiger) auf mêdeni 

beziehen. Insgesamt ergibt sich dann: "... da ich keinem von ihnen jemals 

irgendetwas zu lernen angeboten oder beigebracht habe. 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die antike Philosophie 5.2. 

 

 3 

2. Die Sokratische sophia ("Weisheit") 

ἐγὼ γάρ, ὦ ἄνδρες ᾽Αϑηναῖοι, δι' οὐδὲν ἀλλ' ἢ διὰ  

20d7  σοφίαν τινὰ τοῦτο τὸ ὄνομα ἔσχηκα. ποίαν δὴ σοφίαν  

20d8  ταύτην; ἥπερ ἐστὶν ἴσως ἀνϑρωπίνη σοφία· τῷ ὄντι γὰρ  

20d9  κινδυνεύω ταύτην εἶναι σοφός. οὗτοι δὲ τάχ' ἄν, οὓς ἄρτι  

20e1  ἔλεγον, μείζω τινὰ ἢ κατ' ἄνϑρωπον σοφίαν σοφοὶ εἶεν, ἢ  

20e2  οὐκ ἔχω τί λέγω· οὐ γὰρ δὴ ἔγωγε αὐτὴν ἐπίσταμαι, ἀλλ'  

20e3  ὅστις φησὶ ψεύδεταί τε καὶ ἐπὶ διαβολῇ τῇ ἐμῇ λέγει. 

Ich habe nämlich, ihr Athener, durch nichts anderes als durch eine gewisse 

Weisheit diesen Namen erlangt. Durch was für eine Weisheit aber? Die eben 

vielleicht die menschliche Weisheit ist. Denn ich mag in der Tat wohl in dieser 

weise sein; jene aber, deren ich eben erwähnt, sind vielleicht weise in einer 

Weisheit, die größer als menschengemäß ist;5 oder ich weiß nicht, was ich sagen 

soll, denn ich verstehe sie nicht, sondern wer das sagt, der lügt es und sagt es mir 

zur Verleumdung.  

τῆς γὰρ  

20e7  ἐμῆς, εἰ δή τίς ἐστιν σοφία καὶ οἵα, μάρτυρα ὑμῖν παρέξομαι  

20e8  τὸν ϑεὸν τὸν ἐν Δελφοῖς. Χαιρεφῶντα γὰρ ἴστε που. οὗτος  

21a1  ἐμός τε ἑταῖρος ἦν ἐκ νέου καὶ ὑμῶν τῷ πλήϑει ἑταῖρός τε  

21a2  καὶ συνέφυγε τὴν φυγὴν ταύτην καὶ μεϑ' ὑμῶν κατῆλϑε.  

21a3  καὶ ἴστε δὴ οἷος ἦν Χαιρεφῶν, ὡς σφοδρὸς ἐφ' ὅτι ὁρμήσειεν.  

21a4  καὶ δή ποτε καὶ εἰς Δελφοὺς ἐλϑὼν ἐτόλμησε τοῦτο μαντεύ- 

21a5  σασϑαι—καί, ὅπερ λέγω, μὴ ϑορυβεῖτε, ὦ ἄνδρες—ἤρετο γὰρ  

21a6  δὴ εἴ τις ἐμοῦ εἴη σοφώτερος. ἀνεῖλεν οὖν ἡ Πυϑία μηδένα  

21a7  σοφώτερον εἶναι. καὶ τούτων πέρι ὁ ἀδελφὸς ὑμῖν αὐτοῦ  

21a8  οὑτοσὶ μαρτυρήσει, ἐπειδὴ ἐκεῖνος τετελεύτηκεν.  

Über meine Weisheit nämlich, ob sie wohl eine ist und was für eine, will ich euch 

zum Zeugen stellen den Gott in Delphoi. Den Chairephon kennt ihr doch. Dieser 

war mein Freund von Jugend auf, und auch euer, des Volkes Freund war er und 

ist bei dieser letzten Flucht mit geflohen, und mit euch auch zurückgekehrt. Und 

ihr wißt doch, wie Chairephon war, wie heftig in allem, was er auch beginnen 

mochte. So auch, als er einst nach Delphoi gegangen war, erkühnte er sich hierüber 

ein Orakel zu begehren; nur, wie ich sage, kein Getümmel ihr Männer. Er fragte 

also, ob wohl jemand weiser wäre als ich. Da leugnete nun die Pythia, daß jemand 

                                                 
5 Schleiermacher ungenau: "... die nicht dem Menschen angemessen ist" 

weiser wäre. Und hierüber kann euch dieser sein Bruder hier Zeugnis ablegen, da 

jener bereits verstorben ist.  

 ταῦτα γὰρ ἐγὼ ἀκούσας  

21b3  ἐνεϑυμούμην οὑτωσί· "Τί ποτε λέγει ὁ ϑεός, καὶ τί ποτε  

21b4  αἰνίττεται; ἐγὼ γὰρ δὴ οὔτε μέγα οὔτε σμικρὸν σύνοιδα  

21b5  ἐμαυτῷ σοφὸς ὤν· τί οὖν ποτε λέγει φάσκων ἐμὲ σοφώ- 

21b6  τατον εἶναι; οὐ γὰρ δήπου ψεύδεταί γε· οὐ γὰρ ϑέμις  

21b7  αὐτῷ." καὶ πολὺν μὲν χρόνον ἠπόρουν τί ποτε λέγει·  

21b8  ἔπειτα μόγις πάνυ ἐπὶ ζήτησιν αὐτοῦ τοιαύτην τινὰ ἐτραπό- 

21b9  μην. ἦλϑον ἐπί τινα τῶν δοκούντων σοφῶν εἶναι, ὡς  

21c1  ἐνταῦϑα εἴπερ που ἐλέγξων τὸ μαντεῖον καὶ ἀποφανῶν τῷ  

21c2  χρησμῷ ὅτι "Οὑτοσὶ ἐμοῦ σοφώτερός ἐστι, σὺ δ' ἐμὲ ἔφησϑα."  

Denn nachdem ich dieses gehört, gedachte ich bei mir also: Was meint doch wohl 

der Gott? Und was will er etwa andeuten? Denn das bin ich mir doch bewußt, daß 

ich weder viel noch wenig weise bin. Was meint er also mit der Behauptung, ich 

sei der Weiseste? Denn lügen wird er doch wohl nicht; das ist ihm ja nicht 

verstattet. Und lange Zeit konnte ich nicht begreifen, was er meinte; endlich 

wendete ich mich gar ungern zur Untersuchung der Sache auf folgende Art. Ich 

ging zu einem von den für weise Gehaltenen, um dort, wenn irgendwo, das 

Orakel zu überführen und den Spruch zu zeigen: Dieser ist doch wohl weiser als 

ich, du aber hast auf mich ausgesagt.   

ἔδοξέ  

21c6  μοι οὗτος ὁ ἀνὴρ δοκεῖν μὲν εἶναι σοφὸς ἄλλοις τε πολλοῖς  

21c7  ἀνϑρώποις καὶ μάλιστα ἑαυτῷ, εἶναι δ' οὔ· κἄπειτα ἐπειρώ- 

21c8  μην αὐτῷ δεικνύναι ὅτι οἴοιτο μὲν εἶναι σοφός, εἴη δ' οὔ.  

21d1  ἐντεῦϑεν οὖν τούτῳ τε ἀπηχϑόμην καὶ πολλοῖς τῶν παρόντων· 

Im Gespräch mit ihm6 schien mir dieser Mann zwar vielen andern Menschen auch, 

am meisten aber sich selbst sehr weise vorzukommen, es zu sein aber gar nicht. 

Darauf nun versuchte ich ihm zu zeigen, er glaubte zwar weise zu sein, wäre es 

aber nicht; wodurch ich dann ihm selbst verhaßt ward und vielen der 

Anwesenden.  

                                                 
6 "Im Gespräch mit ihm" –  sinngemäß ergänzt aus c5: dialegomenos autôi. 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die antike Philosophie 5.2. 

 

 4 

21d2  πρὸς ἐμαυτὸν δ' οὖν ἀπιὼν ἐλογιζόμην ὅτι τούτου μὲν τοῦ  

21d3  ἀνϑρώπου ἐγὼ σοφώτερός εἰμι· κινδυνεύει μὲν γὰρ ἡμῶν  

21d4  οὐδέτερος οὐδὲν καλὸν κἀγαϑὸν εἰδέναι, ἀλλ' οὗτος μὲν  

21d5  οἴεταί τι εἰδέναι οὐκ εἰδώς, ἐγὼ δέ, ὥσπερ οὖν οὐκ οἶδα,  

21d6  οὐδὲ οἴομαι· ἔοικα γοῦν τούτου γε σμικρῷ τινι αὐτῷ τούτῳ  

21d7  σοφώτερος εἶναι, ὅτι ἃ μὴ οἶδα οὐδὲ οἴομαι εἰδέναι. 

Indem ich also fortging, gedachte ich bei mir selbst, als dieser Mann bin ich nun 

freilich weiser. Denn es mag wohl eben keiner von uns beiden etwas Tüchtiges 

oder Sonderliches wissen; allein dieser doch meint zu wissen, da er nicht weiß, 

ich aber, wie ich eben nicht weiß, so meine ich es auch nicht. Ich scheine also um 

dieses wenige doch weiser zu sein als er, daß ich, was ich nicht weiß, auch nicht 

glaube zu wissen. 

Εκ ταυτησὶ δὴ τῆς ἐξετάσεως, ὦ ἄνδρες ᾽Αϑηναῖοι,  

23a1  πολλαὶ μὲν ἀπέχϑειαί μοι γεγόνασι καὶ οἷαι χαλεπώταται  

23a2  καὶ βαρύταται, ὥστε πολλὰς διαβολὰς ἀπ' αὐτῶν γεγονέναι,  

23a3  ὄνομα δὲ τοῦτο λέγεσϑαι, σοφὸς εἶναι· οἴονται γάρ με  

23a4  ἑκάστοτε οἱ παρόντες ταῦτα αὐτὸν εἶναι σοφὸν ἃ ἂν ἄλλον  

23a5  ἐξελέγξω. τὸ δὲ κινδυνεύει, ὦ ἄνδρες, τῷ ὄντι ὁ ϑεὸς  

23a6  σοφὸς εἶναι, καὶ ἐν τῷ χρησμῷ τούτῳ τοῦτο λέγειν, ὅτι ἡ  

23a7  ἀνϑρωπίνη σοφία ὀλίγου τινὸς ἀξία ἐστὶν καὶ οὐδενός. καὶ  

23a8  φαίνεται τοῦτον λέγειν τὸν Σωκράτη, προσκεχρῆσϑαι δὲ  

23b1  τῷ ἐμῷ ὀνόματι, ἐμὲ παράδειγμα ποιούμενος, ὥσπερ ἂν  

23b2  <εἰ> εἴποι ὅτι "Οὗτος ὑμῶν, ὦ ἄνϑρωποι, σοφώτατός ἐστιν,  

23b3  ὅστις ὥσπερ Σωκράτης ἔγνωκεν ὅτι οὐδενὸς ἄξιός ἐστι τῇ  

23b4  ἀληϑείᾳ πρὸς σοφίαν." 

Aus dieser Nachforschung also, ihr Athener, sind mir viele Feindschaften 

entstanden, und zwar die beschwerlichsten und lästigsten, so daß viel 

Verleumdung daraus entstand, und auch der Name, daß es hieß, ich wäre ein 

Weiser. Es glauben nämlich jedesmal die Anwesenden, ich verstände mich selbst 

darauf, worin ich einen andern zu Schanden mache. Es scheint aber, ihr Athener, 

in der Tat der Gott weise zu sein, und mit diesem Orakel dies zu sagen, daß die 

menschliche Weisheit sehr weniges nur wert ist oder gar nichts, und offenbar nicht 

dies vom Sokrates zu sagen, sondern nur mich zum Beispiel erwählend, sich 

meines Namens zu bedienen, wie wenn er sagte: Unter euch, ihr Menschen, ist 

der der Weiseste, der wie Sokrates einsieht, daß er in der Tat nichts wert ist, was 

die Weisheit anbelangt.  

3. Die Sokratische philosophia  

ταῦτ' οὖν ἐγὼ μὲν ἔτι καὶ νῦν  

23b5  περιιὼν ζητῶ καὶ ἐρευνῶ κατὰ τὸν ϑεὸν καὶ τῶν ἀστῶν καὶ  

23b6  ξένων ἄν τινα οἴωμαι σοφὸν εἶναι· καὶ ἐπειδάν μοι μὴ  

23b7  δοκῇ, τῷ ϑεῷ βοηϑῶν ἐνδείκνυμαι ὅτι οὐκ ἔστι σοφός. καὶ  

23b8  ὑπὸ ταύτης τῆς ἀσχολίας οὔτε τι τῶν τῆς πόλεως πρᾶξαί  

23b9  μοι σχολὴ γέγονεν ἄξιον λόγου οὔτε τῶν οἰκείων, ἀλλ' ἐν  

23c1  πενίᾳ μυρίᾳ εἰμὶ διὰ τὴν τοῦ ϑεοῦ λατρείαν.  

Dieses nun, gehe ich auch jetzt noch umher, nach des Gottes Anweisung zu 

untersuchen und zu erforschen, wo ich nur einen für weise halte von Bürgern und 

Fremden; und wenn er es mir nicht zu sein scheint, so helfe ich dem Gotte und 

zeige ihm, daß er nicht weise ist. Und über diesem Geschäft habe ich nicht Muße 

gehabt, weder in den Angelegenheiten der Stadt etwas der Rede wertes zu leisten, 

noch auch in meinen häuslichen; sondern in tausendfältiger Armut lebe ich wegen 

dieses dem Gotte geleisteten Dienstes.  

... τοῦ δὲ ϑεοῦ τάττοντος, ὡς ἐγὼ  

28e5  ᾠήϑην τε καὶ ὑπέλαβον, φιλοσοφοῦντά με δεῖν ζῆν καὶ ἐξετά- 

28e6  ζοντα ἐμαυτὸν καὶ τοὺς ἄλλους, ἐνταῦϑα δὲ φοβηϑεὶς ἢ ϑάνατον  

29a1  ἣ ἄλλ' ὁτιοῦν πρᾶγμα λίποιμι τὴν τάξιν. δεινόν τἂν εἴη, καὶ  

29a2  ὡς ἀληϑῶς τότ' ἄν με δικαίως εἰσάγοι τις εἰς δικαστήριον,  

29a3  ὅτι οὐ νομίζω ϑεοὺς εἶναι ἀπειϑῶν τῇ μαντείᾳ καὶ δεδιὼς  

29a4  ϑάνατον καὶ οἰόμενος σοφὸς εἶναι οὐκ ὤν. 

... wo aber der Gott mich hinstellt, wie ich es doch glaubte und annahm, damit ich 

philosophierend7 in Aufsuchung der Weisheit mein Leben hinbrächte und in 

Prüfung meiner selbst und anderer, wenn ich da, den Tod oder irgend etwas 

fürchtend, aus der Ordnung gewichen wäre (sc. dann hätte ich “Arges getan”, vgl.  

d10; GH) . Arg wäre das, und dann in Wahrheit könnte mich einer mit Recht 

hierherführen vor Gericht, weil ich nicht an die Götter glaubte, wenn ich dem 

Orakel unfolgsam wäre und den Tod fürchtete, und mich weise dünkte, ohne es zu 

sein.  

                                                 
7. Für philosopheôn schreibt Schleiermacher statt "philosophierend" (GH): "in 

Aufsuchung der Weisheit" –eine interpretierende Paraphrase, die leider das Wort 

'philosophieren' versteckt. Auf dieses Wort kommt es jedenfalls insofern an, als der 

Begriff der Philosophie seit Platon stets auch auf die in der Apologie beschriebene  

Weise des Philosophierens verweist. 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die antike Philosophie 5.2. 

 

 5 

τὸ γάρ τοι  

29a5  ϑάνατον δεδιέναι, ὦ ἄνδρες, οὐδὲν ἄλλο ἐστὶν ἢ δοκεῖν σοφὸν  

29a6  εἶναι μὴ ὄντα· δοκεῖν γὰρ εἰδέναι ἐστὶν ἃ οὐκ οἶδεν. οἶδε  

29a7  μὲν γὰρ οὐδεὶς τὸν ϑάνατον οὐδ' εἰ τυγχάνει τῷ ἀνϑρώπῳ  

29a8  πάντων μέγιστον ὂν τῶν ἀγαϑῶν, δεδίασι δ' ὡς εὖ εἰδότες  

29b1  ὅτι μέγιστον τῶν κακῶν ἐστι. . καίτοι πῶς οὐκ ἀμαϑία ἐστὶν  

29b2  αὕτη ἡ ἐπονείδιστος, ἡ τοῦ οἴεσϑαι εἰδέναι ἃ οὐκ οἶδεν;   

...       καὶ εἰ δή τῳ σοφώτερός του φαίην εἶναι, τούτῳ  

29b5  ἄν, ὅτι οὐκ εἰδὼς ἱκανῶς περὶ τῶν ἐν ῞Αιδου οὕτω καὶ οἴομαι  

29b6  οὐκ εἰδέναι· τὸ δὲ ἀδικεῖν καὶ ἀπειϑεῖν τῷ βελτίονι καὶ ϑεῷ  

29b7  καὶ ἀνϑρώπῳ, ὅτι κακὸν καὶ αἰσχρόν ἐστιν οἶδα. πρὸ οὖν τῶν  

29b8  κακῶν ὧν οἶδα ὅτι κακά ἐστιν, ἃ μὴ οἶδα εἰ καὶ ἀγαϑὰ ὄντα  

29b9  τυγχάνει οὐδέποτε φοβήσομαι οὐδὲ φεύξομαι· 

Denn den Tod fürchten, ihr Männer, das ist nichts anderes, als sich dünken, man 

wäre weise, und es doch nicht sein. Denn es ist ein Dünkel, etwas zu wissen, was 

man nicht weiß. Denn niemand weiß, was der Tod ist, nicht einmal ob er nicht für 

den Menschen das größte ist unter allen Gütern. Sie fürchten ihn aber, als wüßten 

sie gewiß, daß er das größte Übel ist. Und wie wäre dies nicht eben derselbe 

verrufene Unverstand, die Einbildung, etwas zu wissen, was man nicht weiß. [...] 

Und wollte ich behaupten, daß ich um irgend etwas weiser wäre: so wäre es um 

dieses, daß da ich nichts ordentlich weiß von den Dingen in der Unterwelt, ich es 

auch nicht glaube zu wissen; gesetzwidrig handeln aber und dem Besseren, Gott 

oder Mensch, ungehorsam sein, davon weiß ich, daß es übel und schändlich ist. Im 

Vergleich also mit den Übeln, die ich als Übel kenne, werde ich niemals das, 

wovon ich nicht weiß, ob es nicht ein Gut ist, fürchten oder fliehen.  

εἴ μοι  

29c6  πρὸς ταῦτα εἴποιτε· "῏Ω Σώκρατες, νῦν μὲν ᾽Ανύτῳ οὐ πει-  

29c7  σόμεϑα ἀλλ' ἀφίεμέν σε, ἐπὶ τούτῳ μέντοι, ἐφ' ᾧτε μηκέτι  

29c8  ἐν ταύτῃ τῇ ζητήσει διατρίβειν μηδὲ φιλοσοφεῖν· ἐὰν δὲ  

29d1  ἁλῷς ἔτι τοῦτο πράττων, ἀποϑανῇ" —εἰ οὖν με, ὅπερ εἶπον,  

29d2  ἐπὶ τούτοις ἀφίοιτε, εἴποιμ' ἂν ὑμῖν ὅτι "᾽Εγὼ ὑμᾶς, ὦ ἄνδρες  

29d3  ᾽Αϑηναῖοι, ἀσπάζομαι μὲν καὶ φιλῶ, πείσομαι δὲ μᾶλλον τῷ  

29d4  ϑεῷ ἢ ὑμῖν, καὶ ἕωσπερ ἂν ἐμπνέω καὶ οἷός τε ὦ, οὐ μὴ  

29d5  παύσωμαι φιλοσοφῶν καὶ ὑμῖν παρακελευόμενός τε καὶ  

29d6  ἐνδεικνύμενος ὅτῳ ἂν ἀεὶ ἐντυγχάνω ὑμῶν, 

... wenn ihr mir hierauf sagtet: Jetzt Sokrates wollen wir zwar dem Anytos nicht 

folgen, sondern lassen dich los unter der Bedingung jedoch, daß du diese 

Nachforschung nicht mehr betreibst und nicht mehr nach Weisheit suchst; wirst 

du aber noch einmal betroffen, daß du dies tust, so mußt du sterben; wenn ihr 

mich also wie gesagt auf diese Bedingung losgeben wolltet, so würde ich zu euch 

sprechen: Ich bin euch, ihr Athener, zwar zugetan und Freund, gehorchen aber 

werde ich dem Gotte mehr als euch, und so lange ich noch atme und es vermag, 

werde ich nicht aufhören, nach Weisheit zu suchen und euch zu ermahnen und 

zu beweisen, ... 

 λέγων οἷάπερ  

29d7  εἴωϑα, ὅτι ‘῏Ω ἄριστε ἀνδρῶν, ᾽Αϑηναῖος ὤν, πόλεως τῆς  

29d8  μεγίστης καὶ εὐδοκιμωτάτης εἰς σοφίαν καὶ ἰσχύν, χρημάτων  

29d9  μὲν οὐκ αἰσχύνῃ ἐπιμελούμενος ὅπως σοι ἔσται ὡς πλεῖστα,  

29e1  καὶ δόξης καὶ τιμῆς, φρονήσεως δὲ καὶ ἀληϑείας καὶ τῆς  

29e2  ψυχῆς ὅπως ὡς βελτίστη ἔσται οὐκ ἐπιμελῇ οὐδὲ φροντί- 

29e3  ζεις;’ καὶ ἐάν τις ὑμῶν ἀμφισβητήσῃ καὶ φῇ ἐπιμελεῖσϑαι,  

29e4  οὐκ εὐϑὺς ἀφήσω αὐτὸν οὐδ' ἄπειμι, ἀλλ' ἐρήσομαι αὐτὸν καὶ  

29e5  ἐξετάσω καὶ ἐλέγξω, καὶ ἐάν μοι μὴ δοκῇ κεκτῆσϑαι ἀρετήν,  

30a1  φάναι δέ, ὀνειδιῶ ὅτι τὰ πλείστου ἄξια περὶ ἐλαχίστου ποι- 

30a2  εῖται, τὰ δὲ φαυλότερα περὶ πλείονος. ταῦτα καὶ νεωτέρῳ  

30a3  καὶ πρεσβυτέρῳ ὅτῳ ἂν ἐντυγχάνω ποιήσω, καὶ ξένῳ καὶ  

30a4  ἀστῷ, μᾶλλον δὲ τοῖς ἀστοῖς, ὅσῳ μου ἐγγυτέρω ἐστὲ γένει.  

30a5  ταῦτα γὰρ κελεύει ὁ ϑεός, εὖ ἴστε, καὶ ἐγὼ οἴομαι οὐδέν πω  

30a6  ὑμῖν μεῖζον ἀγαϑὸν γενέσϑαι ἐν τῇ πόλει ἢ τὴν ἐμὴν τῷ ϑεῷ  

30a7  ὑπηρεσίαν. 

... wen von euch ich antreffe, mit meinen gewohnten Reden, wie, bester Mann, als 

ein Athener aus der größten und für Weisheit und Macht berühmtesten Stadt, 

schämst du dich nicht, für Geld zwar zu sorgen, wie du dessen aufs meiste 

erlangest, und für Ruhm und Ehre, für Einsicht aber und Wahrheit und für deine 

Seele, daß sie sich aufs beste befinde, sorgst du nicht und hierauf willst du nicht 

denken? Und wenn jemand unter euch dies leugnet, und behauptet, er denke wohl 

darauf, werde ich ihn nicht gleich loslassen und fortgehen; sondern ihn fragen und 

prüfen und ausforschen. Und wenn mich dünkt, er besitze keine Tugend, 

behaupte es aber: so werde ich es ihm verweisen, daß er das Wichtigste geringer 

achtet und das Schlechtere höher. So werde ich mit Jungen und Alten, wie ich sie 

eben treffe, verfahren und mit Fremden und Bürgern, um soviel mehr aber mit 

euch Bürgern, als ihr mir näher verwandt seid. Denn so, wißt nur, befiehlt es der 

Gott. Und ich meines Teils glaube, daß noch nie größeres Gut dem Staate 

widerfahren ist als dieser Dienst, den ich dem Gott leiste.  



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die antike Philosophie 5.2. 

 

 6 

οὐδὲν γὰρ ἄλλο πράττων ἐγὼ περιέρχομαι ἢ  

30a8  πείϑων ὑμῶν καὶ νεωτέρους καὶ πρεσβυτέρους μήτε σωμάτων  

30b1  ἐπιμελεῖσϑαι μήτε χρημάτων πρότερον μηδὲ οὕτω σφόδρα  

30b2  ὡς τῆς ψυχῆς ὅπως ὡς ἀρίστη ἔσται, λέγων ὅτι ‘Οὐκ ἐκ  

30b3  χρημάτων ἀρετὴ γίγνεται, ἀλλ' ἐξ ἀρετῆς χρήματα καὶ τὰ  

30b4  ἄλλα ἀγαϑὰ τοῖς ἀνϑρώποις ἅπαντα καὶ ἰδίᾳ καὶ δημοσίᾳ.’  

Denn nichts anderes tue ich, als daß ich umhergehe, um Jung und Alt unter euch 

zu überreden, ja nicht für den Leib und für das Vermögen zuvor noch überall so 

sehr zu sorgen als für die Seele, daß diese aufs beste gedeihe, zeigend, daß nicht 

aus dem Reichtum die Tugend entsteht, sondern daß durch die Tugend 

Reichtum und alles andere für die Menschen überhaupt erst zu Gütern werden, 

privat und öffentlich.8 

 ἐάντ'  

38a2  αὖ λέγω ὅτι καὶ τυγχάνει μέγιστον ἀγαϑὸν ὂν ἀνϑρώπῳ  

38a3  τοῦτο, ἑκάστης ἡμέρας περὶ ἀρετῆς τοὺς λόγους ποιεῖσϑαι  

38a4  καὶ τῶν ἄλλων περὶ ὧν ὑμεῖς ἐμοῦ ἀκούετε διαλεγομένου καὶ  

38a5  ἐμαυτὸν καὶ ἄλλους ἐξετάζοντος, ὁ δὲ ἀνεξέταστος βίος οὐ  

38a6  βιωτὸς ἀνϑρώπῳ, ταῦτα δ' ἔτι ἧττον πείσεσϑέ μοι λέγοντι.  

38a7  τὰ δὲ ἔχει μὲν οὕτως, ὡς ἐγώ φημι, ὦ ἄνδρες, πείϑειν δὲ οὐ  

38a8  ῥᾴδιον. 

Und wenn ich wiederum sage, daß ja eben dies das größte Gut für den Menschen 

ist, täglich über die Tugend sich zu unterhalten und über die andern Gegenstände, 

über welche ihr mich reden und mich selbst und andere prüfen hört, ein Leben 

ohne Prüfung9 für den Menschen10 aber gar nicht verdient, gelebt zu werden, 

das werdet ihr mir noch weniger glauben, wenn ich es sage. Aber gewiß verhält 

                                                 
8 "... durch die Tugend" – das heißt: dadurch, daß man etwas taugt. 

Zur Übers. vgl. G. Vlastos, Socrates: Ironist and Moral Philosopher, Cambridge and 

Ithaca, N.Y. 1991, 219; ausführlicher M.F. Burnyeat, "Apology 30b2-4: Socrates, 

money and the grammar of gignesthai", JHS 123, 1-25. 

Schleiermacher stattdessen: "wie nicht aus dem Reichtum die Tugend entsteht, 

sondern aus der Tugend der Reichtum, und alle andern menschlichen Güter insge-

samt, eigentümliche und gemeinschaftliche."  

9 Schleiermacher einengend: "Selbstforschung". 

10 Schleiermacher läßt "für den Menschen" (anthrôpoi) weg. 

sich dies so, wie ich es vortrage, ihr Männer, nur euch davon zu überzeugen ist 

nicht leicht.  

Αλλὰ καὶ ὑμᾶς χρή, ὦ ἄνδρες δικασταί, εὐέλπιδας εἶναι  

41c9  πρὸς τὸν ϑάνατον, καὶ ἕν τι τοῦτο διανοεῖσϑαι ἀληϑές, ὅτι  

41d1  οὐκ ἔστιν ἀνδρὶ ἀγαϑῷ κακὸν οὐδὲν οὔτε ζῶντι οὔτε τελευ- 

41d2  τήσαντι, οὐδὲ ἀμελεῖται ὑπὸ ϑεῶν τὰ τούτου πράγματα·  

41d3  οὐδὲ τὰ ἐμὰ νῦν ἀπὸ τοῦ αὐτομάτου γέγονεν, ἀλλά μοι  

41d4  δῆλόν ἐστι τοῦτο, ὅτι ἤδη τεϑνάναι καὶ ἀπηλλάχϑαι πρα- 

41d5  γμάτων βέλτιον ἦν μοι. διὰ τοῦτο καὶ ἐμὲ οὐδαμοῦ ἀπέτρεψεν  

41d6  τὸ σημεῖον, καὶ ἔγωγε τοῖς καταψηφισαμένοις μου καὶ τοῖς  

41d7  κατηγόροις οὐ πάνυ χαλεπαίνω. 

Also müßt auch ihr, Richter, gute Hoffnung haben in Absicht des Todes, und dies 

eine Richtige im Gemüt halten, daß es für den guten Mann kein Übel gibt weder 

im Leben noch im Tode, noch daß je von den Göttern seine Angelegenheiten 

vernachlässigt werden. Auch die meinigen haben jetzt nicht von ohngefähr diesen 

Ausgang genommen: sondern mir ist deutlich, daß sterben und aller Mühen 

entlediget werden schon das beste für mich //II39// war. Daher auch hat weder 

mich irgendwo das Zeichen gewarnt, noch auch bin ich gegen meine Verurteiler 

und gegen meine Ankläger irgend aufgebracht.  

 


