
G.Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie  der Antike 5.3. 

 

 1 

Handout 5.3. Thukydides und Platon über die Pathologie des Bürgerkriegs und 
das Elend der Gemeinwesen; Platon über Philosophenherrschaft, Ideenlehre 
und Dialektik. 

1. Thukydides beschreibt in einem Exkurs seines Geschichtswerks, der sog. 
Pathologie des Bürgerkrieges (III 82 f.), einen -- nach seiner Auffassung in der 
menschlichen "Natur" angelegten und nur unter günstigen Umständen vermeid-
baren (III 82,1) -- "Umschlag ins Bösartige":1 Die Regierung der Gemeinwesen wird 
zum Gegenstand des "Nichtgenugkriegenkönnens" (pleonexia) und des "Ehrgeizes" 
(philotimia); dies führt dazu, daß man sich nur noch durchsetzen will (to 
philonikein), und es werden Leidenschaften (to prothymon) freigesetzt, die das 
Gemeinwesen in den Bürgerkrieg stürzen (III 82,8). Dabei tritt ein Phänomen auf, 
das Thukydides folgendermaßen beschreibt (III 82,4): 

καὶ τὴν εἰωϑυῖαν ἀξίωσιν τῶν ὀνομάτων ἐς τὰ ἔργα ἀντήλλαξαν τῇ δικαιώ-
σει. τόλμα μὲν γὰρ ἀλόγιστος ἀνδρεία ϕιλέταιρος ἐνομίσϑη, μέλλησις δὲ 
προμηϑὴς δειλία εὐπρεπής, τὸ δὲ σῶϕρον τοῦ ἀνάνδρου πρόσχημα, καὶ τὸ 
πρὸς ἅπαν ξυνετὸν ἐπὶ πᾶν ἀργόν· τὸ δ’ ἐμπλήκτως ὀξὺ ἀνδρὸς μοίρᾳ 
προσετέϑη, ἀσϕαλείᾳ δὲ τὸ ἐπιβουλεύσασϑαι ἀποτροπῆς πρόϕασις 
εὔλογος.  

Ich übersetze:2 "Und sie vertauschten die übliche, durch deren Bezeichnungen zum 
Ausdruck gebrachte Wertung von Handlungen bei deren Beurteilung:3 Unüber-

                                                 
1 In diesem Sinne Thukydides III 83,1: kakotropia Die Wortwahl ist der 
medizinischen Terminologie entlehnt, vgl. [Hippokrates], Mul. I 38 von Geschwü-
ren: kakotropeô. 
2 Zum ersten Satz vgl. J. Wilson, "'The customary meanings of words were changed' 
- or were they? A note on Thucydides 3.82.4", Classical Quarterly 32.1 (1982) 18-20. 
Zustimmend S. Hornblower, A Commentary on Thucydides, Vol. I: Books I - III, pbk. 
edition [revised], Oxford 1997, p. 483. 
 Die gängigen dt. Übersetzungen -- Landmann (dtv etc.): "Und den bisher 
gültigen Gebrauch der Namen für die Dinge vertauschten sie nach ihrer Willkür 
..."; Vretzka (Reclam): "Auch änderten sie die gewohnten Bezeichnungen für die 
Dinge nach ihrem Belieben ..." -- folgen der nach Wilson obsoleten Übersetzungs-
tradition. 
3 "Wertung": axiôsis (Landmanns "Gebrauch"); "Handlungen": erga (Landmanns 
"Dinge"); "Beurteilung": dikaiôsis (Landmanns "Willkür"). 

legter Leichtsinn galt als kameradschaftliche Tapferkeit, vorausdenkendes Zögern 
aber als Feigheit, das Besonnene als Vorwand des Unmännlichen und das für alles 
Verständige als das bei allem Zögerliche. Verrückte Hitzigkeit wurde dem zuge-
schlagen, was sich für einen Mann gehört, vorsichtiges Weiterberaten galt als 
schönredneriche Verbrämung von Sabotage." 

Thukydides spricht hier von einer Vertauschung des zur wertenden Charakterisie-
rung von Handlungen verwendeten Vokabulars: 
- Das Wort 'Tapferkeit' (andreia) werde zur lobenden Charakterisierung dessen 

verwendet, was man normalerweise als Leichtsinn (tolma) tadeln würde; 
- das Wort 'Feigheit' (deilia) werde zur tadelnden Charakterisierung dessen 

verwendet, was man normalerweise als vorausdenkendes Zögern (mellêsis 
promêthês) loben würde; 

- das Wort 'unmännlich' (anandron) werde zur tadelnden Charakterisierung 
dessen verwendet, was man normalerweise als besonnen (sôphron) loben 
würde; 

- das Wort 'zögerlich' (oder 'träg': argon) werde zur tadelnden Charakterisierung 
dessen verwendet, was man normalerweise als verständig (syneton) loben 
würde; 

- die Wendung 'was sich für einen Mann gehört' (andros moira) werde zur 
lobenden Charakterisierung dessen verwendet, was man normalerweise als 
verrückte Hitzigkeit (to emplêktôs oxy) tadeln würde; 

- das Wort 'Sabotage' (apotropê) werde zur tadelnden Charakterisierung dessen 
verwendet, was man normalerweise als Vorsicht (asphaleia) loben würde. 

In seiner Darstellung hält Thukydides an den üblichen Charakterisierungen fest.4 
Das heißt, er konstatiert einen im Bürgerkrieg eingerissenen Mißbrauch des 
evaluativen, auf Handlungen (oder Handlungsweisen) bezogenen Vokabulars. 

Von demselben Mißbrauch betroffen ist nach Thukydides (III 82,8) auch das 
evaluative, auf die politische Ordnung eines Gemeinwesens, insbesondere im 
Hinblick auf die Ansprüche seiner Mitglieder oder die Vorzüge und Leistungen 
der Regierenden, bezogene Vokabular: Die Anführer der Bürgerkriegsparteien 
verwenden schöne Worte wie 'politische Gleichberechtigung der Volkes' (plêthous 
isonomia politikê) und 'gemäßigte Herrschaft der Besten' (aristokratia sôphrôn); so 

                                                 
4 Dementsprechend habe ich meiner Paraphrase nur das von Thukydides zitierte, 
nicht hingegen des von ihm selber verwendete Vokabular in Anführungszeichen 
gesetzt. 



G.Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie  der Antike 5.3. 

 

 2 

dienen sie vorgeblich den gemeinsamen Angelegenheiten (ta koina) und machen sie 
tatsächlich, wie THUKYDIDES sagt, "zu ihrer Beute". 

2. Ein ganz ähnliches Phänomen wird im VIII. Buch von Platons Politeia beschrie-
ben. Sokrates schildert hier im Gespräch mit Adeimantos den Einfluß "groß-
tuerischer Reden" auf den "demokratischen" Menschen: Diese Reden 

... κρατοῦσι μαχόμενοι, καὶ τὴν μὲν αἰδῶ ἠλιϑιότητα ὀνομάζοντες ὠϑοῦσιν 
ἔξω ἀτίμως ϕυγάδα, σωϕροσύνην δὲ ἀνανδρίαν καλοῦντές τε καὶ 
προπηλακίζοντες ἐκβάλλουσι, μετριότητα δὲ καὶ κοςμίαν δαπάνην ὡς 
ἀγροικίαν καὶ ἀνελευϑερίαν οὖσαν πείϑοντες ὑπερορίζουσι μετὰ πολλῶν 
καὶ ἀνωϕελῶν ἐπιϑυμιῶν; -- Σϕόδρα γε. -- Τούτων δέ γέ που κενώσαντες 
καὶ καϑήραντες τὴν τοῦ (560e) κατεχομένου τε ὑπ’ αὐτῶν καὶ τελουμένου 
ψυχὴν μεγάλοισι τέλεσι, τὸ μετὰ τοῦτο ἤδη ὕβριν καὶ ἀναρχίαν καὶ 
ἀσωτίαν καὶ ἀναίδειαν λαμπρὰς μετὰ πολλοῦ χοροῦ κατάγουσιν 
ἐστεϕανωμένας, ἐγκωμιάζοντες καὶ ὑποκοριζόμενοι, ὕβριν μὲν εὐπαιδευ-
σίαν καλοῦντες, ἀναρχίαν δὲ ἐλευϑερίαν, ἀσωτίαν (561a) δὲ μεγαλο-
πρέπειαν, ἀναίδειαν δὲ ἀνδρείαν. (Resp. 560d1-561a1)0 

Ich übersetze in Anlehnung an Schleiermacher: Sie "siegen ... im Gefecht und 
treiben dann die Scham, welche sie Einfalt nennen, ehrlos als Flüchtling hinaus, die 
Zurückhaltung nennen sie Unmännlichkeit und jagen sie unter schimpflichen 
Behandlungen fort, Sparsamkeit aber und ordentliche Haushaltsführung stellen sie 
als schlechte Manieren und Knauserei dar und bringen sie über die Grenze, 
unterstützt von einer Menge nutzloser Begierden. -- Sehr gewiß. -- Haben sie nun 
die (560e) Seele des von ihnen Eingenommenen und Geweihten von diesen allen 
mit großem Aufwand ausgeleert und gereinigt, dann holen sie mit einem zahl-
reichen Chor den Übermut ein und die Unbeherrschtheit und die Verschwendung 
und die Schamlosigkeit glänzend geschmückt und bekränzt unter Lobpreisungen 
und süßen Schmeichelreden, indem sie den Übermut als Wohlgezogenheit 
begrüßen, die Unbeherrschtheit als Freiheit, die Verschwendung (561a) als Pracht 
und die Schamlosigkeit als Tapferkeit." 

Auch Platons Sokrates spricht von einer Vertauschung des zur wertenden Charak-
terisierung von Handlungen verwendeten Vokabulars:5 

                                                 
5 Wieder setze ich nur das von Platon zitierte, nicht hingegen das von ihm selber 
verwendete Vokabular in Anführungszeichen. 

- Das Wort 'Einfalt' (êlithiotês) werde zur tadelnden Charakterisierung dessen 
verwendet, was man normalerweise als Scham (aidôs) loben würde; 

- das Wort 'Unmännlichkeit' (anandreia) werde zur tadelnden Charakterisierung 
dessen verwendet, was man normalerweise als Zurückhaltung (oder Beson-
nenheit: sôphrosynê) loben würde; 

- die Ausdrücke 'schlechte Manieren' und 'Knauserei' (agroikia und aneleutheria) 
werden zur tadelnden Charakterisierung dessen verwendet, was man 
normalerweise als Sparsamkeit (metriotês) und ordentliche Haushaltsführung 
(kosmia dapanê) loben würde; 

- der Ausdruck 'gute Erziehung' (eupaideusia) werde zur lobenden Charak-
terisierung dessen verwendet, was man normalerweise als Übermut (d.h. 
Ignoranz gegen Grenzen: hybris) tadeln würde; 

- das Wort 'Freiheit' (eleutheria) werde zur lobenden Charakterisierung dessen 
verwendet, was man normalerweise als Unbeherrschtheit (anarchia) tadeln 
würde; 

- das Wort 'Pracht' (megaloprepeia) werde zur lobenden Charakterisierung dessen 
verwendet, was man normalerweise als Verschwendung (asôtia) tadeln würde; 

- das Wort 'Männlichkeit' (oder 'Tapferkeit': andreia) werde zur lobenden 
Charakterisierung dessen verwendet, was man normalerweise als Scham-
losigkeit (anaideia) tadeln würde. 

Die Übereinstimmung dieser Kataloge so weitgehend, daß ein Zufall ausgeschlossen 
scheint: Entweder haben beide Autoren sehr ähnliche Beobachtungen gemacht; oder 
es ist eine literarische Abhängigkeit zu vermuten. 

Diese Übereinstimmung in der Identifizierung des Phänomens schließt aber eine 
Differenz in seiner Deutung und Erklärung nicht aus. Ich sehe eine solche Differenz 
vor allem in zwei Punkten: Von Thukydides wird dieses Phänomen 

(i) als Abweichung vom gewohnten Sprachgebrauch beschrieben und 

(ii) als ein Krisensymptom gedeutet, das, wie das Erscheinungsbild einer Krankheit, 
letztlich auf die menschliche Natur sowie ungünstige Umstände zurückzuführen 
ist und deshalb auch nicht therapiert, sondern nur prognostiziert werden kann.6  

Demgegenüber wird von Platon 

                                                 
6 Dieses -- von Thukydides bereits in der Einleitung seines Geschichtswerks, vgl. 
bes. I 22.4, formulierte -- prognostische Programm ist an die Aufgabenstellung der 
Medizin angelehnt. 



G.Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie  der Antike 5.3. 

 

 3 

(i) stillschweigend unterstellt, das betroffene Vokabular habe nicht nur eine 
übliche, sondern eine richtige Verwendung, und der abweichende Gebrauch 
daher nicht nur als unüblich, sondern geradezu als verkehrt kritisiert und  

(ii) dieser Mißbrauch auch nicht nur als Krisensymptom, sondern vielmehr als 
direkten Hinweis auf eine Krisenursache gedeutet, die nicht einfach in der 
"menschlichen Natur" liegt und insofern hingenommen werden muß, sondern 
therapiert werden kann.7 

Dabei stellt sich nun freilich die Frage, was es für Platon überhaupt heißt, zwischen 
einem richtigen und einem falschen Gebrauch des evaluativen Vokabulars zu 
unterscheiden. Das heißt, Platons Rückgriff auf die von Thukydides beschriebene 
Symptomatik wäre nicht nur aus dem unmittelbaren Kontext, dem Werdegang des 
"demokratischen" Menschen (Resp. 553c ff.), sondern insbesondere auch vor dem 
Hintergrund des Programms seiner "Dialektik" zu interpretieren. Und umgekehrt 
liegt es nahe, die therapeutische Leistung, welche die "Philosophen" aufgrund ihres 
"dialektischen" Fachwissen erbringen sollen, auf diese Symptomatik zu beziehen. 

3. Im V. Buch der Politeia behauptet Platons Sokrates, das "Elend" der 
Gemeinwesen und überhaupt des Menschengeschlechts sei nur dadurch zu 
beheben, daß entweder die Philosophen herrschen oder die Herrscher gründlich 
philosophieren und somit politische Macht und Philosophie zusammenfallen 
(Resp. 473c1-d3). Zur Beantwortung der Frage, worum es sich bei diesem nur durch 
die Kompetenz von "Philosophen" behebbaren "Elend" handelt, ist insbesondere 
auch die soeben erörterte, von Thykydides und dann auch von Platon selber 
beschriebene Symptomatik zugrundezulegen. 

Platon hat die Fragen nach der "Unterscheidung" und der "Richtigkeit” von 
"Bezeichnungen" von Prodikos, einem berühmten Gelehrten des späten 5. Jh., und 
zwar vermutlich über Sokrates,8 übernommen. Dabei interessiert ihn zunächst, wie 

                                                 
7 Die "menschlichen Natur" ist gleichwohl nicht irrelevant. Denn sie ist auch nach 
Platons Auffassung dafür verantwortlich, daß bestimmte, in den bestehenden 
Verhältnissen angelegte Krisenursachen unter ungünstigen Umständen virulent 
werden und daß daher zur Krisenprophylaxe eine Beseitigung dieser latenten 
Krisenursachen erforderlich ist. 
8 Vgl. Platon, Prot. 341a, Crat. 384b. Zur Charakterisierung des Prodikos auch Prot. 
339e ff. 

seine frühen, sog. Tugenddialoge zeigen, vor allem die Frage nach der Bedeutung 
des überkommenen evaluativen Vokabulars.9 Freilich legt er weniger Wert auf eine 
direkte Beantwortung dieser Frage als vielmehr auf eine Erörterung der Weise, in 
der sie zu beantworten ist. 

Bereits in den Frühdialogen entwickelt er hierfür eine charakteristische 
Terminologie, deren Vorbilder vor allem in der zeitgenössischen medizinischen 
Literatur nachweisbar sind: Die Bedeutung eines Ausdrucks ist durch eine "Mar-
kierung" (horos) festzulegen,10 und hierfür muß man diesen Ausdruck auf etwas 
"beziehen" (anapherein),11 nämlich eine für alle Verwendungsfälle und für alle 
Sprecher bzw. Hörer identische, daher weder räumlich noch zeitlich situierte 
"Gestalt" oder "Form" (idea bzw. eidos), die für die Einzelfälle, die durch den 
fraglichen Ausdruck beschrieben werden sollen, irgendwie als "Muster" (para-
deigma) fungiert.12 

Der Bezug auf "Ideen" ist für Platon also eine notwendige Bedingung für einen 
rechenschaftsfähigen – und somit richtigen und kohärenten – Gebrauch des evaluativen 

                                                 
9 Platon hat selbst darauf hingewiesen, daß die sog. Ideenlehre ursprünglich für 
das evaluative Vokabular entwickelt wurde (vgl. Parm. 130b-c). 
10 Grg 488d1 (davon abgeleitet diorizô: "markieren", "definieren", ebd. d2; später 
horismos, d.h. "Definition"). 
 Nach [Hippokrates], De arte, c. 5.6 ist eine "Kunst" dadurch gekennzeichet, daß 
es für Richtig und Falsch "Markierungen” gibt. Wenn die im Gorgias geforderten 
"Markierungen" nicht nur die intendierte, sondern die richtige Bedeutung der 
Worte betreffen sollen, wird also die Verständigung -- und insbesondere eine der 
Verständigung dienende Gesprächsführung -- zu einer "Kunst". Eben dies ist 
Platons "Dialektik". 
11 Platons semantische Verwendung von anapherô (Resp. 484c9, Phdr. 237d1-3; vgl. 
Phd. 75b7), und epanapherô (Crat. 425d3-4; vgl. Phd. 76d7-e1) ist vor dem 
Hintergrund der epistemischen Verwendung dieser Wörter in [Hippokrates], V.M., 
c. 1,3  und 9,3 zu verstehen. Durch diese Wortwahl scheint Platon anzudeuten, daß 
die Dialektik einen der Medizin vergleichbaren epistemischen Rang beanspruchen 
soll. 
12 Euthphr. 5c-d, 6d-e. Zur Interpretation vgl. A. Ros, Begründung und Begriff. 
Wandlungen des Verständnisses begrifflicher Argumentationen, Bd. 1, Hamburg 1989, S. 
19 ff. 



G.Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie  der Antike 5.3. 

 

 4 

Vokabulars.13 Sofern die Aufgabe der "Dialektik" darin besteht, die 
Rechenschaftsfähigkeit dieses Gebrauchs durch geeignete Erklärungen zu sichern, 
ist "Dialektik" daher gar nichts anderes als eine methodisch ausgewiesene 
Bezugnahme auf "Ideen". Und somit ist sie einerseits zugleich auch "Philosophie", 
sofern hiermit, wie im Phaidon und der Politeia, ein vertrauter und methodisch 
gesicherter Umgang mit dem "Ideen" gemeint ist. 

Andererseits ist die "Dialektik" dasjenige Fachwissen, das die "Philosophen" zu 
derjenigen Therapie qualifiziert, die der skizzierten Diagnose des "Elends" der 
Gemeinwesen und überhaupt der Menschengeschlechtes entspricht: Wenn Platon 
in den Frühdialogen einen unsicheren, notorisch inkohärenten Gebrauch des 
evaluativen Vokabulars konstatiert,14 dann handelt es sich hierbei um eine 
Krisenursache, auf die Platon das von Thukydides beschriebene Krisensympton, 
den manipulativen Gebrauch dieses Vokabulars, zurückführt. 

Platon verbindet diesen therapeutischen Anspruch mit einem methodologischen 
Selbstverständnis, das ganz offensichtlich an die Medizin angelehnt ist. Nur hierdurch 
wird seine Inanspruchnahme des Naturbegriffs für die Ideenlehre 
- die Gleichsetzung der "Idee" von F mit demjenigen, dessen "Natur" es ist, F zu 

sein,15  
- die Auffassung der Ideen als "Naturen" abstrakter Gegenstände, z.B. von Eins, 

Grenze usf.,16 sowie 
                                                 
13 Dies gilt ganz unabhängig von dem ontologischen Status, der dann den "Ideen" 
eingeräumt wird, und dementsprechend auch davon, ob die Bezugnahme auf 
"Ideen" nach dem Modell einer "gegenständlichen Erkenntnis" und evtl. "nach 
Analogie zum Sehen" (W. Wieland, Platon und die Formen des Wissens, Göttingen 
1982, S. 184) aufgefaßt werden kann.  
14 So ausdrücklich A. MacIntyre, After Virtue. A Study In Moral Theory, 2nd ed. 
London 1985, p. 131. An anderer Stelle (Geschichte der Ethik im Überblick, dt. von H.-
J. Müller, Meisenheim 1984, S. 20) scheint MacIntyre auch die oben zitierte Stelle 
bei Thukydides (III 82,4) als Beleg dieser Inkohärenz anzuführen. 
15 In diesem Sinne Symp. 210e5: to tên phisin F  (kalon), Resp. 501b2: to physei F  
(dikaion kai kalon kai sôphron etc.). 
16 Belege bei G. Heinemann, "Die Entwicklung des Begriffs physis bis Aristoteles", 
in: Physik / Mechanik, hg. von A. Schürmann (Geschichte der Mathematik und der 
Naturwissenschaften in der Antike, hg. von G. Wöhrle, Bd. 3), Stuttgart: Steiner, 2005, 
S. 16-60, hier: S. 48. 

- die Auffassung der "Natur" als Ort der "Ideen"17 
verständlich: Wie jede technê, und zumal wie die Medizin,18 muß auch die 
"Philosophie", wenn sie qua "Dialektik" einen therapeutischen Anspruch erhebt, auf 
einer Kenntnis der physis ihrer jeweiligen Gegenstände beruhen. Bei diesen 
Gegenständen handelt es sich im Falle der "Dialektik" um die Bedeutungen des 
evaluativen (und sonstigen relevanten) Vokabulars.19 Und dementsprechend handelt es 
sich bei der "Natur", deren Kenntnis für einen kunstgerechten Umgang mit diesen 
Gegenständen erforderlich ist, um dasjenige, worauf man hierfür verwiesen ist und 
insofern "Bezug nehmen" muß,20 und dies sind für Platon nun einmal die "Ideen". 

                                                 
17 Vgl. Platon, Phd. 103b5, Resp. 597b6 u.ö., Parm. 132d2: en têi physei. In derselben 
Bedeutung Resp. 508c1 u.ö.: en tôi noêtôi topôi und Phdr. 247c3: ton de hyperouranion 
topon ... 
18 Vgl. [Hippokrates], De arte 11.1, V.M. 20.2 f., Epid. I 3.10; dann bei Platon bes. Grg. 
465a, 500e f. und Phdr. 269e ff.; allgemeiner: Crat. 386d ff.  
19 Daß sinnvoll ist, in dieser Weise von "Bedeutungen" als abstrakten Gegenständen zu 
sprechen, scheint Platon stillschweigend vorauszusetzen. Ihm kommt dabei 
möglicherweise der Umstand entgegen, daß im Griechischen derselbe bestimmte 
Artikel (Neutr. to), mit dem Adjektive (oder auch Infinitive) substantiviert und somit 
als Bezeichnungen für abstrakte Gegenstände verwendet werden, auch als Anfüh-
rungszeichen dienen kann. Der Übergang von einer nominalistischen zu einer 
realistischen Auffassung ist hier also von der Sprache her fließend. 
20 Denselben "Bezug" nimmt in der Abhandlung Über die alte Medizin die 
medizinische Diätetik auf "körperliche Empfindlichkeit" und somit letztlich auf die 
dynamische Konstitution (physis) der Patienten ([Hippokrates], V.M. 9.3, vgl. 
Handout 4.3.). 


