
1 

 

G. Heinemann, Seminar Logik und Philosophie I, 14.11.2000 

 

 

Platon, Parmenides: Schwierigkeiten mit der Ideenlehre 

 

1. "Eines über Vielen" 

1.1. Formulierung der Ideenannahme 

          τόδε  

130e5 δ' οὖν μοι εἰπέ. δοκεῖ σοι, ὡς φῄς, εἶναι εἴδη ἄττα, ὧν τάδε  

130e6 τὰ ἄλλα μεταλαμβάνοντα τὰς ἐπωνυμίας αὐτῶν ἴσχειν, οἷον  

131a1 ὁμοιότητος μὲν μεταλαβόντα ὅμοια, μεγέϑους δὲ μεγάλα,  

131a2 κάλλους δὲ καὶ δικαιοσύνης δίκαιά τε καὶ καλὰ γίγνεσϑαι;  

131a3  Πάνυ γε, φάναι τὸν Σωκράτη.  

P: Dies sage mir nun: Bist du der Meinung, daß, wie du sagst, es gewisse Formen (eidē) gibt, von 

denen alles andere, wenn es an ihnen teilhat, deren Bezeichnungen übernimmt, und beispielsweise, 

was an der Ähnlichkeit teilhat, ähnlich, was an der Größe teilhat, groß, was an der Schönheit und der 

Gerechtigkeit teilhat, gerecht und schön wird? 

S: Ganz entschieden bin ich dieser Meinung. 

 

1.2. Teilhabe an der ganzen Form? 

131a4  Οὐκοῦν ἤτοι ὅλου τοῦ εἴδους ἢ μέρους ἕκαστον τὸ μετα- 

131a5 λαμβάνον μεταλαμβάνει; ἢ ἄλλη τις ἂν μετάληψις χωρὶς  

131a6 τούτων γένοιτο;  

131a7  Καὶ πῶς ἄν; εἶπεν.  

131a8  Πότερον οὖν δοκεῖ σοι ὅλον τὸ εἶδος ἐν ἑκάστῳ εἶναι  

131a9 τῶν πολλῶν ἓν ὄν, ἢ πῶς;  

131a10  Τί γὰρ κωλύει, φάναι τὸν Σωκράτη, ὦ Παρμενίδη, [ἓν  

131a11 εἶναι];1 

131b1  ῝Εν ἄρα ὂν καὶ ταὐτὸν ἐν πολλοῖς καὶ χωρὶς οὖσιν ὅλον  

131b2 ἅμα ἐνέσται, καὶ οὕτως αὐτὸ αὑτοῦ χωρὶς ἂν εἴη.  

P: Muß dann nicht jedes teilhabende Ding entweder die ganze Form oder ein Stück derselben als 

Anteil erhalten? Oder gibt es außerdem noch eine andere (Art der) Teilhabe? 

S: Nein. Wie wohl auch? 

P: Bist du nun der Meinung, daß die ganze Form, die eine einzige (hen) ist, in jedem von den vielen 

ist? Oder wie? 

S: Was sollte sie hindern, Parmenides, in jedem zu sein? 

P: Als eine einzige und als dieselbe würde sie dann zugleich als ganze in vielen Dingen sein, die von 

einander getrennt sind; und so wäre sie von sich selber getrennt. 

 

1.3. Zwei Bilder 

131b3  Οὐκ ἄν, εἴ γε, φάναι, οἷον [εἰ] ἡμέρα [εἴη] μία καὶ ἡ  

131b4 αὐτὴ οὖσα πολλαχοῦ ἅμα ἐστὶ καὶ οὐδέν τι μᾶλλον αὐτὴ  

131b5 αὑτῆς χωρίς ἐστιν, εἰ οὕτω καὶ ἕκαστον τῶν εἰδῶν ἓν ἐν  

131b6 πᾶσιν ἅμα ταὐτὸν εἴη.  

131b7  ᾿Ηδέως γε, φάναι, ὦ Σώκρατες, ἓν ταὐτὸν ἅμα πολλαχοῦ  

131b8 ποιεῖς, οἷον εἰ ἱστίῳ καταπετάσας πολλοὺς ἀνϑρώπους φαίης  

131b9 ἓν ἐπὶ πολλοῖς εἶναι ὅλον· ἢ οὐ τὸ τοιοῦτον ἡγῇ λέγειν;  

131c1  ῎Ισως, φάναι.  

S: Nicht, wenn, gerade so, wie ein Tag ein einziger und derselbe und gleichwohl vielerorts zugleich 

                                                 
1 ἓν εἶναι secl. Burnet: Schleiermacher, Cornford: ἐνεῖναι 



2 

 

und keineswegs von sich selbst getrennt ist, ebenso so auch jede Form als eine einzige in allen 

zugleich dieselbe wäre. 

P: Es freut mich, Sokrates, wie du es zustandebringst, daß eines und dasselbe vielerorts zugleich ist. 

Du könntest ebenso auch viele Menschen mit einem Segeltuch bedecken und dann behaupten, daß es 

als ganzes über vielen ist. Oder meinst du nicht, daß deine Antwort auf dergleichen hinauskommt? 

S: Vielleicht. 

131c2  ῏Η οὖν ὅλον ἐφ' ἑκάστῳ τὸ ἱστίον εἴη ἄν, ἢ μέρος αὐτοῦ  

131c3 ἄλλο ἐπ' ἄλλῳ;  

131c4  Μέρος.  

131c5  Μεριστὰ ἄρα, φάναι, ὦ Σώκρατες, ἔστιν αὐτὰ τὰ εἴδη,  

131c6 καὶ τὰ μετέχοντα αὐτῶν μέρους ἂν μετέχοι, καὶ οὐκέτι ἐν  

131c7 ἑκάστῳ ὅλον, ἀλλὰ μέρος ἑκάστου ἂν εἴη.  

131c8  Φαίνεται οὕτω γε.  

131c9  ῏Η οὖν ἐϑελήσεις, ὦ Σώκρατες, φάναι τὸ ἓν εἶδος ἡμῖν  

131c10 τῇ ἀληϑείᾳ μερίζεσϑαι, καὶ ἔτι ἓν ἔσται;  

131c11  Οὐδαμῶς, εἰπεῖν.  

P: Ist nun das Segeltuch als ganzes auf jedem, oder jeweils ein anderes Stück? 

S: Ein Stück. 

P: Zerstückelt, mein Sokrates, sind also die Formen selbst, und was an ihnen teilhat, hat ein Stück von 

ihnen als Anteil, und in ihm wäre jeweils nicht die ganze, sondern nur ein Stück der jeweiligen Form. 

S: So betrachtet, hat man den Eindruck. 

P: Bist du nun aber bereit, mein Sokrates, zu behaupten, daß uns die Form, die doch eine einzige ist, 

in Wahrheit zerstückelt wird, und immer noch eine einzige ist? 

S: Keineswegs. 

 

1.4. Drei Beispiele 

131c12  ῞Ορα γάρ, φάναι· εἰ αὐτὸ τὸ μέγεϑος μεριεῖς καὶ ἕκαστον  

131d1 τῶν πολλῶν μεγάλων μεγέϑους μέρει σμικροτέρῳ αὐτοῦ τοῦ  

131d2 μεγέϑους μέγα ἔσται, ἆρα οὐκ ἄλογον φανεῖται;  

131d3  Πάνυ γ', ἔφη.  

P: In der Tat. Denn schau: Wenn du die Größe selbst zerstückelst und es sich ergibt, daß jedes der 

vielen großen Dinge durch ein Stück Größe groß ist, das kleiner ist als die Größe selbst, zeigt sich 

nicht, daß dies ungereimt ist? 

S: Ganz und gar. 

131d4  Τί δέ; τοῦ ἴσου μέρος ἕκαστον σμικρὸν ἀπολαβόν τι  

131d5 ἕξει ᾧ ἐλάττονι ὄντι αὐτοῦ τοῦ ἴσου τὸ ἔχον ἴσον τῳ ἔσται;  

131d6  ᾽Αδύνατον.  

P: Und weiter: Die Dinge werden jeweils ein winziges Stück vom Gleichgroßen abbekommen. 

Werden sie somit etwas besitzen, durch das dessen Besitzer, obgleich es doch kleiner als das Gleich-

große ist, jeweils gleichgroß wie etwas ist? 

S: Das geht nicht. 

131d7  ᾽Αλλὰ τοῦ σμικροῦ μέρος τις ἡμῶν ἕξει, τούτου δὲ αὐτοῦ  

131d8 τὸ σμικρὸν μεῖζον ἔσται ἅτε μέρους ἑαυτοῦ ὄντος,2 καὶ οὕτω  

131d9 δὴ αὐτὸ τὸ σμικρὸν μεῖζον ἔσται· ᾧ δ' ἂν προστεϑῇ τὸ  

131e1 ἀφαιρεϑέν, τοῦτο σμικρότερον ἔσται ἀλλ' οὐ μεῖζον ἢ πρίν.  

131e2  Οὐκ ἂν γένοιτο, φάναι, τοῦτό γε.  

P: Weiter: Jemand von uns wird ein Stück vom Kleinen besitzen. Wird nicht das Kleine größer sein als 

dieses selbst, das ein Stück von ihm ist? Auf diese Weise wird einerseits das Kleine selbst größer sein. 

Und andererseits wird, wem das weggenommene Stück hinzugefügt wird, kleiner sein und nicht 

                                                 
2 Cornford setzt Fragezeichen nach ὄντος 



3 

 

größer als zuvor. [GH: Beachte: je mehr Kleinheit, desto kleiner] 

S: So etwas kann nie und nimmer zustandekommen. 

131e3  Τίνα οὖν τρόπον, εἰπεῖν, ὦ Σώκρατες, τῶν εἰδῶν σοι  

131e4 τὰ ἄλλα μεταλήψεται, μήτε κατὰ μέρη μήτε κατὰ ὅλα  

131e5 μεταλαμβάνειν δυνάμενα;  

131e6  Οὐ μὰ τὸν Δία, φάναι, οὔ μοι δοκεῖ εὔκολον εἶναι τὸ  

131e7 τοιοῦτον οὐδαμῶς διορίσασϑαι.  

P: Auf welche Weise, mein Sokrates, sollen dann die anderen Dinge an den Formen teilhaben, wenn 

sie an ihnen weder stückweise noch in ganzen teilhaben können? 

S: Mein Gott, ich finde es gar nicht leicht, das irgendwie einzugrenzen. 

 

2. Die sog. Selbstprädikation der Formen 

2.1. Erstes Regreßargument (der sog. dritte Mensch) 

131e8  Τί δὲ δή; πρὸς τόδε πῶς ἔχεις;  

131e9  Τὸ ποῖον;  

132a1  Οἶμαί σε ἐκ τοῦ τοιοῦδε ἓν ἕκαστον εἶδος οἴεσϑαι εἶναι·  

132a2 ὅταν πόλλ' ἄττα μεγάλα σοι δόξῃ εἶναι, μία τις ἴσως δοκεῖ  

132a3 ἰδέα ἡ αὐτὴ εἶναι ἐπὶ πάντα ἰδόντι, ὅϑεν ἓν τὸ μέγα ἡγῇ  

132a4 εἶναι.  

132a5  ᾽Αληϑῆ λέγεις, φάναι.  

P: Und weiter, was hältst du hiervon? 

S: Wovon? 

P: Ich nehme an, daß du aus folgendem Grunde annimmst, es gebe jeweils eine einzige Form: Wenn 

du viele Dinge für groß hältst, dann bist du vielleicht der Meinung, daß da eine einzige Gestalt (idea) 

ist, und zwar dieselbe, wenn man auf alle blickt; und deshalb glaubst du, daß das Große ein einziges 

ist. 

S: Das ist richtig. 

132a6  Τί δ' αὐτὸ τὸ μέγα καὶ τἆλλα τὰ μεγάλα, ἐὰν ὡσαύτως  

132a7 τῇ ψυχῇ ἐπὶ πάντα ἴδῃς, οὐχὶ ἕν τι αὖ μέγα φανεῖται, ᾧ  

132a8 ταῦτα πάντα μεγάλα φαίνεσϑαι;  

132a9  ῎Εοικεν.  

132a10  ῎Αλλο ἄρα εἶδος μεγέϑους ἀναφανήσεται, παρ' αὐτό τε τὸ  

132a11 μέγεϑος γεγονὸς καὶ τὰ μετέχοντα αὐτοῦ· καὶ ἐπὶ τούτοις αὖ  

132b1 πᾶσιν ἕτερον, ᾧ ταῦτα πάντα μεγάλα ἔσται· καὶ οὐκέτι δὴ  

132b2 ἓν ἕκαστόν σοι τῶν εἰδῶν ἔσται, ἀλλὰ ἄπειρα τὸ πλῆϑος.  

P: Wie steht es nun mit dem Großen selbst und den anderen großen Dingen, wenn du in derselben 

Weise mit der Seele auf sie alle blickst: Wird sich sich dann nicht wieder ein einziges Großes zeigen, 

aufgrund dessen sie alle sich als groß erweisen? 

S: Es sieht so aus. 

P: Es wird also eine andere Form der Größe auftreten neben der Größe und dem, was an ihr teilhat; 

und auf diesen noch einmal eine, die von ihnen allen verschieden ist, durch die sie alle groß sein 

werden. Und jede Form wird dir nicht mehr eine sein, sondern unendlich viele. 

 

2.2. Exkurs: Sind Formen bloße Gedanken? 

132b3  ᾽Αλλά, φάναι, ὦ Παρμενίδη, τὸν Σωκράτη, μὴ τῶν εἰδῶν  

132b4 ἕκαστον ᾖ τούτων νόημα, καὶ οὐδαμοῦ αὐτῷ προσήκῃ ἐγγί- 

132b5 γνεσϑαι ἄλλοϑι ἢ ἐν ψυχαῖς· οὕτω γὰρ ἂν ἕν γε ἕκαστον εἴη  

132b6 καὶ οὐκ ἂν ἔτι πάσχοι ἃ νυνδὴ ἐλέγετο.  

S: Aber Parmenides, kann es nicht sein, daß jede von diesen Formen nur ein Gedanke ist, für den es 

gar nicht angebracht wäre, anderswo als in unseren Seelen vorzukommen? Auf diese Weise wäre sie 

jeweils eine, und es würde mit ihr nicht geschehen, was eben gesagt wurde. 



4 

 

132b7  Τί οὖν; φάναι, ἓν ἕκαστόν ἐστι τῶν νοημάτων, νόημα δὲ  

132b8 οὐδενός;  

132b9  ᾽Αλλ' ἀδύνατον, εἰπεῖν.  

132b10  ᾽Αλλὰ τινός;  

132b11  Ναί.  

132c1  ῎Οντος ἢ οὐκ ὄντος;  

132c2  ῎Οντος.  

132c3  Οὐχ ἑνός τινος, ὃ ἐπὶ πᾶσιν ἐκεῖνο τὸ νόημα ἐπὸν νοεῖ,  

132c4 μίαν τινὰ οὖσαν ἰδέαν;  

132c5  Ναί.  

132c6  Εἶτα οὐκ εἶδος ἔσται τοῦτο τὸ νοούμενον ἓν εἶναι, ἀεὶ ὂν  

132c7 τὸ αὐτὸ ἐπὶ πᾶσιν;  

132c8  ᾽Ανάγκη αὖ φαίνεται.  

P: Nun, ist dieser Gedanke zwar ein einziger, aber ein Gedanke an nichts? 

S: Nein, das geht nicht. 

P: Sondern an etwas? 

S: Ja. 

P: An etwas, das ist, oder an etwas, das nicht ist? 

S: An etwas, das ist. 

P: Und zwar an etwas einziges, von dem dieser Gedanke denkt, es sei bei ihnen allen enthalten, als 

eine einzige Gestalt? 

S: Ja. 

P: Und wird nicht dieses, von dem gedacht wird, es sei ein einziges, indem es bei allen immer 

dasselbe ist, eine Form sein? 

S: Das stellt sich zwangsläufig heraus. 

132c9  Τί δὲ δή; εἰπεῖν τὸν Παρμενίδην, οὐκ ἀνάγκῃ ᾗ τἆλλα  

132c10 φῂς τῶν εἰδῶν μετέχειν ἢ δοκεῖ σοι ἐκ νοημάτων ἕκαστον  

132c11 εἶναι καὶ πάντα νοεῖν, ἢ νοήματα ὄντα ἀνόητα εἶναι;  

132c12  ᾽Αλλ' οὐδὲ τοῦτο, φάναι, ἔχει λόγον,  

P: Und übrigens, mußt du nicht - entsprechend der Weise, in der du sagst, daß die anderen Dinge an 

den Formen teilhaben - entweder der Meinung sein, daß jedes dieser Dinge aus Gedanken besteht 

und daß alles denkt, oder aber, daß sie zwar Gedanken, aber gedankenlos sind? 

S: Das wäre doch Unsinn! 

 

2.3. Zweites Regreßargument 

ἀλλ', ὦ Παρμενίδη,  

132d1 μάλιστα ἔμοιγε καταφαίνεται ὧδε ἔχειν· τὰ μὲν εἴδη ταῦτα  

132d2 ὥσπερ παραδείγματα ἑστάναι ἐν τῇ φύσει, τὰ δὲ ἄλλα τούτοις  

132d3 ἐοικέναι καὶ εἶναι ὁμοιώματα, καὶ ἡ μέϑεξις αὕτη τοῖς ἄλλοις  

132d4 γίγνεσϑαι τῶν εἰδῶν οὐκ ἄλλη τις ἢ εἰκασϑῆναι αὐτοῖς.  

S: (...) Aber was mir noch meisten einleuchtet, ist dies: Daß diese Formen wie Muster (paradeigmata) in 

der Natur (physis) stehen, und daß die anderen Dinge ihnen gleichen und Ebenbilder sind, und daß 

diese Teilhabe der anderen Dinge an den Formen nur darin besteht, daß sie ihnen nachgebildet 

werden. 

132d5  Εἰ οὖν τι, ἔφη, ἔοικεν τῷ εἴδει, οἷόν τε ἐκεῖνο τὸ εἶδος  

132d6 μὴ ὅμοιον εἶναι τῷ εἰκασϑέντι, καϑ' ὅσον αὐτῷ ἀφωμοιώϑη;  

132d7 ἢ ἔστι τις μηχανὴ τὸ ὅμοιον μὴ ὁμοίῳ ὅμοιον εἶναι;  

132d8  Οὐκ ἔστι.  

132d9  Τὸ δὲ ὅμοιον τῷ ὁμοίῳ ἆρ' οὐ μεγάλη ἀνάγκη ἑνὸς τοῦ  

132e1 αὐτοῦ [εἴδους] μετέχειν;  

132e2  ᾽Ανάγκη.  



5 

 

132e3  Οὗ δ' ἂν τὰ ὅμοια μετέχοντα ὅμοια ᾖ, οὐκ ἐκεῖνο ἔσται  

132e4 αὐτὸ τὸ εἶδος;  

132e5  Παντάπασι μὲν οὖν.  

P: Wenn nun etwas der Form gleicht, kann es sein, daß diese Form nicht ihrerseits dem ähnlich ist, 

das ihr nachgebildet ist, und zwar gerade insofern, als es ähnlich gemacht wurde? Oder gibt es einen 

Trick, durch den das Ähnliche nicht dem Ähnlichen ähnlich ist? 

S: Den gibt es nicht. 

P: Und ist es nicht ganz zwangsläufig so, daß das Ähnliche mit dem Ähnlichen eines und dasselbe 

gemein hat? 

S: Zwangsläufig. 

P: Was die Ähnlichen miteinander gemein haben, so daß sie ähnlich sind, wird das nicht eben die 

Form sein? 

S: Jedenfalls. 

132e6  Οὐκ ἄρα οἷόν τέ τι τῷ εἴδει ὅμοιον εἶναι, οὐδὲ τὸ εἶδος  

132e7 ἄλλῳ· εἰ δὲ μή, παρὰ τὸ εἶδος ἀεὶ ἄλλο ἀναφανήσεται εἶδος,  

133a1 καὶ ἂν ἐκεῖνό τῳ ὅμοιον ᾖ, ἕτερον αὖ, καὶ οὐδέποτε παύσεται  

133a2 ἀεὶ καινὸν εἶδος γιγνόμενον, ἐὰν τὸ εἶδος τῷ ἑαυτοῦ μετέχοντι  

133a3 ὅμοιον γίγνηται.  

133a4  ᾽Αληϑέστατα λέγεις.  

133a5  Οὐκ ἄρα ὁμοιότητι τἆλλα τῶν εἰδῶν μεταλαμβάνει, ἀλλά  

133a6 τι ἄλλο δεῖ ζητεῖν ᾧ μεταλαμβάνει.  

133a7  ῎Εοικεν.  

133a8  ᾿Ορᾷς οὖν, φάναι, ὦ Σώκρατες, ὅση ἡ ἀπορία ἐάν τις ὡς  

133a9 εἴδη ὄντα αὐτὰ καϑ' αὑτὰ διορίζηται;  

133a10  Καὶ μάλα.  

P: Wenn dem so ist, dann kann nichts der Form ähnlich sein, oder die Form einem anderen. Denn 

sonst würde neben der Form immer noch eine andere Form auftreten; und wenn diese irgendeinem 

Ding ähnlich wäre, noch eine; und es würde niemals aufhören, daß es stets noch eine neue Form gibt - 

wenn es denn so ist, daß die Form dem ähnlich ist, das an ihr teilhat. 

S: Das sagst du ganz richtig. 

P: Also haben die anderen Dinge nicht durch Ähnlichkeit an den Dingen teil. Sondern wir müssen 

etwas anderes suchen, wodurch die teilhaben. 

S: Es sieht so aus. 

P: Siehst du nun, mein Sokrates, wie groß die Verlegenheit ist, wenn man dies festsetzt, daß Formen 

selbst und als solche sind? 

S: Allerdings. 

 

 

 

3. Die "größte Schwierigkeit" 

3.1. Ankündigung der These: Ideen sind unerkennbar 

133a11  Εὖ τοίνυν ἴσϑι, φάναι, ὅτι ὡς ἔπος εἰπεῖν οὐδέπω ἅπτῃ  

133b1 αὐτῆς ὅση ἐστὶν ἡ ἀπορία, εἰ ἓν εἶδος ἕκαστον τῶν ὄντων  

133b2 ἀεί τι ἀφοριζόμενος ϑήσεις.  

133b3  Πῶς δή; εἰπεῖν.  

133b4  Πολλὰ μὲν καὶ ἄλλα, φάναι, μέγιστον δὲ τόδε. εἴ τις  

133b5 φαίη μηδὲ προσήκειν αὐτὰ γιγνώσκεσϑαι ὄντα τοιαῦτα οἷά  

133b6 φαμεν δεῖν εἶναι τὰ εἴδη, τῷ ταῦτα λέγοντι οὐκ ἂν ἔχοι τις  

133b7 ἐνδείξασϑαι ὅτι ψεύδεται, εἰ μὴ πολλῶν μὲν τύχοι ἔμπειρος  

133b8 ὢν ὁ ἀμφισβητῶν καὶ μὴ ἀφυής, ἐϑέλοι δὲ πάνυ πολλὰ καὶ  

133b9 πόρρωϑεν πραγματευομένου τοῦ ἐνδεικνυμένου ἕπεσϑαι, ἀλλ'  



6 

 

133c1 ἀπίϑανος3 εἴη ὁ ἄγνωστα ἀναγκάζων αὐτὰ εἶναι.  

133c2  Πῇ δή, ὦ Παρμενίδη; φάναι τὸν Σωκράτη.  

P. Und paß auf: Du bist, offen gesagt, der Verlegenheit noch gar nicht recht innegeworden, wie groß 

sie ist, wenn du jeweils eine einzige Form (sc. von den Dingen) abgesondert ansetzt. 

S. Wieso? 

P. Da wäre noch vieles zu nennen, am größten aber ist dies. Angenommen, jemand behauptet, es gehe 

gar nicht an, daß erkannt wird, was so beschaffen ist, wie wir es von den Formen behaupten. Dann 

könnte man ihm nicht aufzeigen, daß diese Behauptung unrichtig ist, außer in dem Glücksfall, daß er 

breite Erfahrung und gute Begabung sowie überdies die Bereitschaft mitbrächte, einem durch die 

weitschweifigen Erörterungen zu folgen, die mit diesem Aufweis verbunden sind. Andernfalls bliebe 

unüberzeugt, wer den Formen ansinnt, unerkennbar zu sein. 

S: Woher dies, Parmenides? 

 

3.2. Formen haben ihr Wesen in Beziehung auf Formen. 

133c3  ῞Οτι, ὦ Σώκρατες, οἶμαι ἂν καὶ σὲ καὶ ἄλλον, ὅστις  

133c4 αὐτήν τινα καϑ' αὑτὴν ἑκάστου οὐσίαν τίϑεται εἶναι, ὁμολο- 

133c5 γῆσαι ἂν πρῶτον μὲν μηδεμίαν αὐτῶν εἶναι ἐν ἡμῖν.  

133c6  Πῶς γὰρ ἂν αὐτὴ καϑ' αὑτὴν ἔτι εἴη; φάναι τὸν Σωκράτη.  

133c7  Καλῶς λέγεις, εἰπεῖν.  

P: Weil ich glaube, daß du und auch sonst jemand, der jeweils ein Wesen - oder: Sein (ousia) - ansetzt, 

das als solches für sich bestehen soll, zunächst einmal zustimmen würde, daß davon keines bei uns 

ist. 

S: Dann würde es ja nicht mehr als solches für sich bestehen. 

P: Ganz recht. 

133c8  Οὐκοῦν καὶ ὅσαι τῶν ἰδεῶν πρὸς ἀλλήλας εἰσὶν αἵ εἰσιν,  

133c9 αὐταὶ πρὸς αὑτὰς τὴν οὐσίαν ἔχουσιν, ἀλλ' οὐ πρὸς τὰ παρ'  

133d1 ἡμῖν εἴτε ὁμοιώματα εἴτε ὅπῃ δή τις αὐτὰ τίϑεται, ὧν ἡμεῖς  

133d2 μετέχοντες εἶναι ἕκαστα ἐπονομαζόμεϑα· τὰ δὲ παρ' ἡμῖν  

133d3 ταῦτα ὁμώνυμα ὄντα ἐκείνοις αὐτὰ αὖ πρὸς αὑτά ἐστιν  

133d4 ἀλλ' οὐ πρὸς τὰ εἴδη, καὶ ἑαυτῶν ἀλλ' οὐκ ἐκείνων ὅσα αὖ  

133d5 ὀνομάζεται οὕτως.  

133d6  Πῶς λέγεις; φάναι τὸν Σωκράτη.  

P: (...) Nun haben die diejenigen Ideen, die in Beziehung zueinander sind, was sie sind, ihr Wesen als 

solche in Beziehung auf sie und nicht in Beziehung auf dasjenige bei uns (ihre Ebenbilder oder wie 

man es sonst ansetzen mag), das uns eignet und als das wir uns jeweils bezeichnen. Und dieses bei 

uns, das ihnen gleichnamig ist, besteht wiederum als solches in Beziehung auf es und nicht in 

Beziehung auf die Formen, trägt die entsprechenden Bezeichnungen in Beziehung auf es und nicht 

auf sie.4 

S: Wie meinst du das? 

133d7  Οἷον, φάναι τὸν Παρμενίδην, εἴ τις ἡμῶν του δεσπότης ἢ  

133d8 δοῦλός ἐστιν, οὐκ αὐτοῦ δεσπότου δήπου, ὃ ἔστι δεσπότης,  

133e1 ἐκείνου δοῦλός ἐστιν, οὐδὲ αὐτοῦ δούλου, ὃ ἔστι δοῦλος,  

133e2 δεσπότης ὁ δεσπότης, ἀλλ' ἄνϑρωπος ὢν ἀνϑρώπου ἀμφότερα  

133e3 ταῦτ' ἐστίν· αὐτὴ δὲ δεσποτεία αὐτῆς δουλείας ἐστὶν ὅ ἐστι,  

133e4 καὶ δουλεία ὡσαύτως αὐτὴ δουλεία αὐτῆς δεσποτείας, ἀλλ' οὐ  

133e5 τὰ ἐν ἡμῖν πρὸς ἐκεῖνα τὴν δύναμιν ἔχει οὐδὲ ἐκεῖνα πρὸς ἡμᾶς,  

133e6 ἀλλ', ὃ λέγω, αὐτὰ αὑτῶν καὶ πρὸς αὑτὰ ἐκεῖνά τέ ἐστι, καὶ  

                                                 
3 ἀλλ' ἀπίϑανος: Wilamowitz, dto. Burnet und Cornford. Proklos: ἀλλὰ πίϑανος, dto. Diès. 

4 Es geht hier um Relationsbegriffe: Wenn es zum Wesen der Idee des Gleichgrößen gehört, gleichgroß 

wie etwas zu sein, dann ist dieses "etwas" wiederum eine Idee. Und ebenso gilt: Wenn etwas bei uns gleichgroß 

wie etwas ist, dann ist dieses "etwas" wiederum etwas bei uns. 



7 

 

134a1 τὰ παρ' ἡμῖν ὡσαύτως πρὸς αὑτά. ἢ οὐ μανϑάνεις ὃ λέγω;  

134a2  Πάνυ γ', εἰπεῖν τὸν Σωκράτη, μανϑάνω.  

P: Wenn zum Beispiel jemand von uns Herr oder Knecht ist, dann ist er doch wohl nicht Knecht des 

Herren selbst, der schlechterdings Herr ist;5 und ebenso ist man als Herr nicht Herr des Knechtes 

selbst, der schlechterdings Knecht ist. Sondern beides ist man als Mensch im Verhältnis zu einem 

Menschen. Umgekehrt ist die Herrschaft selbst im Verhältnis zur Knechtschaft selbst, was sie ist, und 

ebenso die Knechtschaft selbst im Verhältnis zur Herrschaft selbst. Nicht hingegen hat das bei uns 

seine Kraft in Beziehung auf jenes, und auch nicht jenes in Beziehung auf uns. Sondern, wie gesagt, 

jene sind, was sie sind, in Beziehung auf und im Verhältnis zu jenen, und was bei uns ist, ist dies 

ebenso in Beziehung auf es. - Oder verstehst du nicht, was ich sage? 

S: Ich verstehe durchaus. 

 

3.3. Anwendung auf menschliches Wissen 

134a3  Οὐκοῦν καὶ ἐπιστήμη, φάναι, αὐτὴ μὲν ὃ ἔστι ἐπιστήμη  

134a4 τῆς ὃ ἔστιν ἀλήϑεια αὐτῆς ἂν ἐκείνης εἴη ἐπιστήμη;  

134a5  Πάνυ γε.  

134a6  ᾿Εκάστη δὲ αὖ τῶν ἐπιστημῶν, ἣ ἔστιν, ἑκάστου τῶν  

134a7 ὄντων, ὃ ἔστιν, εἴη ἂν ἐπιστήμη· ἢ οὔ;  

134a8  Ναί.  

134a9  ᾿Η δὲ παρ' ἡμῖν ἐπιστήμη οὐ τῆς παρ' ἡμῖν ἂν ἀληϑείας  

134a10 εἴη, καὶ αὖ ἑκάστη ἡ παρ' ἡμῖν ἐπιστήμη τῶν παρ' ἡμῖν  

134b1 ὄντων ἑκάστου ἂν ἐπιστήμη συμβαίνοι εἶναι;  

134b2  ᾽Ανάγκη.  

P: Wäre nun nicht auch das Wissen, nämlich es selbst, das schlechterdings Wissen ist, ein Wissen um 

die Wahrheit selbst, d.h. jene, die schlechterdings Wahrheit ist? 

S: Durchaus. 

P: Jeder Wissenzweig, der schlechterdings ist, wäre also jeweils ein Wissen um ein Seiendes, das 

schlechterdings ist. Oder nicht? 

S: Ja. 

P: Und wäre nicht das Wissen bei uns ein Wissen um die Wahrheit bei uns; und es ergäbe sich, daß 

jeder Wissenszweig bei uns jeweils ein Wissen um eines von dem ist, was bei uns ist? 

S: Zwangsläufig. 

134b3  ᾽Αλλὰ μὴν αὐτά γε τὰ εἴδη, ὡς ὁμολογεῖς, οὔτε ἔχομεν  

134b4 οὔτε παρ' ἡμῖν οἷόν τε εἶναι.  

134b5  Οὐ γὰρ οὖν.  

134b6  Γιγνώσκεται δέ γέ που ὑπ' αὐτοῦ τοῦ εἴδους τοῦ τῆς  

134b7 ἐπιστήμης αὐτὰ τὰ γένη ἃ ἔστιν ἕκαστα;  

134b8  Ναί.  

134b9  ῞Ο γε ἡμεῖς οὐκ ἔχομεν.  

134b10  Οὐ γάρ.  

134b11  Οὐκ ἄρα ὑπό γε ἡμῶν γιγνώσκεται τῶν εἰδῶν οὐδέν,  

134b12 ἐπειδὴ αὐτῆς ἐπιστήμης οὐ μετέχομεν.  

134b13  Οὐκ ἔοικεν.  

134b14  ῎Αγνωστον ἄρα ἡμῖν καὶ αὐτὸ τὸ καλὸν ὃ ἔστι καὶ  

134c1 τὸ ἀγαϑὸν καὶ πάντα ἃ δὴ ὡς ἰδέας αὐτὰς οὔσας ὑπολαμβά- 

134c2 νομεν.  

134c3  Κινδυνεύει.  

P: Aber die Formen selbst haben wir nicht, das gibst du doch zu; und auch, daß sie nicht bei uns sein 

können. 

                                                 
5 Diese Wendung - "was schlechterdings F ist" (ὃ ἔστιν F) - bezeichnet bei Platon die zu F gehörige Form. 



8 

 

S: In der Tat nicht. 

P: Und erkannt werden von der Form des Wissens selbst die Gattungen selbst, welche die jeweilige 

Sache schlecherdings sind. 

S: Ja. 

P: Die wir aber nicht haben. 

S: In der Tat nicht. 

P: Also wird keine der Formen von uns erkannt, da wir vom Wissen selbst nichts abbekommen 

haben. 

S: Es sieht nicht so aus. 

P: Unerkennbar ist uns also das Schöne selbst, das schlechterdings ist, und das Gute und alles, von 

dem wir annehmen, das es die Ideen selbst sind. 

S: Ich fürchte, ja. 

 

3.4. Anwendung auf göttliches Wissen 

134c4  ῞Ορα δὴ ἔτι τούτου δεινότερον τόδε.  

134c5  Τὸ ποῖον;  

134c6  Φαίης ἄν που, εἴπερ ἔστιν αὐτό τι γένος ἐπιστήμης, πολὺ  

134c7 αὐτὸ ἀκριβέστερον εἶναι ἢ τὴν παρ' ἡμῖν ἐπιστήμην, καὶ  

134c8 κάλλος καὶ τἆλλα πάντα οὕτω.  

134c9  Ναί.  

134c10  Οὐκοῦν εἴπερ τι ἄλλο αὐτῆς ἐπιστήμης μετέχει, οὐκ ἄν τινα  

134c11 μᾶλλον ἢ ϑεὸν φαίης ἔχειν τὴν ἀκριβεστάτην ἐπιστήμην;  

134c12  ᾽Ανάγκη.  

134d1  ῏Αρ' οὖν οἷός τε αὖ ἔσται ὁ ϑεὸς τὰ παρ' ἡμῖν γιγνώσκειν  

134d2 αὐτὴν ἐπιστήμην ἔχων;  

134d3  Τί γὰρ οὔ;  

P: Betrachte nun folgendes; das ist noch ungeheuerlicher. 

S: Was? 

P: Du würdest doch auch sagen: Wenn es eine Gattung selbst des Wissens gibt, dann wird dieses viel 

exakter sein als das Wissen bei uns; und ebenso die Schönheit und alles übrige. 

S: Ja. 

P: Und wenn überhaupt noch etwas des Wissens selbst teilhaftig ist, dann würdest du doch 

bestreiten, daß irgendjemand eher als Gott das exakteste Wissen hat? 

S: Zwangsläufig. 

P: Wird Gott dann in der Lage sein, zu erkennen, was bei uns ist, da er doch das Wissen selbst hat? 

S: Warum den nicht? 

134d4  ῞Οτι, ἔφη ὁ Παρμενίδης, ὡμολόγηται ἡμῖν, ὦ Σώκρατες,  

134d5 μήτε ἐκεῖνα τὰ εἴδη πρὸς τὰ παρ' ἡμῖν τὴν δύναμιν ἔχειν ἣν  

134d6 ἔχει, μήτε τὰ παρ' ἡμῖν πρὸς ἐκεῖνα, ἀλλ' αὐτὰ πρὸς αὑτὰ  

134d7 ἑκάτερα.  

134d8  ᾿Ωμολόγηται γάρ.  

134d9  Οὐκοῦν εἰ παρὰ τῷ ϑεῷ αὕτη ἐστὶν ἡ ἀκριβεστάτη  

134d10 δεσποτεία καὶ αὕτη ἡ ἀκριβεστάτη ἐπιστήμη, οὔτ' ἂν ἡ  

134d11 δεσποτεία ἡ ἐκείνων ἡμῶν ποτὲ ἂν δεσπόσειεν, οὔτ' ἂν  

134e1 ἐπιστήμη ἡμᾶς γνοίη οὐδέ τι ἄλλο τῶν παρ' ἡμῖν, ἀλλὰ  

134e2 ὁμοίως ἡμεῖς τε ἐκείνων οὐκ ἄρχομεν τῇ παρ' ἡμῖν ἀρχῇ  

134e3 οὐδὲ γιγνώσκομεν τοῦ ϑείου οὐδὲν τῇ ἡμετέρᾳ ἐπιστήμῃ,  

134e4 ἐκεῖνοί τε αὖ κατὰ τὸν αὐτὸν λόγον οὔτε δεσπόται ἡμῶν  

134e5 εἰσὶν οὔτε γιγνώσκουσι τὰ ἀνϑρώπεια πράγματα ϑεοὶ  

134e6 ὄντες.  

134e7  ᾽Αλλὰ μὴ λίαν, ἔφη, <ᾖ> ϑαυμαστὸς ὁ λόγος, εἴ τις τὸν  



9 

 

134e8 ϑεὸν ἀποστερήσει τοῦ εἰδέναι. 

P: Weil wir uns darauf geeinigt haben, mein Sokrates, daß weder jene Formen die Kraft, die sie haben 

im Verhältnis zu dem, was bei uns ist, haben, noch umgekehrt dasjenide, das bei uns ist, im Verhältnis 

zu jenem, sondern beides jeweils nur selbst im Verhältnis zu ihm selbst. 

S: Darauf haben wir uns tatsächlich geeinigt. 

P: Und wenn nun bei Gott die exakteste Herrschaft und das exakteste Wissen selbst ist, dann würde 

die Herrschaft über jene nicht mehr über und herrschen, noch würde das Wissen uns kennen oder 

sonst etwas von dem, was bei uns ist. Sondern es gilt gleichermaßen: Einerseits herrschen wir mit 

derjenigen Herrschaft, die bei uns ist, nicht über jene, noch erkennen wir mit unserem Wissen 

irgendetwas vom Göttlichen; und andererseits sind nach demselben Argument jene nicht unsere 

Herren, noch erkennen sie als Götter die menschlichen Angelegenheiten. 

 S: Das ist aber ein viel zu irritierendes Argument, wenn man auf diese Weise Gott des Wissens 

beraubt. 

 

4. Resumé: 

134e9  Ταῦτα μέντοι, ὦ Σώκρατες, ἔφη ὁ Παρμενίδης, καὶ ἔτι  

135a1 ἄλλα πρὸς τούτοις πάνυ πολλὰ ἀναγκαῖον ἔχειν τὰ εἴδη, εἰ  

135a2 εἰσὶν αὗται αἱ ἰδέαι τῶν ὄντων καὶ ὁριεῖταί τις αὐτό τι  

135a3 ἕκαστον εἶδος· ὥστε ἀπορεῖν τε τὸν ἀκούοντα καὶ ἀμφισβη- 

135a4 τεῖν ὡς οὔτε ἔστι ταῦτα, εἴ τε ὅτι μάλιστα εἴη, πολλὴ ἀνάγκη  

135a5 αὐτὰ εἶναι τῇ ἀνϑρωπίνῃ φύσει ἄγνωστα, καὶ ταῦτα λέγοντα  

135a6 δοκεῖν τε τὶ λέγειν καί, ὃ ἄρτι ἐλέγομεν, ϑαυμαστῶς ὡς  

135a7 δυσανάπειστον εἶναι. καὶ ἀνδρὸς πάνυ μὲν εὐφυοῦς τοῦ  

135a8 δυνησομένου μαϑεῖν ὡς ἔστι γένος τι ἑκάστου καὶ οὐσία αὐτὴ  

135b1 καϑ' αὑτήν, ἔτι δὲ ϑαυμαστοτέρου τοῦ εὑρήσοντος καὶ ἄλλον  

135b2 δυνησομένου διδάξαι ταῦτα πάντα ἱκανῶς διευκρινησάμενον.  

135b3  Συγχωρῶ σοι, ἔφη, ὦ Παρμενίδη, ὁ Σωκράτης· πάνυ γάρ  

135b4 μοι κατὰ νοῦν λέγεις.  

135b5  ᾽Αλλὰ μέντοι, εἶπεν ὁ Παρμενίδης, εἴ γέ τις δή, ὦ  

135b6 Σώκρατες, αὖ μὴ ἐάσει εἴδη τῶν ὄντων εἶναι, εἰς πάντα τὰ  

135b7 νυνδὴ καὶ ἄλλα τοιαῦτα ἀποβλέψας, μηδέ τι ὁριεῖται εἶδος  

135b8 ἑνὸς ἑκάστου, οὐδὲ ὅποι τρέψει τὴν διάνοιαν ἕξει, μὴ ἐῶν  

135c1 ἰδέαν τῶν ὄντων ἑκάστου τὴν αὐτὴν ἀεὶ εἶναι, καὶ οὕτως τὴν  

135c2 τοῦ διαλέγεσϑαι δύναμιν παντάπασι διαφϑερεῖ. τοῦ τοιούτου  

135c3 μὲν οὖν μοι δοκεῖς καὶ μᾶλλον ᾐσϑῆσϑαι.  

135c4  ᾽Αληϑῆ λέγεις, φάναι.  

135c5  Τί οὖν ποιήσεις φιλοσοφίας πέρι; πῇ τρέψῃ ἀγνοουμένων  

135c6 τούτων;  

135c7  Οὐ πάνυ μοι δοκῶ καϑορᾶν ἔν γε τῷ παρόντι.  


