Gottfried Heinemann

Seminar fur Studienanfanger (Di 10-12, Mag. und Lehramt Philos.)

Der Tod des Sokrates. Platons Apologie, Kriton, Euthyphron und Phaidon
Textpréparation zum 12.1.99: (G. Heinemann)

Phaidon 57A-69E
(Zeilenangaben nach Burnet)

Eiglers Gliederung



Inhaltsangabe, Bemerkungen
1. Rahmen und Anlaf3 des Gespréchs (57A-61C1)
1.1. Echekrates fragt nach dem Tod des Sokrates (57A-59C7)



Echekrates, Pythagoreer aus Phleious, befragt Phaidon tiber den Hergang und die Gespréche (58C) beim Tod
des Sokrates.

Phaidon antwortet u.a., es sei fur ihn die angenehmste Beschéftigung (58D6: ndvtov fidiotov), iiber Sokrates zu
sprechen und zu horen. - Dies deutet auf einen gewissen Abstand: Platon spielt darauf an, daf} Sokrates (zur
Abfassungszeit des Phd., ca. 385 oder spater) eine literarische Figur geworden ist.

Phaidon berichtet von der sonderbar gemischten Stimmung beim Tode des Sokrates (58E f.) - Vgl. dann Sokra-
tes tiber das sonderbare Wechselverhaltnis von Lust und Unlust (60BC).

Phaidon nennt die Anwesenden beim Tode des Sokrates. Von Platon wird gesagt, er sei unpaflich gewesen. -
Platon gibt also zu verstehen, daf er sich fir die historische Richtigkeit des Berichtes nicht verbirgt.

1.2. Phaidon erzéhlt vom Anlal des Gespréachs (59C8-61C1)



Phaidon berichtet weiter: Offnung des Gefangnisses (59DE); Xanthippe wird fortgeschickt (60A); Sokrates,
gerade von den Fesseln befreit, spricht Giber das Wechselverhaltnis von Lust und Unlust, als mégliches Thema
einer Asopischen Fabel (60BC).

Kebes fragt Sokrates im Auftrag des Euenos, wieso er im Gefangnis angefangen hat, Gedichte (eine "Anrede",
npooiwov, an Apollon sowie Versifikation Asopischer Fabeln) zu verfassen (60CD). Sokrates beruft sich auf
einen Traum (60E f.) und merkt an, wenn er sich als Dichter betétige, dann musse er Erzéhlungen und keine
Argumente verfassen (61B4: moiciv pvSovc AL ov Adyouc); dabei habe er sich an Asop gehalten. - Vgl. 61DE,
wo Sokrates anmerkt, es sei vor dem Tode angebracht, sich durch Erz&hlungen auf den kunftigen Aufenthalt ein-
zustellen (61E2: pv3oloyeiv). Es werden "Erzdhlungen" (mythoi) und nicht etwa "Argumente™ (logoi) ange-
kindigt.

Sokrates 1aBt dem Euenos ausrichten, er solle, “wenn er klug ist, mir schleunigst nachkommen™ (61B8: &v co-
PpoVviy, £LE dStdKeW OG TayIoTA).

2. These das Sokrates: Der Philosoph lebt auf den Tod hin (61C2-69E5)

2.1. Die These (61C2-62C8)



Auf Intervention des Simmias bekraftigt Sokrates, als "Philosoph”, werde Euenos, wie "jeder, der an dieser
Sache so teilnimmt, wie sie es verdient" (61C8 f.: miic 81 aEime TovTov Tod TPdypatoc péteoty - Ubers. Th.
Ebert), ihm in den Tod nachfolgen wollen, ohne sich dabei aber selbst Gewalt anzutun.

Verbot der Selbsttétung (unter Berufung auf den Pythagoreer Philolaos): (i) Geheimlehre: Vergleich mit dem

Geféangnis; als allzu groBartig beiseitegelassen (62B2 ff.). (ii) Vergleich mit einer Herde im Besitz der Gotter
62B6 ff.)

2.2. Gegenthese des Kebes: Der Philosoph muf3 méglichst lange leben (62C9-63D2)



Einwand des Kebes: Es ware unverninftig, eine Herde, welche den besten Hiiter hat, verlassen zu wollen (62C-
E) - Auffallig: "die Gotter" (62B7 f.: 3covc, 1oic Jeoic, 62D6: Jeoi)) vs. "der Gott" (64D2: 3e6v). Auf den Unter-
schied kommt's hier offenbar nicht an.

Simmias schlief3t sich den Einwand an (63A).

Sokrates sieht sich aufgefordert, sich "zu verteidigen wie vor Gericht" (63B2: droAoyficac3or domnep &v
dwootnpio): Er hofft, wiederum zu "weisen und guten Géttern™ und tberdies "zu verstorbenen Menschen, die
besser sind als die hiesigen" zu kommen; insgesamt hofft er, "dal es etwas gibt flr die Verstorbenen", und zwar
"etwas weit Besseres fur die Guten als fir die Schlechten™ (63BC).

Simmias fordert Sokrates auf, diesen Gedanken auszufihren, dies liege im "gemeinsamen Interesse” der
Anwesenden (vgl. 63D1: xowov dyaddv) und diene iiberdies seiner Verteidigung (63CD).

2.3. Sokrates begriindet seine Ansicht: Der Tod ist Befreiung der Seele (63D3-67B6)



Intervention des Henkers: Zu reden, beeintrachtigt die Wirkung des Gifts (63DE)

These des Sokrates, "daf, wer sich richtig mit der Philosophie befal3t, gar nichts anderes im Sinn hat als zu
sterben und tot zu sein” (64A4 ff.; Ubers. Th. Ebert).

Bemerkung des Simmias, dies rechtfertige ja geradezu die Verfolgung der Philosophen (64AB).

Begriindung der These:

Def.: Der Tod ist "die Trennung der Seele vom Kdérper"; gestorben zu sein, heifit, "dal der Korper von der Seele
getrennt worden und fiir sich ist und dafR die Seele vom Korper getrennt fir sich ist" (64C; Ubers. Th. Ebert).
(i) Ein Philosoph legt keinen Wert auf leibliche Belange, d.h. er 16st seine Seele vom Umgang mit dem Leib
(64D ff.).

(ii) Die Sinne sind tauschend; zur Erkenntnis kommt man nicht durch den Leib, sondern durch Nachdenken
(65C2: hoyileoBar), d.h. wenn die Seele "so weit wie moglich ganz fir sich ist” (65C7: 6t pdhota ovt kod'
avtnv yiyvnrar) und unter Beiseitelassen des Leibes *nach dem strebt, was ist” (65C9: opéynrtat tod 6vtog;
jeweils Ubers. Th. Ebert).

(iii) Das "Gerechte selbst" (65D4 f.: dikatov avtd) "ist etwas”, wird aber durch leibliche Wahrnehmung verfehlt;
ebenso das "Schone” und das "Gute", ferner "GroRe", "Gesundheit”, "Kraft", insgesamt also "das Wesen von
allen Dingen, was jedes ist" (65D12 ff.: Aéym 6¢ mepi ... andvt@v Tiig ovoiag O Tuyydvel Ekactov &v).
Dergleichen wird nur "rein" und "ungemischt" gedacht, wenn sich ihm die Seele "rein" und "ungemischt"
zuwendet (65D ff.).

(iv) Fur die von Philosophen angestrebte Erkenntnis ist also die Trennung der Seele vom Leibe erforderlich.
Diese wird erst im Tode erreicht; zuvor nur insofern, als wir uns vom Leibe "rein" halten (66B-67B).

2.4. Das Leben und die Tugenden des Philosophen (67B7-69E5)



Ergebnis: Als Lésung und Trennung der Seele vom Koérper ist der Tod nichts anderes als "das Geschaft der
Philosophen” (67D8 f.: 10 peAénua t@v @ihocdéewv). Die Philosophie ist eine Ubung im Sterben; ihr Ziel wird
durch den Tod erreicht. (67E ff.)

Die ausgezeichnete Tapferkeit und Besonnenheit der Philosophen ergibt sich daraus, daB sie als einzige nicht
eine Abwégung leiblichen Wohl und Ubels motiviert ist (68C ff.). In Wahrheit (69B8: 10 &' éAn9éc, adv.) sind
Tapferkeit, Besonnenheit und Gerechtigkeit "eine Art Reinigung" (69C1: kéSapois tig) von Lust, Furcht etc..
Die Einsicht (ppovnoig) ist dementsprechend "eine Art Reinigungsritus" (69C3: kodapudg tig), der - wie eine
Initiation - fir das Wohlergeben nach dem Tode erforderlich ist (69B ff.).



