
Gottfried Heinemann 
 
Seminar für Studienanfänger (Di 10-12, Mag. und Lehramt Philos.) 
 
Der Tod des Sokrates. Platons Apologie, Kriton, Euthyphron und Phaidon  
 
 

Textpräparation zum 12.1.99: (G. Heinemann) 
Phaidon 57A-69E 

(Zeilenangaben nach Burnet) 
 
 

Eiglers Gliederung 



 
 

Inhaltsangabe, Bemerkungen 
1. Rahmen und Anlaß des Gesprächs (57A-61C1) 
1.1. Echekrates fragt nach dem Tod des Sokrates (57A-59C7) 



Echekrates, Pythagoreer aus Phleious, befragt Phaidon über den Hergang und die Gespräche (58C) beim Tod 
des Sokrates. 
Phaidon antwortet u.a., es sei für ihn die angenehmste Beschäftigung (58D6: πάντων ἥδιστον), über Sokrates zu 
sprechen und zu hören. - Dies deutet auf einen gewissen Abstand: Platon spielt darauf an, daß Sokrates (zur 
Abfassungszeit des Phd., ca. 385 oder später) eine literarische Figur geworden ist. 
Phaidon berichtet von der sonderbar gemischten Stimmung beim Tode des Sokrates (58E f.) - Vgl. dann Sokra-
tes über das sonderbare Wechselverhältnis von Lust und Unlust (60BC). 
Phaidon nennt die Anwesenden beim Tode des Sokrates. Von Platon wird gesagt, er sei unpäßlich gewesen. - 
Platon gibt also zu verstehen, daß er sich für die historische Richtigkeit des Berichtes nicht verbürgt. 
1.2. Phaidon erzählt vom Anlaß des Gesprächs (59C8-61C1) 



Phaidon berichtet weiter: Öffnung des Gefängnisses (59DE); Xanthippe wird fortgeschickt (60A); Sokrates, 
gerade von den Fesseln befreit, spricht über das Wechselverhältnis von Lust und Unlust, als mögliches Thema 
einer Äsopischen Fabel (60BC). 
Kebes fragt Sokrates im Auftrag des Euenos, wieso er im Gefängnis angefangen hat, Gedichte (eine "Anrede", 
προοίμιον, an Apollon sowie Versifikation Äsopischer Fabeln) zu verfassen (60CD). Sokrates beruft sich auf 
einen Traum (60E f.) und merkt an, wenn er sich als Dichter betätige, dann müsse er Erzählungen und keine 
Argumente verfassen (61B4: ποιεῖν μύϑουϛ ἀλλ' οὐ λόγουϛ); dabei habe er sich an Äsop gehalten. - Vgl. 61DE, 
wo Sokrates anmerkt, es sei vor dem Tode angebracht, sich durch Erzählungen auf den künftigen Aufenthalt ein-
zustellen (61E2: μυϑολογεῖν). Es werden "Erzählungen" (mythoi) und nicht etwa "Argumente" (logoi) ange-
kündigt. 
Sokrates läßt dem Euenos ausrichten, er solle, "wenn er klug ist, mir schleunigst nachkommen" (61B8: ἂν σω-
φρονῇ, ἐμὲ διώκειν ὡϛ τάχιστα). 
2. These das Sokrates: Der Philosoph lebt auf den Tod hin (61C2-69E5) 
2.1. Die These (61C2-62C8) 



Auf Intervention des Simmias bekräftigt Sokrates, als "Philosoph", werde Euenos, wie "jeder, der an dieser 
Sache so teilnimmt, wie sie es verdient" (61C8 f.: πᾶϛ ὅτῳ ἀξίωϛ τούτου τοῦ πράγματοϛ μέτεστιν - Übers. Th. 
Ebert), ihm in den Tod nachfolgen wollen, ohne sich dabei aber selbst Gewalt anzutun. 
Verbot der Selbsttötung (unter Berufung auf den Pythagoreer Philolaos): (i) Geheimlehre: Vergleich mit dem 
Gefängnis; als allzu großartig beiseitegelassen (62B2 ff.). (ii) Vergleich mit einer Herde im Besitz der Götter 
62B6 ff.) 
2.2. Gegenthese des Kebes: Der Philosoph muß möglichst lange leben (62C9-63D2) 



Einwand des Kebes: Es wäre unvernünftig, eine Herde, welche den besten Hüter hat, verlassen zu wollen (62C-
E) - Auffällig: "die Götter" (62B7 f.: ϑεοὺϛ, τοῖϛ ϑεοῖϛ, 62D6: ϑεοί)) vs. "der Gott" (64D2: ϑεόν). Auf den Unter-
schied kommt's hier offenbar nicht an. 
Simmias schließt sich den Einwand an (63A). 
Sokrates sieht sich aufgefordert, sich "zu verteidigen wie vor Gericht" (63B2: ἀπολογήσασϑαι ὥσπερ ἐν 
δικαστηρίῳ): Er hofft, wiederum zu "weisen und guten Göttern" und überdies "zu verstorbenen Menschen, die 
besser sind als die hiesigen" zu kommen; insgesamt hofft er, "daß es etwas gibt für die Verstorbenen", und zwar 
"etwas weit Besseres für die Guten als für die Schlechten" (63BC). 
Simmias fordert Sokrates auf, diesen Gedanken auszuführen, dies liege im "gemeinsamen Interesse" der 
Anwesenden (vgl. 63D1: κοινὸν ἀγαϑόν) und diene überdies seiner Verteidigung (63CD). 
2.3. Sokrates begründet seine Ansicht: Der Tod ist Befreiung der Seele (63D3-67B6) 



Intervention des Henkers: Zu reden, beeinträchtigt die Wirkung des Gifts (63DE) 
These des Sokrates, "daß, wer sich richtig mit der Philosophie befaßt, gar nichts anderes im Sinn hat als zu 
sterben und tot zu sein" (64A4 ff.; Übers. Th. Ebert). 
Bemerkung des Simmias, dies rechtfertige ja geradezu die Verfolgung der Philosophen (64AB). 
Begründung der These: 
Def.: Der Tod ist "die Trennung der Seele vom Körper"; gestorben zu sein, heißt, "daß der Körper von der Seele 
getrennt worden und für sich ist und daß die Seele vom Körper getrennt für sich ist" (64C; Übers. Th. Ebert). 
(i) Ein Philosoph legt keinen Wert auf leibliche Belange, d.h. er löst seine Seele vom Umgang mit dem Leib 
(64D ff.). 
(ii) Die Sinne sind täuschend; zur Erkenntnis kommt man nicht durch den Leib, sondern durch Nachdenken 
(65C2: λογίζεσϑαι), d.h. wenn die Seele "so weit wie möglich ganz für sich ist" (65C7: ὅτι μάλιστα αὐτὴ καϑ' 
αὑτὴν γίγνηται) und unter Beiseitelassen des Leibes "nach dem strebt, was ist" (65C9: ὀρέγηται τοῦ ὄντοϛ; 
jeweils Übers. Th. Ebert). 
(iii) Das "Gerechte selbst" (65D4 f.: δίκαιον αὐτό) "ist etwas", wird aber durch leibliche Wahrnehmung verfehlt; 
ebenso das "Schöne" und das "Gute", ferner "Größe", "Gesundheit", "Kraft", insgesamt also "das Wesen von 
allen Dingen, was jedes ist" (65D12 ff.: λέγω δὲ περὶ ... ἁπάντων τῆϛ οὐσίαϛ ὃ τυγχάνει ἕκαστον ὄν). 
Dergleichen wird nur "rein" und "ungemischt" gedacht, wenn sich ihm die Seele "rein" und "ungemischt" 
zuwendet (65D ff.). 
(iv) Für die von Philosophen angestrebte Erkenntnis ist also die Trennung der Seele vom Leibe erforderlich. 
Diese wird erst im Tode erreicht; zuvor nur insofern, als wir uns vom Leibe "rein" halten (66B-67B). 
2.4. Das Leben und die Tugenden des Philosophen (67B7-69E5) 



Ergebnis: Als Lösung und Trennung der Seele vom Körper ist der Tod nichts anderes als "das Geschäft der 
Philosophen" (67D8 f.: τὸ μελέτημα τῶν φιλοσόφων). Die Philosophie ist eine Übung im Sterben; ihr Ziel wird 
durch den Tod erreicht. (67E ff.) 
Die ausgezeichnete Tapferkeit und Besonnenheit der Philosophen ergibt sich daraus, daß sie als einzige nicht 
eine Abwägung leiblichen Wohl und Übels motiviert ist (68C ff.). In Wahrheit (69B8: τὸ δ' ἀληϑὲϛ, adv.) sind 
Tapferkeit, Besonnenheit und Gerechtigkeit "eine Art Reinigung" (69C1: κάϑαρσίϛ τιϛ) von Lust, Furcht etc.. 
Die Einsicht (φρόνησιϛ) ist dementsprechend "eine Art Reinigungsritus" (69C3: καϑαρμόϛ τιϛ), der - wie eine 
Initiation - für das Wohlergeben nach dem Tode erforderlich ist (69B ff.). 


