
G. Heinemann: Platons Phaidon, Proseminar, SoSe 2013, Textpräparation zum 2./9.  Juli  

 

 1 

Phaidon 99c-105b Inhaltsangabe etc. (G. Heinemann, Handout zum 2./9. Juli 2013) 

1. (99cd): Sokrates hat zu Anaxagoras angemerkt, dessen Annahme, die "Vernunft" habe "alles geord-

net" lasse für die Naturwissenschaft eine teleologische Erklärungart erwarten: Wenn die Dinge durch 

Vernunft geordnet sind, sind sie so geordnet, wie es am besten ist; ihre Anordnung und Beschaffen-

heit ist jeweils dadurch, daß es so am besten ist, zu erklären.1 Diese Art der Ursachenforschung sei 

aber bei Anaxagoras und den anderen Naturforschern nicht ausgeführt; auch er selbst sei dazu nicht 

in der Lage. Stattdessen habe er eine "zweitbeste Fahrt" (99c9-d1:2 deuteros plous), der Ursachenfor-

schung unternommen, von der er nun berichtet.  

1a. (99d-100a): Vergleich:  

 Wer die Sonne mit bloßem Auge "betrachtet" (d6: theôrountes kai skopoumenoi), verdirbt sich die 

Augen; man muß indirekte Beobachtungsmittel verwenden.  

 Wenn Sokrates die Dinge mit den Augen ansieht (e3: blepôn) und mit den Sinnen an sie heranzu-

kommen versucht (e4: epicheirôn haptesthai), könnte er sich die Seele verderben; deshalb hält er es 

für nötig, "auf die Argumente (e5: logoi) ausweichen und in diesen betrachten, was es mit den 

Dingen wirklich auf sich hat (e5-6: skopein tôn ontôn tên alêtheian). 

Sokrates fügt hinzu, daß der Vergleich hinkt: "in Argumenten" ist nicht "in Bildern" (e6-a3). 

1b. (100ab): Formulierung der Hypothesenmethode (zit. Eberts Übers.). 

Hypothesis: Existenzannahme – daß etwas mit bestimmten Eigenschaften exstiert  

Was damit "übereinstimmt": die log. Konsequenzen (vgl. Eberts Kommentar, S. 350 ff.) 

1c. (100b-101c): Erläuterung und Anwendung: 

(i) Existenzannahme (100b5: hypothemenos), es gebe "etwas Schönes selbst für sich selbst (b6: auto kath' 

hauto), und (dto.) Gutes und (dto.) Großes und alle übrigen". Ankündigung, dies genüge, um "daraus 

den Grund zu aufzuzeigen und den Nachweis zu erbringen, daß die Seele unsterblich ist".3 

(ii) Konsequenzen. Sokrates führt aus, Kebes stimmt zu: 

(100c-e) Was schön ist, sei dies "weil es an jenem Schönen partizipiert (c5: metechei)". 

(100e-101b) Was groß oder klein ist, sei dies wegen der Großheit bzw. Kleinheit, nicht z.B. wegen des 

Kopfes (b6, cf. 96e1) bzw. der addierten Zahl oder Ausdehnung (b4-7).4 

                                                      
1 Eben dies, daß es so am besten ist, ist demnach die "Ursache" (aitia) ihrer jeweiligen Beschaffenheit 

und Anordnung. 

2 Zeilenangaben nach Burnet (OCT). 

3 "Den Grund": tên aitian (b8) – das ist wohl der seit 95e9 gesuchte "Grund für Entstehen und 

Vergehen überhaupt"  

4 Dazu Eberts Kommentar (S. 365 ff.)! 



G. Heinemann: Platons Phaidon, Proseminar, SoSe 2013, Textpräparation zum 2./9.  Juli  

 

 2 

(101c) Was zwei ist, sei dies durch Teilhabe (c5: metaschesis) an der Zweiheit; und überhaupt wisse 

man "keine andere Erklärung ..., wie ein Ding zu etwas Bestimmtem (c3: hekaston) gewor-

den ist als die, daß es an dem eigentümlichen Wesen jeweils dessen partizipiert, woran es 

eben partizipiert".5 

1d. (101de): Zur methodischen Ordnung: (i) Sichtung der Konsequenzen einer Hypothese, (ii) Recht-

fertigung einer Hypothese durch eine andere Hypothese, die "unter den höheren die beste zu sein 

scheint" (d9: hêtis tôn anothen beltistê phainoito), bis man (iii) "auf etwas Hinreichendes (e1: hikanon ti) 

stößt".6  

2. (102b-105b): Das Ausweichen der Ideen und Merkmale 

2a. (102b-d): Simmias ist groß und klein: Sokrates hat Kleinheit in Beziehung (c4: pros) zur Großheit 

des Simmias; Phaidon hat Großheit in Beziehung (c7: pros) zur Kleinheit des Simmias. 

2b. (102d-103a): Simmias hat somit Großheit und Kleinheit, aber sie treten nicht zugleich in dieselbe 

Relation ein. Nicht seine Großheit, sondern seine Kleinheit ist klein im Verhältnis zu Phaidons Groß-

heit; nicht seine Kleinheit, sondern seine Großheit ist groß im Verhältnis zur Kleinheit des Sokrates 

Großheit. Anstatt sein Gegenteil zu werden,7 weicht ein Merkmal aus; oder es würde vernichtet.  

2c. (103a-c): Unterschied zum Werden aus Entgegengesetztem (s.o. 70c ff.): Ein Ding kann Träger ge-

gensätzlicher Merkmale, aber kein Merkmal (und ebenso keine Idee) kann sein Gegenteil sein.8 

3. (103c-105b): Gegensätzliche wesentliche Eigenschaften 

3a. (103c-e): Schnee und Feuer existieren nicht ohne das Merkmal (e5: morphê), kalt bzw. warm zu 

sein; bei Näherung des gegenteiligen Merkmals weichen oder vergehen sie. 

3b. (103e-104c): Ebenso bei Zahlen die Merkmale, gerade bzw. ungerade zu sein.  

3c. (104c-105b): In solchen Fällen sind die Dinge zwar keinem Merkmal entgegengesetzt, aber sie 

nehmen jeweils das Gegenteil ihres charakteristischen Merkmals nicht an. Die Drei ist nicht nur unge-

rade (gr. perittos, engl. odd), sondern un-gerade (e5: an-artios, engl. un-even), etc. 

                                                      
5 Das heißt: an dem "Schönen selbst für sich selbst" (100b6) etc.  

6 Im dritten Schritt scheint, wie im Liniengleichnis der Politeia, an ein Prinzip gedacht zu sdein, das 

keine Hypothese mehr ist. Anders als im Liniengleichnis ("Aufheben der Hypothesen") wird im 

Phaidon aber nichts über die Methode der Prinzipienforschung gesagt. 

7 Daß auch die Großheit selbst (d6: auto to megethos) nicht zugleich groß und klein sein kann, wird 

hier nur am Rande erwähnt. 

8 "Idee": to (sc. enantion) en têi physei (103b5)) 



G. Heinemann: Platons Phaidon, Proseminar, SoSe 2013, Textpräparation zum 2./9.  Juli  

 

 3 

4. (105b-107b) Unsterblichkeit und Unvergänglichkeit der Seele 

4a. (105b-d) Differenzierung des bisherigen Ansatzes: 

 Was im Körper auftritt, so daß er warm ist, ist das Feuer 

 Was im Körper auftritt, so daß er krank ist, ist das Fieber 

 Was in der Zahl auftritt, so daß sie gerade ist, ist die (überschüssige) Einheit 

Demgemäß:  

 Was im Körper auftritt, so daß er lebendig ist, ist die Seele. 

4b. (105de) Wie oben: Die Seele nimmt das Gegenteil dessen, was sie einbringt, nicht an: Wie die Ein-

heit un-gerade (engl. un-even) ist, ist sie "un-tot" -- und insofern "unsterblich" (beides: athanatos).9 

4c. (105e-106d) Schnee, Feuer etc. sind zerstörbar; statt das Gegenteil der von ihnen eingebrachten 

Eigenschaft anzunehmen, werden sie bei dessen Näherung vernichtet. Gilt dies auch für die Seele, so 

daß sie bei Näherung des Todes zwar nicht den Tod annähme (und zu einer toten Seele würde), aber 

vernichtet würde? Oder ist die Seele zusätzlich (pros, c10) dazu, daß sie un-tot ist, überdies auch un-

zerstörbar? – Sokrates betont: Wenn dem allgemeinen Satz  

(*) Das Un-tote / Unsterbliche ist überdies auch unzerstörbar. 

nicht zugestimmt wird, ist eine andere Argumentation erforderlich.  

4d. (106d-107b)  (*) wird von Kebes bejaht und auf Nachfragen bekräftigt: Das Un-tote / Unsterbliche 

(athanaton, d3) ist immerseiend (aidion, d3) und kann daher keine Vernichtung "annehmen" (dechoito 

oder dexetai, d3, d4).10 – Sokrates konstatiert einen allgemeinen Konsens, beschränkt die Aussage aber 

auf "Gott ... und die Idee des Lebens und wenn sonst etwas unsterblich ist" (d5-6).11 Auf Nachfrage 

bekräftigt Kebes die Unvergänglichkeit der Seele und die Unangreifbarkeit der Argumentation. 

Simmias bekundet einen unbestimmten Vorbehalt und wird hierin von Sokrates bestärkt 

5. (107cd) Überleitung zum Schlußmythos 

 

                                                      
9 Das gr. athanatos  ist einerseits in genauer Analogie zu apsychron (un-kalt), anartion (un-gerade) 

gebildet. Zugleich bedeutet es aber "unsterblich" im landläufigen Sinne von "immerlebend". – Auch 

das deutsche "unsterblich" kann im Sinne dieser Analogie genommen werden: daß nämlich das 

Sterben kein Vorgang ist, der sich an der Seele vollziehen kann, wie sich z.B. das Lernen oder das 

Traurigwerden an der Seele vollzieht. Beim Lernen ist die Seele zuerst unwissend und schließlich 

wissend,  beim Traurigwerden zuerst (vielleicht) fröhlich, dann traurig, beim Sterben wäre die zuerst 

lebendig und dann tot, was aus den angegebenen Gründen nicht geht. Insofern läßt sich Eberts 

Übersetzung rechtfertigen. 

10 Die Konklusion klingt tautologisch: Kein Ding wird Träger des Merkmals "vernichtet". -- Wichtig 

und bezeichnend ist aber zwischendurch der Schluß von "un-tot / unsterblich" auf "immerseiend": 

Hier wird ein Katalog göttlicher Prädikate abgearbeitet. 

11 106d5-6. Beachte: Die individuelle Seele ist keinesfalls mit der Idee des Lebens (auto to tês zôês eidos) 

gleichzusetzen. 


