G. Heinemann: Platons Phaidon, Proseminar, SoSe 2013, Textpraparation zum 2./9. Juli

Phaidon 99¢-105b Inhaltsangabe etc. (G. Heinemann, Handout zum 2./9. Juli 2013)

1. (99cd): Sokrates hat zu Anaxagoras angemerkt, dessen Annahme, die "Vernunft" habe "alles geord-
net" lasse fiir die Naturwissenschaft eine teleologische Erklarungart erwarten: Wenn die Dinge durch
Vernunft geordnet sind, sind sie so geordnet, wie es am besten ist; ihre Anordnung und Beschaffen-
heit ist jeweils dadurch, dafs es so am besten ist, zu erkldren.! Diese Art der Ursachenforschung sei
aber bei Anaxagoras und den anderen Naturforschern nicht ausgefiihrt; auch er selbst sei dazu nicht
in der Lage. Stattdessen habe er eine "zweitbeste Fahrt" (99c9-d1:2 deuteros plous), der Ursachenfor-

schung unternommen, von der er nun berichtet.

1a. (99d-100a): Vergleich:

e  Wer die Sonne mit blofSem Auge "betrachtet" (d6: thedrountes kai skopoumenoi), verdirbt sich die

Augen; man muf$ indirekte Beobachtungsmittel verwenden.

e  Wenn Sokrates die Dinge mit den Augen ansieht (e3: blepon) und mit den Sinnen an sie heranzu-
kommen versucht (e4: epicheiron haptesthai), konnte er sich die Seele verderben; deshalb halt er es
fiir notig, "auf die Argumente (e5: logoi) ausweichen und in diesen betrachten, was es mit den

Dingen wirklich auf sich hat (e5-6: skopein ton onton tén alétheian).

Sokrates fiigt hinzu, daf$ der Vergleich hinkt: "in Argumenten” ist nicht "in Bildern" (e6-a3).

1b. (100ab): Formulierung der Hypothesenmethode (zit. Eberts Ubers.).
Hypothesis: Existenzannahme — daf} etwas mit bestimmten Eigenschaften exstiert

Was damit "tibereinstimmt": die log. Konsequenzen (vgl. Eberts Kommentar, S. 350 ff.)

1c. (100b-101c): Erlauterung und Anwendung;:

(i) Existenzannahme (100b5: hypothemenos), es gebe "etwas Schones selbst fiir sich selbst (b6: auto kath’
hauto), und (dto.) Gutes und (dto.) Grofies und alle iibrigen". Ankiindigung, dies geniige, um "daraus
den Grund zu aufzuzeigen und den Nachweis zu erbringen, daf} die Seele unsterblich ist".3

(ii) Konsequenzen. Sokrates fiihrt aus, Kebes stimmt zu:

(100c-e) Was schon ist, sei dies "weil es an jenem Schonen partizipiert (c5: metechei)".

(100e-101b) Was grofs oder klein ist, sei dies wegen der Grofsheit bzw. Kleinheit, nicht z.B. wegen des
Kopfes (b6, cf. 96el) bzw. der addierten Zahl oder Ausdehnung (b4-7).4

1 Eben dies, dafS es so am besten ist, ist demnach die "Ursache" (aitia) ihrer jeweiligen Beschaffenheit
und Anordnung.

2 Zeilenangaben nach Burnet (OCT).

3 "Den Grund": tén aitian (b8) — das ist wohl der seit 95e9 gesuchte "Grund fiir Entstehen und
Vergehen iiberhaupt"

4 Dazu Eberts Kommentar (S. 365 ff.)!



G. Heinemann: Platons Phaidon, Proseminar, SoSe 2013, Textpraparation zum 2./9. Juli

(101c¢) Was zwei ist, sei dies durch Teilhabe (c5: metaschesis) an der Zweiheit; und tiberhaupt wisse
man "keine andere Erklarung ..., wie ein Ding zu etwas Bestimmtem (c3: hekaston) gewor-
den ist als die, dafs es an dem eigentiimlichen Wesen jeweils dessen partizipiert, woran es

eben partizipiert".

1d. (101de): Zur methodischen Ordnung: (i) Sichtung der Konsequenzen einer Hypothese, (ii) Recht-
fertigung einer Hypothese durch eine andere Hypothese, die "unter den hoheren die beste zu sein
scheint" (d9: hétis ton anothen beltisté phainoito), bis man (iii) "auf etwas Hinreichendes (el: hikanon ti)
stofst".o

2. (102b-105b): Das Ausweichen der Ideen und Merkmale

2a. (102b-d): Simmias ist grof und klein: Sokrates hat Kleinheit in Beziehung (c4: pros) zur Grofiheit

des Simmias; Phaidon hat Grofsheit in Beziehung (c7: pros) zur Kleinheit des Simmias.

2b. (102d-103a): Simmias hat somit Grofheit und Kleinheit, aber sie treten nicht zugleich in dieselbe
Relation ein. Nicht seine Grof$heit, sondern seine Kleinheit ist klein im Verhélinis zu Phaidons Grof3-
heit; nicht seine Kleinheit, sondern seine Grofsheit ist grofs im Verhaltnis zur Kleinheit des Sokrates

GrofSheit. Anstatt sein Gegenteil zu werden,” weicht ein Merkmal aus; oder es wiirde vernichtet.

2c. (103a-c): Unterschied zum Werden aus Entgegengesetztem (s.o. 70c ff.): Ein Ding kann Trager ge-

gensétzlicher Merkmale, aber kein Merkmal (und ebenso keine Idee) kann sein Gegenteil sein.?

3. (103¢-105b): Gegensatzliche wesentliche Eigenschaften

3a. (103c-e): Schnee und Feuer existieren nicht ohne das Merkmal (e5: morphé), kalt bzw. warm zu

sein; bei Ndherung des gegenteiligen Merkmals weichen oder vergehen sie.

3b. (103e-104c): Ebenso bei Zahlen die Merkmale, gerade bzw. ungerade zu sein.

3c. (104c-105b): In solchen Fillen sind die Dinge zwar keinem Merkmal entgegengesetzt, aber sie
nehmen jeweils das Gegenteil ihres charakteristischen Merkmals nicht an. Die Drei ist nicht nur unge-

rade (gr. perittos, engl. odd), sondern un-gerade (e5: an-artios, engl. un-even), etc.

5 Das heifst: an dem "Schonen selbst fiir sich selbst" (100b6) etc.

¢ Im dritten Schritt scheint, wie im Liniengleichnis der Politeia, an ein Prinzip gedacht zu sdein, das
keine Hypothese mehr ist. Anders als im Liniengleichnis ("Aufheben der Hypothesen") wird im
Phaidon aber nichts iiber die Methode der Prinzipienforschung gesagt.

7 Daf$ auch die Grofiheit selbst (d6: auto to megethos) nicht zugleich grof$ und klein sein kann, wird
hier nur am Rande erwéahnt.

8 "Idee": to (sc. enantion) en té: physei (103b5))



G. Heinemann: Platons Phaidon, Proseminar, SoSe 2013, Textpraparation zum 2./9. Juli

4. (105b-107b) Unsterblichkeit und Unverganglichkeit der Seele

4a. (105b-d) Differenzierung des bisherigen Ansatzes:

° Was im Korper auftritt, so dafS er warm ist, ist das Feuer

. Was im Korper auftritt, so dafs er krank ist, ist das Fieber

e  Wasin der Zahl auftritt, so dafs sie gerade ist, ist die (iiberschiissige) Einheit
Demgemafs:

e Wasim Korper auftritt, so daf8 er lebendig ist, ist die Seele.

4b. (105de) Wie oben: Die Seele nimmt das Gegenteil dessen, was sie einbringt, nicht an: Wie die Ein-

heit un-gerade (engl. un-even) ist, ist sie "un-tot" -- und insofern "unsterblich" (beides: athanatos).’

4c. (105e-106d) Schnee, Feuer etc. sind zerstorbar; statt das Gegenteil der von ihnen eingebrachten
Eigenschaft anzunehmen, werden sie bei dessen Naherung vernichtet. Gilt dies auch fiir die Seele, so
dafS sie bei Naherung des Todes zwar nicht den Tod anndhme (und zu einer toten Seele wiirde), aber
vernichtet wiirde? Oder ist die Seele zusatzlich (pros, c10) dazu, daf8 sie un-tot ist, iiberdies auch un-
zerstOrbar? — Sokrates betont: Wenn dem allgemeinen Satz

(*) Das Un-tote / Unsterbliche ist tiberdies auch unzerstorbar.

nicht zugestimmt wird, ist eine andere Argumentation erforderlich.

4d. (106d-107b) (*) wird von Kebes bejaht und auf Nachfragen bekraftigt: Das Un-tote / Unsterbliche
(athanaton, d3) ist immerseiend (aidion, d3) und kann daher keine Vernichtung "annehmen" (dechoito
oder dexetai, d3, d4).1° — Sokrates konstatiert einen allgemeinen Konsens, beschrankt die Aussage aber
auf "Gott ... und die Idee des Lebens und wenn sonst etwas unsterblich ist" (d5-6).1" Auf Nachfrage
bekréftigt Kebes die Unverganglichkeit der Seele und die Unangreifbarkeit der Argumentation.

Simmias bekundet einen unbestimmten Vorbehalt und wird hierin von Sokrates bestarkt

5. (107cd) Uberleitung zum Schlufimythos

° Das gr. athanatos ist einerseits in genauer Analogie zu apsychron (un-kalt), anartion (un-gerade)
gebildet. Zugleich bedeutet es aber "unsterblich" im landlaufigen Sinne von "immerlebend". — Auch
das deutsche "unsterblich" kann im Sinne dieser Analogie genommen werden: daff ndmlich das
Sterben kein Vorgang ist, der sich an der Seele vollziehen kann, wie sich z.B. das Lernen oder das
Traurigwerden an der Seele vollzieht. Beim Lernen ist die Seele zuerst unwissend und schliefllich
wissend, beim Traurigwerden zuerst (vielleicht) frohlich, dann traurig, beim Sterben wire die zuerst
lebendig und dann tot, was aus den angegebenen Griinden nicht geht. Insofern lafit sich Eberts
Ubersetzung rechtfertigen.

10 Die Konklusion klingt tautologisch: Kein Ding wird Trager des Merkmals "vernichtet". -- Wichtig
und bezeichnend ist aber zwischendurch der Schluff von "un-tot / unsterblich” auf "immerseiend":
Hier wird ein Katalog gottlicher Pradikate abgearbeitet.

11 106d5-6. Beachte: Die individuelle Seele ist keinesfalls mit der Idee des Lebens (auto to tés zoés eidos)
gleichzusetzen.



