
 

 

 

1 

Platon über Liebe und Philosophie: Symposion und Phaidros 

Proseminar, Gottfried Heinemann , Sommersemester 2007, Mo. 12-14 

Handout zum 2. Juli (G. Heinemann) / rev. Jan./Feb. 2014: 

Phrd. 257B - 264E (Gespräch über die Rhetorik: I. Wahrheit und Meinung) 

Themen und Gliederung des Textabschnitts: 

1. Überleitung (257b7-259d9) 

(Sokrates – im Folgenden: S. – hat seine zweite Rede mit der Bitte an den Gott Eros geschlossen, 

dieser möge den Lysias von solchen Reden wie der von Phaidros – im Folgenden: Ph. – vorgetra-

genen abbringen und „der Philosophie zuwenden“.
1
 Auf diesen Schluß kommt des folgende Ge-

spräch mehrmals zurück.) 

1.1. (257b7-d8) 

Ph. berichtet, ein Politiker habe Lysias als „Redenschreiber“ (c6: logographos) diffamiert, Lysias 

werde möglicherweise, „um seine Reputation zu wahren“,
2
 das Redenschreiben aufgeben. S. be-

zweifelt dies. Ph. verweist darauf, daß sich gerade die Mächtigen und Vornehmen scheuen,
3
 Re-

den zu schreiben und Schriften zu hinterlassen, da sie nicht als professionelle Gelehrte (d8: so-

phistai) gelten wollen. 

1.2. (257d9-258c10) 

S. bestreitet die letztere Beobachtung, soweit es sich bei den fraglichen Texten (vgl. e4: logon) 

um Beschluß- und Gesetzestexte handelt. 

1.3. (258d1-e5) 

S. resümiert, häßlich sei nicht das Redenschreiben als solches, sondern: nicht schön zu reden und 

zu schreiben, sondern häßlich und schlecht.
4
 Es frage sich daher, durch welche Merkmale sich 

                                                 
1
 257b3-4: epi philosophian ... trepson. 

2
 257c7: hypo philotimias; Übers. Heitsch – vielleicht mit Anspielung auf Phdr. 253d6, wo das „tüchtige“ Zugpferd 

des Seelenwagens als „ehrliebend mit Zurückhaltung und Scham“ (timês erastês meta sôphrosynês te kai aidous) 

charakterisiert wird. 
3
 „Sich ... scheuen“: aischynontai (d6). Wörtlich: „sich schämen“. In dem griechischen Wort steckt das Adjektiv 

aischros, „häßlich“ oder „schändlich“ d.h. „womit man sich nicht sehen lassen sollte“ (vgl. 258d1). 
4
 „Häßlich“: aischros (d1, d4, d5), d.h. „womit man sich nicht sehen lassen sollte“; als Übersetzung kommt insbeson-

dere auch „schändlich“ in Betracht. 

„Schön“: kalos (d5), d.h. „womit man sich sehen lassen sollte“ – als Gegenbegriff zu aischros. 

„Schlecht“: kakos (d5), d.h. etwa: „mißlungen“, in anderen Zusammenhängen: „nicht empfehlenswert“. Der Bedeu-

tungsunterschied zwischen den Begriffspaaren 

(a)  „gut“ - „schlecht“ (agathos - kakos) 

und 

(b)  „schön - „häßlich“ (kalos - aischros) 

liegt im Griechischen vor allem darin, daß nur durch (b) eine moralische Billigung bzw. Mißbilligung ausgedrückt 

wird. 



 

 

 

2 

das schöne vom unschönen Schreiben unterscheidet,
5
 und zwar unabhängig von Anlaß und Gat-

tung.
6
 Ph. ist von dem Thema begeistert. 

1.4. (258e6-259d9) 

Zikaden als Informanten der Musen (auch der für Philosophie zuständigen Musen Kalliope und 

Urania, vgl. d3-5) über deren menschliche Verehrer. 

2. Unverzichtbarkeit des Sachverstandes (259e1-262c4) 

2.1. (259e1-260a8) 

Wiederaufnahme der Frage: „wie es schön sei zu reden und zu schreiben, und wie nicht“ (e2). S. 

fragt: Braucht man, um gut und schön zu reden, einen Verstand (dianoia, e5), der über das, wo-

rüber man reden will, die Wahrheit (to alêthes, e5) weiß? Ph. erwähnt eine Gegenthese: Wer 

Redner werden will, muß nicht lernen, was tatsächlich gerecht ist, sondern was von der Masse 

derer, die das Urteil fällen, dafür gehalten wird; und nicht was tatsächlich gut oder schön ist, son-

dern was so erscheint. Denn hieraus ergebe sich das Überreden und nicht aus der Wahrheit (e7-

a4). S. und Ph. einigen sich darauf, diese Gegenthese zu prüfen. 

2.2. (260a9-d2) 

Illustration: 

(i)   S. will Ph. überreden, für den Krieg ein Pferd anzuschaffen. Beide kennen kein Pferd (o-

der: „wissen nicht, was ein Pferd ist“ – hippon agnooimen, b2). Aber S. weiß über Ph., 

daß dieser glaubt, das Pferd sei das Haustier mit den größten Ohren.  

S. verfaßt eine empfehlende Rede auf den Esel, bezeichnet diesen als Pferd und schildert 

seine wirtschaftlichen und militärischen Vorzüge. 

(ii)  Ein „Meister der Beredsamkeit“ (c6: rhêtorikos; Übers. Heitsch) kennt nicht Gut und 

Schlecht (oder: „weiß nicht, was gut und schlecht ist“ – agnoôn agathon kai kakon, c6). 

Er „nimmt“ (c7: labôn) ein Gemeinwesen, dem es ebenso geht, und versucht es zu über-

reden. 

Der Redner verfaßt eine empfehlende Rede nicht auf den Esel, als wäre er ein Pferd, son-

dern das Schlechte, als wäre es gut. Weil der Redner der Meinungen der Menge studiert 

hat, gelingt es ihm, sie dazu zu überreden, Schlechtes statt Gutes zu tun. 

In beiden Fällen wäre die Redekunst fruchtlos.
7
 

                                                 
5
 „Merkmale“ – in diesem Sinne d7: tropos. 

6
 „Anlaß und Gattung“ – vgl. d9-1: öffentlich oder privat; metrisch gebunden wie ein Dichter oder ungebunden wie 

ein Laie. 
7
 Beachte nochmals: In (ii) ist von Gut und Schlecht, nicht etwa von Gut und Böse die Rede. Das heißt, es ist davon 

die Rede, daß der Redner sein Publikum unwissentlich veranlaßt, sich selbst zu schädigen. Und wenn ihm das unter-

läuft, macht er sich nicht nur lächerlich wie in (i), sondern er ist ein Schädiger (und insofern „Feind“: echthros), vor 

dem sich das Gemeinwesen in Acht nehmen muß (c3-4). 



 

 

 

3 

2.3. Rhetorik als „Kunst“ (260d3-262c4) 

2.3.1. (260d3-261a6) 

S. referiert zwei möglich Antworten auf das obige Argument:
8
 

(a) Wissen und rednerische Kompetenz sind zwei unabhängige Erfordernisse der kunstgerechten 

Überredung (so die gängige Auffassung der „Redekunst“, d4-9). 

(b) Eine „Kunst“ (e3: technê) ist die Rhetorik nur,
9
 wenn sie ihrerseits auf Wissen beruht – nach 

dem Slogan (in diesem Sinne e5: phêsin ho Lakôn): „Echte Kunst des Reden ohne Berührung der 

Wahrheit gibt es nicht und wird es nie geben.“ Nur wenn man sich in geeigneter Weise um Wis-

sen bemüht (a4: hikanôs philosophêsêi – d.h. „... philosophiert“), ist man geeignet (ebd.: hika-

nos), über irgendetwas zu reden. (e2-7 und a4-5) 

2.3.2. (261a7-e4) 

S. zeigt, mit schrittweiser Zustimmung von Ph.: Die Redekunst ist „eine Art Seelenführung durch 

Reden“ (a8: psychagôgia tis dia logôn), die nicht nur in der Politik und vor Gericht,
10

 sondern 

überall dort ihre Anwendung hat, wo es sich darum handelt, dasselbe denselben nach Belieben 

z.B. als 

 gerecht und ungerecht (d1), 

 gut und schlecht (d4), 

 gleichartig und ungleichartig (d7-8),
11

 

 eines und vieles (d8), 

 in Ruhe und bewegt (d8) 

erscheinen zu lassen und überhaupt 

 alles allem, soweit das überhaupt geht, gleichartig zu machen (e3) 

und 

 aufzudecken, wenn ein anderer dies tut und vertuscht (e3-4). 

2.3.3. (261e5-262c4) 

S. argumentiert weiter, mit schrittweiser Zustimmung von Ph.: Um somit zu täuschen ohne ge-

täuscht zu werden, muß man „die Gleichartigkeit und Ungleichartigkeit der Dinge genau durch-

schaut haben“ (a6-7) und mit deren jeweiligem Wesen vertraut sein (b7-8).
12

 

3. Erläuterung anhand der Rede des Lysias (262c5-264e3) 

3.1. (262c5-e4) 

Vorbemerkungen, Ph. liest die ersten zwei Sätze der Rede. 

                                                 
8
 Zur Unterscheidung dieser Thesen vgl. im Kommentar von E. Heitsch (Platon. Phaidros, Übers. und Komm., 2. 

erw. Aufl. Göttingen 1997, S. 128 f. 
9
 Zum Begriff technê siehe den „Zusatz“ am Ende dieser Notizen. 

10
 Die Erwähnung der fiktiven Lehrbücher des Nestor und des Odysseus ist wohl auf entsprechende Äußerungen bei 

Isokrates, dem Konkurrenten Platons, gemünzt (vgl. Heitsch, a.a.O. S. 130 Anm. 251). 
11

 Der „Eleatische Palamedes“: Zenon von Elea, dessen Paradoxa S. hier in drei Punkten resümiert. 
12

 „Dinge“, d.h. was es gibt und was der Fall ist (in diesem Sinne a6 und b8: tôn ontôn). „Wesen“: ho estin (b8) – das 



 

 

 

4 

3.2. Erster Kunstfehler des Lysias (262e5-263e4) 

3.2.1. (262e5-263c6) 

S. argumentiert, mit schrittweiser Zustimmung von Ph.: Wenn jemand ein Wort wie z.B. ‘Eisen’ 

oder ‘Silber’ verwendet, „denken wir alle dasselbe“ (a6-7); bei anderen Wörtern, z.B. ‘gerecht’ 

und ‘gut’, „werden wir in die unterschiedlichsten Richtungen getrieben und sind untereinander 

und mit uns selbst uneins“ (a9-10). Es ist der letztere Fall, in dem wir leichter zu täuschen sind 

und die Redekunst mehr ausrichtet. 

Der kompetente Redner muß daher über ein Kriterium (charaktêr, b8) für diese beiden Fälle ver-

fügen, ob nämlich „die Masse (sc. der Zuhörer) zwangsläufig unsicher ist oder nicht“,
13

 und in 

jeder Situation „scharf beobachten“ (oxeôs aisthanesthai, c4), welcher von ihnen vorliegt 

3.2.2. (263c7-e4) 

S. und Ph. kommen überein, daß der Eros zu den umstrittenen Themen gehört und daß eingangs 

der obigen Reden zwar S., nicht aber Lysias „dafür gesorgt [hat], daß wir uns den Eros als eine 

bestimmte Sache so vorstellen, wie er das wollte, und dann im Blick darauf die ganze folgende 

Rede komponiert bis zu ihrem Ende“.
14

 

3.3. Zweiter Kunstfehler des Lysias (263e5-264e6) 

3.3.1. (263e5-264c1) 

Ph. liest die ersten drei Sätze der Rede. S. vermißt ein Kompositionsprinzip,
15

 nach dem die Re-

deteile aufeinander folgen. 

3.3.2. (264c2-e6) 

S. fordert eine organische Gliederung der Rede; demgegenüber gleiche die Rede des Lysias einem 

ein Epigramm (zit. d3-6), in dem sich die Zeilen beliebig vertauschen lassen. – Um Ph. nicht wei-

ter zu verletzen, setzt S. die Kritik der Rede des Lysias nicht weiter fort. 

*** 

                                                                                                                                                        
ist zugleich Platons Bezeichnung für die sog. Ideen. 
13

 „Unsicher sein“: planasthai (b9) . 
14

 d8-e2. Übers in Anlehnung an Heitsch; „als eine bestimmte Sache“: hen ti tôn ontôn (d8). 
15

 „Kompositionsprinzip“: so Heitsch für anagkê logographikê (b7, wörtl.: „redenschreiberische Zwangsläufigkeit“). 



 

 

 

5 

4. Zusatz: Phdr. 264e7-266c1  

4.1. (265a5-c4)  

Klassifikationen in den Reden des Sokrates: 

"Tollheit" (mania; Übers. Heitsch = "Wahnsinn"). 

1) "durch menschliche Krankheiten": mania1  

2) "durch göttliche Entrückung ...": mania2: 

1) mantisch, durch Apollon: mania21 

2) mystisch, durch Dionysos: mania22 

3) poetisch, durch die Musen: mania23 

4) erotisch, durch Aphrodite und Eros: mania24 

4.2. (265c8-266b1) 

Die Reden sind zwar "Zufallsprodukte" (c9: ek tychês), weisen aber zwei "Merkmale" (c9: eidê) auf, deren 

"Leistung" (d1: dynamis) man sich durch "Kunst" (d1: technêi) aneignen sollte: 

(i)   Εἰς μίαν τε ἰδέαν συνορῶντα ἄγειν τὰ πολλαχῇ διεσπαρμένα, ἵνα ἕκαστον ὁριζόμενος δῆλον 

ποιῇ περὶ οὗ ἂν ἀεὶ διδάσκειν ἐϑέλῃ. (265d3-5) 

Schleiermacher übers.: "Das überall Zerstreute anschauend zusammenzufassen in eine Gestalt, um 

jedes genau zu bestimmen und deutlich zu machen, worüber er jedesmal Belehrung erteilen will,"
16

 

(ii)  Τὸ πάλιν κατ' εἴδη δύνασϑαι διατέμνειν κατ' ἄρϑρα ᾗ πέφυκεν, καὶ μὴ ἐπιχειρεῖν καταγνύναι 

μέρος μηδέν, κακοῦ μαγείρου τρόπῳ χρώμενον· (265e1-3) 

Schleiermacher übers.: "Ebenso auch wieder nach Begriffen (oder "Formen": eidê) zerteilen zu 

können, gliedermäßig wie jedes gewachsen ist, ohne etwa wie ein schlechter Koch verfahrend, ir-

gendeinen Teil zu zerbrechen."
17

  

4.3. (266b1-c1) 

Diese "Einteilungen und Zusammenfassungen" sind unverzichtbar,  

ἵνα οἷός τε ὦ λέγειν τε καὶ φρονεῖν· (b4-5) 

"um reden und denken zu können" 

Wen S. für fähig hält, 

εἰς ἓν καὶ ἐπὶ πολλὰ πεφυκόϑ' ὁρᾶν, (b5-6) 

Schleiermacher übers.: "zu sehen, was in eins gewachsen ist und in vieles",  

dem folgt er, und den nennt er "Dialektiker" (c1: dialektikos). 

 

                                                 
16

 Und weiter: " so wie wir jetzt eben von der Liebe erst nach gegebener Erklärung, was sie sei, vielleicht gut, viel-

leicht auch schlecht geredet haben, wenigstens das Bestimmte und mit sich selbst Übereinstimmende hatte unsere 

Rede von daher." (d5-7) 

17
 Und weiter: "Sondern so wie eben unsere beiden Reden das Unverständige der Seele als einen Begriff insgesamt 

auffaßten: und so wie aus unserm Leibe, als einem, zweifache und gleichnamige Teile herauswachsen, welche als 

rechte und linke bezeichnet werden, ebenso den Aberwitz in uns gleichsam gewachsen glaubend nahmen die Reden, 

die eine sich den links abgeschnittenen Teil und ließ nicht nach, ihn weiter zu zerschneiden, bis sie, daß ich so sage, 

eine linke Liebe darin auffand, welche sie sehr mit Recht schmähen konnte; die andere führte uns zu dem Wahnsinn 

rechts, und eine jener zwar gleichnamige, aber göttliche Liebe darin auffindend und vorzeigend, lobte sie diese als 

Ursache unserer großen Güter." (265e7-266b1) 


