Platon iiber Liebe und Philosophie: Symposion und Phaidros
Proseminar, Gottfried Heinemann , Sommersemester 2007, Mo. 12-14

Handout zum 2. Juli (G. Heinemann) / rev. Jan./Feb. 2014:
Phrd. 257B - 264E (Gespréch iiber die Rhetorik: I. Wahrheit und Meinung)
Themen und Gliederung des Textabschnitts:

1. Uberleitung (257b7-259d9)

(Sokrates —im Folgenden: S. —hat seine zweite Rede mit der Bitte an den Gott Eros geschlossen,
dieser moge den Lysias von solchen Reden wie der von Phaidros — im Folgenden: Ph. — vorgetra-
genen abbringen und ,,der Philosophie zuwenden®.! Auf diesen Schluff kommt des folgende Ge-
sprach mehrmals zuriick.)

1.1. (257b7-d8)

Ph. berichtet, ein Politiker habe Lysias als ,,Redenschreiber* (c6: logographos) diffamiert, Lysias
werde moglicherweise, ,,um seine Reputation zu wahren®,” das Redenschreiben aufgeben. S. be-
zweifelt dies. Ph. verweist darauf, daf sich gerade die Méchtigen und Vornehmen scheuen,’ Re-
den zu schreiben und Schriften zu hinterlassen, da sie nicht als professionelle Gelehrte (d8: so-
phistai) gelten wollen.

1.2. (257d9-258¢10)
S. bestreitet die letztere Beobachtung, soweit es sich bei den fraglichen Texten (vgl. e4: logon)
um BeschluB3- und Gesetzestexte handelt.

1.3. (258d1-e5)
S. resiimiert, hdf}lich sei nicht das Redenschreiben als solches, sondern: nicht schon zu reden und
zu schreiben, sondern haBlich und schlecht.* Es frage sich daher, durch welche Merkmale sich

' 257b3-4: epi philosophian ... trepson.

*257¢7: hypo philotimias; Ubers. Heitsch — vielleicht mit Anspielung auf Phdr. 253d6, wo das , tiichtige* Zugpferd
des Seelenwagens als ,.ehrliebend mit Zuriickhaltung und Scham* (timés erastés meta séphrosynés te kai aidous)
charakterisiert wird.

3 ,Sich ... scheuen*: aischynontai (d6). Wértlich: ,,sich schamen®. In dem griechischen Wort steckt das Adjektiv
aischros, ,,haBlich* oder ,,schindlich® d.h. ,,womit man sich nicht sehen lassen sollte* (vgl. 258d1).

4 ,,HaBlich*: aischros (d1, d4, d5), d.h. ,,womit man sich nicht sehen lassen sollte*; als Ubersetzung kommt insbeson-
dere auch ,,schindlich in Betracht.
,»Schon: kalos (dS), d.h. ,,womit man sich sehen lassen sollte” — als Gegenbegriff zu aischros.
»Schlecht: kakos (d5), d.h. etwa: ,,milungen®, in anderen Zusammenhéngen: ,,nicht empfehlenswert®. Der Bedeu-
tungsunterschied zwischen den Begriffspaaren

(a) »gut™ - schlecht” (agathos - kakos)
und

(b) ,,schon -, haBlich (kalos - aischros)
liegt im Griechischen vor allem darin, daf3 nur durch (b) eine moralische Billigung bzw. Mif3billigung ausgedriickt
wird.



das schone vom unschonen Schreiben unterscheidet,” und zwar unabhingig von AnlaB und Gat-
tung.® Ph. ist von dem Thema begeistert.

1.4. (258e6-259d9)
Zikaden als Informanten der Musen (auch der fiir Philosophie zustindigen Musen Kalliope und
Urania, vgl. d3-5) iiber deren menschliche Verehrer.

2. Unverzichtbarkeit des Sachverstandes (259¢1-262c4)

2.1. (259¢1-260a8)

Wiederaufnahme der Frage: ,,wie es schon sei zu reden und zu schreiben, und wie nicht* (e2). S.
fragt: Braucht man, um gut und schon zu reden, einen Verstand (dianoia, €5), der iiber das, wo-
riiber man reden will, die Wahrheit (to aléthes, e5) weil3? Ph. erwéhnt eine Gegenthese: Wer
Redner werden will, muf} nicht lernen, was tatsdchlich gerecht ist, sondern was von der Masse
derer, die das Urteil féllen, dafiir gehalten wird; und nicht was tatsdchlich gut oder schon ist, son-
dern was so erscheint. Denn hieraus ergebe sich das Uberreden und nicht aus der Wahrheit (e7-
a4). S. und Ph. einigen sich darauf, diese Gegenthese zu priifen.

2.2. (260a9-d2)

[Mlustration:

(1) S. will Ph. iiberreden, fiir den Krieg ein Pferd anzuschaffen. Beide kennen kein Pferd (o-
der: ,,wissen nicht, was ein Pferd ist” — hippon agnooimen, b2). Aber S. weil} iiber Ph.,
daB3 dieser glaubt, das Pferd sei das Haustier mit den grofiten Ohren.

S. verfa3t eine empfehlende Rede auf den Esel, bezeichnet diesen als Pferd und schildert
seine wirtschaftlichen und militarischen Vorziige.

(i)  Ein ,Meister der Beredsamkeit* (c6: rhétorikos; Ubers. Heitsch) kennt nicht Gut und
Schlecht (oder: ,,weil} nicht, was gut und schlecht ist* — agnoon agathon kai kakon, c6).
Er ,,nimmt* (c7: labon) ein Gemeinwesen, dem es ebenso geht, und versucht es zu iiber-
reden.

Der Redner verfalt eine empfehlende Rede nicht auf den Esel, als wére er ein Pferd, son-
dern das Schlechte, als wére es gut. Weil der Redner der Meinungen der Menge studiert
hat, gelingt es thm, sie dazu zu liberreden, Schlechtes statt Gutes zu tun.

In beiden Fillen wire die Redekunst fruchtlos.’

5 Merkmale“ — in diesem Sinne d7: tropos.

¢ Anlaf und Gattung“ — vgl. d9-1: 6ffentlich oder privat; metrisch gebunden wie ein Dichter oder ungebunden wie
ein Laie.

" Beachte nochmals: In (ii) ist von Gut und Schlecht, nicht etwa von Gut und Bose die Rede. Das heift, es ist davon
die Rede, daB3 der Redner sein Publikum unwissentlich veranlaft, sich selbst zu schddigen. Und wenn ihm das unter-
lauft, macht er sich nicht nur lacherlich wie in (i), sondern er ist ein Schidiger (und insofern ,,Feind*: echthros), vor
dem sich das Gemeinwesen in Acht nehmen muf (c3-4).



2.3. Rhetorik als ,,Kunst* (260d3-262c4)

2.3.1. (260d3-261a6)

S. referiert zwei moglich Antworten auf das obige Argument:®

(a) Wissen und rednerische Kompetenz sind zwei unabhingige Erfordernisse der kunstgerechten
Uberredung (so die gingige Auffassung der ,,Redekunst®, d4-9).

(b) Eine ,,Kunst* (e3: techné) ist die Rhetorik nur,” wenn sie ihrerseits auf Wissen beruht — nach
dem Slogan (in diesem Sinne e5: phésin ho Lakon): ,,Echte Kunst des Reden ohne Beriihrung der
Wabhrheit gibt es nicht und wird es nie geben.* Nur wenn man sich in geeigneter Weise um Wis-
sen bemiiht (a4: hikands philosophésé; — d.h. ,,... philosophiert®), ist man geeignet (ebd.: hika-
nos), liber irgendetwas zu reden. (e2-7 und a4-5)

2.3.2. (261a7-¢4)

S. zeigt, mit schrittweiser Zustimmung von Ph.: Die Redekunst ist ,,eine Art Seelenfiihrung durch
Reden® (a8: psychagdgia tis dia logén), die nicht nur in der Politik und vor Gericht,'® sondern
iiberall dort ihre Anwendung hat, wo es sich darum handelt, dasselbe denselben nach Belieben
z.B. als

e gerecht und ungerecht (d1),

e gut und schlecht (d4),

e gleichartig und ungleichartig (d7-8),"

e cines und vieles (d8),

e in Ruhe und bewegt (d8)

erscheinen zu lassen und iiberhaupt

e alles allem, soweit das iiberhaupt geht, gleichartig zu machen (e3)

und

e aufzudecken, wenn ein anderer dies tut und vertuscht (e3-4).

2.3.3. (261e5-262c4)

S. argumentiert weiter, mit schrittweiser Zustimmung von Ph.: Um somit zu tduschen ohne ge-
tauscht zu werden, mufl man ,,die Gleichartigkeit und Ungleichartigkeit der Dinge genau durch-
schaut haben* (a6-7) und mit deren jeweiligem Wesen vertraut sein (b7-8)."

3. Erlduterung anhand der Rede des Lysias (262c5-264¢3)
3.1. (262c5-e4)
Vorbemerkungen, Ph. liest die ersten zwei Sitze der Rede.

¥ Zur Unterscheidung dieser Thesen vgl. im Kommentar von E. Heitsch (Platon. Phaidros, Ubers. und Komm., 2.
erw. Aufl. Gottingen 1997, S. 128 f.

’ Zum Begriff techné siche den ,,Zusatz“ am Ende dieser Notizen.

'"Die Erwihnung der fiktiven Lehrbiicher des Nestor und des Odysseus ist wohl auf entsprechende AuBerungen bei
Isokrates, dem Konkurrenten Platons, gemiinzt (vgl. Heitsch, a.a.O. S. 130 Anm. 251).

"' Der ,,Eleatische Palamedes®: Zenon von Elea, dessen Paradoxa S. hier in drei Punkten resiimiert.

12 Dinge*, d.h. was es gibt und was der Fall ist (in diesem Sinne a6 und b8: t6n ontén). ,Wesen*: ho estin (b8) — das



3.2. Erster Kunstfehler des Lysias (262e5-263¢4)

3.2.1. (262e5-263c6)

S. argumentiert, mit schrittweiser Zustimmung von Ph.: Wenn jemand ein Wort wie z.B. ‘Eisen’
oder ‘Silber’ verwendet, ,,denken wir alle dasselbe* (a6-7); bei anderen Wortern, z.B. ‘gerecht’
und ‘gut’, ,,werden wir in die unterschiedlichsten Richtungen getrieben und sind untereinander
und mit uns selbst uneins* (a9-10). Es ist der letztere Fall, in dem wir leichter zu tduschen sind
und die Redekunst mehr ausrichtet.

Der kompetente Redner mul3 daher iiber ein Kriterium (charaktér, b8) fiir diese beiden Félle ver-
fligen, ob nimlich ,,die Masse (sc. der Zuhorer) zwangsldufig unsicher ist oder nicht*," und in

jeder Situation ,,scharf beobachten* (oxeds aisthanesthai, c4), welcher von ihnen vorliegt

3.2.2. (263c7-¢4)

S. und Ph. kommen iiberein, daf3 der Eros zu den umstrittenen Themen gehort und daf3 eingangs
der obigen Reden zwar S., nicht aber Lysias ,,dafiir gesorgt [hat], dal wir uns den Eros als eine
bestimmte Sache so vorstellen, wie er das wollte, und dann im Blick darauf die ganze folgende
Rede komponiert bis zu ihrem Ende*."*

3.3. Zweiter Kunstfehler des Lysias (263e5-264¢6)

3.3.1. (263e5-264cl)

Ph. liest die ersten drei Sétze der Rede. S. vermiBt ein Kompositionsprinzip,'> nach dem die Re-
deteile aufeinander folgen.

3.3.2. (264c2-e6)

S. fordert eine organische Gliederung der Rede; demgegeniiber gleiche die Rede des Lysias einem
ein Epigramm (zit. d3-6), in dem sich die Zeilen beliebig vertauschen lassen. — Um Ph. nicht wei-
ter zu verletzen, setzt S. die Kritik der Rede des Lysias nicht weiter fort.

oKk

ist zugleich Platons Bezeichnung fiir die sog. Ideen.
1 Unsicher sein“: planasthai (b9) .
14 48-¢2. Ubers in Anlehnung an Heitsch; ,,als eine bestimmte Sache*: hen ti ton onton (d8).

' Kompositionsprinzip*: so Heitsch fiir anagké logographiké (b7, wortl.: , redenschreiberische Zwangslaufigkeit*).



4. Zusatz: Phdr. 264e7-266¢c1
4.1. (265a5-c4)
Klassifikationen in den Reden des Sokrates:
"Tollheit" (mania; Ubers. Heitsch = "Wahnsinn").
1) "durch menschliche Krankheiten": mania,
2) "durch gottliche Entriickung ...": mania,:
1) mantisch, durch Apollon: mania,,
2) mystisch, durch Dionysos: mania,,
3) poetisch, durch die Musen: mania,;
4) erotisch, durch Aphrodite und Eros: mania,4

4.2. (265c8-266b1)
Die Reden sind zwar "Zufallsprodukte" (c9: ek tychés), weisen aber zwei "Merkmale" (c9: eidé) auf, deren
"Leistung" (d1: dynamis) man sich durch "Kunst" (d1: techné;) aneignen sollte:
(i) Eic piav te déav ouvopvta dyetv ta TOAAXT) dleoTaQUéva, tva Ekaotov 0QLLopeVog dfAov
7o) TTEQL 0V v el ddATKeLY €9€AT). (265d3-5)
Schleiermacher iibers.: "Das tiberall Zerstreute anschauend zusammenzufassen in eine Gestalt, um

jedes genau zu bestimmen und deutlich zu machen, woriiber er jedesmal Belehrung erteilen will,"'®

(if) To maAw kat' eldn dvvaoSatdatépvery kat' aedoa N MéduKeV, kail Ut ETLXEQELY KaTayvival
HEQOG UNOEV, KAKOU HAYEIQOL TOOTIW XOWHEVOV: (265e1-3)
Schleiermacher iibers.: "Ebenso auch wieder nach Begriffen (oder "Formen": eidé) zerteilen zu
konnen, gliedermaBig wie jedes gewachsen ist, ohne etwa wie ein schlechter Koch verfahrend, ir-
gendeinen Teil zu zerbrechen.""’

4.3. (266bl-cl)

Diese "Einteilungen und Zusammenfassungen" sind unverzichtbar,

tvot 010 te @ Aéyewv te kat poovetv: (b4-5)

"um reden und denken zu kénnen"

Wen S. fiir fahig halt,

elg &v Kal Emi ToAA mepukoS' 0pav, (b5-6)

Schleiermacher iibers.: "zu sehen, was in eins gewachsen ist und in vieles",
dem folgt er, und den nennt er "Dialektiker" (c1: dialektikos).

'® Und weiter: " so wie wir jetzt eben von der Liebe erst nach gegebener Erklirung, was sie sei, vielleicht gut, viel-
leicht auch schlecht geredet haben, wenigstens das Bestimmte und mit sich selbst Ubereinstimmende hatte unsere
Rede von daher." (d5-7)

'7'Und weiter: "Sondern so wie eben unsere beiden Reden das Unverstindige der Seele als einen Begriff insgesamt
auffalten: und so wie aus unserm Leibe, als einem, zweifache und gleichnamige Teile herauswachsen, welche als
rechte und linke bezeichnet werden, ebenso den Aberwitz in uns gleichsam gewachsen glaubend nahmen die Reden,
die eine sich den links abgeschnittenen Teil und lie nicht nach, ihn weiter zu zerschneiden, bis sie, daf3 ich so sage,
eine linke Liebe darin auffand, welche sie sehr mit Recht schméhen konnte; die andere fiihrte uns zu dem Wahnsinn
rechts, und eine jener zwar gleichnamige, aber gottliche Liebe darin auffindend und vorzeigend, lobte sie diese als
Ursache unserer groflen Giiter." (265¢7-266b1)



