
 
 

3 

Gottfried Heinemann, Platons Politeia, S (2010s, Di. 12-14); L3 und BA Philosophie: Module 01 und 10 
Handout zum 11. Mai 2010, Fts.:  
Politeia 434D-445E: Übersicht  
 
 
3.2 Die Gerechtigkeit im einzelnen Menschen (434D-444A) 

3.31 Die Methode ihrer Bestimmung (434D-435A) 

 Übertragung vom Gemeinwesen auf den Einzelnen; Prüfung, ob es dort paßt;14 Wenn nicht, Überprü-
fung der Bestimmung der Gerechtigkeit im Gemeinwesen; usf.: beides "gegeneinander betrachten 
und reiben"(435A) 

3.32 Die drei Teile der Seele (435A-441C) 

3.221 Sie folgen aus der Ähnlichkeit von Staat und Mensch (435A-436A) 

Zu den drei "Gruppen von Naturen" (genê physeôs) im Gemeinwesen werden entsprechende "Formen" (eidê) und "Charak                               

3.222 Die Methode zur Bestimmung von Teilen eines Ganzen (436A-437A) 

 Frage: Tun wir alles "mit demselben" (nämlich "der ganzen Seele"), oder "mit jedem etwas anderes: 
lernen mit dem einen, eifern mit dem anderen in uns, begehren mit etwas drittem ..."? (436AB) - Ent-
scheidung nach dem Widerspruchssatz: Nichts kann "als dasselbe zugleich sowie in derselben Hin-
sicht und Beziehung Entgegengesetztes erleiden, sein oder tun" (436 B ff.).16 

3.223 Aussonderung zweier Seelenteile: das Vernünftige und das Begehrende (437A-439E) 

 Man kann dürsten, ohne trinken zu wollen. Demgemäß ist zu unterscheiden zwischen demjenigen in 
der Seele, das zu trinken befiehlt, und demjenigen, das zu trinken verbietet: Begehrungs- bzw. Über-
legungsvermögen (epithymêtikon, logistikon). (439CD) 

3.224 Das Eifrige als dritter Seelenteil (439E-441C) 

 Der "Eifer" (thymos)17 wendet sich evtl. gegen die Begierde, aber niemals gegen die Überlegung 
(440AB). Das Eifrige (thymoeides) ist "von Natur dem Vernünftigen beistehend, wenn es nicht etwa 
durch schlechte Erziehung verdorben ist" (441A).18 Es ist ein Drittes neben Begehrungs- bzw. Über-
legungsvermögen; denn Kinder haben es, ehe sie überlegen können (441AB). 

                     
14 In diesem Sinne Resp. 434e4: homologêtai. 
15 Schleiermacher hat hier "das Mutige" - was zu unabsehbaren Mißverständnissen führen kann. Am treffensten ist 
m.E. eine Umschreibung: Das thymoeides ist das Organ zum Zu-Potte-Kommen. 
16 Zit. Resp. 436e9-437a2: ... to auto on hama kata to auto pros to auto tanantia pathoi ê kai eiê ê kai poiêseien. 
17 Schleiermacher schreibt "Mut" für thymos (Resp. 439e3) und "Eifer" für orgê (440a5). Für orgê paßt aber auch 
"Zorn" - oder hier am besten: "Aufregung". 
18 Was das thymoeides (das "Eifrige") tut, wenn es "durch schlechte Erziehung verdorben ist", sagt Platon nicht. 
Aber man kann vielleicht unterstellen, daß sich das logistikon nicht ohne Unterstützung durch das thymoeides 
durchsetzen kann. Das thymoeides muß nur untätig bleiben oder seiner eigenen Agenda folgen (vgl. 440CD), es 
muß sich gar nicht eigens mit dem Begehrungsvermögen (epithymêtikon) verbünden, damit dessen Durchsetzung 
gegen das Überlegungsvermögen (logistikon) gewährleistet ist. - Entscheidend ist offenbar dies: Das 
Begehrungsvermögen ist selber zur Initiative fähig; es braucht hierfür das thymoeides nicht. Hingegen hat das 
Überlegungsvermögen entweder gar keine eigene Kraft zur Initiative oder nur eine im Vergleich zum 
Begehrungsvermögen geringe; in beiden Fällen braucht es die Unterstützung durch das thymoeides. 



 
 

4 

3.23 Bestimmung der Gerechtigkeit (441C-444A) 

 Tatsächlich wird hier der ganze Tugendkatalog durchgegangen; die Erklärung der einzelnen Tugen-
den wird vom Gemeinwesen auf "die Seele jedes Einzelnen" übertragen: Die "Weisheit" wird nicht 
weiter diskutiert (vgl. aber ihre Bestimmung als "Wohlberatenheit", 428B); die Erklärung der 

 - Tapferkeit als von Lust und Unlust unbeeindrucktes Festhalten des eifrigen Seelenteils an dem, 
was ihm die Vernunft (logos) als furchtbar oder nicht furchtbar angegeben hat (442BC), und der 

 - Besonnenheit als Einklang des herrschenden mit den beiden beherrschten Teilen darüber, daß 
das Überlegungsvermögen (logistikon) herrschen soll, (442CD) 

 ist von vornherein eingebettet in die Erklärung der 

 - Gerechtigkeit als Erfüllung der jeweils eigenen Aufgaben, und nur dieser, durch die verschiede-
nen Teile (441D).19 

 Wie eingangs gefordert (vgl. 434A), wird nun gezeigt: Wer im angegebenen Sinne gerecht ist, ist es 
auch im landläufigen Sinn; d.h. die Gerechtigkeit als Seelenverfassung garantiert ein gerechtes Ver-
halten (442D ff.). 

 

3.3 Bestimmung der Ungerechtigkeit (444A-E) 

 Tatsächlich wird hier der ganze Tugendkatalog durchgegangen; Vergleich: 

 Tugend/Untugend ~ Gesundheit/Krankheit 

 

3.4 Ansatz zum Vergleich der Gerechtigkeit und der Ungerechtigkeit nach ihrem Nutzen (444E-445E) 

 Anwendung des obigen Vergleichs: Wenn "die Natur des Leibes zugrundegerichtet ist", lohnt es 
nicht zu leben; und erst recht nicht, wenn "die Natur dessen, womit wir leben,20 zerrüttet und zugrun-
degerichtet ist" (445AB). Vier Arten der Zerrüttung des Gemeinsewens und der Seele (445C ff. mit 
Vorgriff auf das VIII und IX Buch.) 

                     
19 Beachte: Die Seele ist demnach weise und tapfer vermöge des zuständigen Seelenteils (des logistokon bzw. 
thymoeides), aber gerecht und besonnen vermöge aller Seelenteile. 
20 D.h. der Seele - stillschweigende Gleichsetzung von Seele und Lebendigkeit. 


