
Gottfried Heinemann 2010s 
Platons Politeia, S (Di. 12-14); L3 und BA Philosophie: Module 01 und 10 
Handout zum 25. Mai 2010: Politeia 466D ff.: Übersicht (Gliederung nach der Darmstädter Ausgabe1) 
 
2.  Die Möglichkeit des entworfenen Staates (466D-502C) 
2.1 Abschweifung über die richtige Kriegführung (466D-471C) 
2.11 Die Kinder sollen mit in den Krieg genommen werden (466D-467E) 
2.12 Strafen und Ehrungen für das Verhalten im Krieg (468A-469B) 
2.13 Das Verhalten gegenüber gefangenen und getöteten Feinden (469B-470A) 
 Keine Versklavung von Griechen durch Griechen (469BC) 
2.14 Griechen soll das Land nicht verwüstet werden (470A-471C) 
 
2.2. Erneute Frage nach der Möglichkeit des entworfenen Staates (471C-480A) 
 ... ob und wie die beschriebene Verfassung (471c7: politeia) zustandekommen (ebd. genesthai) kann 
2.21 Der entworfene Staat ist ein vollkommenes Muster (472B-473B) 
 Die beschriebene Verfassung ist als "Modell" (472c4: paradeigma) für Gerechtigkeit entworfen, ohne Rücksicht 

auf Realisierbarkeit (472CD); allenfalls ist an eine Annährung zu denken (473AB). 
2.22 Behauptung: Die Philosophen müssen im Staat herrschen (473B-474B) 
 Das jetzige (473b5: nyn) Elend der Gemeinwesen und überhaupt der Menschheit läßt sich nur dann beheben 

(und die beschriebene Verfassung läßt sich nur dann realisieren), wenn 
- entweder die Philosophen als Könige fungieren oder diejenigen, die jetzt für Könige und Herrscher gelten, 

echt und hinreichend philosophieren, und wenn somit 
- politische Macht und Philosophie in eins fallen (d.h. wenn Herrscher und Philosoph zu sein auf dasselbe 

hinauskommt), und wenn demgemäß 
- die unterschiedlichen "Naturen" (473d4: physeis - d.i. hier nicht nur "Begabung" und "Charakteranlage", 

sondern überhaupt "Leistungsvermögen"), die jeweils nur zu einer dieser Funktionen drängen, von beiden 
ausgeschlossen werden. (473CD, vgl. 474BC) 

2.23 Bestimmung des Philosophen (474B-480A) 
2.231 Er liebt die ganze Wahrheit (474B-475C) QUATSCH!!! 
 Der Philosoph ist "begierig nach jeglichem Wissen" (475b8-9: sophias ... epithymêtês ... pasês) 
2.232 Der Philosoph ist schaulustig nach der Wahrheit (475C-476C) 
 Erläuterung dieser Formel (475e4): eine Idee / viele Instanzen (475E-476B) 
2.233 Der Unterschied zwischen Erkenntnis und Vorstellung (476C-479D) 
 "Einsicht" (476d5: gnômê) erkennt und unterscheidet Idee und Instanzen, "Meinung" (476d6: doxa) kennt nur 

die Instanzen (476CD). Ein popularisierendes Bild (vgl. 476DE): Es beziehen sich 
 - Erkenntnis auf das, was ist,2 
 - Unkenntnis auf das, was nicht ist, 
 - Meinung auf das, "was sich so verhält, daß es ist und auch nicht ist" (477AB). 
 Erkenntnis und Meinung sind somit Vermögen, die sich durch Bezug und Leistung unterscheiden (477B-E).3 

Insbesondere sind somit ihre Gegenstände (Schleiermacher zu 478b3: "das Erkennbare und das Vorstellbare") 
zweierlei (478AB). Gegenstand der Meinung ist weder, was ist, noch, was nicht ist, sondern, "was an beidem 
teilhat, am Sein und am Nichtsein" (478C-E). Das sind die Instanzen des Schönen, des Gerechten etc., deren 
jede sich als das Gegenteil zeigen kann (479A-C); demgemäß "drehen sich die diversen bei der Masse geltenden 
Üblichkeiten hinsichtlich 'schön' etc. (479d3-4: ta tôn pollôn polla nomina kalou te peri kai tôn allôn) irgendwo 
zwischen dem, was nicht ist, und dem, was wahrhaft ist, herum" (479CD). 

2.234 Der Philosoph liebt das Seiende (479D-480A) 
 ... nämlich "das die jeweilige Sache [z.B. schön, gerecht etc.] selbst Seiende" (480a11: auto ... hekaston to on), 

d.h. die jeweilige Idee. 
 

                     
1 Platon: Politeia / Der Staat, gr. Text von É. Chambry, dt. von Fr. Schleiermacher, bearbeitet von D. Kurz (Platon, Werke, 
gr./dt. hg. von G. Eigler, Bd. 4), Darmstadt: wbg 1971 
 Ich übernehme die dortigen Überschriften, obwohl sie teilweise sehr irreführend sind. "Staat" ist wieder durch 
"Gemeinwesen", evtl. durch "Verfassung" zu ersetzen. 
2 Beachte: "... ist" = ... existiert als Träger eines Merkmals (oder: = ... existiert als Repräsentant eines Begriffs). Nach Platon muß 
es zu jedem Begriff einen verläßlichen Repräsentanten geben; das ist die jeweilige Idee. 
3 "Bezug" - oder treffender: "natürlicher Sitz" (vgl. 477b10 u.ö.: epi ... pephyke). 



 2 
2.3 Die Eignung der Philosophen zur Herrschaft (484A-497A) 
2.31 Können sie theoretische Erkenntnis und praktische Erfahrung vereinigen? (484A-485A) 
 Philosophen zeichnen sich dadurch aus, daß sie "das in gleichen Hinsichten (484b4: kata t'auta) immer gleich 

Beschaffene (ebd. hôsautôs echon) fassen können", während die Nichtphilosophen "in Vielem und vielfältig 
Beschaffenem" herumirren (484B). Nur Philosophen sind als (regierende) Wächter geeignet, da nur sie 

 - "Einsicht in das die jeweilige Sache Seiende (484c6-7: tou ontos hekastou)" und somit ein "verläßliches 
Muster (c7-8: enarges ... paradeigma) in der Seele" haben 

 und deshalb in der Lage sind, wie ein Maler (c8: graphês), indem sie 
 - "auf das Echteste (c9: to alêthestaton) achten und stets so genau wie möglich auf dieses Bezug nehmen 

und blicken", 
 - "die hiesigen Üblichkeiten (d2: nomima) hinsichtlich dessen, was als 'schön', 'gerecht' und 'gut' gilt", wenn 

nötig zu festsetzen und jedenfalls zu überwachen. 
2.32 Die Eigenschaften der philosophischen Seele (485A-487A)4 
 "Philosophic nature" is ... a certain type of character, endowed with a dominant desire for knowledge and with an 

inclination towards exertion and study. And it is also the kind of talent required by the the lessons that make up 
the philosophical curriculum. "Philosophic nature" is the disposition that corresponds both to the "philosophic" 
way of life and to the requirements of a specific course of instruction. In the former respect, it involves such 
features as a constant desire for things to learn (Rep. 485b1: mathêmata) and a life-long yearning for truth 
(485d3-4), combined with moderation (485e3), magnificence (486a8), courage (535a11, cf. 486b3), justness 
(486b7), measure (486d9), and grace (ibid.). In the latter respect, it also involves such additional features as 
readiness and quickness in learning (486c3, 526b6) and good memory (486d2), and is revealed by a good grasp 
of arithmetic (526b5) and by the attainment of an "unified view" both of the connection of their lessons and of 
"the nature of being" (537c1-7). 

  In Book VI, both kinds of features are combined into one single list (Rep. 487a3-5),5 describing the kind of 
person that has "the self-grown capacity to be easily led to the inspection of each Being" (486d10-11). A parallel 
is in Book VII (535a6-c4) where, however, such features as make up one's moral character (êthos) are clearly 
distinguished from the features that are instrumental to the education described.6 The former features are virtues, 
including such cardinal virtues as justness, moderation, and courage. It is crucial that the remaining cardinal 
virtue, i.e. "wisdom" or "competence" (sophia) is not included. Plato rejects the doctrine, advanced by Pindar 
(Ol. 2.86), that sophia must be a feature in someone's physis. Rather, he insists that sophia must be acquired by 
instruction. He agrees with the doctrine, advanced by Protagoras (DK 80 B 3), that "instruction requires both 
nature (i.e. talent) and exercise". Physis, according to this doctrine, is but one of the factors that contribute to the 
acquisition of sophia. 

  There is much controversy in 5th century educational theory concerning the respective degrees to which 
excellence depends upon "nature" and training. Plato's account of "philosophic nature" responds to this by 
proposing a novel distiction. As regards virtues other than sophia, Plato seems to agree with the view that 
education is but a minor factor in the formation of a excellent person. Its effects are confined to the preservation 
and stabilization of the appropriate "nature",7 with undesirable tendencies being "cut off" (cf. 519a8-b3). As 
regards sophia, by contrast, Plato agrees with the view that education and training are crucial to the acquisition 
of excellence. "Nature", in this case, merely provides preconditions which are required by the appropriate course 
of instruction. 

  Philosophers, in the Republic, are excellent in all respects (cf. 489e4: kalos kagathos). Three of the 
cardinal virtues are inherent in their "nature" and neither can, nor need to be, taught. Education, in this 
respect, at best prevents "philosophic nature" from being corrupted. Sophia, for Plato, is the exceptional case 
of a virtue which must and, given the talent required, can be taught. 

                     
4 Auszug aus: G. Heinemann, "Physis in Republic V, 471c - VII, 541c", in: The Ascent to the Good (Proc. Conf. Madrid-Getafe, 
Apr. 2003), ed. by F. Lisi, St. Augustin: Academia Verlag 2007, S. 65-78 (hier: S. 67-69). 
5 Schleiermacher: "von gutem Gedächtnis ..., gelehrig, edelmütig, anmutig, der Wahrheit Freund und verwandt sowie der 
Gerechtigkeit, der Tapferkeit und der Besonnenheit". 
6 Cf. 535b2-3: ta êthê opp. ha têide têi paideiai ... prosphora. No similar distinction underlies 503c4-6. 
7 See, e.g. Rep. 492a1-5. The corruptibility of a virtuous "nature" and the need to preserve it was already emphasized in 
Euripides, fr. 187.5-6 N and fr. 963.4-5 N. 


