Gottfried Heinemann 2010s
Platons Politeia, S (Di. 12-14); L3 und BA Philosophie: Module 01 und 10
Handout zum 25. Mai 2010: Politeia 466D ff.: Ubersicht (Gliederung nach der Darmstadter Ausgabe™)

2. Die Mdglichkeit des entworfenen Staates (466D-502C)

2.1 Abschweifung uber die richtige Kriegfuhrung (466D-471C)

2.11 Die Kinder sollen mit in den Krieg genommen werden (466D-467E)

2.12 Strafen und Ehrungen fiir das Verhalten im Krieg (468A-469B)

2.13 Das Verhalten gegeniiber gefangenen und getéteten Feinden (469B-470A)
Keine Versklavung von Griechen durch Griechen (469BC)

2.14 Griechen soll das Land nicht verwiistet werden (470A-471C)

2.2. Erneute Frage nach der Moglichkeit des entworfenen Staates (471C-480A)
... ob und wie die beschriebene Verfassung (471c7: politeia) zustandekommen (ebd. genesthai) kann
2.21 Der entworfene Staat ist ein vollkommenes Muster (472B-473B)
Die beschriebene Verfassung ist als "Modell" (472c4: paradeigma) fiir Gerechtigkeit entworfen, ohne Riicksicht
auf Realisierbarkeit (472CD); allenfalls ist an eine Annédhrung zu denken (473AB).
2.22 Behauptung: Die Philosophen miissen im Staat herrschen (473B-474B)
Das jetzige (473b5: nyn) Elend der Gemeinwesen und tberhaupt der Menschheit lait sich nur dann beheben
(und die beschriebene Verfassung I&Rt sich nur dann realisieren), wenn
- entweder die Philosophen als Konige fungieren oder diejenigen, die jetzt fir Koénige und Herrscher gelten,
echt und hinreichend philosophieren, und wenn somit
- politische Macht und Philosophie in eins fallen (d.h. wenn Herrscher und Philosoph zu sein auf dasselbe
hinauskommt), und wenn demgeman
- die unterschiedlichen "Naturen" (473d4: physeis - d.i. hier nicht nur "Begabung™ und "Charakteranlage”,
sondern Uberhaupt "Leistungsvermdgen™), die jeweils nur zu einer dieser Funktionen dréngen, von beiden
ausgeschlossen werden. (473CD, vgl. 474BC)
2.23 Bestimmung des Philosophen (474B-480A)
2.231  Er liebt die ganze Wahrheit (474B-475C) QUATSCH!!!
Der Philosoph ist "begierig nach jeglichem Wissen" (475b8-9: sophias ... epithymétés ... pasés)
2.232  Der Philosoph ist schaulustig nach der Wahrheit (475C-476C)
Erlauterung dieser Formel (475e4): eine Idee / viele Instanzen (475E-476B)
2.233  Der Unterschied zwischen Erkenntnis und Vorstellung (476C-479D)
"Einsicht" (476d5: gndmé) erkennt und unterscheidet Idee und Instanzen, "Meinung" (476d6: doxa) kennt nur
die Instanzen (476CD). Ein popularisierendes Bild (vgl. 476DE): Es beziehen sich
- Erkenntnis auf das, was ist,?
- Unkenntnis auf das, was nicht ist,
- Meinung auf das, "was sich so verhlt, daf? es ist und auch nicht ist" (477AB).
Erkenntnis und Meinung sind somit Vermdgen, die sich durch Bezug und Leistung unterscheiden (477B-E).
Insbesondere sind somit ihre Gegenstande (Schleiermacher zu 478b3: "das Erkennbare und das Vorstellbare")
zweierlei (478AB). Gegenstand der Meinung ist weder, was ist, noch, was nicht ist, sondern, "was an beidem
teilhat, am Sein und am Nichtsein" (478C-E). Das sind die Instanzen des Schdnen, des Gerechten etc., deren
jede sich als das Gegenteil zeigen kann (479A-C); demgemaR "drehen sich die diversen bei der Masse geltenden
Ublichkeiten hinsichtlich 'schon' etc. (479d3-4: ta ton polldn polla nomina kalou te peri kai ton allon) irgendwo
zwischen dem, was nicht ist, und dem, was wahrhaft ist, herum" (479CD).
2.234  Der Philosoph liebt das Seiende (479D-480A)
... ndmlich "das die jeweilige Sache [z.B. schon, gerecht etc.] selbst Seiende™ (480all: auto ... hekaston to on),
d.h. die jeweilige Idee.

! Platon: Politeia / Der Staat, gr. Text von E. Chambry, dt. von Fr. Schleiermacher, bearbeitet von D. Kurz (Platon, Werke,
gr./dt. hg. von G. Eigler, Bd. 4), Darmstadt: whg 1971

Ich Ubernehme die dortigen Uberschriften, obwohl sie teilweise sehr irrefihrend sind. "Staat" ist wieder durch
"Gemeinwesen"”, evtl. durch "Verfassung" zu ersetzen.

2 Beachte: "... ist" = ... existiert als Trager eines Merkmals (oder: = ... existiert als Reprasentant eines Begriffs). Nach Platon muf
es zu jedem Begriff einen verlaRlichen Reprasentanten geben; das ist die jeweilige Idee.

8 "Bezug" - oder treffender: "natiirlicher Sitz" (vgl. 477b10 u.8.: epi ... pephyke).



2
2.3 Die Eignung der Philosophen zur Herrschaft (484A-497A)
231 Konnen sie theoretische Erkenntnis und praktische Erfahrung vereinigen? (484A-485A)
Philosophen zeichnen sich dadurch aus, daf? sie "das in gleichen Hinsichten (484b4: kata t'auta) immer gleich
Beschaffene (ebd. hdsautds echon) fassen kénnen", wahrend die Nichtphilosophen "in Vielem und vielfaltig
Beschaffenem™ herumirren (484B). Nur Philosophen sind als (regierende) Wéchter geeignet, da nur sie
- "Einsicht in das die jeweilige Sache Seiende (484c6-7: tou ontos hekastou)" und somit ein "verlaBliches

Muster (c7-8: enarges ... paradeigma) in der Seele" haben
und deshalb in der Lage sind, wie ein Maler (c8: graphés), indem sie
- "auf das Echteste (c9: to aléthestaton) achten und stets so genau wie mdglich auf dieses Bezug nehmen

und blicken",

- "die hiesigen Ublichkeiten (d2: nomima) hinsichtlich dessen, was als 'schon', 'gerecht' und 'gut' gilt", wenn

notig zu festsetzen und jedenfalls zu Giberwachen.
2.32 Die Eigenschaften der philosophischen Seele (485A-487A)*

"Philosophic nature™ is ... a certain type of character, endowed with a dominant desire for knowledge and with an
inclination towards exertion and study. And it is also the kind of talent required by the the lessons that make up
the philosophical curriculum. "Philosophic nature™ is the disposition that corresponds both to the "philosophic™
way of life and to the requirements of a specific course of instruction. In the former respect, it involves such
features as a constant desire for things to learn (Rep. 485b1: mathémata) and a life-long yearning for truth
(485d3-4), combined with moderation (485e3), magnificence (486a8), courage (535all, cf. 486b3), justness
(486b7), measure (486d9), and grace (ibid.). In the latter respect, it also involves such additional features as
readiness and quickness in learning (486c¢3, 526b6) and good memory (486d2), and is revealed by a good grasp
of arithmetic (526b5) and by the attainment of an "unified view" both of the connection of their lessons and of
"the nature of being" (537c1-7).

In Book VI, both kinds of features are combined into one single list (Rep. 487a3-5),° describing the kind of
person that has "the self-grown capacity to be easily led to the inspection of each Being" (486d10-11). A parallel
is in Book VII (535a6-c4) where, however, such features as make up one's moral character (éthos) are clearly
distinguished from the features that are instrumental to the education described.® The former features are virtues,
including such cardinal virtues as justness, moderation, and courage. It is crucial that the remaining cardinal
virtue, i.e. "wisdom™ or "competence" (sophia) is not included. Plato rejects the doctrine, advanced by Pindar
(Ol. 2.86), that sophia must be a feature in someone's physis. Rather, he insists that sophia must be acquired by
instruction. He agrees with the doctrine, advanced by Protagoras (DK 80 B 3), that "instruction requires both
nature (i.e. talent) and exercise". Physis, according to this doctrine, is but one of the factors that contribute to the
acquisition of sophia.

There is much controversy in 5th century educational theory concerning the respective degrees to which
excellence depends upon "nature™ and training. Plato's account of “philosophic nature” responds to this by
proposing a novel distiction. As regards virtues other than sophia, Plato seems to agree with the view that
education is but a minor factor in the formation of a excellent person. Its effects are confined to the preservation
and stabilization of the appropriate “nature”,” with undesirable tendencies being "cut off" (cf. 519a8-b3). As
regards sophia, by contrast, Plato agrees with the view that education and training are crucial to the acquisition
of excellence. "Nature", in this case, merely provides preconditions which are required by the appropriate course
of instruction.

Philosophers, in the Republic, are excellent in all respects (cf. 489e4: kalos kagathos). Three of the
cardinal virtues are inherent in their "nature” and neither can, nor need to be, taught. Education, in this
respect, at best prevents "philosophic nature™ from being corrupted. Sophia, for Plato, is the exceptional case
of a virtue which must and, given the talent required, can be taught.

4 Auszug aus: G. Heinemann, "Physis in Republic V, 471c - VII, 541c", in: The Ascent to the Good (Proc. Conf. Madrid-Getafe,
Apr. 2003), ed. by F. Lisi, St. Augustin: Academia Verlag 2007, S. 65-78 (hier: S. 67-69).

% Schleiermacher: "von gutem Gedachtnis ..., gelehrig, edelmiitig, anmutig, der Wahrheit Freund und verwandt sowie der
Gerechtigkeit, der Tapferkeit und der Besonnenheit".

® Cf. 535b2-3: ta &thé opp. ha téde t&; paideia; ... prosphora. No similar distinction underlies 503c4-6.

7 See, e.g. Rep. 492al1-5. The corruptibility of a virtuous "nature” and the need to preserve it was already emphasized in
Euripides, fr. 187.5-6 N and fr. 963.4-5 N.



