
G. Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 6.2. 

Handout 6.2. Aristoteles, Metaphysik, Buch I, Kap. 1-2  

Text: TLG0086.25 (CD ROM #D); Übers. (mit teils stillschweigenden Abwei-

chungen) nach Bonitz (ed. Weilmann, neu hg. von H. Carvallo und E. Grassi, 

Reinbek 1966)1 – Gliederung und Zwischenüberschriften mit kleinen Abwei-

chungen nach dieser Ausgabe (Bz = Bonitz). Anmerkungen und Bearbeitung: 

G. Heinemann 

Kapitel 1 (980a21-982a3) 

1. Das Streben nach Wissen bewegt den Menschen von Natur aus. Vorrang des 

Sehens (980a21-27) 

21  Πάντες ἄνϑρωποι τοῦ εἰδέναι ὀρέγονται φύσει. σημεῖον δ'  

22 ἡ τῶν αἰσϑήσεων ἀγάπησις· καὶ γὰρ χωρὶς τῆς χρείας  

23 ἀγαπῶνται δι' αὑτάς, καὶ μάλιστα τῶν ἄλλων ἡ διὰ τῶν  

24 ὀμμάτων. οὐ γὰρ μόνον ἵνα πράττωμεν ἀλλὰ καὶ μηϑὲν  

25 μέλλοντες πράττειν τὸ ὁρᾶν αἱρούμεϑα ἀντὶ πάντων ὡς εἰπεῖν  

26 τῶν ἄλλων. αἴτιον δ' ὅτι μάλιστα ποιεῖ γνωρίζειν ἡμᾶς  

27 αὕτη τῶν αἰσϑήσεων καὶ πολλὰς δηλοῖ διαφοράς.  

Alle Menschen streben von Natur (physei) nach Wissen (eidenai); dies be-

weist die Freude an den Sinneswahrnehmungen (aisthêseis), denn diese er-

freuen an sich, auch abgesehen von dem Nutzen, und vor allen anderen 

die Wahrnehmungen mittels der Augen. Denn nicht nur zu praktischen 

Zwecken, sondern auch wenn wir keine Handlung beabsichtigen, ziehen 

wir das Sehen so gut wie allem anderen vor, und dies deshalb, weil dieser 

Sinn uns am meisten Erkenntnis (gnôrizein) gibt und viele Unterschiede  of-

fenbart. 

2. Die Stufen des Wissens bei Tier und Mensch (980a27-981a12) 

2.a Sinneswahrnehmung (aisthêsis), Erinnerung (mnêmê), Erfahrung (empeiria)2 

(980a27-b28) 

φύσει  

28 μὲν οὖν αἴσϑησιν ἔχοντα γίγνεται τὰ ζῷα, ἐκ δὲ ταύτης  

                                                 
1 Vergr.; Neubearbeitung mit vorzüglicher Einl. von U. Wolf: Reinbek 1994. 

2 Zur Übersetzung: Für mnêmê schreibe ich ab hier "Gedächtnis", "Gedächtnis-

inhalt" o.ä. (statt "Erinnerung" bei Bz.); zur Unterscheidung zwischen Gedächt-

nis (mnêmê) und Erinnerung (anamnêsis) vgl. R.A.H. King, Aristoteles, De memo-

ria et reminiscentia, übers. und erl. (Aristoteles, Werke in dt. Übers. Bd. 14 II), Ber-

lin 2004, S. 45 u.ö. Für empeiria ist "Routine" (statt "Erfahrung"bei Bz) erwä-

genswert (in diesem Sinn 981b5: ethos). 

29 τοῖς μὲν αὐτῶν οὐκ ἐγγίγνεται μνήμη, τοῖς δ' ἐγγίγνεται.  

21 καὶ διὰ τοῦτο ταῦτα φρονιμώτερα καὶ μαϑητικώτερα τῶν  

22 μὴ δυναμένων μνημονεύειν ἐστί, φρόνιμα μὲν ἄνευ τοῦ  

23 μανϑάνειν ὅσα μὴ δύναται τῶν ψόφων ἀκούειν (οἷον μέ- 

24 λιττα κἂν εἴ τι τοιοῦτον ἄλλο γένος ζῴων ἔστι), μανϑάνει  

25 δ' ὅσα πρὸς τῇ μνήμῃ καὶ ταύτην ἔχει τὴν αἴσϑησιν. τὰ  

26 μὲν οὖν ἄλλα ταῖς φαντασίαις ζῇ καὶ ταῖς μνήμαις, ἐμ- 

27 πειρίας δὲ μετέχει μικρόν· τὸ δὲ τῶν ἀνϑρώπων γένος καὶ  

28 τέχνῃ καὶ λογισμοῖς.  

Von Natur nun haben die Tiere sinnliche Wahrnehmung, aus der sinnli-

chen Wahrnehmung entsteht bei den einen Gedächtnis (mnêmê), bei ande-

ren nicht, und darum sind jene verständiger und gelehriger als die, welche 

keine Gedächtnisleistung erbringen (mnêmoneuein) können. Verständig 

(phronimos) ohne zu lernen sind alle diejenigen, welche den Schall nicht hö-

ren, z.B. die Biene und was etwa noch sonst für Tiere der Art sind; dagegen 

lernen alle diejenigen, welche außer dem Gedächtnis auch diesen Sinn be-

sitzen. Die anderen Tiere nun leben in ihren Vorstellungen (phantasiai) und 

Gedächtnisinhalte (mnêmai) und haben nur geringen Anteil an Erfahrung 

(empeiria), das Geschlecht der Menschen dagegen lebt auch in Kunst (tech-

nê) und Überlegungen (logismoi, pl.). 

2.b Entstehung der Erfahrung (980b28-981a5) 

γίγνεται δ' ἐκ τῆς μνήμης ἐμπειρία  

29 τοῖς ἀνϑρώποις· αἱ γὰρ πολλαὶ μνῆμαι τοῦ αὐτοῦ πράγμα- 

1 τος μιᾶς ἐμπειρίας δύναμιν ἀποτελοῦσιν. καὶ δοκεῖ σχεδὸν  

2 ἐπιστήμῃ καὶ τέχνῃ ὅμοιον εἶναι καὶ ἐμπειρία, ἀποβαίνει δ'  

3 ἐπιστήμη καὶ τέχνη διὰ τῆς ἐμπειρίας τοῖς ἀνϑρώποις· ἡ  

4 μὲν γὰρ ἐμπειρία τέχνην ἐποίησεν, ὡς φησὶ Πῶλος, ἡ  

5 δ' ἀπειρία τύχην.  

Aus dem Gedächtnis nämlich entsteht für die Menschen Erfahrung (empei-

ria); denn die vielen Gedächtnisrepräsentationen derselben Sache erlangen 

die Kraft einer einzigen Erfahrung,3 und es scheint die Erfahrung beinahe 

der Wissenschaft (epistêmê) und der Kunst sich anzunähern. Wissenschaft 

aber und Kunst gehen für die Menschen aus der Erfahrung hervor; denn 

"Erfahrung schuf die Kunst", sagt Polos mit Recht, "Unerfahrenheit den 

Zufall" [Platon, Gorgias 448c]. 

                                                 
3 Bz stattdessen: ".. die Vielheit der Erinnerungen an denselben Gegenstand 

erlangt die Bedeutung einer einzigen Erfahrung". – Beachte den (fast schon 

Humeschen) Zusammenhang von Erfahrung und Gewöhnung (ethos, 982b5).  



G. Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 6.2. 

2.c Entstehung der Kunst (technê) (981a5-7) 

γίγνεται δὲ τέχνη ὅταν ἐκ πολλῶν  

6 τῆς ἐμπειρίας ἐννοημάτων μία καϑόλου γένηται περὶ  

7 τῶν ὁμοίων ὑπόληψις.  

Die Kunst entsteht dann, wenn sich aus vielen durch die Erfahrung gege-

benen Gedanken eine allgemeine Auffassung (hypolêpsis – Bz: "Annahme") 

über das Ähnliche bildet. 

2.d Bestimmung der Erfahrung und der Kunst (981a7-12) 

τὸ μὲν γὰρ ἔχειν ὑπόληψιν ὅτι  

8 Καλλίᾳ κάμνοντι τηνδὶ τὴν νόσον τοδὶ συνήνεγκε καὶ  

9 Σωκράτει καὶ καϑ' ἕκαστον οὕτω πολλοῖς, ἐμπειρίας ἐστίν·  

10 τὸ δ' ὅτι πᾶσι τοῖς τοιοῖσδε κατ' εἶδος ἓν ἀφορισϑεῖσι,  

11 κάμνουσι τηνδὶ τὴν νόσον, συνήνεγκεν, οἷον τοῖς φλεγματώ- 

12 δεσιν ἢ χολώδεσι [ἢ] πυρέττουσι καύσῳ, τέχνης. — 

Denn die Auffassung, daß dem Kallias bei dieser Krankheit dieses Heil-

mittel half, und ebenso dem Sokrates und vielen einzelnen, ist Sache der 

Erfahrung; daß es dagegen bei dieser Krankheit allen soundso, gemäß ei-

nem abgegrenzten Konstitutionstyp (eidos), beschaffenen half, z.B. den 

Schleimigen oder Galligen bei hohem Fieber,4  ist Sache der Kunst (technê). 

3. Vorrang der Kunst vor der Erfahrung (981a12-b13) 

3.a Praktischer Vorrang der Erfahrung: Erkenntnis des Einzelnen (981a12-24) 

πρὸς μὲν  

13 οὖν τὸ πράττειν ἐμπειρία τέχνης οὐδὲν δοκεῖ διαφέρειν, ἀλλὰ  

14 καὶ μᾶλλον ἐπιτυγχάνουσιν οἱ ἔμπειροι τῶν ἄνευ τῆς ἐμ- 

15 πειρίας λόγον ἐχόντων (αἴτιον δ' ὅτι ἡ μὲν ἐμπειρία τῶν  

16 καϑ' ἕκαστόν ἐστι γνῶσις ἡ δὲ τέχνη τῶν καϑόλου, αἱ δὲ  

17 πράξεις καὶ αἱ γενέσεις πᾶσαι περὶ τὸ καϑ' ἕκαστόν εἰσιν·  

Zum Zweck des Handelns (pros to prattein) steht die Erfahrung der Kunst 

an Wert nicht nach, vielmehr sehen wir, daß die Erfehrenen mehr das Rich-

tige treffen als diejenigen, die nur den allgemeinen Begriff besitzen (logon 

echein – d.h. eine Erklärung haben). Die Ursache davon liegt darin, daß die 

Erfahrung Erkenntnis (gnôsis) des Einzelnen (tôn kath' hekaston, pl.) ist, die 

Kunst des Allgemeinen (tôn katholou, pl.), alles Handeln und Geschehen 

aber am Einzelnen vorgeht. 

                                                 
4 Ich übernehme hier gegen Bonitz die Interpretation von Ross (Aristotles Meta-

physics, Oxford 1924, vol. I, p.117). 

18 οὐ γὰρ ἄνϑρωπον ὑγιάζει ὁ ἰατρεύων ἀλλ' ἢ κατὰ συμβε- 

19 βηκός, ἀλλὰ Καλλίαν ἢ Σωκράτην ἢ τῶν ἄλλων τινὰ  

20 τῶν οὕτω λεγομένων ᾧ συμβέβηκεν ἀνϑρώπῳ εἶναι· ἐὰν  

21 οὖν ἄνευ τῆς ἐμπειρίας ἔχῃ τις τὸν λόγον, καὶ τὸ καϑόλου  

22 μὲν γνωρίζῃ τὸ δ' ἐν τούτῳ καϑ' ἕκαστον ἀγνοῇ, πολλά- 

23 κις διαμαρτήσεται τῆς ϑεραπείας· ϑεραπευτὸν γὰρ τὸ καϑ'  

24 ἕκαστον)· 

Denn nicht einen Menschen überhaupt heilt die Kunst, außer nebenbei (ka-

ta symbebêkos – Bz: "im akzidentellen Sinne"), sondern den Kallias oder den 

Sokrates oder irgendeinen anderen Einzelnen, für welchen es nebenbei zu-

trifft, (symbenêken – Bz: "ein Akzidenz ist"),5 daß er auch Mensch ist. Wenn 

nun jemand den Begriff (logos – d.h. die Erklärung) besitzt ohne Erfahrung 

und das Allgemeine weiß, das darin enthaltene Einzelnen aber nicht kennt, 

so wird er das rechte Heilverfahren oft verfehlen; denn Gegenstand des 

Heilens ist vielmehr das Einzelne. 

 

3.b  Epistemischer Vorrang der Kunst: sie ist schon irgendwie durch die 

Kenntnis des Warum (dioti) und der Ursache (aitia) Weisheit (sophia) (981a24-

b13) 

     ἀλλ' ὅμως τό γε εἰδέναι καὶ τὸ ἐπαΐειν τῇ  

25 τέχνῃ τῆς ἐμπειρίας ὑπάρχειν οἰόμεϑα μᾶλλον, καὶ σο- 

26 φωτέρους τοὺς τεχνίτας τῶν ἐμπείρων ὑπολαμβάνομεν, ὡς  

27 κατὰ τὸ εἰδέναι μᾶλλον ἀκολουϑοῦσαν τὴν σοφίαν πᾶσι·  

28 τοῦτο δ' ὅτι οἱ μὲν τὴν αἰτίαν ἴσασιν οἱ δ' οὔ. οἱ μὲν γὰρ  

29 ἔμπειροι τὸ ὅτι μὲν ἴσασι, διότι δ' οὐκ ἴσασιν· οἱ δὲ τὸ διότι  

30 καὶ τὴν αἰτίαν γνωρίζουσιν.  

Dennoch aber schreiben wir Wissen (eidenai) und Verstehen (epaïein) mehr 

der Kunst zu als der Erfahrung und sehen die Künstler (technitai – d.h. 

Fachleute in einer "Kunst") für weiser (sophoteroi – d.h. für bessere Exper-

ten) an als die Erfahrenen, da Weisheit (sophia – d.h. Expertentum) einem 

jeden vielmehr nach dem Maßstabe des Wissens (kata to eidenai) zuzu-

schreiben sei. Und dies deshalb, weil die einen die Ursache (aitia) kennen, 

die anderen nicht. Denn die Erfahrenen kennen nur das Daß (to hoti), aber 

nicht das Warum (dioti); jene aber kennen das Warum und die Ursache. 

                                                 
5 Die Verwendung von symbenêken und kata symbebêkos hat hier nichts mit der 

Unterscheidung von Substanz und Akzidenz zu tun. Vgl. Ross a.o.O. p.. 118 

(gegen Bz). – Unterminologischer Gebrauch dann auch 982b22 (s.u.). 



G. Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 6.2. 

(981a30)       διὸ καὶ τοὺς ἀρχιτέκτονας περὶ  

31 ἕκαστον τιμιωτέρους καὶ μᾶλλον εἰδέναι νομίζομεν τῶν χει- 

1 ροτεχνῶν καὶ σοφωτέρους, ὅτι τὰς αἰτίας τῶν ποιουμένων  

2 ἴσασιν (τοὺς δ', ὥσπερ καὶ τῶν ἀψύχων ἔνια ποιεῖ μέν, οὐκ  

3 εἰδότα δὲ ποιεῖ ἃ ποιεῖ, οἷον καίει τὸ πῦρ—τὰ μὲν οὖν  

4 ἄψυχα φύσει τινὶ ποιεῖν τούτων ἕκαστον τοὺς δὲ χειροτέχνας  

5 δι' ἔϑος), ὡς οὐ κατὰ τὸ πρακτικοὺς εἶναι σοφωτέρους ὄντας  

6 ἀλλὰ κατὰ τὸ λόγον ἔχειν αὐτοὺς καὶ τὰς αἰτίας γνωρίζειν.  

Deshalb stehen auch die leitenden Künstler in jedem einzelnen Gebiete bei 

uns in höherer Achtung. Wir meinen, daß sie mehr wissen und weiser sind 

als die Handwerker. weil sie die Ursachen dessen, was hervorgebracht 

wird, wissen. Hingegen gleichen die Handwerker manchen leblosen Din-

gen, welche zwar etwas hervorbringen, aber ohne zu wissen, was sie her-

vorbringen, wie z.B. das das Feuer verbrennt – wobei die leblosen Dinge 

das jeweils aufgrund irgendeiner Natur (physei tini) hervorbringen, die 

Handwerker aber durch Gewöhnung (ethos). Nicht nach der größeren Ge-

schicklichkeit zum Handeln beurteilen wir die leitenden Künstler als wei-

ser, sondern danach, daß sie eine Erklärung haben (logon echein) und die 

Ursachen kennen.6 

7 ὅλως τε σημεῖον τοῦ εἰδότος καὶ μὴ εἰδότος τὸ δύνασϑαι διδά- 

8 σκειν ἐστίν, καὶ διὰ τοῦτο τὴν τέχνην τῆς ἐμπειρίας ἡγούμεϑα  

9 μᾶλλον ἐπιστήμην εἶναι· δύνανται γάρ, οἱ δὲ οὐ δύνανται διδά- 

10 σκειν. ἔτι δὲ τῶν αἰσϑήσεων οὐδεμίαν ἡγούμεϑα εἶναι σοφίαν·  

11 καίτοι κυριώταταί γ' εἰσὶν αὗται τῶν καϑ' ἕκαστα γνώσεις· ἀλλ'  

12 οὐ λέγουσι τὸ διὰ τί περὶ οὐδενός, οἷον διὰ τί ϑερμὸν τὸ πῦρ,  

13 ἀλλὰ μόνον ὅτι ϑερμόν.  

Überhaupt ist es ein Unterscheidungsmerkmal für wissend und nicht wis-

send, lehren zu können; und darum sehen wir die Kunst mehr für Wis-

senschaft (epistêmê) an als die Erfahrung. Denn die Künstler können lehren, 

die Erfahrenen nicht. Ferner halten wir keine der Sinneswahrnehmungen 

für Weisheit (sophia – d.h. Wissen im strengen Sinn). Gleichwohl sind sie 

die maßgeblichste Kenntnis (kyriôtatai gnôseis, pl.) des Einzelnen (kath' hek-

asta, pl.). Aber das Warum geben sie bei keinem der Dinge an –  z.B. nicht, 

warum (dia ti) das Feuer heiß ist, sondern nur, daß (hoti) es heiß ist. 

                                                 
6 Bz schreibt auch hier "den Begriff besitzen" für logon echein. Dadurch wird 

aber der anschließende Übergang zum Lehren gestört. – Beachte den Sachzu-

sammenhang: 

Erklärung haben ~ Erklärung geben ~ Lehren 

4. Vorrang der Wissenschaften, die sich weder auf die notwendigen Bedürfnis-

se noch auf den Genuß (hêdonê) beziehen (981b13-25)  

τὸ μὲν οὖν πρῶτον εἰκὸς τὸν  

14 ὁποιανοῦν εὑρόντα τέχνην παρὰ τὰς κοινὰς αἰσϑήσεις ϑαυ- 

15 μάζεσϑαι ὑπὸ τῶν ἀνϑρώπων μὴ μόνον διὰ τὸ χρήσιμον  

16 εἶναί τι τῶν εὑρεϑέντων ἀλλ' ὡς σοφὸν καὶ διαφέροντα τῶν  

17 ἄλλων· πλειόνων δ' εὑρισκομένων τεχνῶν καὶ τῶν μὲν  

18 πρὸς τἀναγκαῖα τῶν δὲ πρὸς διαγωγὴν οὐσῶν, ἀεὶ σοφωτέ- 

19 ρους τοὺς τοιούτους ἐκείνων ὑπολαμβάνεσϑαι διὰ τὸ μὴ πρὸς  

20 χρῆσιν εἶναι τὰς ἐπιστήμας αὐτῶν.  

Wer daher zuerst neben den gemeinsamen Sinneswahrnehmungen eine 

Kunst erfand, der fand natürlich Bewunderung bei den Menschen, nicht 

nur wegen der Nützlichkeit seiner Erfindung, sondern wegen der Weisheit 

(hôs sophon – d.h. als Experte), die ihn vor den anderen auszeichnete. Bei 

weiterem Fortschritte in der Erfindung von Künsten (technai), teils für die 

notwendigen Bedürfnisse (anagkaia), teils für den Zeitvertreib (diagôgê), hal-

ten wir die letzteren immer für weiser als die ersteren, weil ihre Wissen-

schaften (epistêmai – hier: =technai) nicht auf den Nutzen (chrêsis) gerichtet 

sind.7  

ὅϑεν ἤδη πάντων τῶν  

21 τοιούτων κατεσκευασμένων αἱ μὴ πρὸς ἡδονὴν μηδὲ πρὸς  

22 τἀναγκαῖα τῶν ἐπιστημῶν εὑρέϑησαν, καὶ πρῶτον ἐν τούτοις  

23 τοῖς τόποις οὗ πρῶτον ἐσχόλασαν· διὸ περὶ Αἴγυπτον αἱ μαϑη- 

24 ματικαὶ πρῶτον τέχναι συνέστησαν, ἐκεῖ γὰρ ἀφείϑη σχο- 

25 λάζειν τὸ τῶν ἱερέων ἔϑνος. 

Als daher schon alles Derartige geordnet war, da wurden diejenigen Wis-

senschaften (epistêmai) gefunden, die sich weder auf das Vergnügen 

(hêdonê) noch auf die notwendigen Bedürfnisse (anagkaia) richten, und zwar 

zuerst in den Gegenden, wo man zuerst Muße hatte (escholasan). Daher bil-

deten sich in Ägypten zuerst die mathematischen Künste (technai), da dort 

dem Stamm der Priester Muße gelassen war. 

                                                 
7 Beachte: Aristoteles übernimmt in diesem Abschnitt (981b13-25) einen 

Sprachgebrauch, der nicht zwischen "Kunst" (technê) und "Wissenschaft" 

(epistêmê) unterscheidet: 

 technai (b17) = epistêmai (b20). 

 die mathematischen technai (b24) sind epistêmai (b22). 

Der anschließende Einschub (b25-29) dient auch der terminologischen Absi-

cherung. 



G. Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 6.2. 

5. Zwischenbemerkung und Resumé (981b25-982a1)8 

εἴρηται μὲν οὖν ἐν τοῖς ἠϑικοῖς  

26 τίς διαφορὰ τέχνης καὶ ἐπιστήμης καὶ τῶν ἄλλων τῶν ὁμο- 

27 γενῶν· οὗ δ' ἕνεκα νῦν ποιούμεϑα τὸν λόγον τοῦτ' ἐστίν, ὅτι  

28 τὴν ὀνομαζομένην σοφίαν περὶ τὰ πρῶτα αἴτια καὶ τὰς ἀρ- 

29 χὰς ὑπολαμβάνουσι πάντες·  

Welcher Unterschied nun zwischen Kunst und Wissenschaft und derglei-

chen9 besteht, ist in der Ethik erklärt.10 Der Zweck der gegenwärtigen Un-

tersuchung aber ist, zu zeigen, daß alle als Gegenstand der sogenannten 

Weisheit (sophia) die ersten Ursachen (prôta aitia – neutr. pl.!!) und Prinzi-

pien (archai) ansehen.11 

ὥστε, καϑάπερ εἴρηται πρότερον,  

30 ὁ μὲν ἔμπειρος τῶν ὁποιανοῦν ἐχόντων αἴσϑησιν εἶναι δοκεῖ  

31 σοφώτερος, ὁ δὲ τεχνίτης τῶν ἐμπείρων, χειροτέχνου δὲ ἀρ- 

1 χιτέκτων, αἱ δὲ ϑεωρητικαὶ τῶν ποιητικῶν μᾶλλον  

Darum, wie gesagt, gilt der Erfahrene für weiser als der, welcher irgendei-

ne Sinneswahrnehmung besitzt, der Künstler für weiser als der Erfahrene, 

und wieder der leitende Künstler vor dem Handwerker, die betrachtenden 

(theôretikai) vor den herstellenden (poiêtikai) Disziplinen.12 

 

                                                 
8 Die Gliederung bei Carvallo und Grassi faßt 981b25-982a3 zusammen als 

"Schlußfolgerung: Die Weisheit (sophia) ist eine Wissenschaft (epistêmê) von 

Ursachen (aitiai) und Prinzipien (archai)."  

9 Nämlich: Klugheit (phronêsis), Weisheit (sophia), Vernunft (nous). Vgl. Ross 

a.a.O. p. 119. 

10 Vgl. E.N. VI, c. 3-7 (1139b14-1141b8) 

11 Dies (981b25-29) ist wohl ein späterer Einschub; vermutlich ist die Nikoma-

chische Ethik viel später geschrieben als das erste Buch der Metaphysik. Es fällt 

auch auf, daß Aristoteles hier erstmals 

 nicht bloß von Ursachen, sondern von ersten Ursachen spricht 

 für Ursache nicht aitia (fem.) sondern aition (neutr.) schreibt 

 außer Ursachen auch "Prinzipien" erwähnt. 

12 "Disziplinen" ist von mir interpoliert. Der Text gilt keinen Hinweis, ob an 

"Künste" (technai) oder "Wissenschaften" (epistêmai) gedacht ist; auf den Un-

terschied kommt es wieder nicht an. – Anders Bz. der denselben Satz zweimal, 

zunächst mit "Wissenschaften, dann mit "Künste", ausschreibt 

Überleitung zum 2. Kap. (982a1-3).  

ὅτι μὲν  

2 οὖν ἡ σοφία περί τινας ἀρχὰς καὶ αἰτίας ἐστὶν ἐπιστήμη,  

3 δῆλον.  

Daß also die Weisheit eine Wissenschaft von gewissen Prinzipien (archai) 

und Ursachen (aitiai) ist, ist hieraus klar.13 

 

Kapitel 2 (982a4-983a23) 

1. Aufgabe und Methode (982a4-8) 

4  ᾽Επεὶ δὲ ταύτην τὴν ἐπιστήμην ζητοῦμεν, τοῦτ' ἂν εἴη  

5 σκεπτέον, ἡ περὶ ποίας αἰτίας καὶ περὶ ποίας ἀρχὰς ἐπι- 

6 στήμη σοφία ἐστίν. εἰ δὴ λάβοι τις τὰς ὑπολήψεις ἃς ἔχο- 

7 μεν περὶ τοῦ σοφοῦ, τάχ' ἂν ἐκ τούτου φανερὸν γένοιτο μᾶλ- 

8 λον. 

Da wir nun diese Wissenschaft (epistêmê) suchen, so müssen wir danach fra-

gen, von welcherlei Ursachen und von welcherlei Prinzipien die Wissenschaft 

handelt, welche Weisheit (sophia) ist. Nimmt man die gewöhnlichen Auffas-

sungen, die wir über den Weisen (sophos) haben, so dürfte vielleicht die Sache 

daraus eher deutlich werden. 

                                                 
13 Aristoteles hat in Kap. 1 Material zu einer Argumentation zusammengetra-

gen, derzufolge  

 einerseits zur "Weisheit" (sophia), wie zu jeder "Kunst" (technê) oder "Wis-

senschaft" (epistêmê), die Ursachenkenntnis gehört, und sich  

 andererseits die "Weisheit" von den meisten "Künsten" durch ihre Zweck-

freiheit unterscheidet. 

Angenommen, diese Argumentation sei gelungen. Dann kann Aristoteles die 

Weisheit als "Wissenschaft von gewissen Ursachen (aitiai)" charakterisieren. 

Aber wieso überdies auch "Prinzipien" (archai)? Ich sehe zunächst nur eine 

banale Antwort: daß Aristoteles hier gar nicht zwischen "Ursachen" und "Prin-

zipien" unterscheidet, sondern dies – wie auch sonst immer wieder – als zwei 

Ausdrücke für dieselbe Sache behandelt. 



G. Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 6.2. 

2. Bestimmung des Wesens der Weisheit (982a8-b10) 

2.a Was man im allgemeinen unter dem Weisen (sophos) und der Weisheit ver-

steht (982a8-19) 

    ὑπολαμβάνομεν δὴ πρῶτον μὲν ἐπίστασϑαι πάντα τὸν  

9 σοφὸν ὡς ἐνδέχεται, μὴ καϑ' ἕκαστον ἔχοντα ἐπιστήμην  

10 αὐτῶν· εἶτα τὸν τὰ χαλεπὰ γνῶναι δυνάμενον καὶ μὴ  

11 ῥᾴδια ἀνϑρώπῳ γιγνώσκειν, τοῦτον σοφόν (τὸ γὰρ αἰσϑάνε- 

12 σϑαι πάντων κοινόν, διὸ ῥᾴδιον καὶ οὐδὲν σοφόν)· ἔτι τὸν  

13 ἀκριβέστερον καὶ τὸν διδασκαλικώτερον τῶν αἰτιῶν σοφώτε- 

14 ρον εἶναι περὶ πᾶσαν ἐπιστήμην· καὶ τῶν ἐπιστημῶν δὲ τὴν  

15 αὑτῆς ἕνεκεν καὶ τοῦ εἰδέναι χάριν αἱρετὴν οὖσαν μᾶλλον  

16 εἶναι σοφίαν ἢ τὴν τῶν ἀποβαινόντων ἕνεκεν, καὶ τὴν ἀρ- 

17 χικωτέραν τῆς ὑπηρετούσης μᾶλλον σοφίαν· οὐ γὰρ δεῖν  

18 ἐπιτάττεσϑαι τὸν σοφὸν ἀλλ' ἐπιτάττειν, καὶ οὐ τοῦτον  

19 ἑτέρῳ πείϑεσϑαι, ἀλλὰ τούτῳ τὸν ἧττον σοφόν. — 

Es ist nun unsere gewöhnliche Annahme, 

 daß der Weise erstens soviel wie möglich alles (panta) wisse, ohne dabei 

die Wissenschaft des Einzelnen (kath' hekasta epistêmê) zu besitzen, 

 ferner, daß der, welcher das Schwierige und für den Menschen nicht leicht 

Erkennbare zu erkennen vermag, weise sei (denn Sinneswahrnehmung ist 

allen gemeinsam und darum leicht und nichts Weises), 

 ferner, daß in jeder Wissenschaft der (i) Genauere (akribesteros) und (ii) die 

Ursachen zu lehren Fähigere der Weisere sei 

 und daß unter den Wissenschaften (i) die, welche um ihrer selbst und des 

Wissens (eidenai) willen gewählt (haitetên – Bz: "gesucht") wird, in volle-

rem Sinne Weisheit sei als die um anderseitiger Ergebnisse willen gewähl-

te, und ebenso (ii) die mehr gebietende im Vergleich mit der dienenden; 

denn der Weise dürfe sich nicht befehlen lassen, sondern er müsse befeh-

len, nicht er einem anderen, sondern ihm müsse der weniger weise gehor-

chen. 

2.b Die diesem Verständnis entsprechende Wissenschaft (982a19-b7) 

τὰς μὲν οὖν  

20 ὑπολήψεις τοιαύτας καὶ τοσαύτας ἔχομεν περὶ τῆς σοφίας  

21 καὶ τῶν σοφῶν· τούτων δὲ τὸ μὲν πάντα ἐπίστασϑαι τῷ μά- 

22 λιστα ἔχοντι τὴν καϑόλου ἐπιστήμην ἀναγκαῖον ὑπάρχειν  

23 (οὗτος γὰρ οἶδέ πως πάντα τὰ ὑποκείμενα), σχεδὸν δὲ καὶ  

24 χαλεπώτατα ταῦτα γνωρίζειν τοῖς ἀνϑρώποις, τὰ μάλιστα  

25 καϑόλου (πορρωτάτω γὰρ τῶν αἰσϑήσεών ἐστιν), ἀκριβέσταται  

26 δὲ τῶν ἐπιστημῶν αἳ μάλιστα τῶν πρώτων εἰσίν (αἱ γὰρ ἐξ  

27 ἐλαττόνων ἀκριβέστεραι τῶν ἐκ προσϑέσεως λεγομένων,  

28 οἷον ἀριϑμητικὴ γεωμετρίας)· ἀλλὰ μὴν καὶ διδασκαλική γε  

29 ἡ τῶν αἰτιῶν ϑεωρητικὴ μᾶλλον (οὗτοι γὰρ διδάσκουσιν, οἱ τὰς  

30 αἰτίας λέγοντες περὶ ἑκάστου), τὸ δ' εἰδέναι καὶ τὸ ἐπίστασϑαι  

31 αὐτῶν ἕνεκα μάλισϑ' ὑπάρχει τῇ τοῦ μάλιστα ἐπιστητοῦ ἐπι- 

32 στήμῃ (ὁ γὰρ τὸ ἐπίστασϑαι δι' αὑτὸ αἱρούμενος τὴν μάλιστα  

1 ἐπιστήμην μάλιστα αἱρήσεται, τοιαύτη δ' ἐστὶν ἡ τοῦ μάλιστα  

2 ἐπιστητοῦ), μάλιστα δ' ἐπιστητὰ τὰ πρῶτα καὶ τὰ αἴτια (διὰ  

3 γὰρ ταῦτα καὶ ἐκ τούτων τἆλλα γνωρίζεται ἀλλ' οὐ ταῦτα  

4 διὰ τῶν ὑποκειμένων), ἀρχικωτάτη δὲ τῶν ἐπιστημῶν, καὶ  

5 μᾶλλον ἀρχικὴ τῆς ὑπηρετούσης, ἡ γνωρίζουσα τίνος ἕνεκέν  

6 ἐστι πρακτέον ἕκαστον· τοῦτο δ' ἐστὶ τἀγαϑὸν ἑκάστου, ὅλως  

7 δὲ τὸ ἄριστον ἐν τῇ φύσει πάσῃ.  

Dies sind nun im ganzen die Annahmen, welche wir über die Weisheit und 

den Weisen haben. 

 Hierunter muß das Merkmal, alles zu wissen, dem zukommen, dessen 

Wissenschaft am meisten das Allgemeine (hatholou) zum Gegenstand hat.; 

denn dieser weiß gewissermaßen (pôs) alles Untergeordnete. (a21-23) 

 Dies aber, das Allgemeinste, ist auch für die Menschen gerade am 

schwersten zu erkennen; denn es liegt am weitesten von den sinnlichen 

Wahrnehmungen entfernt. (a23-25) 

 (i) Am genauesten sind aber unter den Wissenschaften die, welche am 

meisten auf das Erste (ta prôta, pl.) sich beziehen; denn auf eine geringere 

Zahl von Prinzipien bezogene Wissenschaften sind genauer als diejenigen, 

bei denen noch bestimmte Zusätze hinzukommen, z.B. die Arithmetik ist 

ganauer als die Geometrie. (ii) Aber auch zur Lehre befähigender (didaska-

likê – Bz. "zu lehren fähiger") ist diejenige Wissenschaft, welche die Ursa-

chen betrachtet; denn in jeder Wissenschaft lehrt derjenige, der die jewei-

ligen (peri hekastou – Bz: ./.) Ursachen angibt. (b25-30 

 (i) Wissen aber und Erkennen um ihrer selbst willen kommt am meisten 

der Wissenschaft des im höchsten Sinne (malista) Wißbaren zu. Denn wer 

das Wissen um seiner selbst willen wählt, der wird die höchste (malista) 

Wissenschaft am meisten (malista) wählen, dies ist aber die Wissenschaft 

des im höchsten Sinne Wißbaren, im höchsten Sinne wißbar sind aber die 

ersten Prinzipien (prôtai archai) und die Ursachen (aitiai); denn durch diese 

und aus diesen wird das andere erkannt, nicht aber dies aus dem Unter-

geordneten. (ii) Am gebietensten unter den Wissenschaften, gebietender 

als die dienende, ist die, welche den Zweck erkennt, weshalb (hou heneka) 

jedes zu tun ist; dieser ist aber das jeweilige Gute (agathon hekastou)  und 

überhaupt das Beste in der ganzen Natur (en têi physei pasêi). (a30-b7) 



G. Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 6.2. 

2.c Weisheit ist die Wissenschaft von den ersten Prinzipien und Ursachen 

(982b7-10) 

ἐξ ἁπάντων οὖν τῶν εἰρη- 

8 μένων ἐπὶ τὴν αὐτὴν ἐπιστήμην πίπτει τὸ ζητούμενον ὄνομα·  

9 δεῖ γὰρ ταύτην τῶν πρώτων ἀρχῶν καὶ αἰτιῶν εἶναι ϑεωρητι- 

10 κήν· καὶ γὰρ τἀγαϑὸν καὶ τὸ οὗ ἕνεκα ἓν τῶν αἰτίων ἐστίν.  

Nach allem eben Gesagten kommt der fragliche Name14 derselben Wissen-

schaft zu; denn sie muß die ersten Prinzipien und Ursachen betrachten  (ei-

nai theôrêtikên – Bz: "untersuchen"), da ja auch das Gute (agathon) und das 

Weswegen (hou heneka) eine der Ursachen ist.15 

3 Eigenschaften der Weisheit (982b10-983a11) 

3.a Weisheit ist keine hervorbringende, sondern eine theoretische Wissenschaft 

(982b10-24) 

11  ῞Οτι δ' οὐ ποιητική, δῆλον καὶ ἐκ τῶν πρώτων φιλοσοφη- 

12 σάντων· διὰ γὰρ τὸ ϑαυμάζειν οἱ ἄνϑρωποι καὶ νῦν καὶ  

13 τὸ πρῶτον ἤρξαντο φιλοσοφεῖν, ἐξ ἀρχῆς μὲν τὰ πρόχειρα  

14 τῶν ἀτόπων ϑαυμάσαντες, εἶτα κατὰ μικρὸν οὕτω προϊόντες  

15 καὶ περὶ τῶν μειζόνων διαπορήσαντες, οἷον περί τε τῶν τῆς  

16 σελήνης παϑημάτων καὶ τῶν περὶ τὸν ἥλιον καὶ ἄστρα  

17 καὶ περὶ τῆς τοῦ παντὸς γενέσεως. ὁ δ' ἀπορῶν καὶ ϑαυμά- 

18 ζων οἴεται ἀγνοεῖν (διὸ καὶ ὁ φιλόμυϑος φιλόσοφός πώς  

19 ἐστιν· ὁ γὰρ μῦϑος σύγκειται ἐκ ϑαυμασίων)· ὥστ' εἴπερ διὰ  

20 τὸ φεύγειν τὴν ἄγνοιαν ἐφιλοσόφησαν, φανερὸν ὅτι διὰ τὸ  

21 εἰδέναι τὸ ἐπίστασϑαι ἐδίωκον καὶ οὐ χρήσεώς τινος ἕνεκεν. 

22 μαρτυρεῖ δὲ αὐτὸ τὸ συμβεβηκός· σχεδὸν γὰρ πάντων  

23 ὑπαρχόντων τῶν ἀναγκαίων καὶ πρὸς ῥᾳστώνην καὶ διαγω- 

24 γὴν ἡ τοιαύτη φρόνησις ἤρξατο ζητεῖσϑαι.  

Daß sie aber nicht auf ein Herstellen geht (ou poiêtikê), zeigt sich schon an 

den ersten Philosophierenden (ek tôn prôtôn philosophêsantôn).16 Denn Ver-

wunderung (thaumazein – oder: "Staunen") veranlaßte zuerst wie noch jetzt 

die Menschen zum Philosophieren (vgl. Platon, Tht. 155d), indem man an-

fangs über die unmittelbar sich anbietenden unerklärlichen Erscheinungen 

sich verwunderte, dann allmählich fortschritt und auch über Größeres sich 

in Zweifel einließ (diaporêsantes), z.B. über die wechselnden Zustände (pa-

thêmata – Bz: "Erscheinungen") des Mondes und an der Sonne und den Ge-

                                                 
14 Nämlich: "Weisheit" (sophia, zuletzt a20). 

15 Dazu (neben Met. I 3, 983a31 f.) bes. Phys. II 3, 194b32-195a3 und ebd. c. 8 f. 

16 Bz. "... beweisen schon die ältesten Philosophen" (!!!). 

stirnen und über die Entstehung des Weltganzen (pan – Bz: "All"). Wer aber 

in Zweifel und Verwunderung über eine Sache ist, der glaubt sie nicht zu 

kennen. Darum ist der Freund der Sagen (philomythos) auch in gewisser 

Weise ein Philosoph (philosophos), denn die Sage (mythos) besteht aus Wun-

derbarem (thaumasia, pl.). Wenn sie also philosophierten, um der Un-

wissenheit (agnoia) zu entgehen, so suchten sie die Wissenschaft offenbar 

des Erkennens (eidenai) wegen, nicht um irgendeines Nutzens willen. Das 

bestätigt auch der Verlauf der Sache (to symbebêkos); denn als so ziemlich al-

les für Bequemlichkeit und Zeitvertreib (diagôgê) Nötige vorhanden war, da 

begann man nach dieser Art von Einsicht (phronêsis) zu suchen. 

3.b Weisheit ist die einzige freie Wissenschaft (982b24-28) 

δῆλον οὖν ὡς δι'  

25 οὐδεμίαν αὐτὴν ζητοῦμεν χρείαν ἑτέραν, ἀλλ' ὥσπερ ἄνϑρω- 

26 πος, φαμέν, ἐλεύϑερος ὁ αὑτοῦ ἕνεκα καὶ μὴ ἄλλου ὤν, οὕτω  

27 καὶ αὐτὴν ὡς μόνην οὖσαν ἐλευϑέραν τῶν ἐπιστημῶν· μόνη  

28 γὰρ αὕτη αὑτῆς ἕνεκέν ἐστιν.  

Daraus erhellt also, daß wir sie nicht um irgendeines anderweitigen Nut-

zens willen suchen, sondern, wie wir den Menschen frei nennen, der um 

seiner selbst, nicht um eines anderen willen ist, so ist auch diese Wis-

senschaft allein unter allen frei; denn sie allein ist um ihrer selbst willen. 

3.c Göttlicher Charakter der Weisheit(982b28-983a11) 

διὸ καὶ δικαίως ἂν οὐκ ἀνϑρω- 

29 πίνη νομίζοιτο αὐτῆς ἡ κτῆσις· πολλαχῇ γὰρ ἡ φύσις δούλη τῶν  

30 ἀνϑρώπων ἐστίν, ὥστε κατὰ Σιμωνίδην "ϑεὸς ἂν μόνος τοῦτ'  

31 ἔχοι γέρας", ἄνδρα δ' οὐκ ἄξιον μὴ οὐ ζητεῖν τὴν καϑ' αὑτὸν  

32 ἐπιστήμην.  

Darum möchte man auch mit Recht ihre Erwerbung für nicht menschlich (ouk 

anthrôpinê – Bz: "übermenschlich") halten; denn in vielen Dingen ist die 

menschliche Natur eine Sklavin, und es möchte also wohl nach des Simonides 

Spruche "nur ein Gott dieses Vorrecht besitzen", für den Menschen aber un-

ziemlich sein, nicht die ihm angemessene (kath auton) Wissenschaft zu suchen. 

17 

                                                 
17 Aristoteles zitiert hier stillschweigend Platon, Apol. 20de (Handout 5.2.): 

anthrôpinê (Met. 982b28)  ~  anthrôpinê sophia (Apol. 20d8) 

kath' hauton (Met. 982b31)  ~  kat' anthrôpon (Apol. 20e1). 



G. Heinemann, Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 6.2. 

(982b32)    εἰ δὴ λέγουσί τι οἱ ποιηταὶ καὶ πέφυκε φϑονεῖν  

1 τὸ ϑεῖον, ἐπὶ τούτου συμβῆναι μάλιστα εἰκὸς καὶ δυστυχεῖς  

2 εἶναι πάντας τοὺς περιττούς. ἀλλ' οὔτε τὸ ϑεῖον φϑονερὸν ἐν- 

3 δέχεται εἶναι, ἀλλὰ κατὰ τὴν παροιμίαν πολλὰ ψεύδονται  

4 ἀοιδοί, οὔτε τῆς τοιαύτης ἄλλην χρὴ νομίζειν τιμιω- 

5 τέραν. ἡ γὰρ ϑειοτάτη καὶ τιμιωτάτη·  

Wenn also die Dichter recht haben und Mißgunst im Wesen des Göttlichen 

liegt (pephyke), so ist anzunehmen, daß dies hierauf am meisten zutrifft, 

und alle unglückselig sind, die zu weit streben. Aber weder kann das Gött-

liche (to theion, sing. – Bz: "das göttliche Wesen") mißgünstig sein, sondern 

"die Sänger lügen viel",18 wie das Sprichwort sagt; noch darf man eine an-

dere Wissenschaft für ehrwürdiger halten als diese. Denn die göttlichste ist 

zugleich die ehrwürdigste.  

τοιαύτη δὲ διχῶς  

6 ἂν εἴη μόνη· ἥν τε γὰρ μάλιστ' ἂν ὁ ϑεὸς ἔχοι, ϑεία τῶν  

7 ἐπιστημῶν ἐστί, κἂν εἴ τις τῶν ϑείων εἴη. μόνη δ' αὕτη τού- 

8 των ἀμφοτέρων τετύχηκεν· ὅ τε γὰρ ϑεὸς δοκεῖ τῶν αἰτίων  

9 πᾶσιν εἶναι καὶ ἀρχή τις, καὶ τὴν τοιαύτην ἢ μόνος ἢ μά- 

10 λιστ' ἂν ἔχοι ὁ ϑεός. ἀναγκαιότεραι μὲν οὖν πᾶσαι ταύτης,  

11 ἀμείνων δ' οὐδεμία. — 

Göttlich kann sie aber nur in zweifachem Sinne sein; denn einmal ist die 

Wissenschaft göttlich (theia), welche der Gott (ho theos) am meisten haben 

mag, und dann die, welche das Göttliche (ta theia, pl.) zum Gegenstand hat. 

Bei dieser Wissenschaft allein trifft beides zugleich ein; denn Gott (ho theos) 

gilt allen für eine Ursache und ein Prinzip, und diese Wissenschaft dürfte 

wohl allein oder vor allem Gott (ho theos) besitzen. Notwendiger19 als diese 

sind alle anderen, besser gar keine. 

 

4. Bedeutung der Verwunderung für die Weisheit (983a11-21) 

δεῖ μέντοι πως καταστῆναι τὴν κτῆσιν  

12 αὐτῆς εἰς τοὐναντίον ἡμῖν τῶν ἐξ ἀρχῆς ζητήσεων. ἄρχονται  

13 μὲν γάρ, ὥσπερ εἴπομεν, ἀπὸ τοῦ ϑαυμάζειν πάντες εἰ οὕτως  

14 ἔχει, καϑάπερ <περὶ> τῶν ϑαυμάτων ταὐτόματα [τοῖς μήπω τε- 

15 ϑεωρηκόσι τὴν αἰτίαν] ἢ περὶ τὰς τοῦ ἡλίου τροπὰς ἢ τὴν τῆς  

16 διαμέτρου ἀσυμμετρίαν (ϑαυμαστὸν γὰρ εἶναι δοκεῖ πᾶσι <τοῖς  

                                                 
18 Harter Fußtritt gegen Platon! 

19 Das heißt hier: "der Lebensnotdurft dienlicher", vgl. Gigons Übersetzung der 

Stelle (Aristoteles. Einführungsschriften, übers. und hg. von O. Gigon, Zürich 

und München 1961, repr. München: dtv 1981, S. 176). 

17 μήπω τεϑεωρηκόσι τὴν αἰτίαν> εἴ τι τῷ ἐλαχίστῳ μὴ μετρεῖται)·  

18 δεῖ δὲ εἰς τοὐναντίον καὶ τὸ ἄμεινον κατὰ τὴν παροιμίαν ἀπο- 

19 τελευτῆσαι, καϑάπερ καὶ ἐν τούτοις ὅταν μάϑωσιν· οὐϑὲν γὰρ  

20 ἂν οὕτως ϑαυμάσειεν ἀνὴρ γεωμετρικὸς ὡς εἰ γένοιτο ἡ διάμετρος  

21 μετρητή.  

Ihr Besitz20 jedoch muß für uns gewissermaßen in das Gegenteil der an-

fänglichen Forschung21 (zêtêôseis, pl.) umschlagen. Denn es beginnen, wie 

gesagt, alle mit der Verwunderung (to thaumazein) darüber, ob sich etwas 

wirklich so verhält, wie etwa über die Automaten im Puppentheater22 oder 

die Sonnewenden oder die Inkommensurabilität der Diagonalen. Denn 

wunderbar erscheint es einem jeden, der die Ursache noch nicht betrachtet 

hat, wenn etwas nicht durch das kleinste Maß gemessen würde. Es muß 

sich dann aber am Ende zum Gegenteil und zum "Besseren" umkehren 

nach dem Sprichwort, wie es auch hierbei der Fall ist, sobald man gelernt 

hat. Denn über nichts würde sich ein der Geometrie Kundiger mehr ver-

wundern, als wenn die Diagonale (sc. durch das kleinste Maß) meßbar sein 

sollte. 

Resumé (983a21-23) 

τίς μὲν οὖν ἡ φύσις τῆς ἐπιστήμης τῆς ζητουμένης,  

22 εἴρηται, καὶ τίς ὁ σκοπὸς οὗ δεῖ τυγχάνειν τὴν ζήτησιν καὶ  

23 τὴν ὅλην μέϑοδον.  

Worin also das Wesen der gesuchten Wissenschaft besteht, welches das 

Ziel ist, das die Forschung (zêtêsis) und die ganze Untersuchung23 erreichen 

muß, ist hiermit ausgesprochen. 

 

                                                 
20 Das heißt: der Besitz der sophia ("Weisheit"). 

21 Das heißt: der philosophia. 

22 LSJ, Art. thauma, I 2 (LSJ = H.G. Liddell, R.A. Scott, A Greek-English Lexicon, 

rev. by H.S. Jones et al., with a Supplement 1968, repr. Oxford 1989). 

23 "Untersuchung": methodos – das heißt hier wohl: wiss. Disziplin, Lehrgang 

etc. Vgl. H. Bonitz, Index Aristotelicus (Berlin 1870) 449b60 f. (mit Nennung der 

obigen Stelle ebd. 450a2. 


