
G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie der  Antike 6.3. 

 1 

Handout 6.3. Aristoteles zur Methode der Prinzipienforschung 

a) Diskussion von Expertenmeinungen (Met. I 3, 983a24-b27) 

Text: TLG0086.25 (CD ROM #D); Übers. in Anlehnung an Gigon1 (= G), 

Anmerkungen GH 

24  ᾽Επεὶ δὲ φανερὸν ὅτι τῶν ἐξ ἀρχῆς αἰτίων δεῖ λαβεῖν  

25 ἐπιστήμην (τότε γὰρ εἰδέναι φαμὲν ἕκαστον, ὅταν τὴν πρώ- 

26 την αἰτίαν οἰώμεϑα γνωρίζειν),  

Es ist also klar, daß wir uns die Wissenschaft von den ursprüngli-

chen Ursachen (tôn ex archês aitiôn) aneignen müssen; wir behaupten 

ja in jedem einzelnen Fall, daß wir wissen, wenn wir die erste 

Ursache (tên prôtên aitian, fem.) glauben erkannt zu haben. 

τὰ δ' αἴτια λέγεται τετρα- 

27 χῶς, ὧν μίαν μὲν αἰτίαν φαμὲν εἶναι τὴν οὐσίαν καὶ τὸ τί  

28 ἦν εἶναι (ἀνάγεται γὰρ τὸ διὰ τί εἰς τὸν λόγον ἔσχατον,  

29 αἴτιον δὲ καὶ ἀρχὴ τὸ διὰ τί πρῶτον), ἑτέραν δὲ τὴν ὕλην  

30 καὶ τὸ ὑποκείμενον, τρίτην δὲ ὅϑεν ἡ ἀρχὴ τῆς κινήσεως,  

31 τετάρτην δὲ τὴν ἀντικειμένην αἰτίαν ταύτῃ, τὸ οὗ ἕνεκα καὶ  

32 τἀγαϑόν (τέλος γὰρ γενέσεως καὶ κινήσεως πάσης τοῦτ' ἐστίν),  

Von Ursachen (aitia, neutr. pl.) reden wir in vier verschiedenen 

Weisen. 

 Als die eine Ursache (aitia, fem. sing.) nennen wir das Wesen 

(ousia) und das Was-sein;2 denn das Warum wird zurückgeführt 

auf die nächste Wesensbestimmung (logos – d.h. Erklärung); und 

das erste Warum (to dia ti prôton3) ist die Ursache und das Prinzip 

(archê – G.: "Ursprung"); 

                                                 
1 Aristoteles. Einführungsschriften, übers. und hg. von O. Gigon, Zürich und 

München 1961, repr. München: dtv 1981, S. 177 f. 

2 Verkürzt statt "das Was-heißt-es-dies-(oder: so-etwas-) zu-sein" (to ti ên einai). 

Zur Äquivalenz der Formeln "das Was-ist-das" (to ti estin) und "das Was-heißt-

es-dies-(oder: so-etwas-) zu-sein" vgl. z.B. den Sprachgebrauch in Phys. II, c. 7. 

3 G.: " eben die erste Antwort auf die Frage nach dem Warum". –  Die 

Substantivierung von Frageformen, als Bezeichnung dessen, was die jeweilige 

Antwort zu nennen hat, ist eine Eigentümlichkeit der aristotelischen 

 eine zweite die Materie (hylê – d.h. Material) und das Substrat 

(hypokeimenon – d.h. das Zugrundeliegende); 

 eine dritte den Ursprung der Bewegung;4 

 und eine vierte schließlich, die der soeben genannten Ursache 

entgegengesetzt ist, nämlich den Zweck (to hou heneka – d.h. das 

Wozu) und das Gute (agathon); denn dieses ist das Zielallen 

Werdens und aller Bewegung. 

33 τεϑεώρηται μὲν οὖν ἱκανῶς περὶ αὐτῶν ἡμῖν ἐν τοῖς περὶ φύ- 

1 σεως, ὅμως δὲ παραλάβωμεν καὶ τοὺς πρότερον ἡμῶν εἰς  

2 ἐπίσκεψιν τῶν ὄντων ἐλϑόντας καὶ φιλοσοφήσαντας περὶ  

3 τῆς ἀληϑείας. δῆλον γὰρ ὅτι κἀκεῖνοι λέγουσιν ἀρχάς τινας  

4 καὶ αἰτίας· ἐπελϑοῦσιν οὖν ἔσται τι προὔργου τῇ μεϑόδῳ τῇ νῦν·  

5 ἢ γὰρ ἕτερόν τι γένος εὑρήσομεν αἰτίας ἢ ταῖς νῦν λεγο- 

6 μέναις μᾶλλον πιστεύσομεν. — 

Untersucht haben wir dies schon ausreichend in der Lehre von der 

Natur.5 Doch müssen wir nun auch diejenigen berücksichtigen, die 

vor uns zur Erforschung der Dinge6 geschritten und über die Wahr-

heit7 philosophiert haben (philosophêsantes peri tês alêtheias – d.h. ... 

sich hinsichtlich der Wahrheit um sophia bemüht haben). Offenbar 

sprechen auch sie von irgendwelchen Ursprüngen (archai) und 

Ursachen (aitiai).8 Dies zu prüfen wird für unsere gegenwärtige 

Untersuchung von Nutzen sein. Denn entweder werden wir dabei 

noch eine weitere Art von Ursache entdecken, oder wir werden uns 

auf die soeben genannten umso sicherer verlassen können. 

                                                                                                            
Terminologie. G. versucht diese Form hier aufzulösen. Das ist verdienstvoll, 

stört aber die Prägnanz des aristotelischen Telegrammstils. 

4 Richtiger: das Woher-der-Anfang-der-Bewegung, wobei "Anfang" (archê) 

vermutlich im zeitlichen Sinn zu verstehen ist. 

5 Vgl.Phys. II, c. 3 und 7 u.ö. 

6 Wörtlich: "des Seienden" (tôn ontôn, pl.) – G.: "des Seins" (!!!). 

7 G.: "über die wahre Wirklichkeit" – bloßer Pleonasmus! 

8 G. vermeidet "Prinzip" für archê. Aber sein "Ursprung" ist wohl zu eng. 

Manchmal möchte ich "Anfang" vorziehen. Aber auch das funktioniert nicht 

immer. 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie der  Antike 6.3. 

 2 

(983b6)       τῶν δὴ πρώτων φιλοσοφησάν- 

7 των οἱ πλεῖστοι τὰς ἐν ὕλης εἴδει μόνας ᾠήϑησαν ἀρχὰς  

8 εἶναι πάντων· ἐξ οὗ γὰρ ἔστιν ἅπαντα τὰ ὄντα καὶ ἐξ οὗ  

9 γίγνεται πρώτου καὶ εἰς ὃ φϑείρεται τελευταῖον, τῆς μὲν  

10 οὐσίας ὑπομενούσης τοῖς δὲ πάϑεσι μεταβαλλούσης, τοῦτο στοι- 

11 χεῖον καὶ ταύτην ἀρχήν φασιν εἶναι τῶν ὄντων, 

Von denen die zuerst philosophiert haben, haben die meisten 

geglaubt, daß die Ursprünge von Allem ausschließlich von der Art 

des Materials sind.9 Denn als Element (stoicheion) und Ursprung der 

Dinge (tôn ontôn) bezeichnen sie dasjenige, aus welchem alle Dinge 

(onta – G: "Wesen") sind und "aus welchem sie als erstem entstehen 

und in welches sie als letztes vergehen"; derart, daß das Wesen (ousia 

– G.: "Wesenheit") als solches bestehen bleibt und nur ihre Zustände 

(pathê)  sich verändern. 

               καὶ διὰ  

12 τοῦτο οὔτε γίγνεσϑαι οὐϑὲν οἴονται οὔτε ἀπόλλυσϑαι, ὡς τῆς  

13 τοιαύτης φύσεως ἀεὶ σωζομένης, ὥσπερ οὐδὲ τὸν Σωκράτην  

14 φαμὲν οὔτε γίγνεσϑαι ἁπλῶς ὅταν γίγνηται καλὸς ἢ μουσι- 

15 κὸς οὔτε ἀπόλλυσϑαι ὅταν ἀποβάλλῃ ταύτας τὰς ἕξεις,  

16 διὰ τὸ ὑπομένειν τὸ ὑποκείμενον τὸν Σωκράτην αὐτόν, οὕτως  

17 οὐδὲ τῶν ἄλλων οὐδέν· ἀεὶ γὰρ εἶναί τινα φύσιν ἢ μίαν ἢ  

18 πλείους μιᾶς ἐξ ὧν γίγνεται τἆλλα σωζομένης ἐκείνης.  

Darum meinen sie auch, daß nichts wird oder zugrunde geht, da ja 

jene besagte Natur (physis) sich dauernd behauptet, wie wir ja auch 

von Sokrates nicht sagen, daß er schlechthin wird, wenn er schön 

oder musikverständig wird, noch auch, daß er zugrundegeht, wenn 

er eben diese Eigenschaften wieder verliert, da er ja als Substrat 

(hypokeimenon) selbst bestehen bleibt. Ebenso soll es bei allen anderen 

Dingen stehen: denn stets existiere eine bestimmte Natur10 (physis) – 

entweder eine einzige oder mehrere –, aus der das übrige entstünde, 

während sie selbst sich behaupte. 

                                                 
9 G.: "im Bereich der Materie liegen". 

10 Das heißt hier: etwas, das eine bestimmte Natur (d.h. bestimmte 

charakteristische und unverlierbare Merkmale) aufweist. 

τὸ  

19 μέντοι πλῆϑος καὶ τὸ εἶδος τῆς τοιαύτης ἀρχῆς οὐ τὸ αὐτὸ  

20 πάντες λέγουσιν, ἀλλὰ Θαλῆς μὲν ὁ τῆς τοιαύτης ἀρχηγὸς  

21 φιλοσοφίας ὕδωρ φησὶν εἶναι (διὸ καὶ τὴν γῆν ἐφ' ὕδατος  

22 ἀπεφήνατο εἶναι), λαβὼν ἴσως τὴν ὑπόληψιν ταύτην ἐκ τοῦ πάν- 

23 των ὁρᾶν τὴν τροφὴν ὑγρὰν οὖσαν καὶ αὐτὸ τὸ ϑερμὸν ἐκ τούτου  

24 γιγνόμενον καὶ τούτῳ ζῶν (τὸ δ' ἐξ οὗ γίγνεται, τοῦτ' ἐστὶν  

25 ἀρχὴ πάντων)—διά τε δὴ τοῦτο τὴν ὑπόληψιν λαβὼν ταύτην  

26 καὶ διὰ τὸ πάντων τὰ σπέρματα τὴν φύσιν ὑγρὰν ἔχειν,  

27 τὸ δ' ὕδωρ ἀρχὴν τῆς φύσεως εἶναι τοῖς ὑγροῖς.  

Hinsichtlich der Zahl und Art eines solchen Ursprungs sind nicht 

alle derselben Ansicht. Thales, der Begründer dieser Weise der 

Philosophie (philosophia –  d.h. Prinzipienforschung), sagt, es sei das 

Wasser; deshalb behauptete er auch, die Erde sei auf dem Wasser. 

Möglicherweise gelangte er zu dieser Annahme, weil er sah, daß die 

Nahrung von allem (pantôn – G.: "aller Wesen") feucht sei und daß 

das Warme selbst aus dem Wasser entstünde und das Belebte durch 

es lebe – und das, woraus alles wird, ist der Ursprung von allem.. 

Dies mag ihn also zu dieser Annahme geführt haben und außerdem, 

daß die Samen von allem (pantôn – G.: "aller Wesen") ihrer Natur 

nach feucht seien; das Wasser aber begründet die Natur des 

Feuchten. 

(..) 

 



G. Heinemann: Materialien zur Einführung in die Philosophie der  Antike 6.3. 

 3 

b) Analyse von Hintergrundwissen 

Aristoteles, Phys. I 1 184a10-b14 

Text TLG0086.31 (CD ROM #D), Übers. GH 

 

10 ᾽Επειδὴ τὸ εἰδέναι καὶ τὸ ἐπίστασϑαι συμβαίνει περὶ πά- 

11 σας τὰς μεϑόδους, ὧν εἰσὶν ἀρχαὶ ἢ αἴτια ἢ στοιχεῖα, ἐκ 

12 τοῦ ταῦτα γνωρίζειν (τότε γὰρ οἰόμεϑα γιγνώσκειν ἕκαστον, 

13 ὅταν τὰ αἴτια γνωρίσωμεν τὰ πρῶτα καὶ τὰς ἀρχὰς τὰς 

14 πρώτας καὶ μέχρι τῶν στοιχείων), δῆλον ὅτι καὶ τῆς περὶ 

15 φύσεως ἐπιστήμης πειρατέον διορίσασϑαι πρῶτον τὰ περὶ 

16 τὰς ἀρχάς.  

Da sich Wissen und Fachkompetenz in allen Disziplinen, zu denen es 

Prinzipien oder Gründe oder Elemente gibt, aus deren Kenntnis 

ergeben (denn dann glauben wir etwas zu erkennen, wenn wir die 

Kenntnis der ersten Gründe und der ersten Prinzipien erlangen und 

wenn unsere Kenntnis bis zu den Elementen reicht), so hat man sich 

offenbar auch in der Naturwissenschaft um eine vorgängige 

Bestimmung dessen, was die Prinzipien betrifft, zu bemühen. 

πέφυκε δὲ ἐκ τῶν γνωριμωτέρων ἡμῖν ἡ ὁδὸς 

17 καὶ σαφεστέρων ἐπὶ τὰ σαφέστερα τῇ φύσει καὶ γνωριμώ- 

18 τερα· οὐ γὰρ ταὐτὰ ἡμῖν τε γνώριμα καὶ ἁπλῶς. διόπερ 

19 ἀνάγκη τὸν τρόπον τοῦτον προάγειν ἐκ τῶν ἀσαφεστέρων μὲν 

20 τῇ φύσει ἡμῖν δὲ σαφεστέρων ἐπὶ τὰ σαφέστερα τῇ φύσει 

21 καὶ γνωριμώτερα. 

Für uns ist es aber naturgegeben (pephyke), den Weg von dem uns 

Bekannteren und Gewisseren zu dem in seiner Natur (têi physei, a17, 

dto. a20) Gewisseren und Bekannteren einzuschlagen; denn nicht 

dasselbe ist uns bekannt und schlechthin. Und eben deshalb ist 

zwangsläufig in der Weise vorzugehen, daß man von dem ausgeht, 

was zwar in seiner Natur ungewisser, uns aber gewisser ist, um zu 

dem zu gelangen, was in seiner Natur gewisser und bekannter ist. 

        ἔστι δ' ἡμῖν τὸ πρῶτον δῆλα καὶ σαφῆ τὰ 

22 συγκεχυμένα μᾶλλον· ὕστερον δ' ἐκ τούτων γίγνεται γνώριμα 

23 τὰ στοιχεῖα καὶ αἱ ἀρχαὶ διαιροῦσι ταῦτα. διὸ ἐκ τῶν κα- 

24 ϑόλου ἐπὶ τὰ καϑ' ἕκαστα δεῖ προϊέναι· τὸ γὰρ ὅλον κατὰ 

25 τὴν αἴσϑησιν γνωριμώτερον, τὸ δὲ καϑόλου ὅλον τί ἐστι· 

26 πολλὰ γὰρ περιλαμβάνει ὡς μέρη τὸ καϑόλου. 

Zuerst offenbar und gewiß ist uns aber das eher 

Zusammengegossene; später werden uns daraus, indem wir es 

zerlegen, die Elemente und Prinzipien bekannt. Deshalb muß man 

von dem, was im Allgemeinen [oder: im Großen und Ganzen] 

zutrifft, zu dem fortschreiten, was im Einzelnen zutrifft; denn das 

[sc. ungeschiedene] Ganze ist hinsichtlich der Wahrnehmung das 

Bekanntere – und das Allgemeine (to katholou, a25) ist eben etwas 

Ganzes; denn das Ganze umfaßt Vieles wie Teile. 

                πέπονϑε δὲ 

10 ταὐτὸ τοῦτο τρόπον τινὰ καὶ τὰ ὀνόματα πρὸς τὸν λόγον· 

11 ὅλον γάρ τι καὶ ἀδιορίστως σημαίνει, οἷον ὁ κύκλος, ὁ δὲ 

12 ὁρισμὸς αὐτοῦ διαιρεῖ εἰς τὰ καϑ' ἕκαστα. καὶ τὰ παιδία τὸ 

13 μὲν πρῶτον προσαγορεύει πάντας τοὺς ἄνδρας πατέρας καὶ 

14 μητέρας τὰς γυναῖκας, ὕστερον δὲ διορίζει τούτων ἑκάτερον. 

Und dieses selbe geschieht in gewisser Weise auch mit den Wörtern 

im Verhältnis zur Erklärung; denn [sc. ein Wort] bezeichnet etwas 

Ganzes und in unbestimmter Weise, z.B. 'der Kreis', seine Definition 

hingegen zerlegt in das, was im Einzelnen zutrifft. Auch die Kinder 

nennen zuerst jeden Mann Papa und jede Frau Mama, und erst 

später unterscheiden sie bei beidem. 

 

 


