Handout 6.3. Aristoteles zur Methode der Prinzipienforschung
a) Diskussion von Expertenmeinungen (Met. I 3, 983a24-b27)

Text: TLG0086.25 (CD ROM #D); Ubers. in Anlehnung an Gigon'! (= G),
Anmerkungen GH

24  'Emel & pavegov OtL TV €€ AQXNGS altlwv del AaBelv
25 ¢rmotuny (téte yag eidévat papev Ekaotov, dtav TV mew-
26 v altlav olpeda yvwilewy),

Es ist also klar, dafi wir uns die Wissenschaft von den urspriingli-
chen Ursachen (ton ex archés aition) aneignen miissen; wir behaupten
ja in jedem einzelnen Fall, daff wir wissen, wenn wir die erste
Ursache (tén protén aitian, fem.) glauben erkannt zu haben.

T O altiax Aéyetat teTon-
27 X@s, @v plav pév aitiav Gpapev etvat v ovolav kai to Tt
28 v etvat (dvayetat ya o dwx ti eig Tov Adyov Eoxatov,
29 altiov d& Kal &x1) TO O Tt METOV), ETéQay D& TV VANV
30 kat To vTokeievoV, TOlTNV 8¢ 69V 1) AOXT) TS KIVIOEWG,
31 tetaQTnVv d¢ TV avtikelpévny altioy tavt), 1o ol éveka Kal
32 tayadov (TéAog YA YeVETEWS KAl KIVIOEWS TAOTG TOUT' €0TLV),

Von Ursachen (aitia, neutr. pl.) reden wir in vier verschiedenen

Weisen.

e Als die eine Ursache (aitia, fem. sing.) nennen wir das Wesen
(ousia) und das Was-sein;2 denn das Warum wird zuriickgefiihrt
auf die nachste Wesensbestimmung (logos — d.h. Erkldarung); und
das erste Warum (fo dia ti préton?) ist die Ursache und das Prinzip
(arché — G.: "Ursprung");

1 Aristoteles. Einfiihrungsschriften, iibers. und hg. von O. Gigon, Ziirich und
Miinchen 1961, repr. Miinchen: dtv 1981, S. 177 £.

2 Verkiirzt statt "das Was-heifst-es-dies-(oder: so-etwas-) zu-sein" (to ti én einai).
Zur Aquivalenz der Formeln "das Was-ist-das" (to ti estin) und "das Was-heifit-
es-dies-(oder: so-etwas-) zu-sein" vgl. z.B. den Sprachgebrauch in Phys. II, c. 7.

3 G.: " eben die erste Antwort auf die Frage nach dem Warum". - Die
Substantivierung von Frageformen, als Bezeichnung dessen, was die jeweilige
Antwort zu nennen hat, ist eine FEigentiimlichkeit der aristotelischen

G. Heinemann: Materialien zur Einfiihrung in die Philosophie der Antike 6.3.

e eine zweite die Materie (hylé — d.h. Material) und das Substrat
(hypokeimenon — d.h. das Zugrundeliegende);

¢ eine dritte den Ursprung der Bewegung;*

e und eine vierte schliefSlich, die der soeben genannten Ursache
entgegengesetzt ist, namlich den Zweck (to hou heneka — d.h. das
Wozu) und das Gute (agathon); denn dieses ist das Zielallen
Werdens und aller Bewegung.

33 tefewpnTal Hev odV KAV TEQL ATV MUV €V TOlG TTeQL PU-
Oewg, OPwS O& MAQAAAPWHEV KAL TOVG TOOTEQOV TV Elg
enlokePv TV OVTwV EASOVTAC kKal prrocodprioavtag megl

¢ dAnelac. dNAOV Yoo 8Tt KAKEIVOL AEYOLOLV XQXAG TIVAG

Kkal attiag émeASovoy ovv éotat TL TEOVEYOU T1) HeSOdw Th VOV*

1 YO €TEQOV TL YEVOG €VONOOLLEV alting 1) Tals VOV Agyo-

Hévais paAAov motevoopEy. —

Untersucht haben wir dies schon ausreichend in der Lehre von der

NGl = LN =

Natur.> Doch miissen wir nun auch diejenigen beriicksichtigen, die
vor uns zur Erforschung der Dinge® geschritten und iiber die Wahr-
heit” philosophiert haben (philosophésantes peri tés alétheias — d.h. ...
sich hinsichtlich der Wahrheit um sophia bemiiht haben). Offenbar
sprechen auch sie von irgendwelchen Urspriingen (archai) und
Ursachen (aitiai).? Dies zu priifen wird fiir unsere gegenwdrtige
Untersuchung von Nutzen sein. Denn entweder werden wir dabei

noch eine weitere Art von Ursache entdecken, oder wir werden uns
auf die soeben genannten umso sicherer verlassen kénnen.

Terminologie. G. versucht diese Form hier aufzulésen. Das ist verdienstvoll,
stort aber die Pragnanz des aristotelischen Telegrammstils.

4 Richtiger: das Woher-der-Anfang-der-Bewegung, wobei "Anfang" (arché)
vermutlich im zeitlichen Sinn zu verstehen ist.

5Vgl.Phys. 11, c. 3 und 7 u.6.
6 Wortlich: "des Seienden" (ton ontdn, pl.) — G.: "des Seins" (!!!).
7 G.: "uiber die wahre Wirklichkeit" — blofSer Pleonasmus!

8 G. vermeidet "Prinzip" fiir arché. Aber sein "Ursprung" ist wohl zu eng.
Manchmal mochte ich "Anfang" vorziehen. Aber auch das funktioniert nicht
immer.



(983b6) TV 1) MEWTWV PrtAocopnoav-

7 twv ol MAgloToL TAG €V VANG €idel povag onSnoav agxac

8 elvatr mavtwv: €€ oL ya Eotv dmavta ta ovia Katl €€ 00

9 vyiyvetal mpwtov kat el 0 pSelpeTal teAevtaiov, TG HEV

10 ovoiag vTopevovong Toig d¢ MASeat petaPaiAovong, TOUTO OToL-
11 xelov kai tavTnV aXnV GaocLy elvat TV OvVIwy,

Von denen die zuerst philosophiert haben, haben die meisten
geglaubt, dafy die Urspriinge von Allem ausschliefflich von der Art
des Materials sind.” Denn als Element (stoicheion) und Ursprung der
Dinge (ton onton) bezeichnen sie dasjenige, aus welchem alle Dinge
(onta — G: "Wesen") sind und "aus welchem sie als erstem entstehen
und in welches sie als letztes vergehen"; derart, das das Wesen (ousia
— G.: "Wesenheit") als solches bestehen bleibt und nur ihre Zusténde
(pathé) sich verandern.

Kal O
12 tovto ovte yiyveoSat ovdev olovtat oUte andAALOSaL, we TS
13 tolavtne pvoews aet cwlopévng, WoTeQ 0VOE TOV LWKOATNV
14 dapév ovte yiyveoSatl AmAwg étav yiyvitat KaAog 1) Hovot-
15 ko¢ oUte amdAAvodat OTav ATOPAAAT) tavtag Tag EEeL,
16 dux TO VTTOHEVELY TO VTOKELHEVOV TOV ZWKQATNV aVTOV, 0UTWS
17 00d¢ TV AAAWV 0VDEV del Yap etval Tiva ooy 1) piav 1
18 mAeiovg pag €€ v yiyvetat tdAAa owlopévng ketvng.

Darum meinen sie auch, dafS nichts wird oder zugrunde geht, da ja
jene besagte Natur (physis) sich dauernd behauptet, wie wir ja auch
von Sokrates nicht sagen, dafy er schlechthin wird, wenn er schon
oder musikverstandig wird, noch auch, daf$ er zugrundegeht, wenn
er eben diese Eigenschaften wieder verliert, da er ja als Substrat
(hypokeimenon) selbst bestehen bleibt. Ebenso soll es bei allen anderen
Dingen stehen: denn stets existiere eine bestimmte Natur'® (physis) —
entweder eine einzige oder mehrere —, aus der das iibrige entstiinde,
wahrend sie selbst sich behaupte.

° G.: "im Bereich der Materie liegen".

10 Das heifSt hier: etwas, das eine bestimmte Natur (d.h. bestimmte
charakteristische und unverlierbare Merkmale) aufweist.

G. Heinemann: Materialien zur Einfiihrung in die Philosophie der Antike 6.3.

0
19 pévrtor mARSog kat To eld0g TS TOLAVTNG AEXNS OV TO AUTO
20 mavteg Aéyovoty, AAAX OaAng péV O TG TolxUTNG AQXT YOS
21 ¢rrocodlag HdwE Pnotv etvat (01O kal TV YNV €' BdaTog
22 amnedrjvato eivat), Aapav iowg v VTOANPLY TavTNV €k TOD TTAV-
23 v 60AvV TNV TEOPTV LYQAV 0VOAV KAl AVTO TO SEQUOV €K TOUTOV
24 yryvopevov kat tovtw Cov (To d' €€ oD yiyvetal, to0T €0ty
25 apxn MavTwv)—dLd Te d1) ToUTO TNV LIOANY LV AaBwv TavTNV
26 kal dwx TO MAVTIWY T OTtéQUaTa TV PUOLY Uypav EXeLy,
27 10 0' BOWE A1V TS PLOEWS elval TOl VYQOIG.

Hinsichtlich der Zahl und Art eines solchen Ursprungs sind nicht
alle derselben Ansicht. Thales, der Begriinder dieser Weise der
Philosophie (philosophia — d.h. Prinzipienforschung), sagt, es sei das
Wasser; deshalb behauptete er auch, die Erde sei auf dem Wasser.
Moglicherweise gelangte er zu dieser Annahme, weil er sah, daf§ die
Nahrung von allem (pantén — G.: "aller Wesen") feucht sei und dafs
das Warme selbst aus dem Wasser entstiinde und das Belebte durch
es lebe — und das, woraus alles wird, ist der Ursprung von allem..
Dies mag ihn also zu dieser Annahme gefiihrt haben und aufserdem,
daff die Samen von allem (pantén — G.: "aller Wesen") ihrer Natur
nach feucht seien; das Wasser aber begriindet die Natur des
Feuchten.



b) Analyse von Hintergrundwissen
Aristoteles, Phys. 11 184a10-b14
Text TLG0086.31 (CD ROM #D), Ubers. GH

10 "Emtedn) 0 eidéval kal to émiotaodal cvupPalvel TeQl mA-

11 oag tac peSddoug, wv elotv agxal N altia 1) otowxela, €k

12 o0 tavta yvweiletv (TOTE YOQ olopeda YIYVAOKELY EKA0TOV,
13 6tav T altia YVwQIoWHEV T TIROTA KAL TAG AQXAS TAG

14 mowtag kat HéEOL TV oToLXelwv), dNAoV OTL kat TG meQl

15 ¢pvoewc EmoTUNG TERATEOV DLOQIoATIAL TIOWTOV TX TLEQL
16 toc doxde.

Da sich Wissen und Fachkompetenz in allen Disziplinen, zu denen es
Prinzipien oder Griinde oder Elemente gibt, aus deren Kenntnis
ergeben (denn dann glauben wir etwas zu erkennen, wenn wir die
Kenntnis der ersten Griinde und der ersten Prinzipien erlangen und
wenn unsere Kenntnis bis zu den Elementen reicht), so hat man sich
offenbar auch in der Naturwissenschaft um eine vorgangige
Bestimmung dessen, was die Prinzipien betrifft, zu bemiihen.

TEPUKE D€ €K TV YVWOLUWTEQWV TJULV 1] 000G
17 kat oapeotéowv ETi ta oadéotega T GUOEL KAl YVWOLHW-
18 Tepor 0V Y0 TAUTA ULV TE YVWOLHA KAl ATTAQG. dLOTteQ
19 &vdyxn OV TQOTIOV TOUTOV TIQOAYELV €K TV AOAPEOTEQWY [LEV
20 ) pvoet Uiy OE ocadeoTéQwV €Tl T oadéotega T PUOEL
21 KAl YVWOLLWTEQA.

Fiir uns ist es aber naturgegeben (pephyke), den Weg von dem uns
Bekannteren und Gewisseren zu dem in seiner Natur (té physei, al7,
dto. a20) Gewisseren und Bekannteren einzuschlagen; denn nicht
dasselbe ist uns bekannt und schlechthin. Und eben deshalb ist
zwangsldufig in der Weise vorzugehen, dafs man von dem ausgeht,
was zwar in seiner Natur ungewisser, uns aber gewisser ist, um zu
dem zu gelangen, was in seiner Natur gewisser und bekannter ist.

G. Heinemann: Materialien zur Einfiihrung in die Philosophie der Antike 6.3.

£€0TL O My TO MEowTOoV dNAa Kat oadn To
22 ovykexvpHéva HaAAov: DoTeQoV d' €k TOVTWV Yy VETAL YVOQLHA
23 T ool el Kal al agxat dalgoDoL TadTA. DO €K TV Kat-
24 06Aov émi tax k' Ekaota del MEOtévarl TO Yo OAoV kot
25 Vv aloSMoLv YVWOLHWTEQOV, TO d¢ Kad0Aov OAov i éotr
26 TOAAX YR MeQLAUPAVEL WG HEQT TO KASOAOU.

Zuerst offenbar und gewiff ist uns aber das eher
Zusammengegossene; spdter werden uns daraus, indem wir es
zerlegen, die Elemente und Prinzipien bekannt. Deshalb muff man
von dem, was im Allgemeinen [oder: im Groflen und Ganzen]
zutrifft, zu dem fortschreiten, was im Einzelnen zutrifft; denn das
[sc. ungeschiedene] Ganze ist hinsichtlich der Wahrnehmung das
Bekanntere — und das Allgemeine (to katholou, a25) ist eben etwas

Ganzes; denn das Ganze umfafit Vieles wie Teile.

riémove O&
10 tavTo TOUTO TEOTOV TIVA KAl To OVOUATA TIEOG TOV AGYOV"
11 6Aov yap Tt kat adloplotwe onpaivel, olov O kOUKAog, O d¢
12 6QLoH0G aUTOL dlatel ig tax kKad' Exaota. Kal Tt madia TO
13 pHEV ME@TOV TTROCAYOQEVEL TAVTAS TOUG &VOQAS TTATEQAG Kal
14 untéoag tag yvvaikag, Votegov d¢ dLoollel TOVTWV EKATEQOV.

Und dieses selbe geschieht in gewisser Weise auch mit den Wortern
im Verhaltnis zur Erklarung; denn [sc. ein Wort] bezeichnet etwas
Ganzes und in unbestimmter Weise, z.B. 'der Kreis', seine Definition
hingegen zerlegt in das, was im Einzelnen zutrifft. Auch die Kinder
nennen zuerst jeden Mann Papa und jede Frau Mama, und erst
spater unterscheiden sie bei beidem.



