
G. Heinemann Materialien zur Einführung in die Philosophie der Antike 6.4. 

Handout 6.4. Aristoteles über den Menschen als "politisches Tier" 

Historia animalium I 1 

487b33     Εἰσὶ δὲ καὶ αἱ τοιαίδε διαφοραὶ κατὰ τοὺς βίους καὶ  
487b34   τὰς πράξεις. Τὰ μὲν γὰρ αὐτῶν ἐστιν ἀγελαῖα τὰ δὲ  
488a1    μοναδικά, (...) 

ὁ δ' ἄνϑρωπος ἐπαμφοτερίζει. Πολιτικὰ δ'  
488a8    ἐστὶν ὧν ἕν τι καὶ κοινὸν γίνεται πάντων τὸ ἔργον· ὅπερ οὐ  
488a9    πάντα ποιεῖ τὰ ἀγελαῖα. ῎Εστι δὲ τοιοῦτον ἄνϑρωπος, μέ- 
488a10   λιττα, σφήξ, μύρμηξ, γέρανος. Καὶ τούτων τὰ μὲν ὑφ'  
488a11   ἡγεμόνα ἐστὶ τὰ δ' ἄναρχα, οἷον γέρανος μὲν καὶ τὸ τῶν  
488a12   μελιττῶν γένος ὑφ' ἡγεμόνα, μύρμηκες δὲ καὶ μυρία ἄλ- 
488a13   λα ἄναρχα.  

Bei den Tieren gibt es folgende Unterschiede hinsichtich ihrer 
Lebensweise und ihres Verhaltens: Einige sind Herdentiere, andere 
einzeln lebend. (...) Der Mensch hat an beidem teil.1 

Politisch ("staatenbildend") sind diejenigen, bei denen die Leistung 
(ergon) aller als eine einheitliche und gemeinsame zustandekommt, was 
nicht alle Herdentiere tun. Von solcher Art sind der Mensch, die Biene, 
die Wespe, die Ameise, der Kranich. Und diese stehen teils unter einem 
Anführer (hyph' hêgemona), teils sind sie herrschaftslos (anarcha); z.B. 
stehen der Kranich und die Gattung der Bienen unter einem Anführer, 
die Ameisen und unzählige andere sind herrschaftslos. 

Βουλευτικὸν δὲ μόνον ἄνϑρωπός ἐστι  
488b25   τῶν ζῴων. Καὶ μνήμης μὲν καὶ διδαχῆς πολλὰ κοινωνεῖ,  
488b26   ἀναμιμνήσκεσϑαι δ' οὐδὲν ἄλλο δύναται πλὴν ἄνϑρωπος. 

Als einziges unter den Tieren ist der Mensch zur Beratung (oder: 
Überlegung) befähigt (bouleutikon). Denn Gedächtnis (mnêmê) und 
Belehrung (didachê) sind vielen gemeinsam; aber nur der Mensch kann 
sich erinnern (anamimnêskesthai). 

                                                 
1 Ich trenne die Absätze erst vor politika (a7). 

Politik I 2 

διότι δὲ πολιτικὸν ὁ ἄνϑρωπος  
1253a8 ζῷον πάσης μελίττης καὶ παντὸς ἀγελαίου ζῴου μᾶλλον,  
1253a9 δῆλον. οὐϑὲν γάρ, ὡς φαμέν, μάτην ἡ φύσις ποιεῖ· λόγον  
1253a10 δὲ μόνον ἄνϑρωπος ἔχει τῶν ζῴων·  

Weshalb der Mensch in höherem Grad ein politisches Tier (politikon 
zôion) ist als jede Biene und jedes Herdentier, ist klar. Denn die Natur 
macht, wie wir sagen, nichts vergeblich (matên, d.h. ohne biologische 
Funktion); und der Mensch verfügt als einziges Tier über eine -- sc. 
propositionale2 -- Sprache (logos).  

ἡ μὲν οὖν φωνὴ τοῦ  
1253a11 λυπηροῦ καὶ ἡδέος ἐστὶ σημεῖον, διὸ καὶ τοῖς ἄλλοις ὑπ- 
1253a12 άρχει ζῴοις (μέχρι γὰρ τούτου ἡ φύσις αὐτῶν ἐλήλυϑε, τοῦ  
1253a13 ἔχειν αἴσϑησιν λυπηροῦ καὶ ἡδέος καὶ ταῦτα σημαίνειν  
1253a14 ἀλλήλοις), ὁ δὲ λόγος ἐπὶ τῷ δηλοῦν ἐστι τὸ συμφέρον καὶ  
1253a15 τὸ βλαβερόν, ὥστε καὶ τὸ δίκαιον καὶ τὸ ἄδικον· τοῦτο γὰρ  
1253a16 πρὸς τὰ ἄλλα ζῷα τοῖς ἀνϑρώποις ἴδιον, τὸ μόνον ἀγαϑοῦ  
1253a17 καὶ κακοῦ καὶ δικαίου καὶ ἀδίκου καὶ τῶν ἄλλων αἴσϑησιν  
1253a18 ἔχειν· ἡ δὲ τούτων κοινωνία ποιεῖ οἰκίαν καὶ πόλιν.  

Die -- sc. bloße -- Stimme (phônê) zeigt nun zwar Schmerzhaftes (lypêron) 
und Lustvolles (hêdy) an. Daher eignet sie auch den anderen Tieren. 
Denn soweit ist deren Natur gekommen: einen Sinn (aisthêsis) für 
Schmerzhaft und Lustvoll zu haben und dies einander mitzuteilen. Die 
Sprache hingegen dient dazu, das Nützliche und Schädliche, daher auch 
das Gerechte und Ungerechte, darzulegen. Dies ist nämlich den 
Menschen gegenüber den anderen Tieren eigentümlich, daß sie als 
einzige einen Sinn (aisthêsis) für Gut und Schlecht, für Gerecht und 
Ungerecht etc. haben. Die -- sc. durch Sprache vermittelte -- 
Gemeinschaft hierin macht den Haushalt (oikia) und das Gemeinwesen 
(polis). 

                                                 
2 Vgl. E. Tugendhat, Egozentrizität und Mystik. Eine anthropologische Studie, München: 
Beck 2003, S. 14 ff. 


