Met VII, c. 1 (GH)

Aristoteles, Met. VII, 1
Text: TLG #D (mit Anderungen), Ubers. und Anm.: G. Heinemann (1994/95 - 2005)

1028a10 To ov Aéyetat MTOAAaX@S, KaSATteQ dLEAOpESa TTQO-

1028all teQov v TOIG TTEQL TOV TTOTAX WS

Vom Seienden wird auf viele Weisen gesprochen,! wie wir bereits in unseren Ausfithrungen
iiber das Auf-wieviele-Weisen? [d.i. Met. V] auseinandergelegt haben.

onNuUAtvel yaQ to pev
1028al12 éoTt kat TOdE T, TO OE? TTOLOV 1) TTOOOV 1) TWV AAAWV EkaoTov
1028a13 TV 0UTwW KATIYOQOLUEVWV.
Dieser Ausdruck?® zeigt nimlich entweder das [sc. die Antwort auf die Frage] Was ist es? und
das Dies von bestimmter Art an, oder das Wie beschaffen?* oder Wieviel?® -- oder eines von
dem, was man sonst dergleichen aussagen kann.

1 Vgl. Ross/Barnes: "There are several senses in which a thing may be said to be".

2 Die von Frede/Patzig bevorzugte Lesart 6¢ 6t ("dafi") ist zwar vielleicht durch die Handschriften
besser belegt, pafit aber nicht gut zu den folgenden Frageformen.

3 Subjekt des zweiten Satzteils ist wieder to on, aber nunmehr nicht in der Bedeutung (a) "das Seiende",
sondern (b) "das 'seiend™; der Ausdruck to on fungiert als Bezeichnung des Worts on (seiend), der
bestimmte Artikel ist Ersatz fiir Anfiihrungszeichen. Diese Deutung des Subjektausdrucks to on ist durch
das Pradikat des Satzes (sémainei: "bezeichnet") vorgegeben.

Der erste Satzteil 1afit beide Deutungen von to on zu. Ganz unverfanglich wére (b): "Das 'seiend’ wird
auf viele Weisen gesagt". Gleichwohl habe ich (a) bevorzugt. Denn offensichtlich wird mit dem Ausdruck
to on das Thema angekiindigt, mit dem sich Aristoteles im folgenden zu befassen gedenkt; Thema ist aber
nicht das Wort 'seiend' sondern das Seiende.

Diese Deutung unterstellt nicht nur, dafs Aristoteles die Bedeutung des Ausdrucks to on beim
Ubergang vom ersten zum zweiten Satzteil stillschweigend verschiebt. Sondern sie ist auch mit einer
gewissen Unklarheit iiber den Gegenstand der Aussage (und der ganzen folgenden Untersuchung)
behaftet. Aristoteles gibt dies ausdriicklich zu, wenn er im Schlufisatz das Kapitels sagt, es sei eine alte
und niemals befriedigend beantwortete Frage, "Was das Seiende ist" (ti to on). Wenn Aristoteles eingangs
desselben Kapitels {iber "das Seiende" sagt, von ihm werde auf viele Weisen gesprochen, setzt er keine
Antwort auf diese Frage voraus, sondern er sagt gewissermaflen: Was immer das Seiende sei, jedenfalls
wird von ihm auf viele -- namlich die im folgenden unterschiedenen und beschriebenen -- Weisen
gesprochen.

Das Thema der Untersuchung wird also von vornherein so eingefiihrt, als ob es sich dabei um einen
irgendwie problematischen (und weiter zu differenzierenden), aber andererseits auch ganz
unumgénglichen Gegenstand handelte. Aristoteles begniigt sich nicht mit der blofien Feststellung, daf3
das Wort 'seiend' zum Vokabular unserer Sprache gehort und daf$ es verschiedene Arten der richtigen
Verwendung dieses Wortes gibt. Sondern er scheint zu unterstellen, daff das Wort 'seiend' fiir etwas steht
(ndmlich "das Seiende"), von dem aber noch ndher bestimmt werden muf, was das denn {iberhaupt ist.

4 Dem griechischen Sprachgebrauch entsprechend vielleicht treffender: "Was fiir ein ..?" -- das
Deutsche erzwingt dann, was Aristoteles im Folgenden herausarbeitet: dafs dies immer nur im Hinblick
auf etwas gefragt und von etwas ausgesagt werden kann.



Met VII, c. 1 (GH)

TOOAVTAXWGS O& AeYOUéVOoL TOL
1028a14 6vtog paveov OTL TOVTWV TIEWTOV OV TO Tt €0TLV, OTIEQ ONUAL-
1028a15 vertnv ovoiav (6tav pev yag elmwpev molov Tt todg, 1) dya-
1028a16 Sov Aéyouev 1] karkov, AAA" oV tolmnxL 1) dvSpwmov: dtav d¢
1028al7 i €otv, 00 AgUKOV 0VOE SEQHUOV 0VDE TOITINXV, AAAX AVQwWTIOV
1028a18 1) 9edv), T ' AAAx Aéyetat Ovta T TOL 0UTWS OVTOG TX
1028al19 pev moooTNTEG Elval, T D& TTOLOTITES, T O TIADM, T D&
1028a20 &AAo T
Wird also vom Seienden in der angegebenen Vielzahl von Weisen gesprochen, so ist davon®
doch offensichtlich zuerst” seiend das Was ist es? -- entsprechend derjenigen Verwendung von
'seiend',® bei der dieses Wort die ousia bezeichnet. Wenn wir namlich sagen, dies sei irgendwie
beschaffen, dann sagen wir, es sei [sc. z.B.] "gut" oder "schlecht", nicht aber "drei Ellen lang"
oder "ein Mensch"; wenn wir aber sagen, was es ist, dann nicht "weifs" oder "warm" oder "drei
Ellen lang", sondern "ein Mensch" oder "ein Gott". Und dabei wird von allem anderen nur
deshalb als Seiendem gesprochen, weil es sich dabei teils um Wievieheiten, teils um
Beschaffenheiten, teils um Widerfahrnisse etc. des in dieser [sc. primdren] Weise Seienden
handelt.

OLO KAV ATOQNOELE TIG TTOTEQOV TO Padilerv Kal
1028a21 10 Uyaivery kat TO kadMnodat €KaoTov avT@WV OV oNuatvel,’
1028a22 Opoiwg d¢ Kal €Tl TWV AAAWV OTOLOVV TWV TOLOVTWV* OVDEV
1028a23 yap avtwv éotiv oUTe Kad' avTo TeduKog oUTe XwolleoDat
1028a24 duvvatov 1rg ovoiag,
Daher mag man eine Schwierigkeit darin sehen, ob das 'gehen’, das 'gesund sein' und das
'sitzen' jeweils Seiendes bezeichnet, und ebenso bei jedem anderen dergleichen. Denn keines
von diesen ist von solcher Art, dafs es fiir sich ware, noch kann es von der ousia abgetrennt
werden.

5 Eine bei Aristoteles terminologisch ununterschiedene zweite Bedeutung von poson ist: Wie grofs? Wo
ich der Einfachheit halber "Wieviel?" tibersetze, ist diese Variante stets mitzulesen.

6 Das heifit: unter demjenigen, wofiir der Ausdruck 'das Seiende' steht (touton).

7 Ich lese proton als adverbielle Bestimmung zu on und on als Pradikat zu to ti estin; Ubersetzungen wie
"das erste Seiende" lesen stillschweigend to proton on anstelle von préton on.

8 Wieder ein stillschweigender, von mir breit verdeutlichter Ubergang von (a) zu (b), vgl. meine Anm.
zu 1028all.

9 So TLG und Ross. Bonitz, Jaeger, Frede/Patzig und Sonderegger lesen 1| un &ov statt onuaiver. Das
ergibe die Ubersetzung "... ob es sich beim Gehen [...] um Seiendes handelt oder nicht".



Met VII, c. 1 (GH)

AAAQ paAAov, eimep, TO Padilov
1028a25 TV Ovtwv Tt kat TO KadMUeVOV Kal TO VYLXTVOV. TavTo O&
1028a26 paAdov dpatvetat dvta, dLOTL £0TL TL TO VTTOKEEVOV AVTOLG
1028a27 wolopévov (tovto d' €oTiv 1] ovola kal TO k' Ekaotov), OTteQ
1028a28 éudatvetat v M) katnyopla T TolxvT)" T0 AYaSoV YAQ 1)
1028a29 t0 kadrjpevov ovk dvev TovTov AéyeTal.
Eher ist, wenn tiberhaupt, das Gehende und das Sitzende und das Gesunde zu den Seienden
[Plural!] zu rechnen. Diese scheinen aber deshalb eher Seiende [Plural!] zu sein, weil es bei
ihnen™ ein wohlbestimmtes Zugrundeliegendes gibt (ndmlich die ousiz und das jeweilige
Einzelne), welches als in einer solchen Aussageweise enthalten'? erscheint. Vom Guten oder
Sitzenden wird namlich nicht ohne dieses gesprochen.

10 Ich iibernehme die von Frede und Patzig bevorzugte Lesart towv dvtwv Tt statt nur, wie bei Jaeger:
TV OVTWV.

11 Ich beziehe avtoig auf £oti, nicht auf OTtokeilpevov; so auch Bonitz.

12 Was heifit hier zunachst "Aussageweise" (¢)? Ein Beispiel ist der Ausdruck 'das Sitzende' (fo
kathémenon, a24). Wovon sprechen wir, wenn wir diesen Ausdruck verwenden? Ist es so, dafy dieser
Ausdruck fiir etwas steht?

Angenommen, Karl sitzt. Dann liegt es vielleicht nahe, den Ausdruck 'das Sitzende' als eine andere
Bezeichnung fiir Karl zu interpretieren. Aber so denkt Aristoteles (jedenfalls hier) nicht; vgl. Bostock 1994,
55: "Aristotle does not say that the substance (which is walking) is the same thing as the walking thing.
On the contrary, he says that the substance underlies the walking thing". Eher sollte man Aristoteles so
verstehen, daf§ der Ausdruck 'das Sitzende' fiir die Tatsache steht, daff Karl sitzt. Das Einzelne (d.i. Karl)
wird durch den Ausdruck 'das Sitzende' nicht direkt bezeichnet, sondern als in dieser Tatsache enthalten

thematisiert (in diesem Sinn: emphainetai).

Enger an der Aristotelischen Terminologie, mit Verweis auf Met. 1017a7 ff., Witt 1989, 50: "Even
though the walker may in fact be a human being (who happens to be walking), Aristotle holds that their
being differs -- what it is to be a walker differs from what it is to be a human being. At the ontological
level, one of them is an accidental being, a compound entity; the other, a substance, is not." -- Was "an
accidental being" ist, bleibt erklarungsbediirftig; deshalb habe ich vorgeschlagen, vorlaufig an so etwas
wie eine Tatsache zu denken. Beachte jedenfalls: "Gehendes" gibt es. Die Charakterisierung von
"Gehendem" als Seiendes ist also zutreffend. Die sprachliche Form ('das Sitzende', Neutrum) deutet auf
eine Generalisierung. Es geht nicht nur darum, daf§ Karl sitzt. Zum Beispiel ware 'Das Sitzende ist kleiner
als das Stehende.' ein guter griechischer Satz, und zwar mit der Bedeutung, dafi der Groflenvergleich
zwischen jemandem, der sitzt, und jemandem, der steht, in der Regel zuungunsten des ersteren ausfallt.
Der Ausdruck 'das Sitzende' kann hier also nicht fiir eine Tatsache, sondern nur fiir den unbestimmten
Sachverhalt stehen, dafs jemand sitzt. Und wiederum zeigt sich ein "wohlbestimmtes
Zugrundeliegendes" (hypokeimenon horismenon), das der Ausdruck 'das Sitzende' zwar nicht direkt
bezeichnet, aber doch als in dem bezeichneten Sachverhalt enthalten thematisiert -- ndmlich: jemand. --
Aber wieso "wohlbestimmt"? -- Fiir Aristoteles einfach deshalb, weil bei "jemand" die Frage "Was ist das?"
durch "Ein Mensch." beantwortbar ist.



Met VII, c. 1 (GH)

dnAov ovv Tt dux
1028a30 TavtnV kakelvwv EkaoTov £0TLV, WOTE TO TEWTWS OV KAl oL Ti
a3l ov aAA' 6v amA@cg 11 ovola av €.
1028a31 AA A
Es ist also klar, dafs nur durch sie [d.i. die ousia] auch jedes der iibrigen ist; so daf} also das
priméar'® Seiende und nicht nur etwas'* Seiende, sondern schlechthin Seiende die ousia ware.

TIOAAGX WG eV OOV Aéye-
1028a32 tat 10 ME@TOV OHWE & TAVTWS 1) OV TIEWTOV, KAl AdYw
1028a33 wal yvwoel kat xoOv.
Nun wird freilich vom Ersten auf viele Weisen gesprochen. Aber die ousia ist in jedem Sinne
zuerst, der Begriffserklarung, der Erkenntnis und der Zeit nach.

TV HEV YAQ AAAWV KATyoQnU&-
1028a34 Ttwv ovVEV XWELOTOV, AT 0& POV KAl T AOYw d¢ TOUTO
1028a35 mowTOV (AVAyKN YAQ €V TQ EKAOTOL AGYQ@ TOV TTS 0VOIAG V-
1028a36 mdoxetv)
Von dem {iibrigen, was sich aussagen lafit, existiert keines getrennt, sondern nur diese [d.h. die
ousial. Und auch der Begriffserklirung nach ist dies [d.h.: die ousia] zuerst, denn in der
Begriffserklarung von jeden von ihnen mufl diejenige der ousia enthalten sein.>

13 Hier ausdriicklich als Adverb: prétds.

14 "Das etwas Seiende": to ti on, im Gegensatz zum "schlechthin Seienden" (haplds on). Das ist sehr
schwer zu verstehen. Vielleicht kann man es sich so klarmachen: Beispiele fiir "das etwas Seiende" sind
"das Gehende" etc. (vgl. a24 f.). Von diesem kann aber nicht ohne weiteres ausgesagt werden, dafi es sei.
Der entsprechende Satz miifite ndmlich lauten:

(1) Das Gehende ist.

Und das ist ein schlechter Satz, von dem man kaum weifs, was er sagt. -- Aber erinnern wir uns daran,
dafl der Ausdruck 'das Gehende' beispielsweise fiir den Sachverhalt steht, dafs Karl geht! Ein guter Satz
mit 'ist', der das Bestehen dieses Sachverhalts behauptet, ware daher

(2) Karlist gehend.

Das heifst: Wenn wir behaupten wollen, dafi dasjenige, wofiir der Ausdruck 'das Gehende' steht, ist,
geniigt es nicht, einfach nur (gr. haplds) 'ist' -- sondern vielmehr 'ist gehend' -- zu préadizieren.

Beispiele fiir das "schlechthin Seiende" sind etwa Karl oder "ein Mensch". Und tatsdchlich wiirde
Aristoteles die Satze

(3)Karl ist.
und

(4)Ein Mensch ist.
als gut anerkennen (mit 'ist' im Sinn von "existiert").

Eine etwas andere Variante bei Bostock (1994, 57): Die Unterscheidung zwischen ti on und haplos on "is
Aristotle's standard way of distinguishing the 'is' of existence from 'is' as a copula " (wobei kein Primat
des haplés on, d.h. der Verwendung von 'sein' im Sinn von Existenz vor der Verwendung als Kopula
vorausgesetzt sei). Die Interpretationsalternative Bostocks ist hier nur schwer herauszuarbeiten; sie
betrifft sicherlich meine obige Annahme, dafi ein Ausdruck wie 'das Sitzende' fiir einen Sachverhalt
steht.

15 Das heifdt: Ich kann nicht erkldren, was es heifst, zu sitzen, ohne zugleich auch eine Erklarung dartiber



Met VII, c. 1 (GH)

Kal eldéval d¢ 1ot oldpeda €kaotov paAota, otav
1028a37 Tl é0TLv 6 AVIQWTOC YVWEV 1) TO TLE, HAAAOV 1) TO TTOLOV 1) TO
1028b1 mooOV 1) TO MOV, €Ttel Kal avT@V TOVTWYV TOTE EKAOTOV (OUEY,
1028b2 dtav Tl €07TL TO TOTOV 1) TO TOLOV YVWHUEV.
Und erkannt zu haben glauben wir die jeweilige Sache'® dann am meisten, wenn wir [sc.
beispielsweise] wissen, was das ist: ein Mensch oder: das Feuer'” -- mehr als [sc. wenn wir
beispielsweise] das Wiebeschaffen?, das Wieviel? oder das Wo? [sc. erkennen]. Denn erst wenn
wir wissen, was das ist: das Wieviele oder: das Wiebeschaffene,® haben wir auch diese [sc. das
Wiebeschaffen?, das Wieviel? etc.] jeweils erkannt.

Kat O kal To
1028b3 mdAat te kKal vov Kal del Cnrovuevov kal del ATogovUEVOY,
1028b4 T TO 6V, TOUTO €07TL TG 1) OVOIA (TOVTO YXQ OL HéV EV etval
1028b5 daowv ot d¢ mAelw 1) €v, kal oL HEV TTemMEQATEVA OL OE
1028b6 A&melQa), OO KAl ULV KAl HAALOTA KAl TOWTOV KAl HOVOV
1028b7 g eimelv mepl TOL OUTWG OVTOG SeWENTEOV TL €0TLV.
Und tatsdchlich kommt die seit jeher und jetzt und immer gestellte und immer mit
Schwierigkeiten behaftete Frage, was das Seiende ist, auf die Frage hinaus: Was ist die ousia?
Denn von diesem! behaupten die einen, es sei eines, die anderen, es sei mehr als eines, und
[von diesen behaupten wiederum] die einen, [es sei] endlich vieles, die anderen, unendlich
vieles. Daher miissen auch wir vor allem und zuerst und sozusagen ausschliefslich im Hinblick
auf das in dieser Weise Seiende betrachten, was es ist.

zu geben, was das denn ist, das sitzen soll.
16 "Die jeweilige Sache": hekaston (hier also allgemein fiir den Gegenstand des Wissens).
17 "Feuer" ist hier sicherlich als Bezeichnung eines der Grundsstoffe der Kosmologie zu verstehen.

18 Ich lese to poson ("das Wieviele") etc. hier (b2) in Parallele zu to badizon ("das Gehende") etc. (a24 f.).
Aristoteles ist demnach so zu verstehen, dafy die Fragen "Wieviel?" usf. (b1) jeweils nur im Hinblick auf
Tatsachen -- ein Soundsovieles und somit eine ousia als das Zugrundeliegende -- zu beantworten ist.

Ahnlich iibersetzen und interpretieren F&P: "... wenn wir wissen, was das so Bemessene oder das so
Beschaffene ist" (vgl. Komm., 5.23 f.).
Hingegen Bonitz: "... wenn wir erkannt haben, was die Quantitat oder die Qualitat ist" (nach meiner

Deutung wére "hat" statt "ist" vorzuziehen); desgleichen Ross, Sonderegger und Bostock. Das ist die
traditionelle Deutung. Sie unterstellt, daf3 Aristoteles hier (wie beispielsweise auch Met. 1030a17 ff., Top.
103b27 ff.) sagt, auch im Hinblick auf Quantitiaten, Qualitdten etc. als solche konne die Frage "Was ist
das?" gestellt und beantwortet werden. Aber was das hier soll, bleibt unerfindlich.

19 Der Bezug -- entweder: "das Seiende" (so Bonitz), oder: "die ousia" (so F&P im Kommentar, S. 24) -- ist
im Griechischen so uneindeutig wie in meiner Ubersetzung. Vermutlich sind beide Beziige intendiert:
Ausweislich ihres Wortlauts betreffen die von Aristoteles zitierten Behauptungen "das Seiende", der
Sache nach hingegen, so Aristoteles, "die ousia".



