
Met VII, c. 1 (GH) 

 1 

Aristoteles, Met. VII, 1 
Text: TLG #D (mit Änderungen), Übers. und Anm.: G. Heinemann (1994/95 - 2005) 
 
1028a10  Τὸ ὂν λέγεται πολλαχῶς, καϑάπερ διειλόμεϑα πρό- 
1028a11  τερον ἐν τοῖς περὶ τοῦ ποσαχῶς·  
Vom Seienden wird auf viele Weisen gesprochen,1 wie wir bereits in unseren Ausführungen 
über das Auf-wieviele-Weisen? [d.i. Met. V] auseinandergelegt haben. 

σημαίνει γὰρ τὸ μὲν τί  
1028a12  ἐστι καὶ τόδε τι, τὸ δὲ2 ποιὸν ἢ ποσὸν ἢ τῶν ἄλλων ἕκαστον  
1028a13  τῶν οὕτω κατηγορουμένων.  
Dieser Ausdruck3 zeigt nämlich entweder das [sc. die Antwort auf die Frage] Was ist es? und 
das Dies von bestimmter Art an, oder das Wie beschaffen?4 oder Wieviel?5 -- oder eines von 
dem, was man sonst dergleichen aussagen kann. 

                                                 
1 Vgl. Ross/Barnes: "There are several senses in which a thing may be said to be".  

2 Die von Frede/Patzig bevorzugte Lesart δὲ ὅτι ("daß") ist zwar vielleicht durch die Handschriften 
besser belegt, paßt aber nicht gut zu den folgenden Frageformen. 

3 Subjekt des zweiten Satzteils ist wieder to on, aber nunmehr nicht in der Bedeutung (a) "das Seiende", 
sondern (b) "das 'seiend'"; der Ausdruck to on fungiert als Bezeichnung des Worts on (seiend), der 
bestimmte Artikel ist Ersatz für Anführungszeichen. Diese Deutung des Subjektausdrucks to on ist durch 
das Prädikat des Satzes (sêmainei: "bezeichnet") vorgegeben. 
 Der erste Satzteil läßt beide Deutungen von to on zu. Ganz unverfänglich wäre (b): "Das 'seiend' wird 
auf viele Weisen gesagt". Gleichwohl habe ich (a) bevorzugt. Denn offensichtlich wird mit dem Ausdruck 
to on das Thema angekündigt, mit dem sich Aristoteles im folgenden zu befassen gedenkt; Thema ist aber 
nicht das Wort 'seiend' sondern das Seiende. 
 Diese Deutung unterstellt nicht nur, daß Aristoteles die Bedeutung des Ausdrucks to on beim 
Übergang vom ersten zum zweiten Satzteil stillschweigend verschiebt. Sondern sie ist auch mit einer 
gewissen Unklarheit über den Gegenstand der Aussage (und der ganzen folgenden Untersuchung) 
behaftet. Aristoteles gibt dies ausdrücklich zu, wenn er im Schlußsatz das Kapitels sagt, es sei eine alte 
und niemals befriedigend beantwortete Frage, "Was das Seiende ist" (ti to on). Wenn Aristoteles eingangs 
desselben Kapitels über "das Seiende" sagt, von ihm werde auf viele Weisen gesprochen, setzt er keine 
Antwort auf diese Frage voraus, sondern er sagt gewissermaßen: Was immer das Seiende sei, jedenfalls 
wird von ihm auf viele -- nämlich die im folgenden unterschiedenen und beschriebenen -- Weisen 
gesprochen. 
 Das Thema der Untersuchung wird also von vornherein so eingeführt, als ob es sich dabei um einen 
irgendwie problematischen (und weiter zu differenzierenden), aber andererseits auch ganz 
unumgänglichen Gegenstand handelte. Aristoteles begnügt sich nicht mit der bloßen Feststellung, daß 
das Wort 'seiend' zum Vokabular unserer Sprache gehört und daß es verschiedene Arten der richtigen 
Verwendung dieses Wortes gibt. Sondern er scheint zu unterstellen, daß das Wort 'seiend' für etwas steht 
(nämlich "das Seiende"), von dem aber noch näher bestimmt werden muß, was das denn überhaupt ist. 

4 Dem griechischen Sprachgebrauch entsprechend vielleicht treffender: "Was für ein ...?" -- das 
Deutsche erzwingt dann, was Aristoteles im Folgenden herausarbeitet: daß dies immer nur im Hinblick 
auf etwas gefragt und von etwas ausgesagt werden kann. 



Met VII, c. 1 (GH) 

 2 

τοσαυταχῶς δὲ λεγομένου τοῦ  
1028a14  ὄντος φανερὸν ὅτι τούτων πρῶτον ὂν τὸ τί ἐστιν, ὅπερ σημαί- 
1028a15  νει τὴν οὐσίαν (ὅταν μὲν γὰρ εἴπωμεν ποῖόν τι τόδε, ἢ ἀγα- 
1028a16  ϑὸν λέγομεν ἢ κακόν, ἀλλ' οὐ τρίπηχυ ἢ ἄνϑρωπον· ὅταν δὲ  
1028a17  τί ἐστιν, οὐ λευκὸν οὐδὲ ϑερμὸν οὐδὲ τρίπηχυ, ἀλλὰ ἄνϑρωπον  
1028a18  ἢ ϑεόν), τὰ δ' ἄλλα λέγεται ὄντα τῷ τοῦ οὕτως ὄντος τὰ  
1028a19  μὲν ποσότητες εἶναι, τὰ δὲ ποιότητες, τὰ δὲ πάϑη, τὰ δὲ  
1028a20  ἄλλο τι.  
Wird also vom Seienden in der angegebenen Vielzahl von Weisen gesprochen, so ist davon6 
doch offensichtlich zuerst7 seiend das Was ist es? -- entsprechend derjenigen Verwendung von 
'seiend',8 bei der dieses Wort die ousia bezeichnet. Wenn wir nämlich sagen, dies sei irgendwie 
beschaffen, dann sagen wir, es sei [sc. z.B.] "gut" oder "schlecht", nicht aber "drei Ellen lang" 
oder "ein Mensch"; wenn wir aber sagen, was es ist, dann nicht "weiß" oder "warm" oder "drei 
Ellen lang", sondern "ein Mensch" oder "ein Gott". Und dabei wird von allem anderen nur 
deshalb als Seiendem gesprochen, weil es sich dabei teils um Wievieheiten, teils um 
Beschaffenheiten, teils um Widerfahrnisse etc. des in dieser [sc. primären] Weise Seienden 
handelt. 

διὸ κἂν ἀπορήσειέ τις πότερον τὸ βαδίζειν καὶ  
1028a21  τὸ ὑγιαίνειν καὶ τὸ καϑῆσϑαι ἕκαστον αὐτῶν ὂν σημαίνει,9  
1028a22  ὁμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων ὁτουοῦν τῶν τοιούτων· οὐδὲν  
1028a23  γὰρ αὐτῶν ἐστὶν οὔτε καϑ' αὑτὸ πεφυκὸς οὔτε χωρίζεσϑαι  
1028a24  δυνατὸν τῆς οὐσίας, 
Daher mag man eine Schwierigkeit darin sehen, ob das 'gehen', das 'gesund sein' und das 
'sitzen' jeweils Seiendes bezeichnet, und ebenso bei jedem anderen dergleichen. Denn keines 
von diesen ist von solcher Art, daß es für sich wäre, noch kann es von der ousia abgetrennt 
werden.  

                                                                                                                                                             
5 Eine bei Aristoteles terminologisch ununterschiedene zweite Bedeutung von poson ist: Wie groß? Wo 
ich der Einfachheit halber "Wieviel?" übersetze, ist diese Variante stets mitzulesen. 

6 Das heißt: unter demjenigen, wofür der Ausdruck 'das Seiende' steht (toutôn). 

7 Ich lese prôton als adverbielle Bestimmung zu on und on als Prädikat zu to ti estin; Übersetzungen wie 
"das erste Seiende" lesen stillschweigend to prôton on anstelle von prôton on. 

8 Wieder ein stillschweigender, von mir breit verdeutlichter Übergang von (a) zu (b), vgl. meine Anm. 
zu 1028a11. 

9 So TLG und Ross. Bonitz, Jaeger, Frede/Patzig und Sonderegger lesen ἢ μὴ ὄν statt σημαίνει. Das 
ergäbe die Übersetzung "... ob es sich beim Gehen [...] um Seiendes handelt oder nicht". 



Met VII, c. 1 (GH) 

 3 

ἀλλὰ μᾶλλον, εἴπερ, τὸ βαδίζον  
1028a25  τῶν ὄντων τι10 καὶ τὸ καϑήμενον καὶ τὸ ὑγιαῖνον. ταῦτα δὲ  
1028a26  μᾶλλον φαίνεται ὄντα, διότι ἔστι τι τὸ ὑποκείμενον αὐτοῖς  
1028a27  ὡρισμένον (τοῦτο δ' ἐστὶν ἡ οὐσία καὶ τὸ καϑ' ἕκαστον), ὅπερ  
1028a28  ἐμφαίνεται ἐν τῇ κατηγορίᾳ τῇ τοιαύτῃ· τὸ ἀγαϑὸν γὰρ ἢ  
1028a29  τὸ καϑήμενον οὐκ ἄνευ τούτου λέγεται.  
Eher ist, wenn überhaupt, das Gehende und das Sitzende und das Gesunde zu den Seienden 
[Plural!] zu rechnen. Diese scheinen aber deshalb eher Seiende [Plural!] zu sein, weil es bei 
ihnen11 ein wohlbestimmtes Zugrundeliegendes gibt (nämlich die ousia und das jeweilige 
Einzelne), welches als in einer solchen Aussageweise enthalten12 erscheint. Vom Guten oder 
Sitzenden wird nämlich nicht ohne dieses gesprochen. 

                                                 
10 Ich übernehme die von Frede und Patzig bevorzugte Lesart τῶν ὄντων τι statt nur, wie bei Jaeger: 
τῶν ὄντων. 

11 Ich beziehe αὐτοῖς auf ἔστι, nicht auf ὑποκείμενον; so auch Bonitz. 

12 Was heißt hier zunächst "Aussageweise" (ê)? Ein Beispiel ist der Ausdruck 'das Sitzende' (to 
kathêmenon, a24). Wovon sprechen wir, wenn wir diesen Ausdruck verwenden? Ist es so, daß dieser 
Ausdruck für etwas steht? 
 Angenommen, Karl sitzt. Dann liegt es vielleicht nahe, den Ausdruck 'das Sitzende' als eine andere 
Bezeichnung für Karl zu interpretieren. Aber so denkt Aristoteles (jedenfalls hier) nicht; vgl. Bostock 1994, 
55: "Aristotle does not say that the substance (which is walking) is the same thing as the walking thing. 
On the contrary, he says that the substance underlies the walking thing". Eher sollte man Aristoteles so 
verstehen, daß der Ausdruck 'das Sitzende' für die Tatsache steht, daß Karl sitzt. Das Einzelne (d.i. Karl) 
wird durch den Ausdruck 'das Sitzende' nicht direkt bezeichnet, sondern als in dieser Tatsache enthalten 
thematisiert (in diesem Sinn: emphainetai). 
 Enger an der Aristotelischen Terminologie, mit Verweis auf Met. 1017a7 ff., Witt 1989, 50: "Even 
though the walker may in fact be a human being (who happens to be walking), Aristotle holds that their 
being differs -- what it is to be a walker differs from what it is to be a human being. At the ontological 
level, one of them is an accidental being, a compound entity; the other, a substance, is not." -- Was "an 
accidental being" ist, bleibt erklärungsbedürftig; deshalb habe ich vorgeschlagen, vorläufig an so etwas 
wie eine Tatsache zu denken. Beachte jedenfalls: "Gehendes" gibt es. Die Charakterisierung von 
"Gehendem" als Seiendes ist also zutreffend. Die sprachliche Form ('das Sitzende', Neutrum) deutet auf 
eine Generalisierung. Es geht nicht nur darum, daß Karl sitzt. Zum Beispiel wäre 'Das Sitzende ist kleiner 
als das Stehende.' ein guter griechischer Satz, und zwar mit der Bedeutung, daß der Größenvergleich 
zwischen jemandem, der sitzt, und jemandem, der steht, in der Regel zuungunsten des ersteren ausfällt. 
Der Ausdruck 'das Sitzende' kann hier also nicht für eine Tatsache, sondern nur für den unbestimmten 
Sachverhalt stehen, daß jemand sitzt. Und wiederum zeigt sich ein "wohlbestimmtes 
Zugrundeliegendes" (hypokeimenon hôrismenon), das der Ausdruck 'das Sitzende' zwar nicht direkt 
bezeichnet, aber doch als in dem bezeichneten Sachverhalt enthalten thematisiert -- nämlich: jemand. -- 
Aber wieso "wohlbestimmt"? -- Für Aristoteles einfach deshalb, weil bei "jemand" die Frage "Was ist das?" 
durch "Ein Mensch." beantwortbar ist. 



Met VII, c. 1 (GH) 

 4 

δῆλον οὖν ὅτι διὰ  
1028a30  ταύτην κἀκείνων ἕκαστον ἔστιν, ὥστε τὸ πρώτως ὂν καὶ οὐ τὶ  
1028a31  ὂν ἀλλ' ὂν ἁπλῶς ἡ οὐσία ἂν εἴη.  
Es ist also klar, daß nur durch sie [d.i. die ousia] auch jedes der übrigen ist; so daß also das 
primär13 Seiende und nicht nur etwas14 Seiende, sondern schlechthin Seiende die ousia wäre. 

πολλαχῶς μὲν οὖν λέγε- 
1028a32  ται τὸ πρῶτον· ὅμως δὲ πάντως ἡ οὐσία πρῶτον, καὶ λόγῳ  
1028a33  καὶ γνώσει καὶ χρόνῳ.  
Nun wird freilich vom Ersten auf viele Weisen gesprochen. Aber die ousia ist in jedem Sinne 
zuerst, der Begriffserklärung, der Erkenntnis und der Zeit nach. 

τῶν μὲν γὰρ ἄλλων κατηγορημά-   
1028a34  των οὐϑὲν χωριστόν, αὕτη δὲ μόνη· καὶ τῷ λόγῳ δὲ τοῦτο  
1028a35  πρῶτον (ἀνάγκη γὰρ ἐν τῷ ἑκάστου λόγῳ τὸν τῆς οὐσίας ἐνυ- 
1028a36  πάρχειν)·  
Von dem übrigen, was sich aussagen läßt, existiert keines getrennt, sondern nur diese [d.h. die 
ousia]. Und auch der Begriffserklärung nach ist dies [d.h.: die ousia] zuerst, denn in der 
Begriffserklärung von jeden von ihnen muß diejenige der ousia enthalten sein.15  

                                                 
13 Hier ausdrücklich als Adverb: prôtôs. 

14 "Das etwas Seiende": to ti on, im Gegensatz zum "schlechthin Seienden" (haplôs on). Das ist sehr 
schwer zu verstehen. Vielleicht kann man es sich so klarmachen: Beispiele für "das etwas Seiende" sind 
"das Gehende" etc. (vgl. a24 f.). Von diesem kann aber nicht ohne weiteres ausgesagt werden, daß es sei. 
Der entsprechende Satz müßte nämlich lauten: 
 (1) Das Gehende ist. 
Und das ist ein schlechter Satz, von dem man kaum weiß, was er sagt. -- Aber erinnern wir uns daran, 
daß der Ausdruck 'das Gehende' beispielsweise für den Sachverhalt steht, daß Karl geht! Ein guter Satz 
mit 'ist', der das Bestehen dieses Sachverhalts behauptet, wäre daher 
 (2) Karl ist gehend. 
Das heißt: Wenn wir behaupten wollen, daß dasjenige, wofür der Ausdruck 'das Gehende' steht, ist, 
genügt es nicht, einfach nur (gr. haplôs) 'ist' -- sondern vielmehr 'ist gehend' -- zu prädizieren. 
 Beispiele für das "schlechthin Seiende" sind etwa Karl oder "ein Mensch". Und tatsächlich würde 
Aristoteles die Sätze 
 (3)Karl ist. 
und 
 (4)Ein Mensch ist. 
als gut anerkennen (mit 'ist' im Sinn von "existiert"). 
 Eine etwas andere Variante bei Bostock (1994, 57): Die Unterscheidung zwischen ti on und haplôs on "is 
Aristotle's standard way of distinguishing the 'is' of existence from 'is' as a copula " (wobei kein Primat 
des haplôs on, d.h. der Verwendung von 'sein' im Sinn von Existenz vor der Verwendung als Kopula 
vorausgesetzt sei). Die Interpretationsalternative Bostocks ist hier nur schwer herauszuarbeiten; sie 
betrifft sicherlich meine obige Annahme, daß ein Ausdruck wie 'das Sitzende' für einen Sachverhalt 
steht. 

15 Das heißt: Ich kann nicht erklären, was es heißt, zu sitzen, ohne zugleich auch eine Erklärung darüber 



Met VII, c. 1 (GH) 

 5 

καὶ εἰδέναι δὲ τότ' οἰόμεϑα ἕκαστον μάλιστα, ὅταν  
1028a37  τί ἐστιν ὁ ἄνϑρωπος γνῶμεν ἢ τὸ πῦρ, μᾶλλον ἢ τὸ ποιὸν ἢ τὸ  
1028b1   ποσὸν ἢ τὸ πού, ἐπεὶ καὶ αὐτῶν τούτων τότε ἕκαστον ἴσμεν,  
1028b2   ὅταν τί ἐστι τὸ ποσὸν ἢ τὸ ποιὸν γνῶμεν.  
Und erkannt zu haben glauben wir die jeweilige Sache16 dann am meisten, wenn wir [sc. 
beispielsweise] wissen, was das ist: ein Mensch oder: das Feuer17 -- mehr als [sc. wenn wir 
beispielsweise] das Wiebeschaffen?, das Wieviel? oder das Wo? [sc. erkennen]. Denn erst wenn 
wir wissen, was das ist: das Wieviele oder: das Wiebeschaffene,18 haben wir auch diese [sc. das 
Wiebeschaffen?, das Wieviel? etc.] jeweils erkannt. 

καὶ δὴ καὶ τὸ  
1028b3   πάλαι τε καὶ νῦν καὶ ἀεὶ ζητούμενον καὶ ἀεὶ ἀπορούμενον,  
1028b4   τί τὸ ὄν, τοῦτό ἐστι τίς ἡ οὐσία (τοῦτο γὰρ οἱ μὲν ἓν εἶναί  
1028b5   φασιν οἱ δὲ πλείω ἢ ἕν, καὶ οἱ μὲν πεπερασμένα οἱ δὲ  
1028b6   ἄπειρα), διὸ καὶ ἡμῖν καὶ μάλιστα καὶ πρῶτον καὶ μόνον  
1028b7   ὡς εἰπεῖν περὶ τοῦ οὕτως ὄντος ϑεωρητέον τί ἐστιν.  
Und tatsächlich kommt die seit jeher und jetzt und immer gestellte und immer mit 
Schwierigkeiten behaftete Frage, was das Seiende ist, auf die Frage hinaus: Was ist die ousia? 
Denn von diesem19 behaupten die einen, es sei eines, die anderen, es sei mehr als eines, und 
[von diesen behaupten wiederum] die einen, [es sei] endlich vieles, die anderen, unendlich 
vieles. Daher müssen auch wir vor allem und zuerst und sozusagen ausschließlich im Hinblick 
auf das in dieser Weise Seiende betrachten, was es ist. 

                                                                                                                                                             
zu geben, was das denn ist, das sitzen soll. 

16 "Die jeweilige Sache": hekaston (hier also allgemein für den Gegenstand des Wissens). 

17 "Feuer" ist hier sicherlich als Bezeichnung eines der Grundsstoffe der Kosmologie zu verstehen. 

18 Ich lese to poson ("das Wieviele") etc. hier (b2) in Parallele zu to badizon ("das Gehende") etc. (a24 f.). 
Aristoteles ist demnach so zu verstehen, daß die Fragen "Wieviel?" usf. (b1) jeweils nur im Hinblick auf 
Tatsachen -- ein Soundsovieles und somit eine ousia als das Zugrundeliegende -- zu beantworten ist. 
 Ähnlich übersetzen und interpretieren F&P: "... wenn wir wissen, was das so Bemessene oder das so 
Beschaffene ist" (vgl. Komm., S.23 f.). 
 Hingegen Bonitz: "... wenn wir erkannt haben, was die Quantität oder die Qualität ist" (nach meiner 
Deutung wäre "hat" statt "ist" vorzuziehen); desgleichen Ross, Sonderegger und Bostock. Das ist die 
traditionelle Deutung. Sie unterstellt, daß Aristoteles hier (wie beispielsweise auch Met. 1030a17 ff., Top. 
103b27 ff.) sagt, auch im Hinblick auf Quantitäten, Qualitäten etc. als solche könne die Frage "Was ist 
das?" gestellt und beantwortet werden. Aber was das hier soll, bleibt unerfindlich. 

19 Der Bezug -- entweder: "das Seiende" (so Bonitz), oder: "die ousia" (so F&P im Kommentar, S. 24) -- ist 
im Griechischen so uneindeutig wie in meiner Übersetzung. Vermutlich sind beide Bezüge intendiert: 
Ausweislich ihres Wortlauts betreffen die von Aristoteles zitierten Behauptungen "das Seiende", der 
Sache nach hingegen, so Aristoteles, "die ousia". 


