
Aristoteles, Metaphysik VII, 2 
 

Text nach Thesaurus Linguae Graecae (mit Änderungen) 
 

Übers. und Anm. von Gottfried Heinemann (Winter 1994/95 - Sommer 2005) 
 
 
1028b8   Δοκεῖ δ' ἡ οὐσία ὑπάρχειν φανερώτατα μὲν τοῖς σώ- 
1028b9   μασιν (διὸ τά τε ζῷα καὶ τὰ φυτὰ καὶ τὰ μόρια αὐτῶν  
1028b10  οὐσίας εἶναί φαμεν, καὶ τὰ φυσικὰ σώματα, οἷον πῦρ καὶ  
1028b11  ὕδωρ καὶ γῆν καὶ τῶν τοιούτων ἕκαστον, καὶ ὅσα ἢ μόρια  
1028b12  τούτων ἢ ἐκ τούτων ἐστίν, ἢ μορίων ἢ πάντων, οἷον ὅ τε οὐρα- 
1028b13  νὸς καὶ τὰ μόρια αὐτοῦ, ἄστρα καὶ σελ@νη καὶ ἥλιος)· πό- 
1028b14  τερον δὲ αὗται μόναι οὐσίαι εἰσὶν ἢ καὶ ἄλλαι, ἢ τούτων τινὲς  
1028b15  ἢ καὶ ἄλλαι, ἢ τούτων μὲν οὐϑὲν ἕτεραι δέ τινες, σκεπτέον.  
 
Die ousia scheint am offenkundigsten den Körpern zu eignen.1 Daher sagen wir, die Tiere und 
Pflanzen und deren Teile seien ousiai, und die natürlichen Körper wie Feuer und Wasser und 
Erde und jedes dergleichen, und was entweder dessen Teile oder daraus (sei es aus Teilen oder 
allem) gebildet ist wie der Himmel und seine Teile, Sterne und Mond und Sonne. Ob dies aber 
die einzigen ousiai sind, oder ob es noch welche gibt, oder von diesen nur einige, oder [sc. von 
diesen nur einige] und noch welche, oder von diesen gar keine, aber einige von ihnen 
                                                 
1 Ich habe ähnlich übersetzt wie Bostock (oder auch Ross/Barnes): "Substance seems most clearly to belong 
to bodies". Die Frage bleibt offen, was es denn heißt, daß einem Ding "die ousia eigne". 
 F&P übersetzen: "Nun scheint es am ehesten bei den Körpern klar zu sein, daß ihnen das Prädikat 'ousia' 
zukommt"; im Kommentar treffender: "... daß es den Körpern zukommt, ousia zu sein". Das ist ein wenig gewalt-
sam, aber vermutlich richtig. 
 Eine andere Interpretationslinie ergibt sich, wenn man den Zusammenhang des Begriffs ousia mit der Frage 
Was ist es? bedenkt: Durch die Antwort auf diese Frage, hat Aristoteles im 1. Kap. (a14 f.) gesagt, werde die ousia 
angegeben -- z.B. Mensch oder Gott (a 17 f.). Hiernach könnte man erklären: ousia "eignet" einem Ding genau 
dann, wenn im Hinblick auf dieses Ding die Frage Was ist es? in der angebenen Weise (d.h. ohne Rekurs auf ein von 
ihm unterschiedenes "Zugrundeliegendes", a26) beantwortet werden kann. 
 Witt (1989, 7 f. und passim) hat im Hinblick auf die Aristotelische Frage nach dem Seienden und der ousia 
zwischen der "definition question" und der "population question" unterschieden. Daß es sich an der gegenwärtigen 
Stelle um die Populationsfrage handelt, ist unbestreitbar. Aber die -- immer noch offene! -- Definitionsfrage spielt 
hinein: Was heißt es, ousia zu sein? Nach welchen Kriterien ist zu entscheiden, ob ein Ding ousia ist oder nicht? 
Und deshalb ist es vielleicht hilfreich, am Begriff ousia die folgende Differenzierung vorzunehmen: 
 (a)Df.: ousia2 "eignet" einem Ding genau dann, wenn im Hinblick auf dieses Ding die Frage Was ist es? 
ohne Rekurs auf ein von ihm unterschiedenes "Zugrundeliegendes" beantwortet werden kann. 
 (b)Df.: Ein Ding ist ousia1 genau dann, wenn ihm ousia2 eignet. 
 Die Populationsfrage -- Welche Dinge sind ousia? -- scheint den Begriff ousia1 zu betreffen. Aber es könnte 
sein, daß sie nicht ohne Rekurs auf den Begriff ousia2 zu beantworten ist. 
 Aber dabei ist wichtig zu sehen: Wir sind noch durchaus im Vorfeld der Frage nach der ousia. Gerade im 
gegenwärtigen Kapitel ist nur eine Bestandsaufnahme intendiert, und vielleicht genügt es auch, zunächst zu 
unterstellen, daß eine ousia so etwas wie ein ordentlicher Gegenstand ist. Dementsprechend kommentiert 
Sonderegger (1993, 211), Aristoteles "erinner[e]" hier "die griechischen Leser daran, daß sie" Lebewesen etc. 
"ousiai" nennen, weil all dies am offensichtlichen und unleugbarsten 'ist'". -- Aber bis in den nächsten Abschnitt 
trägt diese Auffassung nicht (s.u.). 



unterschiedene, bleibt zu untersuchen. 
 
 
1028b16  δοκεῖ δέ τισι τὰ τοῦ σώματος πέρατα, οἷον ἐπιφάνεια καὶ γραμμὴ  
1028b17  καὶ στιγμὴ καὶ μονάς, εἶναι οὐσίαι, καὶ μᾶλλον ἢ τὸ σῶμα καὶ  
1028b18  τὸ στερεόν. ἔτι παρὰ τὰ αἰσϑητὰ οἱ μὲν οὐκ οἴονται εἶναι οὐδὲν  
1028b19  τοιοῦτον, οἱ δὲ πλείω καὶ μᾶλλον ὄντα ἀΐδια, ὥσπερ Πλά- 
1028b20  των τά τε εἴδη καὶ τὰ μαϑηματικὰ δύο οὐσίας, τρίτην δὲ  
1028b21  τὴν τῶν αἰσϑητῶν σωμάτων οὐσίαν, Σπεύσιππος δὲ καὶ  
1028b22  πλείους οὐσίας ἀπὸ τοῦ ἑνὸς ἀρξάμενος, καὶ ἀρχὰς ἑκάστης  
1028b23  οὐσίας, ἄλλην μὲν ἀριϑμῶν ἄλλην δὲ μεγεϑῶν, ἔπειτα ψυ- 
1028b24  χῆς· καὶ τοῦτον δὴ τὸν τρόπον ἐπεκτείνει τὰς οὐσίας. ἔνιοι δὲ  
1028b25  τὰ μὲν εἴδη καὶ τοὺς ἀριϑμοὺς τὴν αὐτὴν ἔχειν φασὶ φύσιν,  
1028b26  τὰ δὲ ἄλλα ἐχόμενα, γραμμὰς καὶ ἐπίπεδα, μέχρι πρὸς  
1028b27  τὴν τοῦ οὐρανοῦ οὐσίαν καὶ τὰ αἰσϑητά.  
 
F&P: "Einige aber meinen, daß die Grenzen des Körpers, d.h. Fläche, Linie und Punkt, bzw. 
Einheit, ousiai seien, und zwar in einem strengeren Sinne als der physische und der 
mathematische Körper. Ferner meinen die einen, daß es über die wahrnehmbaren Gegenstände 
hinaus nichts von der Art [?]2 gebe, während die anderen meinen, es gebe sogar mehrere Arten 
[?] solcher ousiai, die dies in einem noch strengeren Sinne sind, da sie ewig seien. So nimmt 
Platon die Ideen und die mathematischen Gegenstände als zwei Arten [?] von ousia an, und 
daneben erst als dritte die ousia der wahrnehmbaren Körper. Speusipp nimmt sogar noch mehr 
Arten [?] von ousia an, wobei er mit dem Einen beginnt, und dazu noch Prinzipien für jede Art 
[?] von ousia, eines für Zahlen, eines für Größen und schließlich eines für die Seele. Und so zieht 
er auf diese Weise die Reihe der ousiai in die Länge. Einige dagegen meinen, daß die Natur der 
Formen mit der der Zahlen zusammenfalle, daß aber alles Übrige sich ihnen der Reihe nach 
anschließe, zuerst Linien und Flächen, bis hin zur ousia des Firmaments und zu den 
wahrnehmbaren Gegenständen." 
 
 
περὶ δὴ τούτων τί   
1028b28  λέγεται καλῶς ἢ μὴ καλῶς, καὶ τίνες εἰσὶν οὐσίαι, καὶ πότε- 
1028b29  ρον εἰσί τινες παρὰ τὰς αἰσϑητὰς ἢ οὐκ εἰσί, καὶ αὗται πῶς  
1028b30  εἰσί, καὶ πότερον ἔστι τις χωριστὴ οὐσία, καὶ διὰ τί καὶ πῶς,  
1028b31  ἢ οὐδεμία, παρὰ τὰς αἰσϑητάς, σκεπτέον, ὑποτυπωσαμένοις  
1028b32  τὴν οὐσίαν πρῶτον τί ἐστιν.  
 

                                                 
2 Bei Aristoteles ist weder hier noch im Folgenden ausdrücklich von "Arten" die Rede. Vielleicht sollte man 
sich daran erinnern, daß Platon das Wort ousia noch nicht im Sinn der Aristotelischen Terminologie verwendet, 
sondern etwa für "Sein". Beispielsweise ergäbe sich dann für a20: Platon unterstellte für Ideen und mathematische 
Gegenstände zweierlei Sein, und dann noch das Sein der wahrnehmbaren Körper. -- Will man freilich diese 
Äquivokation im Begriff ousia vermeiden, ist der Vorschlag von F&P (ähnlich Bostock) akzeptabel. 



Was hierüber gut oder nicht gut gesagt ist; und welche ousiai es gibt, und ob es welche gibt 
außer den sichtbaren, oder nicht; und wie diese [sc. die sichtbaren (?)] existieren, und ob es 
außer den sichtbaren eine getrennte ousia gibt und warum und wie, oder keine: das bleibt zu 
untersuchen, nachdem wir als erstes abgesteckt haben, was die ousia [sc. überhaupt] ist. 


