
Aristoteles, Metaphysik VII, 3 
Text nach Thesaurus Linguae Graecae (mit Änderungen) 

Übers. und Anm. von Gottfried Heinemann (Winter 1994/95 - Sommer 2005) 
 
1028b33  Λέγεται δ' ἡ οὐσία, εἰ μὴ πλεοναχῶς, ἀλλ' ἐν τέτ- 
1028b34  ταρσί γε μάλιστα· καὶ γὰρ τὸ τί ἦν εἶναι καὶ τὸ καϑόλου  
1028b35  καὶ τὸ γένος οὐσία δοκεῖ εἶναι ἑκάστου, καὶ τέταρτον τούτων  
1028b36  τὸ ὑποκείμενον.  
Von der ousia ist, wenn nicht auf mehr, so jedenfalls auf vier Weisen die Rede: Denn 
sowohl das 'Was es heißt, dies zu sein'1 wie das Allgemeine wie die Gattung gelten als 
die ousia der jeweiligen Sache2, sowie viertens das Zugrundeliegende. 
 
τὸ δ' ὑποκείμενόν ἐστι καϑ' οὗ τὰ ἄλλα λέ- 
1028b37  γεται, ἐκεῖνο δὲ αὐτὸ μηκέτι κατ' ἄλλου· διὸ πρῶτον περὶ τού- 
1029a1   του διοριστέον· μάλιστα γὰρ δοκεῖ εἶναι οὐσία τὸ ὑποκείμενον  
1029a2   πρῶτον.  
Das Zugrundeliegende ist dasjenige, von dem das andere ausgesagt wird, es selber aber 

                                                 
1 Das 'Was es heißt, dies zu sein' (to ti ēn einai), Übers. von Frede/Patzig. Bonitz übersetzt: "das Wesens-
was", Ross/Barnes: "the essence", Owens: "the what-IS-Being", Schwarz: das "Was-es-ist-dies-zu-sein", Bostock: 
"what being is for that thing".  
 Die letztere Wendung wird von Bostock, p. xi, zugleich als Übersetzung für to ti ēn hekastōi einai einge-
führt. Ein wenig assoziativ, erlaube ich mir eine weitere Ergänzung zu to ti ēn to hekastōi einai. Diese Wendung läßt 
sich schön analysieren:  
 --Das zweite Wort, ti, ist die Fragepartikel, also: "Was", eine danach formulierte Frage einleitend.  
 --Das erste Wort, to, ist der bestimmte Artikel, in der bei Aristoteles üblichen Bedeutung, dasjenige zu be-
zeichnen, das zur Beantwortung der Frage aufgezeigt werden muß (in diesem Sinn: "das Wo?" ist der Ort). 
 --Die durch ti eingeleitete Frage lautet in der aristotelischen Kurzfassung (to ti ēn einai): "das Was war (ēn) 
Sein (einai)?". Das versteht man kaum. Läßt man, wie die o.g. Interpreten, die Vergangenheitsform beiseite (dazu 
F&P, Komm. 35), ergibt sich: "Was ist Sein?" -- oder deutlicher: "Was heißt es, zu sein?" -- Aber aus den Kontexten 
dieser Wendung bei Aristoteles ist jeweils klar, daß nicht nach dem Sein in seiner Allgemeinheit gefragt ist. Daher 
die Ergänzungen. 
 --In der Wendung to hekastōi einai ist hekastōi eine Variable: "das Jeweilige" (aber im Gr. im Dativ), 
entsprechenden dem folgenden hekastou ("der jeweiligen [sc. Sache]", b35). Was man hierfür einsetzen kann, sind 
generelle Termini, z.B.: 'weiß' oder 'ein Mensch'. Die griechischen Wendungen to leukōi einai bzw. to anthrōpōi 
einai wären etwa durch "das Weiß-Sein" bzw. "das Mensch-Sein" wiederzugeben -- und dementsprechend die 
Fragen ti ēn to leukōi einai und ti ēn to anthrōpōi einai: "Was ist das Weiß-Sein?" bzw. "Was ist das Mensch-Sein?", 
oder in den obigen eingängigeren Fassungen: "Was heißt es, weiß zu sein?" bzw. "Was heißt es, ein Mensch zu 
sein?" 
 --Was es heißt, ein Mensch zu sein, ist nach Aristotelischer Auffassung durch einen logos, eine "Erklärung", 
angebbar (vgl. Met. VI.4, 1029b19 ff.). -- Aristoteles unterstellt also, daß Fragen des Typs 'Was heißt es, ein Mensch 
zu sein?' durch Erklärungen eines bestimmten Typs beantwortet werden. Und dementsprechend ist to ti ēn einai 
dasjenige, was durch eine solche Erklärung jeweils aufgezeigt wird. 
2 Man beachte: Ar. fragt hier nicht, welche Dinge ousiai (d.h. etwa: ordentliche Gegenstände) sind, sondern 
was die ousia eines jeweiligen Dinges ist (d.h. etwa: was dieses Ding zu einem ordentlichen Gegenstand macht). 
Ähnlich bei Platon: ousia = "Sein" -- Vgl. die differenzierte Diskussion bei Bostock, p. 74. 



niemals von etwas anderem.3 Daher haben wir zunächst über dieses die nötigen 
Bestimmungen zu treffen. Am ehesten scheint daher das erste Zugrundeliegende ousia 
zu sein. 
 
 
τοιοῦτον δὲ τρόπον μέν τινα ἡ ὕλη λέγεται, ἄλλον  
1029a3   δὲ τρόπον ἡ μορφ@, τρίτον δὲ τὸ ἐκ τούτων (λέγω δὲ τὴν  
1029a4   μὲν ὕλην οἷον τὸν χαλκόν, τὴν δὲ μορφὴν τὸ σχῆμα τῆς  
1029a5   ἰδέας, τὸ δ' ἐκ τούτων τὸν ἀνδριάντα τὸ σύνολον4), ὥστε εἰ τὸ  
1029a6   εἶδος τῆς ὕλης πρότερον καὶ μᾶλλον ὄν, καὶ τοῦ ἐξ ἀμφοῖν  
1029a7   πρότερον ἔσται διὰ τὸν αὐτὸν λόγον.  
Als dergleichen [nämlich: erstes Zugrundeliegendes] wird in einer Weise das Material 
bezeichnet, in anderer Weise die Gestalt, in dritter Weise das daraus [sc. Gebildete]. 
Dabei nenne ich "Material" so etwas wie Bronze, "Gestalt" den Umriß, der sich dem 
Anblick bietet,5 das "daraus [sc. Gebildete]" die Statue als Ganzes. Wenn die Form6 dem 
Material vorhergeht und in höherem Grade Seiendes ist, dann wird sie aus demselben 
Grund auch dem aus beiden [sc. Gebildeten] vorhergehen. 
 
νῦν μὲν οὖν τύπῳ εἴρη- 
1029a8   ται τί ποτ' ἐστὶν ἡ οὐσία, ὅτι τὸ μὴ καϑ' ὑποκειμένου ἀλλὰ  
1029a9   καϑ' οὗ τὰ ἄλλα· δεῖ δὲ μὴ μόνον οὕτως· οὐ γὰρ ἱκανόν·  
1029a10  αὐτὸ γὰρ τοῦτο ἄδηλον, καὶ ἔτι ἡ ὕλη οὐσία γίγνεται.  
Nun ist grob gesagt worden, was die ousia ist, nämlich dasjenige, das nicht von 
Zugrundeliegendem, sondern von dem das Übrige [sc. ausgesagt wird]. Aber man darf 
es nicht dabei belassen, denn das genügt nicht: es ist unklar, und überdies wird das 
Material zur ousia. 
 
εἰ  
1029a11  γὰρ μὴ αὕτη οὐσία, τίς ἐστιν ἄλλη διαφεύγει· περιαιρουμέ- 
1029a12  νων γὰρ τῶν ἄλλων οὐ φαίνεται οὐδὲν ὑπομένον· τὰ μὲν  
1029a13  γὰρ ἄλλα τῶν σωμάτων πάϑη καὶ ποι@ματα καὶ δυνάμεις,  

                                                 
3 Das entspricht der Definition der ersten ousia aus den Kategorien, c. 5, 2a11-14: Οὐσία δέ ἐστιν ἡ 
κυριώτατά τε καὶ πρώτως καὶ μάλιστα λεγομένη, ἣ μ@τε καϑ' ὑποκειμένου τινὸς λέγεται μ@τε ἐν 
ὑποκειμένῳ τινί ἐστιν, οἷον ὁ τὶς ἄνϑρωπος ἢ ὁ τὶς ἵππος. 
4 τὸ σύνολον ("als Ganzen") ist bei Jaeger gestrichen. Das ist nicht unvernünftig (F&P, vgl. Komm. 
40, überzeugen mit ihrer Übersetzung "das Konkrete" nicht). 
5 "Anblick": idea, hier nicht terminologisch (vgl. F&P, Komm. 40). Der "Umriß" (schēma) wird später (a 14 
ff.) durch "Länge, Breite und Tiefe" bestimmt. 
6 "Form" (eidos) und "Gestalt" (morphē) sind hier (wie meistens bei Ar.) synonym. 



1029a14  τὸ δὲ μῆκος καὶ πλάτος καὶ βάϑος ποσότητές τινες ἀλλ'  
1029a15  οὐκ οὐσίαι (τὸ γὰρ ποσὸν οὐκ οὐσία), ἀλλὰ μᾶλλον ᾧ ὑπάρ- 
1029a16  χει ταῦτα πρώτῳ, ἐκεῖνό ἐστιν οὐσία.   
Wenn es [sc. das Material] nämlich nicht ousia ist, dann entgleitet, was sonst ousia sein 
soll. Denn nimmt man das übrige weg, scheint nichts zu bleiben. Das übrige sind 
nämlich Widerfahrnisse, Wirkungen und Kräfte der Körper; Länge, Breite und Tiefe7 
sind Größen und keine ousiai (denn das Wieviel? ist nicht ousia); sondern eher ist 
dasjenige ousia, dem dies als erstem eignet. 

                                                 
7 Das sind die Dimensionen, in denen der sichtbare "Umriß" der obigen Statue ausgemessen wird. Man 
denke im folgenden an dieses Beispiel: Material und "Umriß" machen zusammen die Statue aus; es sind also bloße 
Größenbestimmungen, die bei der Bildung eines ordentlichen Gegenstands zum Material hinzukommen müssen 
(vgl. insgesamt F&P., Komm. 43-45: Anspielungen auf Platon). 



Met. VII.3 (GH) 

 

 
ἀλλὰ μὴν ἀφαι- 
1029a17  ρουμένου μ@κους καὶ πλάτους καὶ βάϑους οὐδὲν ὁρῶμεν ὑπολει- 
1029a18  πόμενον, πλὴν εἴ τί ἐστι τὸ ὁριζόμενον ὑπὸ τούτων, ὥστε τὴν  
1029a19  ὕλην ἀνάγκη φαίνεσϑαι μόνην οὐσίαν οὕτω σκοπουμένοις. 
Sind aber Länge, Breite und Tiefe weggenommen, sehen wir nichts, was übrigbleibt -- 
außer wenn dasjenige, das durch sie eine Bestimmung erhält, seinerseits ein Was?8 ist; 
so daß das Material bei dieser Betrachtung unvermeidlich die einzige ousia zu sein 
scheint. 
 
1029a20  λέγω δ' ὕλην ἣ καϑ' αὑτὴν μ@τε τὶ μ@τε ποσὸν μ@τε ἄλλο  
1029a21  μηδὲν λέγεται οἷς ὥρισται τὸ ὄν. ἔστι γάρ τι καϑ' οὗ κατηγο- 
1029a22  ρεῖται τούτων ἕκαστον, ᾧ τὸ εἶναι ἕτερον καὶ τῶν κατηγοριῶν   
1029a23  ἑκάστῃ (τὰ μὲν γὰρ ἄλλα τῆς οὐσίας κατηγορεῖται, αὕτη  
1029a24  δὲ τῆς ὕλης), ὥστε τὸ ἔσχατον καϑ' αὑτὸ οὔτε τὶ οὔτε ποσὸν  
1029a25  οὔτε ἄλλο οὐδέν ἐστιν· οὐδὲ δὴ αἱ ἀποφάσεις, καὶ γὰρ αὗται  
1029a26  ὑπάρξουσι κατὰ συμβεβηκός.  
Ich nenne aber Material dasjenige, was an ihm selbst weder ein Was? noch ein Wieviel? 
noch irgendetwas von dem genannt wird, wodurch das Seiende bestimmt ist. Es gibt 
nämlich etwas, von dem dies jeweils ausgesagt wird und dessen Sein ein anderes ist als 
dasjenige der jeweils ausgesagten Bestimmung. Das übrige wird nämlich von der ousia 
ausgesagt, und die ousia vom Material. Daher ist das letzte in dieser Reihe an ihm selbst 
weder ein Was? noch ein Wieviel? noch sonst irgend etwas [sc. Bestimmtes]. Und es ist 
auch nicht durch die entsprechenden Verneinungen bestimmbar, da auch diese ihm nur 
zusätzlich9 zukommen können. 

                                                 
8 "Ein Was?": ti (mit Akzent; aber zu Aristoteles' Zeit wurden noch keine Akzente geschrieben). Die Über-
setzung ist (im Vergleich zu dem üblichen "etwas", zu dessen Verteidigung F&P, Komm. 42) leicht überzogen. Sie 
verdeutlicht die Entsprechung der ti in Zeile a18 und a20 (ebenfalls mit Akzent): die Konklusion von Zeile a10-19 
wird in Zeile a20 f. direkt widerrufen (anders, aber nicht überzeugend F&P). -- Wichtig ist, daß dann das ti in Zeile 
a21 keinen Akzent trägt und also schlicht durch "etwas" wiederzugeben ist. 
9 Das heißt insbesondere, ein Ding muß von der Art sein, daß es durch Größenangaben bestimmt wird, damit 
es auch durch die Verneinung einer Größenangabe bestimmt werden kann. Mein Schreibtisch hat eine bestimmte 
Höhe. Diese Höhe ist ein Wieviel? -- nämlich 78 cm. Und nur deshalb kann es sinnvoll sein, zu sagen: Sie beträgt 
nicht 72 cm. 
 Betrachten wir also der Einfachheit halber statt der Statue eine (massive) Bronzekugel. Deren Material ist 
dasjenige, von dem (zutreffenderweise) ausgesagt wird, eine Kugel mit dem Durchmesser 20 cm zu sein. Das 
Material als solches ist also gerade nicht dadurch bestimmt, eine Kugel mit dem Durchmesser 20 cm zu sein. Aber 
daraus darf man nicht schließen, es sei dadurch bestimmt, keine Kugel mit dem Durchmesser 20 cm zu sein. Denn 
das letztere träfe nur auf Kugeln mit anderem Durchmesser, auf Würfel und dergleichen zu. 



Met. VII.3 (GH) 

 

 
ἐκ μὲν οὖν τούτων ϑεωροῦσι  
1029a27  συμβαίνει οὐσίαν εἶναι τὴν ὕλην· ἀδύνατον δέ· καὶ γὰρ τὸ  
1029a28  χωριστὸν καὶ τὸ τόδε τι ὑπάρχειν δοκεῖ μάλιστα τῇ οὐσίᾳ,  
1029a29  διὸ τὸ εἶδος καὶ τὸ ἐξ ἀμφοῖν οὐσία δόξειεν ἂν εἶναι μᾶλ- 
1029a30  λον τῆς ὕλης.  
Wenn man diesen Ausgangspunkt der Betrachtung nimmt, ergibt sich, daß das Material 
ousia ist.10 Das ist aber unmöglich. Denn das 'abgetrennt' [vgl. 1028a34] und das 'dies 
von bestimmter Art' [vgl. 1028a12] scheinen vor allem der ousia zu eignen, daher sollte 
man meinen, daß die Form und das aus beiden [sc. Gebildete] eher ousia ist als das 
Material. 
 
τὴν μὲν τοίνυν ἐξ ἀμφοῖν οὐσίαν, λέγω δὲ  
1029a31  τὴν ἔκ τε τῆς ὕλης καὶ τῆς μορφῆς, ἀφετέον, ὑστέρα γὰρ  
1029a32  καὶ δ@λη· φανερὰ δέ πως καὶ ἡ ὕλη· περὶ δὲ τῆς τρίτης  
1029a33  σκεπτέον, αὕτη γὰρ ἀπορωτάτη.  
Die aus beiden [sc. gebildete] ousia, d.h. die aus dem Material und der Gestalt, können 
wir beiseite lassen. Denn sie ist nachgeordnet und unproblematisch. Auf der Hand liegt 
[sc. die Sache] wohl auch [sc. bei] d[em] Material. Hinsichtlich der dritten [d.h. der 
Gestalt] ist eine Untersuchung nötig, denn sie ist die Schwierigste. 
 

                                                 
10 Der "Ausgangspunkt", von dem Aristoteles spricht, ist die Bestimmung der ousia als "Zugrundeliegendes". 
Von diesem Ausgangspunkt her wird die Konklusion, das Material sei ousia, in zwei Argumentationsgängen 
erreicht, die ich in meiner Übersetzung vielleicht allzu scharf gegeneinander abgesetzt habe: 
 Im ersten Gang (a10-19) wird am Beispiel der Bronzestatue argumentiert. Diese ist durch Material und Ab-
messungen bestimmt; die Abmessungen sind (gegen Platon, vgl. 1028b16 f.) keine ousia, sondern nur Größen. 
Bleibt also das Material. Dieses Material ist aber immer noch ein Stoff von bestimmter Art, nämlich Bronze. Selbst 
wenn man mit den Abmessungen auch die Materialmenge außer Betracht läßt, so daß also nicht mehr von einem 
Stück Bronze die Rede sein kann, bleibt das Was? beantwortbar. Und es ist also gar nicht abwegig, einen Stoff von 
bestimmter Art als ousia zu betrachten; insbesondere sind die "natürlichen Körper" (d.h. die sog. Elemente: Feuer, 
Wasser, Dunst, Erde), die Aristoteles ausdrücklich als Kandidaten für die Auszeichnung als ousiai nennt (1028b10), 
solche Stoffe. 
 Im zweiten Gang (a20 ff.) wird daher der Begriff des Materials präzisiert. Material ist kein Was?, sondern 
etwas, von dem das Was? ausgesagt wird: etwas, zu dem jegliche Bestimmtheit erst hinzutreten muß. Nur von 
diesem "Letzten", das gleichsam übrigbleibt, wenn alle Prädikationen abgetragen sind, kann man im strengen Sinn 
sagen, von ihm werde alles andere, es selbst hingegen werde von keinem anderen ausgesagt. Nur es wäre also ousia 
im Sinn der obigen Erklärung (a8 f.). 
 Ich verstehe diese Ausführungen so, daß sie auf eine Äquivokation im Begriff des Materials aufmerksam 
machen. Ist Material einerseits ein Stoff von bestimmter Art, so muß es andererseits etwas geben, von dem dieses 
Was?, d.h. ein Stoff von bestimmter Art zu sein, ausgesagt wird; und so fort, falls wiederum auch dieses neue 
Zugrundeliegende seinerseits als ein Was? bestimmt werden kann... Aber eben nicht usf. ad indefinitum, das gibt 
es bei Aristoteles nicht. Vielmehr muß es in dieser Reihe ein "Letztes" (a24) geben, das kein Was? mehr ist, sondern 
von dem jegliches Was? (und dann erst indirekt jedes Wieviel? etc.) ausgesagt wird; d.h. ein letztes oder ursprüng-
liches Material (die sog. prôtê hylê, lat. prima materia). 



Met. VII.3 (GH) 

 

ὁμολογοῦνται δ' οὐσίαι  
1029a34  εἶναι τῶν αἰσϑητῶν τινές, ὥστε ἐν ταύταις ζητητέον πρῶτον.  
Man ist sich aber darin einig, daß [sc. wenigstens] einige von den wahrnehmbaren 
Dingen ousiai sind. Dabei haben wir unsere Untersuchung bei ihnen zu beginnen. 
 



Met. VII.3 (GH) 

 

1029b3   πρὸ ἔργου γὰρ τὸ μεταβαίνειν εἰς τὸ γνωριμώτερον. ἡ γὰρ  
1029b4   μάϑησις οὕτω γίγνεται πᾶσι διὰ τῶν ἧττον γνωρίμων φύσει  
1029b5   εἰς τὰ γνώριμα μᾶλλον· καὶ τοῦτο ἔργον ἐστίν, ὥσπερ ἐν  
1029b6   ταῖς πράξεσι τὸ ποιῆσαι ἐκ τῶν ἑκάστῳ ἀγαϑῶν τὰ ὅλως  
1029b7   ἀγαϑὰ ἑκάστῳ ἀγαϑά, οὕτως ἐκ τῶν αὐτῷ γνωριμωτέρων τὰ  
1029b8   τῇ φύσει γνώριμα αὐτῷ γνώριμa.11  
F&P: "Denn dies ist von Vorteil, wenn wir zu dem Einsichtigeren übergehen wollen. 
denn allen geht es so, daß sie etwas lernen, indem sie durch das, was seiner Natur nach 
weniger einsichtig ist, in Richtung auf das von Natur Einsichtigere fortschreiten. Und 
dies ist die Aufgabe: So, wie es im Bereich des Handelns darum geht, von dem 
ausgehend, was für den Einzelnen gut ist, das schlechthin Gute auch für den Einzelnen 
gut zu machen, so gilt es <in der Wissenschaft>, ausgehend von dem, was dem 
Lernenden schon einsichtig ist, das seiner Natur nach Einsichtige auch dem Lernenden 
einsichtig zu machen." 
 
 
τὰ δ' ἑκάστοις γνώριμα  
1029b9   καὶ πρῶτα πολλάκις ἠρέμα ἐστὶ γνώριμα, καὶ μικρὸν ἢ  
1029b10  οὐϑὲν ἔχει τοῦ ὄντος· ἀλλ' ὅμως ἐκ τῶν φαύλως μὲν γνω- 
1029b11  στῶν αὐτῷ δὲ γνωστῶν τὰ ὅλως γνωστὰ γνῶναι πειρατέον,  
1029b12  μεταβαίνοντας, ὥσπερ εἴρηται, διὰ τούτων αὐτῶν.  
F&P: "Nun ist das, was dem Einzelnen einsichtig und naheliegend ist, in vielen Fällen 
kaum wirklich einsichtig und hat wenig oder gar nichts mit der Realität zu tun.12 Aber 
gleichwohl müssen wir den Versuch machen, aus dem, was sachlich zwar kaum 
einsichtig, aber dem Lernenden aber eben doch irgendwie einsichtig ist, das schlechthin 
Einsichtige zu erkennen, indem man den Übergang, wie schon gesagt, durch diese 
Anfangsstadien vollzieht." 
Bostock: "What is intelligible to a man at first will often be only slightly intelligible, and 
will have in it little or nothing of reality. Nevertheless we must start from what we do 
understand, though we only understand it badly, and try (as I have said) to advance by 
means of this to an understanding of what is entirely intelligible."  

                                                 
11 Der Punkt fehlt in der TLG-Version (Eingabe- oder Computerfehler). 
12 "Hat ... mit der Realität zu tun": echei tou ontos, also wörtlicher: "hat ... vom Seienden". 


