
Met. VII 6 (GH 1994/2012) 

 1 

Aristoteles, Met. VII, 6 
 

Text nach Thesaurus Linguae Graecae (mit Änderungen) 
 
1031a15    6. Πότερον δὲ ταὐτόν ἐστιν ἢ ἕτερον τὸ τί ἦν εἶναι καὶ  
1031a16   ἕκαστον, σκεπτέον.  
Ob das 'Was es heißt, dies zu sein' dasselbe ist wie die jeweilige Sache1, bleibt zu untersuchen. 
 
     ἔστι γάρ τι πρὸ ἔργου πρὸς τὴν περὶ τῆς  
1031a17   οὐσίας σκέψιν· ἕκαστόν τε γὰρ οὐκ ἄλλο δοκεῖ εἶναι τῆς  
1031a18   ἑαυτοῦ οὐσίας, καὶ τὸ τί ἦν εἶναι λέγεται εἶναι ἡ ἑκάστου οὐσία.  
Dies trägt auch zur Untersuchung der ousia bei. Denn die jeweilige Sache scheint nichts anderes 
als ihre ousia zu sein, und das 'Was es heißt, dies zu sein' gilt als die ousia der jeweiligen Sache2.  
 
 
1031a19   ἐπὶ μὲν δὴ τῶν λεγομένων κατὰ συμβεβηκὸς δόξειεν ἂν  
1031a20   ἕτερον εἶναι, οἷον λευκὸς ἄνϑρωπος ἕτερον καὶ τὸ λευκῷ ἀν- 
1031a21   ϑρώπῳ εἶναι (εἰ γὰρ τὸ αὐτό, καὶ τὸ ἀνϑρώπῳ εἶναι καὶ τὸ  
1031a22   λευκῷ ἀνϑρώπῳ τὸ αὐτό· τὸ αὐτὸ γὰρ ἄνϑρωπος καὶ λευ- 
1031a23   κὸς ἄνϑρωπος, ὡς φασίν, ὥστε καὶ τὸ λευκῷ ἀνϑρώπῳ καὶ  
1031a24   τὸ ἀνϑρώπῳ·  
Bei dem, was durch eine zusätzliche Bestimmung3 bezeichnet wird, sollte man meinen, daß sie4 
nicht dasselbe5 sind. Beispielsweise ist ein weißer Mensch nicht dasselbe wie das 'Ein weißer 
Mensch zu sein'. -- Wären sie nämlich dasselbe, dann auch das 'Ein Mensch zu sein' und das 
'Ein weißer Mensch zu sein'. Denn ein Mensch und ein weißer Mensch sind (wie man sagt) 
dasselbe6, und daher auch das 'Ein weißer Mensch zu sein' und das 'Ein Mensch zu sein'.7 

                                                 
1 Im Griechischen heißt es nur: "das Jeweilige" (hekaston), d.h. dasjenige, um dessen 'Was es heißt, dies 
zu sein' es sich jeweils (in der jeweiligen Gesprächssituation) handelt. Im Deutschen ist eine Ergänzung -- 
"Ding" (Bonitz, entsprechend Ross/Barnes und Bostock: "thing"), "Gegenstand" oder "Sache" (F&P) -- 
erforderlich. Wenn das Wort 'Gegenstand' nicht seine prägnante Bedeutung verlieren soll, ist "Sache" 
vorzuziehen, da auch die sekundären Kategorien (d.h. gewöhnliche Prädikate -- oder anders gesagt: 
Gegenstände und ihre Eigenschaften) umfassend (vgl. F&P. Komm. 87 f.). 

2 Das heißt: die ousia der jeweiligen Sache ist durch eine Definition (d.i. eine Antwort auf die Frage 
'Was ist es?') angegeben -- so Platon und der Konsens, auf den sich Aristoteles bezieht; in diesem Sinn: 
"gilt als" (legetai einai, a18; vgl. F&P, Komm. 88). 

3 "Durch eine -- oder: "als" (?) -- zusätzliche Bestimmung": kata symbebêkos. 

4 Nämlich: das 'Was es heißt, dies zu sein' und die jeweilige Sache (a15 f.). 

5 "Nicht dasselbe": heteron. Ich versuche hier den Unterschied zwischen allo (a17) und dem 
prägnanteren heteron (a20) nachzuvollziehen. 

6 Nämlich: derselbe Mensch, z.B. Karl. -- Anders als evtl. eine Wendung wie to leukon (vgl. meine 
Anmerkungen zu Kap. 1) soll leukos anthrôpos -- und entsprechend anthrôpos -- (ohne Artikel!) hier nicht 



Met. VII 6 (GH 1994/2012) 

 2 

 
    ἢ οὐκ ἀνάγκη ὅσα κατὰ συμβεβηκὸς εἶναι  
1031a25   ταὐτά, οὐ γὰρ ὡσαύτως τὰ ἄκρα γίγνεται ταὐτά· ἀλλ'  
1031a26   ἴσως γε ἐκεῖνο δόξειεν ἂν συμβαίνειν, τὰ ἄκρα γίγνεσϑαι  
1031a27   ταὐτὰ [τὰ]8 κατὰ συμβεβηκός, οἷον τὸ λευκῷ εἶναι καὶ τὸ μου- 
1031a28   σικῷ· δοκεῖ δὲ οὔ)·  
Aber vielleicht ist es nicht zwangsläufig, daß [sc. deshalb] alles dasselbe ist, was durch eine 
zusätzliche Bestimmung [sc. bezeichnet wird]. Denn die Außenterme9 werden nicht in gleicher 
Weise zu demselben.10 Aber man sollte wohl meinen, daß sich [sc. zumindest] dies ergibt: daß 
die Außenterme im Hinblick auf eine zusätzliche Bestimmung zusammenfallen, beispielsweise 
das 'Weiß zu sein' und das 'Gebildet zu sein'.11 Aber das scheint nicht zuzutreffen.12 
       ἐπὶ δὲ τῶν καϑ' αὑτὰ λεγομένων  

                                                                                                                                                             
für den Sachverhalt stehen, daß Karl weiß ist, sondern für Karl selbst als das diesem Sachverhalt Zugrun-
deliegende. 
 Beachte: anthrôpos (Mensch) und leukos anthrôpos (weißer Mensch) stehen hier als Beispiele für hekaston 
(a16-7: "die jeweilige Sache"). 

7 Das Argument ist also dieses: Angenommen, das 'Was es heißt, dies zu sein' sei stets dasselbe wie die 
jeweilige Sache. Nun ist 
 -- das 'Was es heißt, dies zu sein' von 'weißer Mensch' = das 'Ein weißer Mensch zu sein'; 
 -- das 'Was es heißt, dies zu sein' von 'Mensch' = das 'Ein Mensch zu sein'; 
 -- die jeweilige Sache bei 'weißer Mensch' = Karl; 
 -- die jeweilige Sache bei 'Mensch' = Karl. 
 Durch Kombination dieser Gleichungen sowie der obigen Annahme folgt die Behauptung. 

8 Von F&P gestrichen (vgl. Komm. 91, unten), zustimmend Bostock (p. 8n). 

9 "Außenterme": ta akra; vgl. F&P, Komm. 90 (dort "Außenbegriffe"). 

10 Die Gleichung die jeweilige Sache bei 'weißer Mensch' = Karl gilt nur im Hinblick auf eine zusätzliche 
Bestimmung (kata symbebêkos), die Gleichung die jeweilige Sache bei 'Mensch' = Karl hingegen an sich (kath' 
hauto, vgl. a28). 

11 Das Argument (vgl. Anm. zu a23-4) wäre nunmehr dieses: Angenommen, das 'Was es heißt, dies zu 
sein' sei stets dasselbe wie die jeweilige Sache. Nun ist 
 -- das 'Was es heißt, dies zu sein' von 'weißer Mensch' = das 'Ein weißer Mensch zu sein'; 
 -- das 'Was es heißt, dies zu sein' von 'gebildeter Mensch' = das 'Ein gebildeter Mensch zu sein'; 
 -- die jeweilige Sache bei 'weißer Mensch' = Karl (und zwar kata symbebêkos); 
 -- die jeweilige Sache bei 'gebildeter Mensch' = Karl (und zwar kata symbebêkos). 
 Durch Kombination dieser Gleichungen sowie der obigen Annahme folgt zunächst: 
 (1) das 'Ein weißer Mensch zu sein' = das 'Ein gebildeter Mensch zu sein' (und zwar kata symbebêkos), 
 und hieraus: 
 (2) das 'Weiß zu sein' = das 'Gebildet zu sein' (und zwar kata symbebêkos). 
 Näher betrachtet, bleibt aber fraglich, was kata symbebêkos in (1) und (2) überhaupt noch bedeutet. 

12 Mit diesem Zusatz merkt Ar. an, daß sich diese Konklusion nicht wirklich ergibt, d.h. daß die 
Annahme, aus der sie nunmehr zwingend folgt -- daß nämlich das 'Was es heißt, dies zu sein' stets 
dasselbe sei wie die jeweilige Sache -- nicht zutreffend ist. 



Met. VII 6 (GH 1994/2012) 

 3 

1031a29   ἆρ' ἀνάγκη ταὐτὸ εἶναι, οἷον εἴ τινες εἰσὶν οὐσίαι ὧν ἕτεραι  
1031a30   μὴ εἰσὶν οὐσίαι μηδὲ φύσεις ἕτεραι πρότεραι, οἵας φασὶ τὰς  
1031a31   ἰδέας εἶναί τινες;  
Ist es demgegenüber bei dem, was als es selbst13 bezeichnet wird, notwendig, daß sie14 dasselbe 
sind, beispielsweise wenn es gewisse ousiai gibt, denen keine anderen ousiai und keine anderen 
Naturen (physeis) vorgeordnet sind -- wie es nach der Behauptung Einiger bei den Ideen der Fall 
ist? 
 
     εἰ γὰρ ἔσται ἕτερον αὐτὸ τὸ ἀγαϑὸν καὶ   
1031a32   τὸ ἀγαϑῷ εἶναι, καὶ ζῷον καὶ τὸ ζῴῳ, καὶ τὸ ὄντι καὶ τὸ  
1031b1    ὄν, ἔσονται ἄλλαι τε οὐσίαι καὶ φύσεις καὶ ἰδέαι παρὰ τὰς  
1031b2    λεγομένας, καὶ πρότεραι οὐσίαι ἐκεῖναι, εἰ τὸ τί ἦν εἶναι  
1031b3    οὐσία ἐστίν.  
Wäre nämlich das Gute selbst15 nicht dasselbe wie das 'Gut zu sein', und das Lebewesen [sc. 
selbst16] wie das 'Lebewesen [sc. zu sein]', und das 'Seiend [sc. zu sein]' wie das Seiende [sc. 
selbst], dann gäbe es andere ousiai und Naturen und Ideen außer den angegebenen; und jene 
wären die vorgeordneten ousiai, wenn denn das 'Was es heißt, dies zu sein' ousia ist. 
 
     καὶ εἰ μὲν17 ἀπολελυμέναι ἀλλήλων, τῶν μὲν  
1031b4    οὐκ ἔσται ἐπιστήμη τὰ δ' οὐκ ἔσται ὄντα (λέγω δὲ τὸ ἀπο- 
1031b5    λελύσϑαι εἰ μήτε τῷ ἀγαϑῷ αὐτῷ ὑπάρχει τὸ εἶναι ἀγαϑῷ  
1031b6    μήτε τούτῳ τὸ εἶναι ἀγαϑόν)·  
Und wenn sie von einander abgelöst18 sein sollten, dann gäbe es [1.] von den einen19 kein 
Wissen, und [2.] die anderen20 wären nicht Seiende; dabei spreche ich von "abgelöst sein", wenn 
weder dem Guten selbst das 'Gut zu sein' eignet noch diesem, etwas Gutes zu sein.21 

                                                 
13 "Als es selbst": kath' hauta, im Gegensatz zu kata symbebêkos ("durch eine zusätzliche Bestimmung", 
a19). Zu kath' hauta vgl. 1030a10-13: mê kat' allou, dazu F&P, Komm. 92. 

14 Nämlich: das 'Was es heißt, dies zu sein' und die jeweilige Sache (a15 f.). 

15 "Das Gute selbst" (auto to agathon): Die Idee des Guten -- Platons Formulierung! 

16 Vgl. Ross, Komm. 177: to zôion ist hier als Abkürzung für auto to zôion zu verstehen -- ebenso dann to 
on für auto to on. 

17 Bostock, p. 108 f. "the supposition that the fundamental substance and its essence are 'divorced from 
one another' [...] is introduced by an 'on the one hand' [men] which is nowhere anwered by an 'on the 
other hand' [de]". 

18 "Von einander abgelöst" (apolelymenai allêlôn) ist nicht ohne weiteres in "nicht dasselbe" (heteron, a31) 
impliziert. Es fragt sich also, ob die Widerlegung von "von einander abgelöst" zur Widerlegung von 
"nicht dasselbe" genügt -- vgl. dazu Bostock, p. 109 f. 

19 Nämlich: von dem Guten selbst etc. 

20 Nämlich: das 'Gut zu sein' etc. 

21 Nach b13 genügt hierfür, daß etwas nicht von etwas anderem ausgesagt wird und somit ein Erstes ist. 



Met. VII 6 (GH 1994/2012) 

 4 

 
       ἐπιστήμη τε γὰρ ἑκάστου ἔστιν 
1031b7    ὅταν τὸ τί ἦν ἐκείνῳ εἶναι γνῶμεν, καὶ ἐπὶ ἀγαϑοῦ καὶ τῶν  
1031b8    ἄλλων ὁμοίως ἔχει, ὥστε εἰ μηδὲ τὸ ἀγαϑῷ εἶναι ἀγαϑόν, οὐδὲ  
1031b9    τὸ ὄντι ὂν οὐδὲ τὸ ἑνὶ ἕν· ὁμοίως δὲ πάντα ἔστιν ἢ οὐϑὲν τὰ  
1031b10   τί ἦν εἶναι, ὥστ' εἰ μηδὲ τὸ ὄντι ὄν, οὐδὲ τῶν ἄλλων οὐδέν.  
[Ad 1.: Wissen liegt nämlich jeweils dann vor, wenn wir das 'Was es heißt, die fragliche Sache zu 
sein' kennen. [Ad 2.:] Mit dem Guten verhält es sich ebenso (homoiôs) wie mit den anderen [sc. 
genannten Bestimmungen]. Wäre das 'Gut zu sein' nicht gut, dann wäre daher auch das 'Seiend 
[sc. zu sein]' nicht seiend und das 'Eines [sc. zu sein]' nicht eines. Die 'Was es heißt, dies zu sein' 
sind22 entweder alle gleichermaßen (homoiôs), oder aber keines von ihnen ist. Wenn daher nicht 
einmal das 'Seiend zu sein' Seiendes wäre, dann erst recht keines der anderen.23 
 
1031b11   ἔτι ᾧ μὴ ὑπάρχει ἀγαϑῷ εἶναι, οὐκ ἀγαϑόν.  
Ferner: Wem das24 'Gut zu sein' nicht eignet, das ist nicht gut.25 
 

                                                 
22 Oder in Anlehnung an F&P: "sind Seiende". 

23 Aristoteles operiert hier mit zwei allgemeinen Aussagen: 

(a) Wenn für ein bestimmtes P (z.B. 'gut') gilt: 
Das 'Was es heißt, P zu sein' ist nicht P, 

Dann gilt für alle F (homoiôs, b8): 
Das 'Was es heißt, F zu sein' ist nicht F. 

(b) Wenn für ein bestimmtes P (z.B. 'seiend') gilt: 
Das 'Was es heißt, P zu sein' ist nicht, 

Dann gilt für alle F (homoiôs, b9): 
Das 'Was es heißt, F zu sein' ist nicht 

(wobei 'ist' gleichbedeutend mit 'ist seiend'). Wenn also das 'Was es heißt, gut zu sein' nicht gut ist, dann 
gilt nach (a) insbesondere (setze für F: seiend): das 'Was es heißt, seiend zu sein' ist nicht seiend. Und 
hieraus folgt nach (b): Kein 'Was es heißt, dies zu sein' ist seiend. Dies ist die zweite Behauptung in b4. 

24 Vgl. Ross, Komm. 178: agathôi einai hier im Sinn von to agathôi einai. 

25 F&P (Komm. 97 f.) und Bostock (p. 110) verstehen nicht, was das hier soll. Wie Ross (Komm. p. 178) 
und Sonderegger (p. 266), die die Pointe aber ebenfalls verfehlen, glaube ich, daß Aristoteles hier ein 
weiteres Argument dafür liefert, daß das Gute selbst und das 'Gut zu sein' nicht von einander "abgelöst" 
sind. Wären sie es nämlich, dann wäre es nach b5 nicht der Fall, daß dem Guten selbst das 'Gut zu sein' 
eignet, und nach b11 ergibt sich hieraus nun: Das Gute selbst (auto to agathon) ist nicht gut (ouk agathon). -- 
Die Absurdität dieser Konklusion ist dem griechischen wie dem deutschen Wortlaut direkt zu entneh-
men. Wenn man sich freilich daran erinnert, daß 'das Gute selbst' in Platons Terminologie als 
Bezeichnung der Idee des Guten fungiert, sieht man, daß Aristoteles mit seiner Argumentation auf einen 
sehr problematischen (und in der Sekundärliteratur zu Platon umstrittenen) Aspekt der Ideenlehre, die 
sog. Selbstprädikation der Ideen (vgl. dazu J. Malcolm, Plato on the Self-Predication of Forms, Oxford 1991), 
zurückgreift. 



Met. VII 6 (GH 1994/2012) 

 5 

         ἀνάγκη ἄρα  
1031b12   ἓν εἶναι τὸ ἀγαϑὸν καὶ ἀγαϑῷ εἶναι καὶ καλὸν καὶ καλῷ  
1031b13   εἶναι, <καὶ> ὅσα μὴ κατ' ἄλλο λέγεται, ἀλλὰ καϑ' αὑτὰ καὶ  
1031b14   πρῶτα·  
Das Gute [sc. selbst] und das 'Gut zu sein' müssen also eines sein, desgleichen das Schöne [sc. 
selbst] und das 'Schön zu sein' sowie alles, was nicht von einem anderen, sondern als es selbst 
ausgesagt wird und erstes ist.26 
 
   καὶ γὰρ τοῦτο ἱκανὸν ἂν ὑπάρχῃ, κἂν μὴ ᾖ εἴδη,  
1031b15   μᾶλλον δ' ἴσως κἂν ᾖ εἴδη (ἅμα δὲ δῆλον καὶ ὅτι εἴπερ  
1031b16   εἰσὶν αἱ ἰδέαι οἵας τινές φασιν, οὐκ ἔσται τὸ ὑποκείμενον  
1031b17   οὐσία· ταύτας γὰρ οὐσίας μὲν ἀναγκαῖον εἶναι, μὴ καϑ'  
1031b18   ὑποκειμένου δέ· ἔσονται γὰρ κατὰ μέϑεξιν).  
Und wenn dies27 erfüllt ist, genügt das auch schon,28 auch wenn es sich dabei29 nicht um 
Formen30 handelt -- vielleicht aber erst recht, wenn es sich um Formen handelt. Und zugleich ist 
auch klar: Wenn die Ideen so sind, wie einige behaupten,31 dann kann das Zugrundeliegende 
nicht ousia sein. Diese müssen nämlich ousiai sein, und zwar nicht aufgrund eines Zugrundelie-
genden; denn dann wären sie [sc. nur] durch Teilhabe32. 
 

                                                 
26 Bostock: "... anything that is primary and spoken of in its own right, and not in virtue of something 
else" (καϑ' αὑτὰ ist adverbielle Bestimmung zu λέγεται, πρῶτα hingegen ein zweites Prädikat zu ὅσα, 
vgl. 1032a5: ἐπὶ τῶν πρώτων καὶ καϑ' αὑτὰ λεγομένων). 

27 Daß nämlich die fragliche Sache "nicht von einem anderen ausgesagt wird, sondern als sie selbst und 
als erstes" (b13 f.). 

28 Nämlich dafür, daß das 'Was es heißt, dies zu sein' dasselbe ist wie die jeweilige Sache (a15 f.; vgl. 
auch das Resumé, b 19 f.). 

29 Nämlich bei dem, was die genannte Bedingung erfüllt. Zu den Übersetzungsalternativen vgl. F&P, 
Komm. 98 f.: Die Version von Bonitz ("mag es auch keine Ideen geben") wäre eher als Übersetzung von 
κἂν μὴ ᾖ τὰ εἴδη (statt κἂν μὴ ᾖ εἴδη, b14) plausibel. 

30 "Formen" (eidê, b14, dann auch b15): Nach F&P, Komm. 99 muß es sich bei dem, was die in Zeile b13 f. 
genannte Bedingung erfüllt, jedenfalls um "aristotelische Formen" handeln. Fraglich kann daher nur sein, 
ob es sich sogar um "platonische Formen" handelt, d.h. um Ideen. Von diesen (ideai) ist im folgenden 
(b15) ausdrücklich die Rede. 

31 Das heißt, "if the Ideas are separate entities" (Ross, Komm. 178; zustimmend F&P, Komm. 99 f., dto. 
Bostock, p. 111). 

32 F&P: "Denn in diesem Falle existierten sie nur dadurch, daß etwas an ihnen teilhat." -- Diese Über-
setzung unterstellt, daß Aristoteles hier (anders als 1030a13: kata metochên) ganz im Sinne Platons von 
"Teilhabe" (methexis) spricht (die Dinge haben teil an den Ideen). Daß die aristotelischen Formen (eidê) 
nur durch diese Teilhabe (d.h. dadurch, daß sie die Formen konkreter Dinge sind) existieren, macht 
gerade ihren Unterschied zu den platonischen Formen (eidê, d.i. bei Platon dasselbe wie ide1ai) aus. 



Met. VII 6 (GH 1994/2012) 

 6 

        —ἔκ τε δὴ τούτων  
1031b19   τῶν λόγων ἓν καὶ ταὐτὸ οὐ κατὰ συμβεβηκὸς αὐτὸ ἕκαστον  
1031b20   καὶ τὸ τί ἦν εἶναι, καὶ ὅτι γε τὸ ἐπίστασϑαι ἕκαστον τοῦτό  
1031b21   ἐστι, τὸ τί ἦν εἶναι ἐπίστασϑαι, ὥστε καὶ κατὰ τὴν ἔκϑεσιν  
1031b22   ἀνάγκη ἕν τι εἶναι ἄμφω  
Nach diesen33 Argumenten ist die jeweilige Sache selbst und das 'Was es heißt, dies zu sein' 
eines und dasselbe, und zwar nicht nur in zusätzlicher Weise34; und das auch deshalb, weil das 
Wissen von der jeweiligen Sache dies ist: das 'Was es heißt, dies zu sein' zu wissen -- so daß sich 
beider Identität auch anhand von Einzelfällen35 zwangsläufig ergibt. 
 
       (τὸ δὲ κατὰ συμβεβηκὸς λεγό- 
1031b23   μενον, οἷον τὸ μουσικὸν ἢ λευκόν, διὰ τὸ διττὸν σημαίνειν  
1031b24   οὐκ ἀληϑὲς εἰπεῖν ὡς ταὐτὸ τὸ τί ἦν εἶναι καὶ αὐτό· καὶ  
1031b25   γὰρ ᾧ συμβέβηκε λευκὸν καὶ τὸ συμβεβηκός, ὥστ' ἔστι  
1031b26   μὲν ὡς ταὐτόν, ἔστι δὲ ὡς οὐ ταὐτὸ τὸ τί ἦν εἶναι καὶ αὐτό·   
1031b27   τῷ μὲν γὰρ ἀνϑρώπῳ καὶ τῷ λευκῷ ἀνϑρώπῳ οὐ ταὐτό, τῷ  
1031b28   πάϑει δὲ ταὐτό).  
Was durch einen Zusatz bezeichnet wird, z.B. das Gebildete oder das Weiße, von dem ist es 
wegen der Zweideutigkeit nicht richtig zu behaupten, das 'Was es heißt, dies zu sein' und die 
bezeichnete Sache36 sei dasselbe. [Das Weiße ist nämlich] einerseits dasjenige, das zusätzlich 
weiß ist, und andererseits diese zusätzliche Bestimmung; daher sind das 'Was es heißt, dies zu 
sein'37 und die bezeichnete Sache38 in gewisser Hinsicht dasselbe und in gewisser Hinsicht nicht 
dasselbe. Es39 ist nämlich nicht dasselbe wie der Mensch und auch nicht wie der weiße Mensch, 
wohl aber dasselbe wie das Widerfahrnis. 
 

                                                 
33 Das heißt: den an die Ideenlehre anschließenden. 

34 "Nicht nur in zusätzlicher Weise": ou kata symbebêkos. 

35 "Anhand von Einzelfällen" (F&P: "durch die Betrachtung von Einzelfällen", ähnlich Ross/Barnes und 
Bostock; Sonderegger: p. 268: "gemäss der Einsetzmethode"; hingegen Bonitz: "durch Induktion"): kata tên 
ekthesin (b21). Die Deutung ist umstritten; gemeint ist vermutlich eine Argumentationsweise, die nicht auf 
die Ideenlehre zurückgreift (Ross, Komm. 179) und bei der die "Allgemeingültigkeit aus der [für die 
Induktion irrelevanten] Beliebigkeit der betrachteten Einzelfälle folgt" (F&P, Komm. 101). 

36 "Die bezeichnete Sache": auto (b24 -- wörtlich: "es selbst"). 

37 Nämlich: von 'weiß'. 

38 "Die bezeichnete Sache": auto (b26 -- wörtlich: "es selbst"). 

39 Nämlich: das 'Was es heißt, dies zu sein' zu 'weiß' -- d.i. das 'Weiß zu sein' (vgl. die Übersetzung von 
F&P).F&P bevorzugen anstelle von τοῦ ἑνὸς die Lesart τὸ ἑνὶ εἶναι und übersetzen dementsprechend: "... 
das 'Was es heißt, dies zu sein', nämlich das eines zu sein ...". -- Gegen den Konsens der übrigen Gelehrten 
will ich nicht behaupten, daß das die richtige Lesart ist; aber sie scheint mir den Gedanken, ohne ihn zu 
ändern, zu verdeutlichen: Das 'Was es heißt, dies zu sein' des Eins (so meine Übersetzung des 
ausgeschriebenen Texts), ist gerade das 'Eines zu sein'. 



Met. VII 6 (GH 1994/2012) 

 7 

     ἄτοπον δ' ἂν φανείη κἂν εἴ τις ἑκάστῳ  
1031b29   ὄνομα ϑεῖτο τῶν τί ἦν εἶναι· ἔσται γὰρ καὶ παρ' ἐκεῖνο  
1031b30   ἄλλο, οἷον τῷ τί ἦν εἶναι ἵππῳ τί ἦν εἶναι ἵππῳ40 ἕτερον.  
Die Abwegigkeit41 würde sich auch dann zeigen, wenn man für jedes 'Was es heißt, dies zu sein' 
einen [sc. eigenen] Namen einführen würde. Dann gäbe es nämlich außer jenem noch eines, z.B. 
für das 'Was es heißt, Pferd zu sein' weiteres 'Was es heißt, Pferd zu sein'. 
 
1031b31   καίτοι τί κωλύει καὶ νῦν εἶναι ἔνια εὐϑὺς τί ἦν εἶναι, εἴπερ  
1031b32   οὐσία τὸ τί ἦν εἶναι; ἀλλὰ μὴν οὐ μόνον ἕν, ἀλλὰ καὶ ὁ  
1032a1    λόγος ὁ αὐτὸς αὐτῶν, ὡς δῆλον καὶ ἐκ τῶν εἰρημένων· οὐ  
1032a2    γὰρ κατὰ συμβεβηκὸς ἓν τὸ ἑνὶ εἶναι καὶ ἕν.  
Aber was hindert, daß auch jetzt einiges direkt 'Was es heißt, dies zu sein' ist,42 wo doch das 
'Was es heißt, dies zu sein' ousia ist? Freilich sind sie43 nicht nur eines, sondern überdies ist auch 
ihre Erklärung dieselbe, wie sich aus dem Dargelegten ergibt. Denn nicht nur zusätzlich sind 
das 'Eines zu sein' und das Eins eines. 
 
         ἔτι εἰ ἄλλο  
1032a3    ἔσται, εἰς ἄπειρον εἶσιν· τὸ μὲν γὰρ ἔσται τί ἦν εἶναι τοῦ ἑνὸς44 
1032a4    τὸ δὲ τὸ ἕν, ὥστε καὶ ἐπ' ἐκείνων ὁ αὐτὸς ἔσται λόγος.  
Ferner: Wäre es anders, dann gingen sie45 ins Unendliche. Dann wäre nämlich eines das 'Was es 
heißt, dies zu sein' des Eins, ein anderes das Eins, so daß auf jene46 dasselbe Argument 
anwendbar wäre. 
 

                                                 
40 Mit F&P (Komm. 102) belasse ich das von Bonitz und den späteren Herausgebern (einschl. TLG; dto. 
Bostock und Sonderegger) gestrichene ἵππῳ. 

41 Nämlich: einer Unterscheidung zwischen der jeweilige Sache selbst und dem 'Was es heißt, dies zu 
sein' -- und zwar nun wieder bei dem, "was nicht von einem anderen ausgesagt wird, sondern als es 
selbst und als erstes" (b14 f.). 

42 Ross (Komm. 179) paraphrasiert: "Why should we not, to avoid such a duplication of essences, 
identify some things straight off with their essences?" Das trifft vermutlich den Sinn. 

43 Nämlich: die jeweilige Sache und das 'Was es heißt, dies zu sein'. 

44 F&P bevorzugen anstelle von τοῦ ἑνὸς die Lesart τὸ ἑνὶ εἶναι und übersetzen dementsprechend: "... 
das 'Was es heißt, dies zu sein', nämlich das eines zu sein ...". -- Gegen den Konsens der übrigen Gelehrten 
will ich nicht behaupten, daß das die richtige Lesart ist; aber sie scheint mir den Gedanken, ohne ihn zu 
ändern, zu verdeutlichen: Das 'Was es heißt, dies zu sein' des Eins (so meine Übersetzung des 
ausgeschriebenen Texts), ist gerade das 'Eines zu sein'. 

45 Nämlich: die 'Was es heißt, dies zu sein' (vgl. b28-30). 

46 "Auf jene" (ep' ekeinôn) -- nämlich: auf das 'Was es heißt, dies zu sein' des Eins und dergleichen (Ross, 
Komm. 179: "in the case of terms like 'essence of unity'"). F&P ("auf diese beiden") setzen sich über den 
Einwand von Ross (ebd.) hinweg, daß diese Übersetzung anstelle von ekeinôn eher toutôn voraussetzt. 



Met. VII 6 (GH 1994/2012) 

 8 

          ὅτι  
1032a5    μὲν οὖν ἐπὶ τῶν πρώτων καὶ καϑ' αὑτὰ λεγομένων τὸ ἑκάστῳ  
1032a6    εἶναι καὶ ἕκαστον τὸ αὐτὸ καὶ ἕν ἐστι, δῆλον·  
Es ist nun klar, daß bei dem, was erstes ist und als es selbst bezeichnet wird, das jeweilige 'Was 
es heißt, dies zu sein' und die jeweilige Sache eines und desselbe ist. 
 
         οἱ δὲ σοφιστι- 
1032a7    κοὶ ἔλεγχοι πρὸς τὴν ϑέσιν ταύτην φανερὸν ὅτι τῇ αὐτῇ  
1032a8    λύονται λύσει καὶ εἰ ταὐτὸ Σωκράτης καὶ Σωκράτει εἶναι·  
1032a9    οὐδὲν γὰρ διαφέρει οὔτε ἐξ ὧν ἐρωτήσειεν ἄν τις οὔτε ἐξ ὧν  
1032a10   λύων ἐπιτύχοι.  
Es ist offensichtlich, daß die sophistischen Widerlegungen gegen diese These durch dieselbe 
Lösung gelöst werden wie das Problem, ob Sokrates dasselbe ist wie das 'Sokrates zu sein'. 
Denn da ist kein Unterschied -- weder darin, von woher man fragt, noch darin, von woher man 
zu einer Lösung gelangt.47 
 
    πῶς μὲν οὖν τὸ τί ἦν εἶναι ταὐτὸν καὶ πῶς  
1032a11   οὐ ταὐτὸν ἑκάστῳ, εἴρηται.  
Inwiefern das 'Was es heißt, dies zu sein' dasselbe ist wie die jeweilige Sache und inwiefern 
nicht dasselbe, ist hiermit dargelegt. 

                                                 
47 Zur Deutung dieses einigermaßen dunklen Satzes vgl. vor allem F&P, Komm. 102 f. (gegen Ross, 
Komm. 179 f.) und Bostock, p. 114 f. Sonderegger, p. 272 überzeugt nicht mit seinem Rückverweis auf hôs 
phasin (1031a23; vgl. p. 261 zu dieser Stelle). Denn erstens wird dort nur gesagt, daß der weiße Karl 
niemand anderes ist als Karl; und "die Unterscheidung zwischen dem Beiläufigen und dem Gemäß-ihm-
selbst" wird nicht bei dieser Feststellung, sondern allenfalls bei der Bewertung des Arguments, in das sie 
eingeht, verkannt (vgl. 1031a24 f.). Zweitens wird das dortige Argument von Aristoteles gar nicht als 
sophistisch zurückgewiesen, sondern vielmehr berichtigt und in der berichtigten Version übernommen. 
Drittens und hauptsächlich ist gar nicht zu sehen, was die Behauptung, daß der weiße Karl niemand 
anderes ist als Karl, mit dem Problem, ob Sokrates dasselbe ist wie das 'Sokrates zu sein', zu tun haben 
soll. -- Eher überzeugt der Verweis von F&P und Bostock auf Kap. 10 und 11. 


