
Aristoteles, Met. VII, 7 
Text nach Thesaurus Linguae Graecae CD-ROM #D (mit Änderungen); Übers. und Anm. GH 

(Winter 1994/95 – Sommer 2012) 
 

1032a12    7. Τῶν δὲ γιγνομένων τὰ μὲν φύσει γίγνεται τὰ δὲ  
1032a13   τέχνῃ τὰ δὲ ἀπὸ ταὐτομάτου, πάντα δὲ τὰ γιγνόμενα ὑπό  
1032a14   τέ τινος γίγνεται καὶ ἔκ τινος καὶ τί· τὸ δὲ τὶ λέγω καϑ'  
1032a15   ἑκάστην κατηγορίαν· ἢ γὰρ τόδε ἢ ποσὸν ἢ ποιὸν ἢ πού.  
Was wird1, wird entweder durch Natur oder durch Kunst oder durch Zufall2. Alles, was wird, 
wird aber unter Einwirkung von3 etwas, aus etwas und zu etwas. Dabei meine ich das 'etwas' 
im Sinne der jeweiligen Aussageweise: "dies", "Wieviel?", "Wiebeschaffen?" oder "Wo?"4. 

                                                 
1 Ich übersetze gignomai durch "werden" – unter Ausnutzung der im Deutschen wie im Griechischen 

gegebenen Möglichkeit, das Wort "werden" ebenso als Prädikat (d.h. im Sinn von "entstehen") wie als 
Kopula zu verwenden. Wenn der Sinn eindeutig ist, schreibe ich gelegentlich auch "entstehen", ferner 
"zustandekommen" (und für poieô: "zustandebringen") – Man beachte, wie F&P mit "entsteht" begin-
nen, dann aber sogleich zwischen "entsteht" und "wird" schwanken. 

Zum Folgenden sind zwei (vermutlich ältere) Paralleltexte zu beachten: Phys. II.1 (192b8 ff.) und 
Met. V.4 (1014b16 ff.). – Auffällig ist der Kontrast zu Phys. 192b8 (Τῶν ὄντων τὰ μέν ἐστι φύσει, τὰ δὲ 
δι' ἄλλας αἰτίας κτλ.): Dort wird nicht "das Werdende", sondern "das Seiende" klassifiziert, nämlich 
in dasjenige, was "durch Natur" (physei) bzw. "aufgrund anderer Ursachen" (di' allas aitias, und zwar 
insbesondere apo technês, 192b17) "ist". Dieses Sein wird dann aber stillschweigend als Entstandensein 
interpretiert (in diesem Sinn 192b13: ta mê physei synestôta, "das nicht durch Natur Zusammengesetz-
te"). Die in Phys. II.1 undurchsichtige Verknüpfung des Begriffs von einem Naturding mit dem Begriff 
der natürlichen Bewegung (vgl. S. Waterlow, Nature, Change, and Agency in Aristotle's Physics (1982), 
Oxford 1988, Chap. II.; G. Heinemann, "Naturbeherrschung" und Maßstäblichkeit der "Natur", Ab-
schn. 3) könnte aus diesem Schwanken zwischen Sein und Gewordensein resultieren. 

2 "Natur": physis; "durch Natur": physei. 
 "Durch Kunst": technêi. Für technê schreibe ich hier der Einfachheit halber: "Kunst" – etwa im Sinn 
der drei ersten Grundbedeutungen ("Können", "Wissen" und "Fertigkeit"), die das Grimmsche Wör-
terbuch nennt; die vierte Bedeutung ("hohe" oder insbes. "schöne" Kunst) wurde erst im 18. Jahrhun-
dert geläufig und hat seither die älteren Bedeutungen fast völlig verdrängt. Zur Theorie der technê 
vgl. H. Schneider, Das griechische Technikverständnis, Darmstadt 1989; unverzichtbar bleibt F. Heini-
mann, "Eine vorplatonische Theorie der technê" (1961), in: Sophistik, hg. von C.J. Classen, Darmstadt 
1976. Für das folgende ist wichtig, daß technê eine Tätigkeit ist, die auf einschlägigem Wissen beruht; 
das Wort technê wird auch als Bezeichnung für den entsprechenden Beruf (oder Gewerbe) sowie für 
das dabei einschlägige Fachwissen verwendet. 
 "Zufall": automaton; "durch Zufall": apo t'automatou. – Die Übersetzungsvarianten "von ungefähr" 
(Bonitz), "von selbst" (Sonderegger, p. 276), "spontan" (F&P, dto. Bostock) für apo t'automatou sind be-
denkenswert. Sie betonen den Unterschied zwischen apo t'automatou und apo tychês ("durch günstige 
oder ungünstige Fügung"; F&P, Komm. 105, sehr ungeschickt: "durch Zufall"). Dieser Unterschied 
(vgl. Phys. II.4-6) wird aber in Met. VII.7 vernachlässigt (vgl. 1032a29: apo t'automatou kai apo tychês, 
dazu F&P, ebd.). Ich schreibe in meiner Übersetzung "Zufall" in einem eher unterminologischen, ge-
gen die in Phys. II.4-6 getroffenen Unterscheidungen neutralen Sinn. 



αἱ  
1032a16   δὲ γενέσεις αἱ μὲν5 φυσικαὶ αὗταί εἰσιν ὧν ἡ γένεσις ἐκ  
1032a17   φύσεώς ἐστιν, τὸ δ' ἐξ οὗ γίγνεται, ἣν λέγομεν ὕλην, τὸ δὲ  
1032a18   ὑφ' οὗ τῶν φύσει τι ὄντων, τὸ δὲ τὶ ἄνϑρωπος ἢ φυτὸν  
1032a19   ἢ ἄλλο τι τῶν τοιούτων, ἃ δὴ μάλιστα λέγομεν οὐσίας εἶναι  
Fälle natürlichen Werdens liegen bei denjenigen Dingen vor, deren Werden sich aus Natur6 
vollzieht: Das, woraus etwas wird, [sc. ist] das, was wir Material nennen; das, unter dessen 
Einwirkung [sc. etwas wird, ist] irgendein Naturding; das, was [sc. etwas wird, ist], ein Mensch 
oder eine Pflanze oder sonst irgendein solches Ding, wie wir sie vor allem als ousiai auszeich-
nen. 

                                                                                                                                                             
3 "Unter Einwirkung von" (F&P): hypo. – Wichtig ist, die bei Bonitz und Sonderegger auftretende Äqui-

vokation von "durch" (für die Dative bzw. apo im ersten Satz, a12 f., sowie für hypo, a13) zu vermei-
den. 

4 Beachte: Nur im Hinblick auf die genannten Kategorien gibt es nach Phys. 225b10 ff. Prozesse; vgl. 
F&P, Komm. 106. 

5 Diesem μέν entspricht nicht das das δέ in der folgenden Zeile (τὸ δ' ἐξ οὗ γίγνεται), sondern in a26: 
αἱ δ' ἄλλαι γενέσεις. Das δέ in a17 ist irgendwie irregulär: Man würde stattdessen μέν erwarten, was 
aber offenbar wegen der Wortwiederholung nicht geht. 

6 "Aus Natur": ek physeôs. – "Aus der Natur" (Bonitz) ist irreführend, da einen absoluten Gebrauch des 
Worts 'Natur' unterstellend. Das "aus" (ek) entspricht hier dem "durch" (im Original: Dativ bzw. apo) 
von a12 f., nicht dem "aus" (ek bzw. ex) von a14 und a16. 
 Wenn man hier oder im folgenden eine Klärung des Begriffs des natürlichen Werdens erwartet, 
wird man enttäuscht. F&P (Einl. 32) fassen treffend zusammen: "Die natürllichen Entstehungsprozes-
se werden dadurch charakterisiert, daß bei ihnen alle drei [sc. oben genannten, vgl. a17-19] Momente 
dem Bereich der Naturdinge angehören; die technischen Herstellungsprozesse unterscheiden sich 
von ihnen dadurch, daß jedenfalls die Wirkursache nicht die Form eines Naturgegenstandes (...) ist, 
sondern die Form des Produkts in der Seele des Herstellenden." Der Begriff des natürlichen Werdens 
scheint somit auf denjenigen des Naturdings zurückgeführt zu werden, und zur Erklärung dieses 
Begriffs scheint man wieder auf die Ausführungen in Phys. II.1 (oder Met. V.4) verwiesen zu sein. Die 
in Phys. II.1 problematische Verknüpfung der Begriffe des Naturdings und der natürlichen, d.h. auf 
einen "inneren" Ursprung zurückführbaren, Bewegung hat demgegenüber sogar den Vorzug, 'Na-
tur' nicht wiederum durch "Natur" zu erklären. 
 Bei näherer Betrachtung zeigt sich freilich, daß diese Erklärung nicht nur die Begriffe der Bewe-
gung und des Bewegungsursprungs, sondern mit dem Begriff des "Inneren" gerade den Begriff der 
ousia voraussetzt, der in Met. VII erklärt werden soll. Sofern es daher gelingt, den Begriff der ousia 
soweit zu klären, daß gewisse ousiai durch ihre Fähigkeit, sich in artgleichen Individuen zu reprodu-
zieren, charakterisiert werden können (vgl. hierzu vor allem Met. IX), ist hier gerade eine Präzisierung 
des Ansatzes von Phys. II.1 zu erwarten. 



1032a20   —ἅπαντα δὲ τὰ γιγνόμενα ἢ φύσει ἢ τέχνῃ ἔχει ὕλην· δυ- 
1032a21   νατὸν γὰρ καὶ εἶναι καὶ μὴ εἶναι ἕκαστον αὐτῶν, τοῦτο δ'  
1032a22   ἐστὶν ἡ ἐν ἑκάστῳ ὕλη— 
Alles, was durch Natur oder Kunst wird, hat ein Material. Denn jedes solche Ding kann sowohl 
sein wie nicht sein, dies ist7 aber das Material in ihm. 

καϑόλου δὲ καὶ ἐξ οὗ φύσις καὶ καϑ'  
1032a23   ὃ φύσις (τὸ γὰρ γιγνόμενον ἔχει φύσιν, οἷον φυτὸν ἢ ζῷον)   
1032a24   καὶ ὑφ' οὗ ἡ κατὰ τὸ εἶδος λεγομένη φύσις ἡ ὁμοειδής  
1032a25   (αὕτη δὲ ἐν ἄλλῳ)· ἄνϑρωπος γὰρ ἄνϑρωπον γεννᾷ·  
Allgemein gesagt, ist das Woraus8 eine Natur, desgleichen ist das Wemgemäß9 eine Natur (denn 
das Werdende, z.B. eine Pflanze oder ein Tier, hat eine Natur10), und das 'Durch wessen Einwir-
kung'11 ist die artgleiche, der Form gemäß bezeichnete Natur (und zwar diese Form in einem 
anderen [sc. Naturding]); denn ein Mensch zeugt einen Menschen. 

                                                 
7 Vgl. Met. VII.15, 1039b29 f.: Bei den wahrnehmbaren ousiai "haben" die Einzeldinge "ein Material, des-

sen Natur von solcher Art ist, daß sie sein und nicht sein können" (ἔχουσιν ὕλην ἧς ἡ φύσις τοιαύτη 
ὥστ' ἐνδέχεσϑαι καὶ εἶναι καὶ μή); sowie Met. VIII.1, 1042a27 f.: "Als Material bezeichne ich [sc. die-
jenige ousia], die, ohne wirklich dies von der Art zu sein, der Möglichkeit nach dies von der Art ist" 
(ὕλην δὲ λέγω ἣ μὴ τόδε τι οὖσα ἐνεργείᾳ δυνάμει ἐστὶ τόδε τι; ähnlich Met. IX.8, 1050b27, dazu 
F&P, Komm. 109.) – wobei "jede Möglichkeit sogleich auch die Möglichkeit des Gegenteils ist" (πᾶσα 
δύναμις ἅμα τῆς ἀντιφάσεώς ἐστιν, ebd. 1050b8 f.). 
 Wie die Parallelstellen zeigen, ist hekaston (a21) Subjekt zu dunaton (sc. estin), nicht zu einai und 
mê einai. 
 Zu der – hier durchaus einschlägigen – Charakterisierung von "Material" als Relationsbegriff vgl. 
G. Heinemann,  "Material und Supervenienz bei Aristoteles", in: Antike Naturwissenschaft und ihre 
Rezeption, Bd. 19, hg. von J. Althoff et al., Trier 2009, S. 47-59 

8 "Das Woraus": ex hou (sc. gignetai) – also dasjenige, woraus etwas entsteht, das Material. 

9 "Das Wemgemäß": kath' ho (sc. gignetai) – ein anderer Ausdruck für das, zu dem etwas wird (und 
"dem gemäß" sich daher das Werden vollzieht). 

10 "Hat eine Natur": echei physin. – Als Übersetzungsalternative für physis (ohne bestimmten Artikel; ei-
nen unbestimmten Artikel gibt es im Griechischen nicht) ist hier wie an den beiden vorherigen Stellen 
(a22 f.) schlicht "Natur" (statt "eine Natur") zu erwägen. Freilich hat der unbestimmte Artikel im 
Deutschen den Vorteil, einen absoluten Gebrauch des Worts 'Natur' auszuschließen. 

11 "Das 'Durch wessen Einwirkung'": hyph' hou. 



—οὕτω μὲν  
1032a26   οὖν γίγνεται τὰ γιγνόμενα διὰ τὴν φύσιν, αἱ δ' ἄλλαι γε- 
1032a27   νέσεις λέγονται ποιήσεις.  
In dieser Weise wird also, was durch die Natur12 wird. Die anderen Fälle von Werden nennt 
man Herstellungen13. 

πᾶσαι δὲ εἰσὶν αἱ ποιήσεις ἢ ἀπὸ  
1032a28   τέχνης ἢ ἀπὸ δυνάμεως ἢ ἀπὸ διανοίας.  
Alle Herstellungen gelingen entweder durch Kunst oder durch bloßes Können14 oder durch 
Überlegung. 

τούτων δέ τινες  
1032a29   γίγνονται καὶ ἀπὸ ταὐτομάτου καὶ ἀπὸ τύχης παραπλη- 
1032a30   σίως ὥσπερ ἐν τοῖς ἀπὸ15 φύσεως γιγνομένοις· ἔνια γὰρ  
1032a31   κἀκεῖ ταὐτὰ καὶ ἐκ σπέρματος γίγνεται καὶ ἄνευ σπέρ- 
1032a32   ματος. περὶ μὲν οὖν τούτων ὕστερον ἐπισκεπτέον,  
Hiervon kommt einiges auch durch Zufall und Fügung16 zustande – ähnlich wie bei dem, was 
durch Natur entsteht; denn manches entsteht dort sowohl aus dem Samen wie ohne Samen17. 
Dies ist später18 zu untersuchen.  

ἀπὸ τέχνης  
                                                 
12 "Durch die Natur": dia tên physin. – Der bestimmten Artikel sollte hier keinen absoluten Gebrauch des 

Worts 'Natur' suggerieren. Die Rede ist hier (wie z.B. auch 1043b22 und 1049b8) von "der" jeweils re-
levanten "Natur". 

13 "Herstellungen": poiêseis. Das Werden durch Zufall (vgl. a13) bleibt zunächst außer Betracht, wird 
dann aber im übernächsten Satz (vgl. a28) wieder einbezogen. 

14 Was Aristoteles hier mit "bloßes Können" (dynamis) meint, ist allenfalls aus den anderen Alternativen 
zu erraten: Das jeweilige Tun (poiêsis) kann deshalb gelingen, weil es (Fall 1) mit beruflicher Fach-
kompetenz (technê) oder (Fall 3) zwar ohne berufliche Fachkompetenz, aber mit Überlegung (dianoia) 
ausgeführt wird. Es kann aber auch ohne berufliche Fachkompetenz und ohne Überlegung gelingen – 
und sogar verläßlich. Man sagt dann: Er oder sie kann das halt (z.B. singen, tanzen, vgl. Met. VII.9, 
1034a16, zeichnen oder was immer). 

15 F&R (Komm 112) ziehen die besser überlieferte Lesart ὑπό vor, aber ἀπό ist sachlich plausibler. 

16 "Durch Zufall und Fügung": apo t'automatou kai apo tychês. Der Unterschied zwischen tychê und auto-
maton scheint hier keine Rolle zu spielen (vgl. obige Anm. zu a13). 

17 Die von F&P, Komm. 112, genannten Parallelstellen in den biologischen Schriften (H.A. 539a21-25 und 
G.A. 732b12) sind weniger einschlägig als beispielsweise H.A. 569a10 ff. und G.A. 761b23 ff. (vgl. Ross, 
Komm. 183; die Echtheit von H.A. 569a10 ff. ist allerdings fraglich), wo Ar. behauptet, daß sich gewis-
se Fisch- bzw. Muschelarten sowohl durch geschlechtliche Fortpflanzung (bzw. aus einem fruchtbaren 
Sekret, G.A. 761b25) wie auch durch "spontane" Entstehung neuer Individuen vermehren. 

18 1032b23 ff. und 1934a9-b7 (F&P, Komm. 112). 



1032b1    δὲ γίγνεται ὅσων τὸ εἶδος ἐν τῇ ψυχῇ (εἶδος δὲ λέγω τὸ  
1032b2    τί ἦν εἶναι ἑκάστου καὶ τὴν πρώτην οὐσίαν)·  
Durch Kunst hingegen kommt zustande, wovon die Form in der Seele19 ist; dabei nenne ich 
Form das 'Was es heißt, dies zu sein'20 und die erste ousia. 

καὶ γὰρ τῶν ἐναν- 
1032b3    τίων τρόπον τινὰ τὸ αὐτὸ εἶδος· τῆς γὰρ στερήσεως οὐσία ἡ  
1032b4    οὐσία ἡ ἀντικειμένη, οἷον ὑγίεια νόσου, ἐκείνης γὰρ ἀπουσία  
1032b5    ἡ νόσος,  
Und für das Gegenteil ist gewissermaßen dieselbe Form einschlägig21. Denn die für das Fehlen 
einschlägige ousia ist die entgegengesetzte ousia – z.B. die Gesundheit für die Krankheit, denn 
die Krankheit ist die Abwesenheit von jener. 

ἡ δὲ ὑγίεια ὁ ἐν τῇ ψυχῇ λόγος καὶ ἡ ἐπι- 
1032b6    στήμη. γίγνεται δὲ τὸ ὑγιὲς νοήσαντος οὕτως· ἐπειδὴ τοδὶ  
1032b7    ὑγίεια, ἀνάγκη εἰ ὑγιὲς ἔσται τοδὶ ὑπάρξαι, οἷον ὁμα- 
1032b8    λότητα, εἰ δὲ τοῦτο, ϑερμότητα· 
Die Gesundheit22 aber ist die in der Seele anzutreffende Erklärung23 und die Wissenschaft24. Das 
Gesunde25 kommt zustande, wenn man die folgende Überlegung anstellt: Weil Gesundheit dies 
ist, muß26, wenn Gesundes sein soll, jenes vorliegen, z.B. Gleichmaß, und wenn dieses, Wärme; 

                                                 
19 Durch die anschließende Identifizierung von Form und 'Was es heißt, dies zu sein' ergibt sich: Zur 

"Kunst" (technê) gehört ein Wissen, das die Definition dessen umfaßt, was zustandegebracht werden 
soll. Das entspricht der Forderung Platons, eine technê müsse über die "Natur" (physis) und den 
"Grund" (aitia) dessen, was sie tut, "Rechenschaft geben können" (logon echei ... dounai; Grg. 501A). 

20 Zur Identifizierung von Form (eidos) und 'Was es heißt, dies zu sein' vgl. F&P, Komm. 112 f. 

21 "Einschlägig" ist hier und im folgenden mein Zusatz – ich hoffe, verdeutlichend und nicht irrefüh-
rend. 

22 "Gesundheit" ist nach b4 die für die ärztliche technê einschlägige ousia, daher nach b1 f. dasjenige eidos 
und 'Was es heißt, dies zu sein', das "in der Seele" des Arztes dessen kompetente und erfolgreiche Be-
rufsausübung leitet.  

23 "Erklärung": logos. – Ar. legt hier kein terminologisches Gewicht darauf, daß diese "Erklärung" sogar 
eine Definition ist. Andererseits kann logos – wie "Erklärung" oder engl. "account" (schade daß 
Ross/Barnes und Bostock, dto. F&P, stattdessen "formula" schreiben) – auch "Argumentation" bedeu-
ten, was bei horos oder horismos ("Definition") nicht der Fall wäre. 

24 "Wissenschaft": epistêmê. Dies ist hier wohl terminologisch zu verstehen: Wissenschaft ist ein aus Prin-
zipien begründetes Wissen. Es ist aber auch daran zu denken, daß epistêmê und technê noch bei Platon 
weitgehend synonym sind. Jedenfalls werden hier – wie eben bei Platon – an die technê die strengen 
Ansprüche einer epistêmê gestellt. 

25 "Das Gesunde": to hygies, b6 – d.h. wohl: der gesunde Patient (Ross/Barnes: "the healthy subject)"; zu 
unterscheiden von hê hygieia ("die Gesundheit", b4, b5, b7 und das zweite Vorkommnis in b11). 



 καὶ οὕτως ἀεὶ νοεῖ, ἕως ἂν  
1032b9    ἀγάγῃ εἰς τοῦτο ὃ αὐτὸς δύναται ἔσχατον ποιεῖν. εἶτα ἤδη  
1032b10   ἡ ἀπὸ τούτου κίνησις ποίησις καλεῖται, ἡ ἐπὶ τὸ ὑγιαίνειν. 
und so überlegt man immer [sc. weiter], bis man [sc. die Überlegung] auf etwas geführt hat, das 
man schließlich27 selber zustandebringen kann. Der sich hieran dann anschließende, auf das Ge-
sundwerden gerichtete Prozeß heißt Herstellung. 

1032b11   ὥστε συμβαίνει τρόπον τινὰ τὴν ὑγίειαν ἐξ ὑγιείας γίγνεσϑαι  
1032b12   καὶ τὴν οἰκίαν ἐξ οἰκίας, τῆς ἄνευ ὕλης τὴν ἔχουσαν ὕλην·  
1032b13   ἡ γὰρ ἰατρική ἐστι καὶ ἡ οἰκοδομικὴ τὸ εἶδος τῆς ὑγιείας  
1032b14   καὶ τῆς οἰκίας, λέγω δὲ οὐσίαν ἄνευ ὕλης τὸ τί ἦν εἶναι. 
So ergibt es sich, daß die Gesundheit in gewisser Weise aus Gesundheit entsteht und das Haus 
aus einem Haus – nämlich aus dem ohne Material dasjenige, das Material hat. Ärztliches oder 
hausbauerisches Fachwissen28 ist29 die Form der Gesundheit30 bzw. des Hauses; dabei nenne ich 
ousia ohne Material das 'Was es heißt, dies zu sein'. 

1032b15    Τῶν δὴ γενέσεων καὶ κινήσεων ἡ μὲν νόησις καλεῖται ἡ δὲ  
1032b16   ποίησις, ἡ μὲν ἀπὸ τῆς ἀρχῆς καὶ τοῦ εἴδους νόησις ἡ δ'  
1032b17   ἀπὸ τοῦ τελευταίου τῆς νοήσεως ποίησις.  
Bei [sc. solchen31] Vorgängen des Werdens und Prozesses heißt der eine Teil32 Überlegung, der 
andere Herstellung33: Überlegung der vom Anfang und der Form ausgehende Teil, Herstellung 
der beim Abschluß der Überlegung einsetzende Teil. 

                                                                                                                                                             
26 "Muß": anagkê. – Durch die Rede von Notwendigkeit (oder vielleicht treffender: durch den Ausgang 

von der Definition, der die Rede von Notwendigkeit überhaupt erst begründet) ist die skizzierte 
"Überlegung" (b6: noêsantos) als eine wissenschaftliche Argumentation ausgewiesen und von der zu-
vor erwähnten "Überlegung" (dianoia, a28), die berufliches Fachwissen ersetzt, zwar kaum terminolo-
gisch, aber der Sache nach unterschieden. 

27 "Schließlich": eschaton – das heißt: als Abschluß dieser Überlegung (vgl. F&P, Komm. 115). 

28 "Ärztliches oder hausbauerisches Fachwissen": hê iatrikê bzw. hê oikodomikê (sc. technê). 

29 Das Wissen ist die Form – vgl. De anima 431a1: Das Wissen (epistêmê) und sein (sc. unmittelbarer) Ge-
genstand, d.h. die gewußte Form, ist dasselbe. 

30 Was Ar. hier "die Form der Gesundheit" nennt, ist dasselbe, was oben (b4 ff.) schlicht "die Gesundheit" 
heißt. 

31 Rückbezug auf b 6 ff. 

32 Die "Vorgänge des Werdens und Prozesses" werden hier nicht in "Überlegungen" und "Herstellun-
gen" klassifiziert, sondern es werden an jedem solchen Vorgang zwei Teile unterschieden. Dem 
einspricht im Griechischen die Formel hê men ... hê de – Singular, im Gegensatz zum Plural des An-
fangs (tôn dê geneseôn kai kinêseôn); bei Klassifikation stattdessen Plural: hai men ... hai de). 

33 "Herstellung": poiêsis. Gemeint ist: direktes Bewirken – so auch gelegentlich meine Übersetzung. 



ὁμοίως δὲ καὶ τῶν  
1032b18   ἄλλων τῶν μεταξὺ ἕκαστον γίγνεται. λέγω δ' οἷον εἰ ὑγια- 
1032b19   νεῖ, δέοι ἂν ὁμαλυνϑῆναι. τί οὖν ἐστὶ τὸ ὁμαλυνϑῆναι; τοδί,   
1032b20   τοῦτο δ' ἔσται εἰ ϑερμανϑήσεται. τοῦτο δὲ τί ἐστι; τοδί. ὑπάρ- 
1032b21   χει δὲ τοδὶ δυνάμει· τοῦτο δὲ ἤδη ἐπ' αὐτῷ.  
In derselben Weise kommen auch die übrigen Zwischenstufen jeweils zustande. Ich meine z.B.: 
Wer gesund ist, müßte ins Gleichmaß gebracht worden sein. – Was ist das aber, ins Gleichmaß 
gebracht worden zu sein? – Dies; und das wird der Fall sein wenn [sc. der Patient] erwärmt 
worden ist. – Und was ist das? – Dies. Und dies ist der Möglichkeit nach vorhanden; es liegt 
schon bei ihm34. 

τὸ δὴ ποιοῦν  
1032b22   καὶ ὅϑεν ἄρχεται ἡ κίνησις τοῦ ὑγιαίνειν, ἂν μὲν ἀπὸ  
1032b23   τέχνης, τὸ εἶδός ἐστι τὸ ἐν τῇ ψυχῇ, ἐὰν δ' ἀπὸ ταὐτο- 
1032b24   μάτου, ἀπὸ τούτου ὅ ποτε τοῦ ποιεῖν ἄρχει τῷ ποιοῦντι ἀπὸ  
1032b25   τέχνης, ὥσπερ καὶ ἐν τῷ ἰατρεύειν ἴσως ἀπὸ τοῦ ϑερμαίνειν  
1032b26   ἡ ἀρχή (τοῦτο δὲ ποιεῖ τῇ τρίψει)·  
Wenn [sc. das Gesundwerden] durch [sc. ärztliche] Kunst [sc. geschieht], dann ist das Zustan-
debringende, d.h. dasjenige, von woher der Prozeß des Gesundwerdens seinen Anfang nimmt, 
die Form in der Seele; wenn aber durch Zufall, dann dasjenige, bei dem für jemanden, der [sc. 
das Gesundwerden] durch Kunst zustande brächte, das direkte Bewirken anfangen würde35 – 
wie auch in der ärztlichen Tätigkeit der Anfang [sc. des direkten Bewirkens] beim Erwärmen 
liegt (und das bringt man durch Massage [wörtlich: "Reibung"] zustande). 

                                                 
34 "Bei ihm": ep' autôi – nämlich beim dem Patienten. Der Arzt kann dem Patienten nach einer Überle-

gung wie der obigen die entsprechenden Verhaltensregeln (z.B. sich massieren zu lassen, vgl. b26) 
mitteilen, und hiermit ist seine Aufgabe grundsätzlich erfüllt. Die Einhaltung dieser Regeln durch 
den Patienten führt zur Genesung. – Nach diesem diätetischen Selbstverständnis der griechischen 
Medizin kann also die Einteilung des Heilungsprozesses in "Überlegung" (noêsis) und "Herstellung" 
(poiêsis) einer Aufgabenverteilung zwischen dem Arzt und dem Patienten entsprechen. 

35 "Für jemanden, der [sc. das Gesundwerden] durch Kunst zustande brächte": tôi poiounti apo technês 
(Rückbezug auf a27); "... bei dem das direkte Bewirken anfangen würde": ho pote tou poiein archei. Das 
"direkte Bewirken" (poiein, vgl. b17: poiêsis) ist die zweite Phase des "Werdens und Prozesses" (b15 ff.). 



ἡ ϑερμότης τοίνυν ἡ ἐν  
1032b27   τῷ σώματι ἢ μέρος τῆς ὑγιείας ἢ ἕπεταί τι αὐτῇ τοιοῦτον  
1032b28   ὅ ἐστι μέρος τῆς ὑγιείας, ἢ διὰ πλειόνων36· τοῦτο δ' ἔσχα- 
1032b29   τόν και τὸ ποιοῦν οὕτως μέρος ἐστὶ τῆς ὑγιείας,37 —καὶ τῆς οἰκίας  
1032b30   (οἷον οἱ λίϑοι) καὶ τῶν ἄλλων· ὥστε, καϑάπερ λέγεται, ἀδύ- 
1032b31   νατον γενέσϑαι εἰ μηδὲν προϋπάρχοι.  
Nun ist die Wärme im Körper entweder ein Teil der Gesundheit, oder es folgt ihr etwas von sol-
cher Art, daß es Teil der Gesundheit ist, oder [sc. dies geschieht] in mehreren Schritten. Dieses 
letzte und in dieser Weise Wirksame ist ein Teil der Gesundheit – und [sc. ebenso] bei einem 
Haus (z.B. die Steine) und in den anderen Fällen; so daß, wie man sagt, kein Werden möglich 
wäre, wenn nicht schon etwas vorläge. 

ὅτι μὲν οὖν τι μέρος  
1032b32   ἐξ ἀνάγκης ὑπάρξει φανερόν· ἡ γὰρ ὕλη μέρος (ἐνυπάρ- 
1033a1    χει γὰρ καὶ γίγνεται αὕτη).  
Daß nun notwendigerweise irgendein Teil vorliegen muß, ist offenkundig. Denn das Material 
ist ein solcher Teil, es ist nämlich schon enthalten38 und wird [sc. zu etwas39]. 

ἀλλ' ἆρα40 καὶ τῶν ἐν τῷ  
1033a2    λόγῳ; ἀμφοτέρως δὴ λέγομεν τοὺς χαλκοῦς κύκλους τί εἰσι,  
1033a3    καὶ τὴν ὕλην λέγοντες ὅτι χαλκός, καὶ τὸ εἶδος ὅτι σχῆμα  
1033a4    τοιόνδε, καὶ τοῦτό ἐστι τὸ γένος εἰς ὃ πρῶτον τίϑεται. ὁ δὴ  
1033a5    χαλκοῦς κύκλος ἔχει ἐν τῷ λόγῳ τὴν ὕλην.  
Aber [sc. ist das Material41] auch [sc. etwas] von dem, was in der Erklärung enthalten ist? Tat-
sächlich sagen wir bei bronzenen Ringen auf zwei verschiedene Weisen, was sie sind: Einerseits, 
indem wir das Material angeben: Bronze; andererseits, indem wir die Form angeben: ein solcher 
Umriß42 – und dies43 ist die Gattung, in die wir zuerst einordnen. Der bronzene Ring enthält al-
so in seiner Erklärung das Material. 

                                                 
36 Ich sehe keinen zwingenden Grund, mit Jaeger und F&P zu <ἤ εὐϑὺς> ἢ διὰ πλειόνων zu ergänzen. 

Der Sinn ist von dieser Ergänzung nicht betroffen, wenn man ἕπεται im Sinn von "unmittelbar fol-
gen" versteht (vgl. Ross, Komm. 184; F&P, Komm. 119). 

37 Ich übernehme hier (τοῦτο ... ὑγιείας) den von F&P, Komm. 119 ff., verbesserten Text. 

38 "Ist ... schon enthalten": enhyparchei. – Man kann fragen: Worin? Aristoteles sagt es nicht. Aus dem 
Zusammenhang ist aber klar: Entweder ist das Material dasjenige, das dem Werden als Bleibendes 
zugrundeliegt, oder es ist in diesem enthalten. 

39 "Wird zu etwas": gignetai – Ross (Komm. 185): "not 'comes into being', but 'comes to be something'". 

40 ἆρα (Fragepartikel), nicht: ἄρα ("folglich), wie bei Bonitz (Übers., vgl. aber Index Aristotelicus, 90b28) 
unterstellt – vgl. Ross, Komm. 186. 

41 Bei Aristoteles steht nur ein Satzfragment: "[sc. etwas] von dem, was in der Erklärung auftritt" ([sc. ti] 
tôn en tôi logôi). In dem vervollständigten Satz kann dieser Ausdruck (a) als Subjekt oder (b) als Prädi-



—ἐξ οὗ δὲ ὡς  
1033a6    ὕλης γίγνεται ἔνια λέγεται, ὅταν γένηται, οὐκ ἐκεῖνο ἀλλ'  
1033a7    ἐκείνινον, οἷον ὁ ἀνδριὰς οὐ λίϑος ἀλλὰ λίϑινος, ὁ δὲ ἄνϑρω- 
1033a8    πος ὁ ὑγιαίνων οὐ λέγεται ἐκεῖνο ἐξ οὗ·  
Um anzugeben, woraus, als dem Material, es wird, bezeichnet man manches, nachdem es ge-
worden ist, nicht als "jenes", sondern als "jenern"44 – z.B. das Standbild nicht als "Stein", sondern 
als "steinern". Hingegen wird der gesunde45 Mensch überhaupt nicht als das bezeichnet, wo-
raus46 [sc. er gesund wird]. 

                                                                                                                                                             
kat fungieren; dementsprechend ist entweder (Version a) das Prädikat oder (Version b) das Subjekt 
des Satzes aus dem Vorherigen zu übernehmen. Als zu ergänzendes Prädikat (Version a) käme "ist 
zuvor schon vorhanden" (hyparchei oder enhyparchei, vgl. b32 bzw. b32 f.); als zu ergänzendes Subjekt 
(Version b) käme "das Material" in Betracht. 
 Die Mehrzahl der Interpreten – Bonitz, Ross (vgl. dessen ausführliche Paraphrase und Interpreta-
tion, Komm. 185 f.), Sonderegger (p. 279), Bostock – ergänzen das Prädikat "ist zuvor schon vorhan-
den" (Version a). Nur F&P (vgl. Komm. 122 f.) ergänzen stattdessen das Subjekt "die Materie" (Version 
b); ihnen habe ich mich angeschlossen (freilich mit "Material" statt "Materie" für hylê). Das wichtigste 
Argument für diese Entscheidung ist bei Ross selbst nachzulesen (ebd.): daß im Resumé dieses Ab-
schnitts (a5) eine eine direkte (und zwar bejahende) Antwort auf die Frage gegeben wird, ob das Ma-
terial etwas von dem ist, was in der Erklärung enthalten ist (Version b); hingegen wird auf die Frage, 
ob etwas von dem, was in der Erklärung enthalten ist, zuvor schon vorhanden ist (Version a), keine 
direkte Antwort gegeben. 

42 Um auch im Deutschen zwischen eidos ("Form") und morphê ("Gestalt") differenzieren zu können, 
schreibe ich "Umriß" für schêma. 

43 Von F&P auf schêma (dort: "Gestalt", in meiner Übersetzung: "Umriß") bezogen. Die erste (d.h. allge-
meinste, nicht die nächste, wie von Ross, Komm. 185, paraphrasiert) Gattung, in die wir Ringe ein-
ordnen, ist somit: 'Gegenstände mit festem Umriß' (etwa im Gegensatz zu 'Lebewesen'). Innerhalb 
dieser Gattung wird dann danach differenziert, um was für einen Umriß es sich handelt (z.B. 'Ring' 
im Gegensatz zu 'Kugel'; in diesem Sinn: "ein solcher Umriß", schêma toionde). 

44 "Jenern": ekeininon – das ist im Deutschen ebenso gewaltsam wie im Griechischen. 

45 "Der gesunde": ho hygiainôn. Die Alternative "der gesund werdende" (vgl. Bonitz) kommt hier nicht in 
Betracht, da Ar. ausdrücklich davon spricht, wie etwas nach dem Abschluß des Werdens bezeichnet 
wird – vgl. a6: "nachdem es geworden ist" (hotan genêtai). Sinngemäß und überdeutlich F&P: "wieder 
gesund geworden". 

46 "Woraus": ex hou – nämlich "aus" einem Kranken (ek kamnontos, a12; vgl. auch Phys. 190a6 f.: "aus ei-
nem Ungebildeten wird ein Gebildeter", ek mê mousikou mousikos [sc. gignetai]). 



αἴτιον δὲ ὅτι γίγνε- 
1033a9    ται ἐκ τῆς στερήσεως καὶ τοῦ ὑποκειμένου, ὃ λέγομεν τὴν  
1033a10   ὕλην (οἷον καὶ ὁ ἄνϑρωπος καὶ ὁ κάμνων γίγνεται ὑγιής),  
1033a11   μᾶλλον μέντοι λέγεται γίγνεσϑαι ἐκ τῆς στερήσεως, οἷον ἐκ  
1033a12   κάμνοντος ὑγιὴς ἢ ἐξ ἀνϑρώπου, διὸ κάμνων μὲν ὁ ὑγιὴς οὐ  
1033a13   λέγεται, ἄνϑρωπος δέ, καὶ ὁ ἄνϑρωπος ὑγιής·  
Der Grund hierfür ist, daß [sc. die Dinge] zwar aus dem Fehlen und aus dem Zugrundeliegen-
den, das wir Material nennen, werden (z.B. wird der Mensch und der Kranke gesund), man 
aber eher sagt, daß etwas aus dem Fehlen wird – z.B. eher, daß aus dem Kranken als daß aus 
dem Menschen ein Gesunder werde. Daher wird nicht der Gesunde als krank bezeichnet,47 son-
dern der Mensch, und [sc. ebenso dann auch] der Mensch als gesund. 

ὧν δ' ἡ στέρησις   
1033a14   ἄδηλος καὶ ἀνώνυμος, οἷον ἐν χαλκῷ σχήματος ὁποιουοῦν ἢ  
1033a15   ἐν πλίνϑοις καὶ ξύλοις οἰκίας, ἐκ τούτων δοκεῖ γίγνεσϑαι ὡς  
1033a16   ἐκεῖ ἐκ κάμνοντος·  
Wovon aber das Fehlen etwas Unklares und Namenloses ist, z.B. bei Bronze das Fehlen jegli-
chen Umrisses oder bei Steinen und Balken jeglichen Gebäudes,48 da scheint [sc. die Sache49] aus 
diesen50 zu werden, wie dort aus dem Kranken. 

                                                 
47 Denn der Ausdruck 'der Gesunde' bezeichnet weder ein Zugrundeliegendes noch ein Fehlen (s.o. 

1032b2 ff.). 

48 Typischerweise ist das Material, aus dem etwas gemacht wird, nicht als solches, sondern in Gestalt 
eines Gegenstandes vorhanden. Dieser Gegenstand wird vernichtet, indem ein neuer Gegenstand 
hergestellt wird – aus Götterbildern werden Kirchengloken und später aus Kirchenglocken Kanonen 
gemacht. Der vorgefundene Gegenstand fungiert nur noch als Material. Das heißt, er wird in demje-
nigen Wissen, das für die Herstellung des neuen Gegenstandes einschlägig ist, also durch die "Kunst", 
nicht als Gegenstand, sondern als "ein bestimmtes Materialstück" (Phys. 190b25: hylê arithmêtê; zu Text 
und Übers. vgl. W. Wagner, Aristoteles: Physikvorlesung, Berlin 31979, 429 ff. ) identifiziert, das in Ge-
stalt des neuen Gegenstandes ebenso erhalten bleibt, wie es in Gestalt des alten Gegenstandes zuvor 
schon bestand. Und dementsprechend wird dann andererseits die "Form" (eidos) oder "Gestalt" (mor-
phê) des neuen Gegenstandes von diesem selbst unterschieden: Sie ist dasjenige, was an dem fragli-
chen Materialstück genau dann vorliegt, wenn dieser Gegenstand existiert; also dasjenige, das an dem 
vorliegenden Material zunächst vermißt (in diesem Sinn: sterêsis, "Fehlen") und dann mit der Herstel-
lung des neuen Gegenstandes erarbeitet wird. 
 Material als solches ist also einerseits durch das Fehlen derjenigen "Form" charakterisiert, die an 
ihm erst noch auftreten soll – und das heißt zugleich: durch die Irrelevanz derjenigen "Form", in der 
es tatsächlich vorliegt, und somit durch das Fehlen jeglicher Form (was nichts anderes heißt, als daß 
Material als solches gar kein richtiger Gegenstand ist, sondern eben "etwas Unklares und Namenloses 
ist"). Aber andererseits handelt es sich jeweils um Material von bestimmter Sorte, z.B. Bronze, Steine, 
Balken und dergl.; und während das eigentliche Woraus des Werdens, nämlich das Fehlen, namenlos 
bleibt, ist ein Woraus des Gewordenen immerhin nach der Materialsorte benennbar. 



διὸ ὥσπερ οὐδ' ἐκεῖ ἐξ οὗ τοῦτο, ἐκεῖνο οὐ  
1033a17   λέγεται, οὐδ' ἐνταῦϑα ὁ ἀνδριὰς ξύλον, ἀλλὰ παράγεται  
1033a18   ξύλινος, [οὐ ξύλον,] καὶ χαλκοῦς ἀλλ' οὐ χαλκός, καὶ λίϑινος  
1033a19   ἀλλ' οὐ λίϑος, καὶ ἡ οἰκία πλινϑίνη ἀλλ' οὐ πλίνϑοι, ἐπεὶ οὐδὲ  
1033a20   ὡς ἐκ ξύλου γίγνεται ἀνδριὰς ἢ ἐκ πλίνϑων οἰκία, ἐάν τις  
1033a21   ἐπιβλέπῃ σφόδρα, οὐκ ἂν ἁπλῶς εἴπειεν, διὰ τὸ δεῖν μετα- 
1033a22   βάλλοντος γίγνεσϑαι ἐξ οὗ, ἀλλ' οὐχ ὑπομένοντος. διὰ μὲν  
1033a23   οὖν τοῦτο οὕτως λέγεται.  
Daher: Wie dort die Sache nicht als dasjenige bezeichnet wird, woraus sie wird,51 so hier das 
Standbild nicht als Holz, sondern mit einem abgeleiteten Ausdruck als hölzern, und als bronzen 
und nicht als Bronze, und als steinern und nicht als Stein; und das Haus als backsteinern und 
nicht als Backsteine – wobei man freilich bei genauer Betrachtung nicht vorbehaltlos sagen 
würde, das Standbild entstehe aus Holz oder das Haus aus Backsteinen, dann das Werden be-
darf eines Woraus, das sich ändert, nicht eines bleibenden.52 – Deshalb wird also so gesprochen. 

                                                                                                                                                             
49 D.h. dasjenige, "wovon das Fehlen etwas Unklares und Namenloses ist": die Gestalt der Bronze, das 

Gebäude (und dergleichen). 

50 Das heißt beispielsweise: aus den genannten Materialien. 

51 Nämlich: der Gesundgewordene nicht als der Kranke, aus dem ein Gesunder geworden ist. 

52 Mit überraschender Entschiedenheit unterscheidet Ar. hier zwischen dem Woraus und dem Zugrun-
deliegenden. Nach Phys. 190a15 f. sind das "Gegenüberliegende" (antikeimenon), das durch ein "Feh-
len" (sterêsis) charakterisiert ist, und das "Zugrundeliegende" (hypokeimenon) zwar numerisch, aber 
nicht der "Form" oder "Erklärung" nach (eidei bzw. logôi) identisch. Im vorliegenden Kapitel der Meta-
physik scheint sich Ar. vor allem dafür zu interessieren, was die Dinge der "Form" oder "Erklärung" 
nach sind. 


