Vortrag auf dem vom Verfassser organisierten Symposium Aristoteles und die
heutige Biologie (Universitat Kassel, Feb. 2009).

Druckfassung (Mérz 2013). Der Tagungsband soll, herausgegeben von Rainer
Timme und dem Verfasser, Anfang 2014 in der Reihe Lebenswissenschaften im
Dialog, Verlag Karl Alber erscheinen

""Besser ... nach Mal3gabe der Substanz des jeweiligen Gegenstandes™ (Phys. 198b8-9).
Innere und duRere Finalitat bei Aristoteles

Gottfried Heinemann (Kassel)*

1. Einleitung

1.1. Wie SEDLEY (1991, 186) treffend bemerkt, ist Aristoteles "a steady-state theorist, who
manages without any genetic account of the natural order”. Das naturliche Entstehen und
Vergehen, und alle natirliche Anderung, ist bei Aristoteles eingebettet in die Zyklen von
Tages- und Jahreszeiten sowie der Generationenfolge des Lebendigen. Deren Regularitat kann
auf die jeweiligen - spezifischen und als solche erst individuellen - Naturen der beteiligten
Dinge zurtickfuhrt werden. Diese dndern sich nicht: "Ein Mensch zeugt einen Menschen und
eine Pflanze eine Pflanze™ (PA Il 1, 646a34). Das heilit, es hat schon immer ein Mensch einen
Menschen und eine Pflanze eine Pflanze gezeugt; und das wird auch immer so weitergehen.?

Die "naturliche Ordnung", von der SEDLEY spricht, hat somit einen diachronen und einen
synchronen Aspekt: Die diachrone Ordnung des Geschehens ist durch die jeweiligen Naturen
der Dinge gewabhrleistet. Die synchrone Ordnung der Welt, z.B. die Stabilitat der Nahrungs-
kette, ist ein Passungsverhéltnis zwischen den beteiligten Naturen, das nach SEDLEY auf eine
"globale Natur" - "the nature of the entire ecosystem, so to speak" - zurlickgefuhrt werden
muR.?

! Die im Februar 2009 vorgetragene Fassung dieses Aufsatzes beschréankte sich im Hauptteil auf die
hier in Abschnitt 2 besprochenen Stellen (vor allem aus Phys. Il 3 und 7, s.u. T1-9); es folgte ein
Hinweis auf globale teleologische Zusammenhénge, bei denen die aristotelische Unterscheidung
zwischen Wozu-von und Wozu-fiir (s.u. T17) zu beriicksichtigen ist. Bei der anschlieRenden Uberar-
beitung wurde mir zunehmend klar, dal3 der (mdglicherweise) nichttriviale Aspekt meiner Argumen-
tation eben diese Zusammenhéange betrifft. DemgemaRl habe ich — vor allem in Auseinandersetzung
mit SEDLEY — die Betrachtung auf Phys. Il 8, Pol. | 8 und Met. XII 10 (s.u. T13-16, T20-21) sowie
den Begriff der Anpassung (s.u. T18-19, dazu die Abschnitte 3.3.3.-3.3.7) ausgeweitet. DalR mir dabei
das Manuskript in sehr ungehdriger Weise explodiert ist, war vielleicht unvermeidlich, aber nicht
beabsichtigt. Da ich kein anderes mehr habe, gebe ich es gleichwohl zum Druck. — Das Ms. war
Anfang 2010 im wesentlichen abgeschlossen. Spéter erschienene Literatur, vor allem die wichtigen
Arbeiten von Mariska Leunissen, konnte nicht mehr systematisch beriicksichtigt werden.

2Einzelheiten bei LENNOX (1985/2001).

¥ SEDLEY 1991, 192 mit Verweis auf Met. X1l 10, 1075a11-25 (ebd. all: hé tou holou physis); s.u.
T21. - Ahnlich habe ich selbst in einem frilheren Aufsatz bei Aristoteles (Phys. 11 8, 198b16 ff.) eine



"Natur" (physis) ist nach Aristoteles eine effiziente, "zu einem Zweck™ (heneka tou) wirkende
Ursache, die zur "Substanz" (ousia) des Gegenstandes, um dessen "Natur” es sich handelt,
gehort (s.u. 2.2.3.). Der Zweck, zu dem sie wirkt, ist nach Aristoteles "das Bessere nach Mal3-
gabe der Substanz des jeweiligen Gegenstandes"” (Phys. 1l 7, 198b9, s.u. T5e). In der Genera-
tionenfolge des Lebendigen wird durch die jeweils spezifische "Natur" ein spezifisches Opti-
mum reproduziert (das im Einzelfall durch Stérungen beeintrachtigt sein kann). Biologische
Merkmale lassen sich demgemal durch ihre jeweiligen Funktionen erklaren.

Im Hinblick auf jede sich reproduzierende Art ist die diachrone Ordnung des naturlichen
Geschehens eine teleologische Ordnung. Der Bestand der jeweiligen Art und somit die Nach-
ahmung des Ewigen im Verganglichen fungiert dabei als letztes Ziel; das ist eben die Weise,
in der "das ganzlich Bewegungslose und Erste von allem™ (Phys. 1l 7, 198b2-3, s.u. T6b) "als
Begehrtes bewegt" (Met. XII 7, 1072b3).*

Auch im Hinblick auf die synchrone Ordnung der Welt spricht Aristoteles von einer Zweckta-
tigkeit der Natur. Er tut das insbesondere im Hinblick auf lineare, in der letztlichen Nutznie-
Rerschaft des Menschen kulminierende Ausschnitte der Nahrungskette:® deshalb glaubt
SEDLEY (1991, 179 und passim), die Struktur dieser synchronen und insofern globalen natir-
lichen Teleologie als "anthropozentrisch™ charakterisieren zu kdnnen.

1.2. Systematisch bedeutsamer als der von SEDLEY behauptete Anthropozentrismus ist freilich
die erwéhnte These, dal} die letztliche Nutzniel3erschaft des Menschen an einer ganzen Nah-
rungskette auf keine spezifische, sondern nur auf eine globale Natur zurtickfihrbar ist. Das ist
zwar naheliegend. Aber dieser Rekurs auf eine die jeweiligen Naturen der Dinge umfassende
Gesamtnatur ist auch mit einigen Schwierigkeiten behaftet, von denen ich hier nur zwei nen-
nen will:

Erstens fragt sich, ob diese Gesamtnatur nochmals eine "Natur" im terminologischen Sinne,
d.h. ein zur "Substanz" eines Gegenstandes gehdrender (und insofern “innerer") "Ursprung”
von dessen "Bewegung und Stillstand",® sein soll. Wird dies bejaht, dann miiBte sie so etwas
wie eine Weltseele sein; aber Sedley rdumt selber ein, daR Aristoteles die entsprechenden
Annahmen Platons nicht iibernimmt.” Und wenn es sich um keine "Natur" im terminologi-

schen Sinne handelt, dann liefert der Rekurs auf eine “globale Natur" auch keine wissen-

metaphorische Rede von der "Zwecktatigkeit einer globalen 'Natur™ unterstellt (HEINEMANN 2002,
61; vgl. ebd. 48).

*Einzelheiten bei KAHN 1985.

>Vqgl. bes. Pol. | 8, 1256b22 (s.u. T16b); ebenso wohl auch Phys. 11 8, 198b16 ff. (s.u. T13). - Lineari-
tat und teleologische Ausrichtung der Nahrungskette sind ein Sonderfall. Den Normalfall von FreR3-
feindschaft und Nahrungskonkurrenz beschreibt Aristoteles schlicht und treffend als "Krieg" (HA IX
1, 608b19: polemos); s.u. 2.2.4.

®\vgl. Phys. Il 1, 192b13 ff., Met. V 4, 1015a14-5.
"SEDLEY 1991, 192; dazu WARDY 1993, 26.



schaftliche Erklarung; gegen SEDLEYS Intention wird das Passungsverhaltnis zwischen den
jeweiligen Naturen der Dinge zu einem unhintergehbaren Faktum.

Zweitens fragt sich, was die "globale Natur" hier iberhaupt leisten soll. Das Passungsverhalt-
nis zwischen den Naturen der Dinge wird durch diese selbst reproduziert; erklarungsbeddirftig
ist nicht, warum es sich erhalt, sondern warum es (berhaupt besteht. Der Sinn der letzteren
Frage ist aber nicht ganz klar. Man konnte sie dahingehend verstehen, daR ein solches Pas-
sungsverhéltnis nur besteht, wenn es irgendwie etabliert worden ist. Aber eben davon kann
bei Aristoteles keine Rede sein: Ein Passungsverhaltnis zwischen den Naturen der Dinge
besteht entweder gar nicht, oder es hat schon immer bestanden. SEDLEYS Rekurs auf eine
"globale Natur" richtet nichts aus, da diese irgendwann wirken mifite und doch zu jeder Zeit,
zu der sie wirken konnte, gar nicht mehr gebraucht wird.

Insbesondere kann Aristoteles die Existenz der Arten und die Gewahrleistung der nétigen
Passungsverhaltnisse weder (wie Empedokles) durch Selektion noch (wie Platon und Xeno-
phon) durch den Sachverstand eines géttlichen "Herstellers" (démiourgos) erklaren.® Nach
einer bekannten These THEILERS ist die aristotelische physis "die direkte Nachfolgerin der
platonischen Weltseele bezw. (sic!) ihrer 'Personifizierung’, des démiourgos im Timaios".® Im
Hinblick auf spezifische Naturen ist das nicht ganz abwegig, zumal wo die in der aristoteli-
schen Biologie notorische poietische Metaphorik eine kreationistische Farbung annimmt (s.u.
3.3.5.). Aber gerade bei einer "globalen Natur", von der man es doch am ehesten erwarten
wirde, bleibt ratselhaft, wie sie den démiourgos des Timaios oder die Weltseele der Nomoi zu
vertreten vermag.

1.3. Der Begriff der "Natur" ist bei Aristoteles ein Begriff von Regularitat (und demgemaR in
die aristotelische Vier-Ursachenlehre eingebettet). Die einschlagige Vorgeschichte kann bis
auf die Auffassung der "Natur" als genetische oder dynamische Konstitution in den Erzie-
hungstheorien und im methodologischen Selbstverstandnis der qualifizierten Berufe des 5. Jh.
zuriickverfolgt werden. ™

Das ist, entgegen einer verbreiteten Auffassung,™* nicht der Naturbegriff der vorsokratischen
Kosmologien. Bei den sog. Vorsokratikern ist "Natur" (physis) der - jeweilige oder gemein-
same - Ursprung und das Zustandekommen der Dinge. Die diachrone und synchrone Ordnung
(kosmos) der Welt wird nicht durch die "Natur" der Dinge erklart, sondern auf abstrakte

& Zu Empedokles s.u. T14. Bei Xenophon vgl. Mem. | 4,7: sophos démiourgos; bei Platon Tim. 29a3:
démiourgos agathos; in kreationistischem Kontext auch Resp. 530a6: tou ouranou démiourgos, Soph.
265c4: ... theou démiourgountos, PIt. 270a5 und 273b1: démiourgos.

An der Stelle im Timaios (28a6), wo der gottliche démiourgos erstmals so bezeichnet wird, ist ho
démiourgos nur eine andere Bezeichnung fir die Ursache (aition, a4) eines Entstehens. Deshalb habe
ich démiourgos hier durch "Hersteller" statt (wie in anderen Kontexten treffender) durch "Fachmann™
wiedergegeben.

® THEILER 1925/65, 85; vgl. dann bes. ebd. 89 f.
9vgl. HEINEMANN (2002, 57 ff.; 2005, 30 ff.; 2006a).
Vgl. HEINEMANN 2005, 28 (bes. Anm. 65).



4

Strukturprinzipien zuriickgefihrt und als Leistung mehr oder minder anonymer, aber jeden-
falls géttlicher Lenkungsinstanzen beschrieben.*?

Die Auffassung von "Natur" als Regularitdt macht zwar diese Strukturprinzipien und Len-
kungsinstanzen als solche entbehrlich. Aber zur Erklarung von Ordnung genlgt bloRe Regula-
ritatt ohne Anfangsbedingungen nicht. Es ist vielleicht kein Zufall, da mit diesem neuen
Erklarungsbedarf ein neuartiges, in der Literatur seit Ende des 5. Jh. vielfach bezeugtes,™
dann auch von Platon aufgegriffenes Interesse an kreationistischen Gedankenspielen einher-
geht.

Avistoteles teilt dieses Interesse nicht. Nach seinem Wissenschaftsverstandnis kann eine blof3e
Narration nicht als wissenschaftliche Erklarung gelten. Die Anfangsbedingungen, auf die sie
fihrt, sind stets kontingent und wiederum erkl&rungsbediirftig. Eine wissenschaftliche Erkla-
rung soll aber ein Nachweis von Notwendigkeit sein; der hierfur erforderliche Rekurs auf
Unbewegtes kann nach Aristoteles nur in Form einer teleologischen Erklarung gelingen (s.u.
T6 und T7).

Wenn Passungsverhaltnisse zwischen spezifischen Naturen tberhaupt erklarbar sind, dann
missen sie demnach teleologisch erklart werden kénnen. Folgt man der in der Themenformu-
lierung dieses Aufsatzes zitierten Erlauterung (s.u. T5e), rekurriert jede solche Erklarung auf
eine spezifische "Substanz™ oder "Natur”. Wie ich in Teil 3. dieses Aufsatzes zeigen will, ist
dies jeweils die Natur derjenigen Art, die als Nutzniel3er auf das fragliche Passungsverhaltnis
angewiesen ist. In Teil 2 gebe ich einige Hinweise zu den Grundbegriffen, die nach Aristote-
les fur teleologische Erklarungen einschldgig sind.

Die in meiner Themenformulierung erwéhnte Unterscheidung zwischen "innerer" und "aufRe-
rer" Finalitt wird erst in Teil 3 eingefuhrt. Sie entspricht dem "Wozu-von" und "Wozu-fur"
bei Aristoteles (s.u. 3.2.4.). Passungsverhéltnisse lassen sich durch die "Natur" der auf sie
angewiesenen Arten erklaren, weil dieses "Wozu-fiur" als biologische Anpassung interpretiert
werden kann (s.u. 3.3.).

'2 Solche Strukturprinzipien sind das "Recht" (diké) Anaximanders (DK 12 B 1), die "Regel" (logos)
Heraklits (DK 22 B 1 und passim) und Leukipps (DK 67 B 2), die "Zwangslaufigkeit" (anagké) bei
Parmenides (DK 28 B 10.6) und die "Passung” (harmonia) bei Philolaos (DK 44 B 6). Auf eine
Lenkungsinstanz verweist die Kapitdnsmetapher bei Heraklit, Parmenides und Diogenes von Apollo-
nia, evtl. auch schon bei Anaximander (vgl. DK 22 B 41, 28 B 12.3, 64 B 5 und 12 A 15: kybernad). -
Vgl. insgesamt HEINEMANN 2002, 54 ff.

Die Kapitansmetapher fehlt bei Anaxagoras und Empedokles. Bei Empedokles kdnnen "Liebe"
und "Streit" gleichermalen als Ordnungsprinzipien und als Lenkungsinstanzen aufgefalst werden.
Den Ubergang zu einer kreationistischen Erklarung markiert die Behauptung des Anaxagoras, die
"Vernunft" habe, durch den Anstol3 einer Wirbelbewegung, "alles geordnet" (DK 59 B 12: panta
diekosmése nous).

B3 \vgl. Anaxagoras, DK 59 B 12 (siehe vorherige Anm.); [Hippokrates], De victu 11; Theseus bei
Euripides, Suppl. 195 ff.; Protagoras bei Platon, Prot. 320C ff.; Sokrates bei Xenophon, Mem. | 4 und
passim.



2. Grundbegriffe: Die Fragen Warum? und Wozu?

Zu wissen heil3t fir Aristoteles, nicht nur die jeweiligen Tatsachen zu kennen, sondern sie
insbesondere auch durch Angabe ihrer Ursachen erklaren zu kdnnen. Jede solche Erklarung
ist fir Aristoteles eine Antwort auf die Frage "Warum?" (dia ti); zum Wissen gehort es dem-
entsprechend, “das jeweilige Warum erfaRt [zu] haben".** Aristoteles unterscheidet vier Wei-
sen, in denen die Frage Warum? zu stellen und durch eine wissenschaftliche Erklarung zu
beantworten ist. Die vier Fragen, in die sich die Frage Warum? somit differenziert, sind nach
Phys. 1l 3, 194b23 ff..

T1la: die Frage "... woraus als darin Vorhandenem etwas entsteht, wie die Bronze aus
der die Statue und das Silber aus der die Schale ist" (b24-5), d.h. nach dem jeweiligen
“Material"*® - oder in spaterer Terminologie: nach der sog. Materialursache (causa ma-
terialis);

T1b: die Frage "Wias ist das?",'® d.h. nach "Form" (oder "Art": eidos b26) und "Muster"
(paradeigma, ebd.) und nach dem "Was-es-heif3t-dies-(oder-so-etwas)-zu-sein™ (to ti én
einai, b27) - in spéterer Terminologie: nach der sog. Formursache (causa formalis);

T1c: die Frage, "von woher der erste [d.h. nachstliegende: proté] Anfang der Anderung
oder des Stillstands kommt" (b29-30), d.h. nach "dem, was macht" (to poioun, b31) und
den jeweiligen Vorgang oder sein Ende veranlal3t - in spaterer Terminologie: nach der
sog. Wirkursache (causa efficiens); sowie schlieBlich

T1d: die Frage "Wozu?" (hou heneka, b33), d.h. nach dem "Zweck" oder "Ziel" (telos,
b32) - in spéterer Terminologie: nach der Zweckursache (lat. causa finalis).

Mein Thema ist das Wozu; daf} das Wozu nur eine von vier miteinander zusammenhangenden
Arten des Warum ist, bleibt zu beachten. Ich beginne mit der Diskussion eines verbreiteten
MifRverstandnisses, wonach die Frage Wozu? auf eine Zwecksetzung oder Absicht verweist
(Abschnitt 2.1). Anschlieend erl&utere ich die erwéhnte, in meiner Themenformulierung
zitierte Aristoteles-Stelle, wonach die Frage Wozu? vielmehr auf die "Substanz" - und das
heift: auf die spezifische "Natur" - des jeweiligen Gegenstandes verweist (Abschnitt 2.2).

2.1. Ziel und Absicht. Die Reichweite des Technikvergleichs
Aristoteles illustriert die Frage Wozu? sogleich durch ein Beispiel:

T2: "Beim Spazierengehen [ist das Wozu] die Gesundheit. Denn warum geht man spa-

zieren? Wir sagen, 'Damit man gesund bleibt [oder: wird].","" und indem wir so spre-

chen, glauben wir die Ursache anzugeben." (Phys. Il 3, 194b33-5)

“ Phys. 11 3, 194b19: ... prin an labémen to dia ti peri hekaston. Ebenso APo Il 11, 94a20; Met. | 3,
983a25. - Ubersetzungen aus dem Griechischen stammen, wenn nicht anders angegeben, von mir.

' In diesem Sinne Phys. 11 3, 195a9: hylé.
®Phys. 11 2, 193b27 und passim: ti estin.



So eingédngig dieses Beispiel einerseits ist, so verfanglich ist es andererseits auch. Denn die
angeflihrte Antwort - "Damit man gesund bleibt [oder: wird]." - ist von vornherein auch als
Auskunft tber die mit dem Spazierengehen verbundene Absicht zu verstehen. Es liegt daher
nahe, die Frage Wozu? so aufzufassen, dal3 ein Ziel (oder Zweck: telos) nur durch eine ent-
sprechende Absicht zur Ursache wird.

Das ware aber ein Milverstandnis. Ziele kdnnen nach Aristoteles auf verschiedene Weisen
zur Ursache werden. Bei menschlichem Tun kann dies durch eine ausdrickliche Absicht
geschehen. Insbesondere ist bei einer verdauungs- und insofern gesundheitsfordernden,®
vielleicht sogar &rztlich verordneten Mallnahme wie dem Spazierengehen mit einer solchen
Absicht zu rechnen: die kunstgerechte Wahl der Mittel wird handlungsleitend, indem das Ziel
durch eine Absicht handlungleitend gemacht wird. Aber im Unterschied zur Teleologie kunst-
gerechten Tuns ist die nattrliche Teleologie nach Aristoteles durchaus absichtslos. Die Pointe
des Vergleichs der Zielbestimmtheit natiirlichen Geschehens mit der ZweckméRigkeit kunst-
gerechten Tuns liegt eben darin, daB gleichwohl fur beide Félle dasselbe Wozu? einschlagig
sein soll.

Durch die Verknlpfung von Ziel und Absicht ergibt sich somit eine ganz unaristotelische
Auffassung von Teleologie. Diese wurde vielleicht am deutlichsten von THOMAS von Aquin
formuliert: Durch die Behauptung, die Natur wirke auf ein Ziel,

"... wird die Frage der [sc. gottlichen] Vorsehung aufgeworfen. Denn was kein Ziel er-
kennt, strebt auch nach keinem Ziel, auler wenn es von etwas anderem, welches das
Ziel erkennt, darauf gerichtet wird, wie der Pfeil vom Schitzen. Wenn die Natur [von
der THoMAS unterstellt, daB sie als solche gar nichts erkennt] auf ein Ziel hin wirkt,
mul} sie daher von einem intelligenten Wesen eingerichtet sein. Und dies ist die Leis-
tung der Vorsehung."®

So wird die natirliche Teleologie zum Gottesbeweis. Das ware vielleicht noch im Sinne Pla-
tons, fir den es keine Ordnung ohne ordnende Tatigkeit gibt;?® aber es ist, wie gesagt, ganz
unaristotelisch.

Die Einschléagigkeit des obigen Beispiels ergibt sich fir Aristoteles aus einer strukturellen,
von der Verknupfung von Ziel und Absicht unabhdngigen Entsprechung zwischen naturli-
chem Geschehen und kunstgerechtem Tun:*

T3: "Worin ein Ziel ist, da wird das Friihere und das AnschlieRende seinetwillen getan.
Und zwar gilt jeweils: wie etwas getan wird, so wére es gewachsen, und wie etwas ge-

17 . gesund bleibt [oder: wird]" (hygiainé;, b34): Die Mehrdeutigkeit wird auch nicht durch die
anschlieenden Beispiele aufgeldst; sie ist hier wohl ohne Belang.

8\/gl. Phys. 11 6, 197b24, wo das Gehen ausdriicklich "zum Abfiihren dient" (lapaxeds heneka estin).

¥ THomaAs, in Phys. 11 xii 1, p. 90 (zu Phys. Il 8, 198b10-16). Die Stelle ist bei SPAEMANN und Low
(1981, 85) teilweise zitiert; Ubers. und markierte Einschiibe von mir.

2\/gl. Platon, Phb. 28D ff. und &fter.
21 Zu dieser Entsprechung auch CHARLES 1991, 114 ff.



wachsen ist, so wirde es getan, wenn nichts dazwischenkommt. Getan wird es zu einem
Zweck. Daher ist es auch zu einem Zweck gewachsen. Gehdrte beispielsweise ein Haus
zu den durch Natur entstehenden Dingen, dann entstiinde es auf dieselbe Weise [und
das heif3t hier: in derselben Schrittfolge; GH] wie jetzt infolge der Kunst. Und entstlin-
den umgekehrt die Naturdinge nicht durch Natur, sondern durch Kunst, dann entsttinden
sie auf eben dieselbe Weise wie sie gewachsen sind. Also geschieht jeweils der eine
Schritt um des anderen willen.” (Phys. 11 8, 199a8-15)

Zu beachten ist, daB nach Avristoteles die "Kunst" der "Natur" folgt, nicht umgekehrt.? Die
Struktur natirlichen Geschehens 148t sich zwar anhand der Struktur kunstgerechten Tuns
illustrieren. Aber die Analyse des natiirlichen Geschehens wird durch diese Illustration nicht
ersetzt; wie weit die Entsprechung beider Bereiche geht, kann tiberhaupt nur durch eine ver-
gleichende Analyse ausgemacht werden. Ich will mich hier auf zwei Punkte dieser Analyse
beschranken.?®

Erstens. Aristoteles unterstellt in beiden Bereichen einen Typ von Vorgangen, durch die je-
weils ein Anfangszustand uber eine kontinuierliche Folge von Zwischenschritten in einen
Endzustand Uberflhrt wird. Die behauptete Entsprechung ergibt sich dann insbesondere dar-
aus, dal} die Reihenfolge der Zwischenschritte in beiden Bereichen durch gleichartige Sach-
zwange festgelegt ist. Beim Bau eines Hauses wird zuerst das Fundament gelegt, dann wer-
den die Mauern hochgezogen und zuletzt das Dach hergestellt. Ebenso beginnt das Aufkei-
men eines Baumchens mit der Verwurzelung im Boden, dann bildet sich ein Stamm, der
schlie3lich Blatter treibt, nachdem er eine gewisse Hohe erreicht hat. In beiden Fallen ist die
Reihenfolge der Schritte ein Erfordernis fur das Zustandekommen des Resultats: Man kann
kein Haus bauen, indem man mit dem Dach beginnt, um dann unter dem Dach die Mauern zu
errichten und unter den Mauern das Fundament zu legen; und ebenso kann kein Baumchen
entstehen, indem zuerst die Blatter wachsen und dann erst der Stamm und die Wurzeln.** In
beiden Féllen liegt es daher nahe, die tatsachliche Abfolge unter Rekurs auf das Resultat zu
erklaren, fur das sie erforderlich ist.

22 Der Begriff der Kunst ist hier im weiten, alteuropaischen Sinn zu verstehen: Als "Kunst" (gr. tech-
né, lat. ars, davon engl. art, etc.) gilt demnach jeder Bereich anspruchsvoller und lehrbarer, eine
bestimmte Aufgabe erflillender Té&tigkeiten, in dem es Kriterien zur Unterscheidung zwischen Richtig
und Fehlerhaft gibt und in dem daher die Rede davon sein kann, daR jemand "kunstgerecht" oder
"kunstwidrig" verféhrt. VVgl. HEINIMANN 1961/76 (bes. S. 128 und 163 f.); SCHNEIDER 1989, Kap. Il
1. "Kiinste" sind beispielsweise die Medizin (iatriké), die Malerei (graphiké), das kaufménnische
Rechnen (logistiké), die Politik (politiké) usf. Erst im 18. Jh. ist es Ublich geworden, den Begriff der
Kunst auf die sog. "schonen"” - von Aristoteles (Poet. 1, 1447a13 ff.) als Weisen der "Nachahmung"
oder "Darstellung” (mimésis) charakterisierten - Kinste einzuschranken; vgl. RECKERMANN 1976,
Sp. 1374 f.; HALLIWELL 2003, 167 ff. sowie im GRIMMschen Worterbuch, Bd. V (1873) = Bd. 11
(dtv), s.v. "Kunst", den Abschnitt Il, 4c (Sp. 2681 f.).

Z Dieselben Punkte betont DEPEW 1997, 222 f.

24 Aus naheliegenden Griinden habe ich den biologischen Sachverhalt stark vereinfacht. Aristoteles ist
hier nicht so explizit, wie es wiinschenswert ware. VVgl. aber PA Il 8, 654b27-655a4 zur Geristfunkti-
on des tierischen Skeletts.



Zweitens. In beiden Bereichen wird das Ziel bereits zu Beginn das ganzen Vorgangs durch
eine effiziente Ursache antizipiert. Hierin stimmt Aristoteles mit THOMAS durchaus Uberein.
Aber anders als THOMAS unterstellt, sind diese Ursachen von ganz unterschiedlicher Art:
Ausgangspunkt natiirlichen Entstehens ist nach Aristoteles der "Samen" (sperma),® aus dem
das entstehende Lebewesen dann selber besteht.?® Durch ihn wird die relevante "Form" (ei-
dos) zu einem inneren Antrieb des Entstehens. Wenn dieses miflingt, liegt das nach Aristote-
les entweder an widrigen Umstanden oder daran, da der Samen defekt ist.”” Aber der Samen
ist kein unhintergehbarer Ausgangspunkt.”® Sein Urheber und insofern die "zugespitzteste
Ursache" des Entstehens ist das elterliche Lebewesen,? als Exemplar derselben Art und somit
als Tréager derselben Form - d.h.

T4a: "die artgleiche Natur, im Sinne der Form, und zwar diese Natur in einem anderen
Ding" - gemal der allgemeinen Regel, dal "ein Mensch einen Menschen erzeugt.”
(Met. V11 7, 1032a24-5)

Ausgangspunkt kunstgerechten Herstellens ist das Wissen, worum es sich bei dem gesteckten
Ziel handelt und was zu seiner Realisierung erforderlich ist; die relevante "Form" (eidos) ist
"in der Seele" der Herstellers, wie Aristoteles sagt:

T4b: "Durch Kunst hingegen kommt zustande, wovon die Form in der Seele ist; dabei
nenne ich Form das Was-es-hei3t-dies-(oder-so-etwas)-zu-sein des jeweiligen Gegen-
standes und die primare ousia. [...]

Die Gesundheit aber ist die in der Seele anzutreffende Erklarung und die Wissen-
schaft. Das Gesunde (to hygies) kommt zustande, wenn man die folgende Uberlegung
anstellt: Weil Gesundheit dies ist, muf3, wenn Gesundes sein soll, jenes vorliegen, z.B.
Gleichmal}, und wenn dieses, Warme; und so Uberlegt man immer [sc. weiter], bis man
[sc. die Uberlegung] auf etwas gefiihrt hat, das man schlieRlich selber zustandebringen
kann. Der hiervon dann ausgehende, auf die Gesundung gerichtete Vorgang (kinésis)
heiRt Herstellung (poiésis). So ergibt es sich, daR die Gesundheit in gewisser Weise*
aus Gesundheit entsteht und das Haus aus einem Haus - ndmlich aus dem ohne Material

2 Zur Schliisselrolle des sperma bei der Bestreitung zufalligen Entstehens: Phys. II 4, 196a31-3; ebd.
8, 199b7 und b9.

®GA 12, 716a8-9: ek toutou ... synistatai.

2" Phys. 11 8, 199b18: an mé ti empodisé; bzw. ebd. b6: diaphtheiromen[ou] ... tou spermatos (s.u.
T14c); im selben Sinne wie 199b6 auch Phys. I, 6, 197b37: entos (sc. to aition, b36). — Dal3 sinnvoll-
erweise von Fehlern die Rede sein kann, ist nach CHARLES (1991, 116 f.), neben der zweckmaligen
Schrittfolge (s.0. zu T3), ein weiteres gemeinsames Merkmal beider Formen teleologischer Verursa-
chung.

% In diesem Sinne Met. X1V 5, 1092a17: ouk esti to sperma préton.

2\/gl. zum folgenden auch Phys. 11 3, 195b21-5: Die "zugespitzteste Ursache" (to aition ... to akro-
taton, b22) ist beim Hausbau der Mensch als Fachmann - und somit letztlich sein Fachwissen.

% Dieser Vorbehalt (tropon tina, b11) 148t daran denken, daB in einem trivialen, aber fiir Aristoteles
an anderer Stelle wichtigen Sinne "zwar ein Mensch aus einem Menschen, aber keine Liege aus einer
Liege entsteht" (Phys. Il 1, 193b8-9).



[d.h. aus dem Was-es-heift-gesund-zu-sein bzw. dem Was-es-heift-ein-Haus-zu-sein']

dasjenige, das Material hat. Die drztliche oder hausbauerische Kunst ist die Form der
Gesundheit bzw. des Hauses [sc. in der Seele, b1] ..." (Met. VII 7, 1032a32-b2, b5-14)

In beiden Fallen - beim natlrlichen Entstehen und beim kunstgerechten Herstellen - ist die
Form des Resultats und somit das Ziel des ganzen Vorgangs durch seine effiziente Ursache
vorgegeben.® Diese Form (eidos) entsteht nach Aristoteles nicht;* sie liegt immer schon vor,
und zwar

- bei natiirlichem Entstehen im Erzeuger als dessen "Natur” (physis), und

- bei kunstgerechtem Herstellen im Hersteller als dessen "Fachwissen" (techné).*
Diese Unterscheidung zweier Weisen, in denen eine Form vorliegen kann:

- verkorpert durch einen Gegenstand, dessen Form sie ist, bzw.

- gewul3t durch einen Menschen, der evtl. als Hersteller eines sie verkdrpernden Gegen-

standes fungiert,

ist nach Aristoteles flr den Unterschied zwischen "Natur" und "Kunst" konstitutiv.

2.2. Die jeweilige "Natur' wirkt zu einem Zweck, und sie ist selber der Zweck

Eine vollstandige wissenschaftliche Erklarung muf alle vier Varianten der Frage Warum?
beantworten:

T5a: "... da die Natur (physis) zu einem Zweck [wirkt], hat man auch diese Ursache zu
kennen und das Warum in allen Bedeutungen anzugeben, als da sind (hoion):®

T5b: dal’ aus diesem [als der Wirkursache, GH] zwangslaufig jenes hervorgeht (‘aus
diesem' heil3t hier: schlechthin oder meistens),

%! In diesem Sinne b14: legd ousian aneu hylés to ti én einai (ousia steht hier fiir Beispiele wie Ge-
sundheit und Haus; vgl. Ross 1924 ad loc.).

%2 Anders als CHARLES (1991), der Met. VII 7 unverstandlicherweise iibergeht, sehe ich hier einen
entscheidenden Hinweis auf die in Phys. 1l unausgefiihrte Unterscheidung beider Formen teleologi-
scher Verursachung. Dabei scheint sich freilich ein gewisser, nach CHARLES (ebd. 105) unplausibler
Primat der Teleologie des Werdens (ebd. 104, (iii)) vor der Teleologie der Struktur zu ergeben. Aber
was mit der Frage nach einer flr letztere, d.h. fur die funktionale Beziehung von Teil und Ganzem
(ebd. 104: (iv)) einschlagigen Form der Verursachung (ebd. 117: "form of causation™) gemeint ist,
bleibt ohnehin rétselhaft.

3 Met. VII 8, 1033b5-8 u.0.

% \Wegen dieser Gleichsetzung der techné mit dem gewuBten eidos und der physis mit dem verkérper-
ten eidos kann Aristoteles nach SEDLEY (2007, 179 f.) behaupten, dal die techné sowenig wie die
physis "tberlegt” (Phys. 11 8, 199b28: ... ou bouleuetai): Nicht das Fachwissen tiberlegt, sondern der
Fachmann. - Dies ist m.E. {iberzeugender als WIELANDs (%1970, 271) Interpretation der Stelle, wo-
nach das Uberlegen erst einsetzt, "wo die unmittelbare Vertrautheit mit der Sache gestort ist” und die
"vollendete Kunstfertigkeit" daher "keiner Uberlegung ... bedarf".

% . auch diese Ursache": kai tautén (b4), sc. archén (cf. a36). Zur Ubersetzung von hoion (b5) s.u.

2.2.5. - Die Numerierung der folgenden Unterpunkte ist von mir hinzugefugt.



10

T5c: und: wenn das sein soll ... (wie z.B. aus den Pramissen die Konklusion) [das heif3t:
wenn die Konklusion sein soll, dann ist sie aus bestimmten Pramissen - als der Materi-
alursache - abzuleiten; und ebenso: wenn ein bestimmtes Ding sein soll, dann hat es aus
einem bestimmten Material zu entstehen; GH],

T5d: und: dall das Was-es-heil3t-dies-(oder-so-etwas)-zu-sein [d.h. die Formursache,
GH] dieses war,

T5e: und: weil es so besser ist - nicht schlechthin, sondern das Bessere nach Malgabe
der Substanz (ousia) des jeweiligen Gegenstandes.” (Phys. Il 7, 198b4-9)

2.2.1. In meiner Themenformulierung habe ich den letzten Punkt dieser Liste zitiert. Ehe ich
darauf (und dann auch auf die einleitende Bemerkung, die Natur wirke zu einem Zweck)
néher eingehe, erléutere ich zunéchst kurz die anderen Punkte (T5b-d; zu T5a s.u. 2.2.3.).

Zu T5b: Aufféllig ist hier die ganz modern anmutende Auffassung der effizienten Verursa-
chung als notwendige (oder zumindest wahrscheinliche) Verknupfung. Aristoteles betont hier
die Regularitét effizienter Kausalbeziehungen. Unmittelbar zuvor hat er zunéchst, in Anleh-
nung an T1c, die Wirkursache als das Woher der Bewegung charakterisiert.®*® AnschlieRend
hat er sich dann freilich gegen eine - vielleicht sogar durch diese Formulierungen nahegelegte
- Auffassung verwahrt, wonach Ursachen in Form einer Narration angebbar sind.

T6a: "Beim Entstehen betrachtet man die Ursachen meist folgendermalen: Was ent-
steht nach wem, was hat zuerst eine Wirkung ausgetibt, oder worauf ist [sc. zuerst] eine
Wirkung ausgetbt worden, und so immer eines nach dem anderen.” (Phys. 1l 7, 198a33-
5)

Zur wissenschaftlichen Erklarung genugt kein blofRes "erst dies und dann das". Denn, so eine
Parallelstelle in der Einleitung zu De partibus animalium,
T7:"... bei dem Schema

Weil dieses der Fall oder geschehen ist (estin é gegonen), muf} jenes zwangs-
laufig der Fall sein oder bevorstehen (estin & estai).

1Rt sich die Notwendigkeit der Demonstration nicht ins Unendliche verketten (eis aidi-
on synartésai), so dafl man, weil dieses der Fall ist, sagen kdnnte, dal} jenes der Fall ist
(hdste eipein, epei tode estin, hoti tode estin).” (PA I 1, 640a5-8).*’

% In diesem Sinne Phys. Il 7, 198a26: to ... hothen hé kinésis proton (“das Woher-zuerst-die-
Bewegung"), vgl. a24 und a33: to kinésan bzw. to préton kinésan (“was bewegt hat" bzw. "das
néchstliegende, das bewegt hat").

7 . bei dem Schema": tés toiautés apodeixeds (frei ibersetzt). - In den Einzelheiten ist diese Stelle
nicht leicht durchschaubar, da die im unmittelbaren Kontext vorausgesetzte Unterscheidung zwischen
der "Naturwissenschaft” (physik&) und den "theoretischen Wissenschaften" (ebd. al-2) ratselhaft
bleibt. Zu den Interpretationsalternativen vgl. KULLMANN 2007, 287 ff. -



11

Erforderlich ist nicht nur die Regularitat dieser Verknipfung, sondern vor allem auch ihre
Verankerung in etwas, das

T6b: "... bewegt, ohne selbst in Bewegung zu sein (kinei mé kinoumenon), z.B. das
ganzlich Bewegungslose und Erste von allem [d.i. Gott] sowie das [jeweilige] Was-ist-
das und die Gestalt. Denn diese sind Ziel und Wozu." (Phys. 11 7, 198b1-4)

Sowohl Gott als auch das jeweilige "Was-ist-das und die Gestalt” bewegen nicht als Anfang
eines zeitlichen Nacheinander, sondern als "Ziel und Wozu"; sie sind daher kein Ausgangs-
punkt flr eine narrative Erklarungsstruktur.

Zu T5c: Der Vergleich von Pramissen und Material wird hier stillschweigend vorausgesetzt.
An einer friihere Stelle sagt Aristoteles ausdriicklich:

T8: "die Buchstaben bei den Silben, das Material bei den Werkzeugen, das Feuer, die
Erde und alles dergleichen bei den Korpern, die Teile beim Ganzen sowie die Annah-

men bei der Konklusion" seien "Ursachen von der Art des Woraus".*®

Gemeinsam ist diesen Beispielen, daB jeweils von einem Resultat her nach dessen Vorausset-
zungen - man kann auch sagen: vom Bedingten her nach der Bedingung - gefragt wird: Wel-
che Buchstaben braucht man, um diese Silbe zu schreiben? Und welches Material, um eine
Sage herzustellen? Aus welchen Grundstoffen (d.h. "einfachen Korpern", oder lax gesagt:
Elementen) bestehen Steine, Fett oder Holz? Welche Kdorperteile haben Regenwirmer oder
Quallen? Und ebenso dann auch: Welche Pramissen brauche ich, um eine bestimmte Tatsache
durch eine Demonstration zu erklaren?

Zu beachten ist dabei nur, dal3 die Demonstration nicht das Bestehen, sondern die Notwen-
digkeit einer Tatsache sichern soll:* Sie stiftet einen Zusammenhang mit geeigneten Pramis-
sen, durch den die Konklusion keine isolierte und insofern zufallige, sondern eine notwendige
Tatsache ist.

Zu T5d genugt es zunéchst festzuhalten, dal? die Auffassung der Formursache als “das Was-
es-heilt-dies-(oder-so-etwas)-zu-sein™ der eingangs aus Phys. Il 3 zitierten Formulierung
entspricht (s.o0. T1b). Zur wissenschaftlichen Erklarung gehdrt demnach eine sachgeméRe und
auf den jeweiligen Gegenstand bezogene Auskunft (logos) daruiber, was es heift, dies (oder so

% Phys. 11 3, 195a16-9, hier zit. in der ausfiihrlicheren Formulierung der ansonsten identischen Paral-
lelstelle Met. V 2, 1013b17-21. - Statt "das Feuer, die Erde und alles dergleichen™ (to pyr kai hé gé
kai ta toiauta panta, 1013b18-9) hat Phys. Il 3: "das Feuer und dergleichen” (to pyr kai ta toiauta,
195a17).

%50 auch Anal. post. 1l 11, 94a21-2, wo das Woraus durch die Formel "Unter welchen [Vorausset-
zungen] (tindn ontdn) muR dieses zwangslaufig [der Fall] sein?" eingefuhrt wird; dazu DETEL 1993,
Bd. Il, S. 685.



12

etwas, d.h. ein Gegenstand der fraglichen Art) zu sein;* die Frage "Wias ist das?" muR durch
eine Definition beantwortet werden.*

Nach T5e ist das Wozu "das Bessere nach MalRgabe der Substanz des jeweiligen Gegenstan-
des". Diese Auffassung ist in mehrfacher Hinsicht erklarungsbedurftig:

2.2.2. Der Verweis auf das "Bessere™" entspricht einer friiheren Bemerkung, wonach "nicht
jeder AbschluB [eines Vorgangs] ein Ziel sein will, sondern nur der beste” (Phys. 1l 2, 194a32-
3). Auch sonst wird das Wozu von Aristoteles mit dem einschlégigen Guten - dem "Besten
und Ziel des Ubrigen" - identifiziert.** Festzuhalten ist daher einerseits: Eine um den Begriff
des Guten verkirzte Teleologie kommt fur Aristoteles nicht in Betracht. Andererseits insistiert
Aristoteles, dal? teleologische Erklarungen als naturwissenschaftliche Erklarungen ausweisbar
sein mussen; mit der Bemerkung, nicht das Bessere schlechthin, sondern das "nach Mafgabe
der Substanz des jeweiligen Gegenstandes” Bessere sei von Belang, wird der Begriff des
Guten geradezu als terminus technicus fir die jeweilige naturwissenschaftliche Disziplin
reklamiert.

Die Einschléagigkeit teleologischer Gesichtspunkte fir wissenschaftliche Erklarungen - und
somit fur die Naturwissenschaft - wird somit durch den Begriff des Substanz hergestellt.*®
Aristoteles spricht ausdriicklich von der Substanz "des jeweiligen Gegenstandes".** "Sub-
stanz" (ousia) ist hier nicht der jeweilige Gegenstand selbst, sondern dasjenige an ihn, das
durch eine Definition gefalit werden kann, d.h. in aristotelischer Terminologie: das jeweilige
"Was-es-heil3t-dies-(oder-so-etwas)-zu-sein™ (to ti én [sc. to hekastd;] einai), mit dem in T1lb
und T5d die Formursache gleichgesetzt wurde.*”> Vom Guten soll in teleologischen Erklarun-
gen also nach Kriterien die Rede sein, die sich aus einer sachgemaRen, auf den jeweiligen
Gegenstand bezogenen Auskunft dariiber ergeben, was es heil3t, dies (oder so etwas) zu sein.

“*In diesem Sinne Phys. Il 3, 194b27: ho logos ho tou ti én einai.

“!In diesem Sinne Phys. 11 1, 193b1-2: "... diejenige Form (eidos), die der sachgeméaRen Auskunft
(logos) entspricht, mit der wir definieren und angeben (hé; horizomenoi legomen), was Fleisch oder
Knochen ist".

“2Phys. 11 3, 195a24-5 (weitere Parallelstellen bei JOHNSON (2005, sect. 3.5).

* Diesen — gerade auch fiir das ergon-Argument der Nikomachischen Ethik konstitutiven — Zusam-
menhang ignoriert BRULLMANN (2012, 10n20 und passim).

“Phys. 11 7, 198b9: ... pros tén hekastou ousian.

“* Unuiberbietbar breit, aber treffend iibersetzt WAGNER: "... im Hinblick auf das bestimmte Wesen,
welches dem jeweiligen Naturgebilde eignet"”; desgleichen PRANTL ("Wesen") und JUDSON (2005,
359: "essence"). - Zu schwach ist SEDLEYsS "being"” fur ousia (2007, 197 f.). SEDLEY selbst hat in
einem friheren Aufsatz (1991, 190n19) weitaus treffender auf BONITz (Index 545b45 ff.; Stichwort
ousia, 3g) verwiesen, wonach sich aus der Auffassung ousia als eidos (ebd. a32 ff.) und ti én einai
(ebd. a49 ff.) eine Verwendung ergibt, bei der ousia "notionem naturam vim alicuius rei" bezeichnet.
Dementsprechend schreiben z.B. Ross (1936, 528) und NussBAauM (1978, 80) "nature" fiir ousia;
SEDLEY (1991, 190) schreibt "in relation to the kind of thing each being is" fir pros tén hekastou
ousian.



13

2.2.3. Die Bezugnahme auf den Gegenstand, um dessen Substanz es sich handelt, erfolgt in
T5e ganz beildufig; im vorherigen Punkt habe ich sie ebenso beildufig interpoliert. Aristoteles
hat diesen Gegenstand schon in T5a durch den Naturbegriff ins Spiel gebracht.

"Die Natur", heif3t es dort, wirkt "zu einem Zweck"; deshalb misse man "auch diese Ursache
kennen™ und bei wissenschaftlichen Erklarungen "das Warum in allen Bedeutungen™ angeben
(Phys. 11 7, 198b4-5). Wie fast immer im Griechischen, ist "Natur™ (physis) hier die - indivi-
duelle oder spezifische - Natur eines bestimmten, in den fraglichen Sachverhalt involvierten
Gegenstandes:

T9: "die Natur ist immer in einem Zugrundeliegenden.” (Phys. 11 1, 192b34)*

Der Naturbegriff unterstellt somit immer schon die Bezugnahme auf den Gegenstand (oder
die Art von Gegenstéanden), um dessen (bzw. deren) Natur es sich handelt.

Aristoteles definiert "Natur" als einen "Ursprung von Bewegung und Stillstand" eines Gegen-
standes, der zu diesem Gegenstand "als solchem" (kath' hauto), d.h. zu dem, was ihn als ein
Ding von bestimmter Art kennzeichnet und somit seine "Substanz" ausmacht, gehort.*” In
diesem Sinne eine "Natur" zu haben, zeichnet nach Aristoteles die sog. "Naturdinge" (physei
onta) aus - im Unterschied zu Artefakten, denen nach Aristoteles nur aufgrund ihrer Materi-
aleigenschaften, nicht hingegen "insofern, als auf sie die jeweilige Artbezeichnung zutrifft
und sie durch Kunst sind”, ein "Antrieb" zur Anderung "eingepflanzt" ist.*®

In T5e verweist das Wort "Substanz" (ousia, b9) daher nicht nur auf das in T5d angefiihrte
"Was-es-heil3t-dies-(oder-so-etwas)-zu-sein” (to ti én [sc. to hekast6;] einai, b8), sondern
zugleich auch auf die in T5a erwahnte "Natur" (physis, b4). Eine Gleichsetzung liegt nahe. Zu
beachten bleibt dabei allerdings ein Unterschied der Hinsichten: "Was-es-heil3t-dies-(oder-so-
etwas)-zu-sein™ ist die "Substanz" als dasjenige an dem jeweiligen Gegenstand, das durch
eine Definition gefalt werden kann; "Natur" ist sie insofern, als sich ein "Ursprung von Be-
wegung und Stillstand” dieses Gegenstandes auf seine "Substanz™ zurtckfihren 1a3t.

Umgekehrt insistiert Aristoteles: Der Zweck, zu dem die "Natur" wirkt (b4), ist nicht das
Bessere schlechthin, sondern das nach MaRgabe der "Substanz" des jeweiligen Gegenstandes
Bessere (b9). Wenn diese "Substanz" gar nichts anderes ist als die "Natur" selbst, die auf den
genannten Zweck wirkt, dann wirkt die "Natur" auf das nach Malgabe ihrer selbst Bessere.

% Zu den seltenen Ausnahmen von dieser Regel vgl. HEINEMANN 2006b, 177n31, 193 f. und 196.

“"Phys. 11 1, 192b21-3. - "Ding von bestimmter Art...": In diesem Sinne ebd. b17: hg; ... tetechyke tés
kategorias hekastés (“insofern, als auf ihn die jeweilige Artbezeichnung zutrifft"). - "Substanz": \Vgl.
Met. V 4, 1015a14-5, wo die Hauptbedeutung von physis als "die Substanz (ousia) derjenigen Dinge,
die als solche einen Ursprung der Bewegung in sich haben" angegeben wird.

“Phys. 11 1, 192b16-20.



14

Das nach Maligabe der "Natur" Bessere ist aber die "Natur" selbst. Das heil3t, die "Natur"
wirkt nicht nur zu einem Zweck, sondern sie ist selber der Zweck, zu dem sie wirkt.*°

2.2.4. "Natur" (physis) ist somit ein "innerer" Bewegungsursprung, im Unterschied zu einer
auBeren "Kraft" (dynamis).>® Diese kann evtl. auf die Natur eines einwirkenden Gegenstandes
zurlickgefiihrt werden. Dasselbe gilt dann auch, wenn eine Kraft zu einem bestimmten Zweck
ausgeubt wird. Angenommen etwa, bei der Einwirkung von B auf A werde eine Kraft A aus-
gelibt, die auf die zu dem Zweck B wirkende Natur von B zuriickgefiihrt werden kann. Die
Natur von A mag ihrerseits zu einem Zweck o wirken. Aber die jeweiligen Zwecke haben
nichts miteinander zu tun. Es ist damit zu rechnen, dal die Einwirkung der Kraft A die
Zwecktatigkeit der Natur von A stort und im Ergebnis vereitelt.>*

Es gehort zur Natur von Flchsen, sich von Hasen (und anderem Getier) zu erndhren; Hasen
zu erjagen und zu verzehren ist ein Zweck,>* zu dem die Natur (d.h. die Fuchsnatur) wirkt.
Aber es gehort nicht zur Natur von Hasen, von Filichsen erjagt und verzehrt zu werden. Die
Natur (und das heifst nun: die Hasennatur) wirkt nicht zu diesem Zweck. Vielmehr werden
alle Zwecke, zu denen die Natur eines Hasen wirkt, dadurch vereitelt, dal} ein Fuchs (oder
sonst irgendein Lebewesen) den Hasen erjagt und verzehrt.>

“ Diese Gleichsetzung entspricht der schon bei der ersten Erwahnung des Wozu in der Physikvorle-
sung gedulRerten Auffassung der "Natur” als "Ziel und Wozu" (Phys. 1l 2, 194a28-9). Kurz vor T5
merkt Aristoteles demgemaR an, daf} drei Arten der Ursache oft "in eins fallen; denn das Was-ist-das
und das Wozu sind eines, und das Woher-zuerst-die-Bewegung ist mit diesen der Art nach dasselbe”
(Phys. 11 7, 198a25-6). Der erlauternde Zusatz, dal "ein Mensch einen Menschen zeugt" (ebd. a26-7),
verweist hier nur indirekt auf die einschldgige "Natur”, die in den drei angegebenen Weisen als Ursa-
che fungiert. An der zitierten Parallelstelle in der Metaphysik geschieht dies aber ausdriicklich: Wie-
der unter Berufung darauf, dal "ein Mensch einen Menschen zeugt" heil3t es dort, "das Durch-
wessen-Einwirkung™ (hyph' hou) sei "die artgleiche, der Form gemal bezeichnete Natur (und zwar
diese Form in einem anderen Ding)" (Met. VIl 7, 1032a24-5; s.0. T4a).

%vgl. Phys. Il 1, 192b13 (physis): en heautd;. De caelo 111 2, 301b17-9 (physis / dynamis): en autd;
hyparchousa vs. en all§; é hé; allo. Met. V 12, 1019a16 (dynamis): & en hetetd; & hé; heteron. Met. IX
8, 1049b10 (physis): en aut6; hé; auto.

*! Zur Unvermeidlichkeit wechselseitiger Stérungen im Nebeneinander teleologischer Zusammenhan-
ge vgl. WIELAND 21970, 276.

%2 Wohlgemerkt: ein intermedidrer Zweck, der sich nur aus dem Beitrag der Erndhrung zu einem
letzlichen Zweck, dem fuchsspezifischen Gedeihen, ergibt.

> Dies ist gerade die Pointe der erwahnten Bemerkung (Phys. Il 2, 194a30-3), daR "nicht jeder Ab-
schluf3 [eines Vorgangs] ein Ziel sein will, sondern nur der beste": Aristoteles mockiert sich hier ber
das Dichterwort, jemand habe

"das Ende, zu dem er geboren ist" (echei teleutén, hésper hounek' egeneto = Com. Adesp. 447
Kock).

Der Tod ist somit kein Zweck, zu dem die Natur wirkt. Aber er ist unvermeidlich, da Lebewesen "eine
Materie haben, in deren Natur es begrindet ist, dal3 sie sowohl existieren als auch nicht existieren
kénnen" (Met. VII 15, 1039b29-30, Ubers. FREDE und PATZIG 1988; in demselben Sinne ist wohl
auch die Wendung to dynaton einai kai mé einai an der Parallelstelle G.C. 11 9, 335a33 zu verstehen,
vgl. JOACHIM 1922, 248 ad loc.). Deshalb kann Aristoteles sogar behaupten, dal das Altern "natur-



15

Wie Aristoteles an einer Stelle der Historia animalium ausfthrt, gibt es zwischen den Tieren
zweierlei "Krieg" (polemos): einerseits zwischen Nahrungskonkurrenten und andererseits
zwischen den Fleischfressern und allen anderen Tieren.>* Nach Avristoteles ist Nahrungskon-
kurrenz durch Nahrungsknappheit bedingt und erledigt sich, wenn diese durch Ftterung
behoben wird.> Fiir die FreRfeindschaft scheint Aristoteles dasselbe anzudeuten.®® Aber da-
rauf kommt es auch nicht an. Zur jeweiligen Natur der Tiere gehort eine charakteristische
Lebens- und Ernahrungsweise mit unbehebbaren Nahrungskonkurrenzen und FreRfeindschaf-
ten; die Fltterung wird von Aristoteles nur als eine Art Experiment angefuhrt, um den Zu-
sammenhang von Nahrungskonkurrenz und Nahrungsknappheit zu belegen. Meine Fuchse
und Hasen stehen sprichwortlich flr eine lange Liste von Feindschaften (und viel selteneren
Freundschaften), die von Aristoteles an der zitierten Stelle angefuhrt wird.

Fur T5e und die Auffassung des Wozu als "das Bessere nach Maligabe der Substanz des je-
weiligen Gegenstandes™ ergibt sich somit: Nach MafRgabe der "Substanz" von Fuchsen und
nach Mafgabe der "Substanz™ von Hasen - d.h. dessen was es heif3t, Fuchs bzw. Hase zu sein
- ist das "Bessere" durchaus verschiedenerlei. Ein Gibergeordnetes Gutes kommt so wenig in
Betracht, wie im Hinblick auf T5e eine ibergeordnete "Natur" in Betracht kommen kann.

2.2.5. Noch eine Bemerkung zum Stellenwert von T5e: Ich habe das griechische hoion
(198b5), das in T5a zur Liste der Arten des Warum Uberleitet, durch "als da sind" Ubersetzt;
"namlich” wire auf dasselbe hinausgekommen. Diese Ubersetzung ist durchaus nicht zwin-
gend. Die gangigere Bedeutung von hoion, der auch viele Ubersetzer und Interpreten folgen,>
ist: "beispielsweise". Ich kann mich hier kurz fassen, da meine Argumentation von dieser
Ubersetzungsfrage gar nicht betroffen ist.

T5 hebt bei der Beschreibung der verschiedenen Arten von Ursache jeweils bestimmte, sys-
tematisch relevante Punkte hervor: Bei der Material- und der Wirkursache die charakteristi-
sche Notwendigkeit des jeweiligen Zusammenhangs; bei der Formursache die Frage, was es

gemaR" ist (Phys. V 6, 230a28: to gar géran kata physin). Zu beachten ist nur, dal sich dies auf die
materielle (oder: zusammengesetzte) Natur der Lebewesen bezieht (vgl. De anima | 4, 408b22 ff.);
und was "zu einem Zweck" wirkt, ist nicht ihre materielle, sondern ihre formale Natur.

> HA IX 1, 608b19-610a35. - Nahrungskonkurrenz innerhalb derselben Art: 608b19-25, 608b30-
609a4; zwischen verschiedenen Arten: 609a18-24 und passim; FreRfeindschaft zwischen verschiede-
nen Arten: 608b25-7, 609a4-18 und passim; Exkurs uber Fang und Zahmung von Elephanten:
610a24-33.

®HA IX 1, 608b30-609a4.

% \v/gl. HA IX 1, 608b35-609a2, wonach sich in dgyptischen Heiligtimern gefangen gehaltene Kroko-
dile gegen den Priester "wegen des Nutzens ruhig verhalten (dia tas épheleias éremountai), ... da fur
ihre Nahrung gesorgt ist". - Zu dieser Formulierung vgl. auch die Bemerkung Gber den Vogel trochi-
los, der seine Nahrung zwischen den Zahnen von Krokodilen sucht, ohne daR ihm diese etwas tun:
das Krokodil "merkt, daf3 ihm der trochilos nitzt" (6pheloumenos aisthanetei, ebd. c. 6, 612a22).

" PRANTL, WAGNER, ZEKL, JOHNSON (2005, 92) etc.; anders die ROT ("namely") sowie CHARLTON
und die Paraphrase von Ross (Doppelpunkt). BoNITz (Index 501b53-502a27, ohne Erwahnung von
Phys. 198b5) erlaubt beides (vgl. a8: nempe, nimirum, scilicet).



16

heif3t, dies (oder so etwas) zu sein; bei der Zweckursache den Rekurs auf das Gute. Zu jeder
dieser Beschreibungen hat Aristoteles an anderen Stellen Alternativen genannt.*® Daher 14Rt
sich auch gar nicht bestreiten, daf3 in T5e die Wendung "weil es so besser ist" (dioti beltion
houtds, 198b8-9) nur ein Beispiel dafur ist, wie sich die Zweckursache angeben 1aRt. Freilich
ist dies ein ausgezeichnetes Beispiel; die Zweckursache wird, wie gesagt, von Aristoteles
geradezu mit dem einschldagigen Guten identifiziert (s.o0. 2.2.2.).

Klar ist dann aber auch, dal? sich der Vorbehalt, nur ein Beispiel zu nennen, in T5e nicht
nochmals auf den Zusatz "nicht schlechthin besser, sondern das Bessere nach Maligabe der
Substanz des jeweiligen Gegenstandes" (ouch hapl6s, alla to [sc. beltion] pros tén hekastou
ousian, 198h9) bezieht. Dieser Zusatz bedeutet vielmehr: Wenn eine wissenschaftliche Erkla-
rung tberhaupt auf das Gute rekurriert, dann muf3 dies nach MaRgabe der "Substanz" (ousia)
des jeweiligen Gegenstandes geschehen.

Diese Interpretation ist keineswegs neu oder originell. Sie entspricht dem Vorschlag von Ross
(1936, 528), der sich seinerseits auf PHILOPONOS (In Phys. 306.2) beruft; ihm sind u.a.
WIELAND (%1970, 276), NussBAuM (1978, 80 und 95 ff.) und neuerdings JUDSON (2005, 359
f.) gefolgt. Die Gegenposition wird vor allem in einem vielzitierten Aufsatz von COOPER
vertreten; ihm sind u.a. FURLEY (1985, 181 f.) und SEDLEY (1991, 190 f. und 2007, 197 f.)
gefolgt.

COOPER (1982/2004, 127n13) interpretiert den Zusatz in T5e dahingehend, daB "it offers as
an example the most common situation, where an organ or other part exists flr the good of
the creature itself which has it,® but rules out only the Platonic kind of universal teleology".
Nach CooPER insistiert Aristoteles hier gegen Platon, dal fiir teleologische Erklarungen im-
mer nur spezifische, in der "Substanz" eines Gegenstandes liegende Malistabe fiir Gut und
Schlecht in Betracht kommen koénnen:;® aber dabei bleibt nach Cooper offen, welcher Ge-
genstand (oder welche Art von Gegenstanden) diesen Malstab liefert.

Es ist nicht ganz durchsichtig, wie CooPeErR den Ausdruck "des jeweiligen Gegenstandes"
(hekastou, 198b9) interpretiert. Der von ihm als Beispiel gekennzeichnete Fall scheint sich
aus demselben Ruickbezug von ousia (b9) auf physis (b4) und (to ti én einai, a8) zu ergeben,
den ich meiner Interpretation zugrundegelegt habe. Aber warum ist das dann nur ein Beispiel?
Und andererseits: Wenn hier nur der Platonische Typ von Teleologie ausgeschlossen werden
soll, dann wére (hekastou, b9) nicht durch "des jeweiligen Gegenstandes"”, sondern durch

¥\/gl. T1, wo Aristoteles in Formulierungsvarianten geradezu schwelgt.

> Beachte die stillschweigende Anspielung auf PHILOPONOS / ROSS: ... it is better for a man to have
hands because they serve as organs of reason” (Ross 1936, 528).

% SEpLEY (1991, 190) weist zu Recht darauf hin, daR bei Platon noch einmal zwischen dem (fiir
Aristoteles unproblematischen) "shared or interactive cosmic good" im Phaidon (97C-98B) und dem
(von Aristoteles abgelehnten) "intrinsic cosmic good which is not anybody's good at all" im Timaios
(29D-30C, 33A-C) differenziert werden muf.



17

“irgendeines Gegenstandes" wiederzugeben.®® Ich glaube nicht, daB der griechische Text das
erlaubt; und so weit geht CoopPER auch nicht.

3. Sind Passungsverhaltnisse zwischen spezifischen Naturen teleologisch erklarbar?
3.1. Die biologische Agenda: biologische Funktionen und Passungsverhaltnisse

Die skizzierte Kontroverse uber Bedeutung und Stellenwert von T5e betrifft eine biologische
Agenda, auf die T5 nur andeutungsweise verweist. Sie 1aRt sich nicht allein anhand dieser
Stelle entscheiden.

3.1.1. JuDSON (2005, 359n55) erwahnt im Zusammenhang mit T5 zwei Parallelstellen aus
den biologischen Schriften. An der einen Stelle (GA V 8, 789b2-5) insistiert Aristoteles gegen
Demokrit, auch das Zwangslaufige geschehe

T10: "zu einem Zweck und dessentwillen, was bei dem jeweiligen Gegenstand besser

ist (tou peri hekaston beltionos charin)".®2

Die andere Stelle (Inc. 2, 704b15-7) formuliert einen der Grundsétze, denen Aristoteles "in
[s]einem naturwissenschaftlichen Lehrgang zu folgen pflegt” (ebd. b12-3):

T11: "... daB die Natur nichts vergebens macht (ouden matén poiei);** sondern [sc. sie
macht] stets aus dem Mdoglichen das Beste fir die der jeweiligen Art von Tier entspre-
chende Substanz (té; ousia; peri hekaston genos zdjou)."®*

Fur JubsoN ist T5 "Aristotle's 'basic teleological axiom™ - wobei JubsoN freilich auf eine
Stelle bei LENNOX verweist, die unter dieser Formel nicht T5, sondern T11 paraphrasiert.®® Es
mag irritieren, dal JUDSON hier gar keinen Unterschied macht. Worauf es ihm ankommt, ist
wohl nur, dall Aristoteles in T5, T10 und T211 ausdricklich auf den jeweiligen Gegenstand
verweist, der (bzw. dessen "Substanz™) den alleinigen Mal3stab des Besseren abgeben soll.

% Dementsprechend wird hekastou (engl. "of each thing") von SEDLEY (2007, 198) ausdriicklich im
Sinne von ™everything' - individuals, species, and the world's entire contents alike™ interpretiert.

82 Zitiert ist: GA V 8, 789b4-5.

% 1ch schreibe hier und im Folgenden "vergebens" fiir matén und "macht" fiir poiei. Das tibliche "tut
umsonst"” ist nicht ganz falsch - aber eben nur dann, wenn man "umsonst” als ein anderes Wort fir
"vergebens" (engl. "in vain") und "tut" im Sinne des "Hervorbringens" versteht (LENNOX 1997/2001
hat zwar meist "does" fur poiei, aber ebd. 208 "produces"” flr poiousan, GA V 8, 788b22). Manchmal
liest man fiir matén auch "zwecklos" (WAGNERs Ubers. von Phys. Il 6, 197b22 ff.; GicoNs Ubers.
von Pol. | 8, 1256b21); zumal an der letzteren Stelle (s.u. T16) ist das irreflihrend.

8 Zu dieser Stelle vgl. LENNOX 1997/2001, 206 f. (die Aussage wird dort auch als NP* abgekiirzt,
vgl. ebd. Anm. 4, S. 220 f.).

% JUDSON 2005, 359 mit Verweis (n56) auf LENNOX 2001, 341. Dessen Formulierung ("... his basic
teleological axiom is that nature does what is best among the possibilities for the animal's own
being"; ebd., Hervorhebung dort) gibt eine Art Resumé aus den zahlreichen Formulierungsvarianten
bei Aristoteles; zu diesen vgl. LENNOX 1997/2001, 206 ff. - Beachte aber, daR LENNOX an beiden
zitierten Stellen T5e unerwahnt 1aRt.



18

Das durch die Formel "Die Natur [wirkt] zu einem Zweck (hé physis heneka tou)" angezeigte
Programm beinhaltet somit drei eng miteinander verknupfte Hauptpunkte:

Erstens die Unverzichtbarkeit eines starken (oder aitiologischen) Funktionsbegriffs in der
Biologie;*® das heilit, biologische Merkmale sind nach Aristoteles unter bestimmten Be-
dingungen durch ihre Funktion fir ihren Trager erklarbar.

Zweitens: Unhintergehbarer Ausgangspunkt fur solche Erklarungen sind die spezifischen
Lebensfunktionen, die den jeweiligen Tréger eines Merkmals als voll ausgebildetes
Exemplar seiner Art charakterisieren und somit seine "Substanz" ausmachen.®’

Drittens: Was die "Substanz" eines Lebewesen ausmacht, wird unter Rekurs auf ein spezi-
fisches Optimum expliziert.?® Die spezifische Form ist dieses Optimum:; individuelle Ab-
weichungen werden auf defekten Samen oder widrige Umstinde zuriickgefiihrt.”® DaR
durch Varianten ein neuartiges Optimum in Betracht kommen kdnnte, wird gar nicht erwo-
gen. Ein Defekt kann erblich sein; auch ein mit ihm verbundener Fitnessvorteil fiihrt zu
keiner biologischen Innovation, sondern nur zu dauernder Degradation.”

Unstrittig ist, dal? die aristotelische Biologie weitgehend einer derartigen Agenda folgt. Aber
es gibt auch Fragen, die dabei unbericksichtigt bleiben und von denen man nicht vorschnell
annehmen sollte, dal’ Aristoteles sie ganz ignoriert. Und es gibt Stellen bei Aristoteles, wo die
Explikation der aristotelischen Teleologie durch einen biologischen Funktionsbegriff eher
abwegig erscheint. Diese Explikation mag als Beitrag zu einer wohlwollenden, die wissen-
schaftliche Seriositat der aristotelischen Biologie betonenden Interpretation gerechtfertigt
sein. Aber dabei bleibt zweierlei zu bedenken: Erstens, ob die resultierende Interpretation
nicht allzu wohlwollend ist, da sie allzu forsch tiber anstoRigere Theoriestiicke hinweggeht;"*
und zweitens, ob nicht umgekehrt gerade eine wohlwollende Interpretation der aristotelischen
Biologie einen weiteren Horizont teleologischer Erklarungen zulassen muf3.

% Zum biologischen Funktionsbegriff vgl. MCLAUGHLIN 2005, bes. 26 ff.

7 Vgl. KosmAN 1987, 376 f. und 379 f. Ganz richtig interpretiert KOSMAN die Instrumentalitét der
Leibes (in diesem Sinne De anima Il 1, 412a28 und b6: organikon; vgl. PA I 1, 642al1l: organon) als
ein auf den spezifischen "lifestyle” (ebd. 379) bezogenes Zu-einem-Zweck (heneka tou). - Zu den
antireduktionistischen Implikationen des skizzierten Programms GOTTHELF 1976/87, bes. S. 212 ff.

% So ausdriicklich, wenn auch in einem etwas entlegenen Kontext, Pol. | 5, 1254a36-9: "Man muR
das Naturbedingte (to physei) eher an NaturgemaRem (en tois kata physin echousi) als an Verdorbe-
nem studieren. Deshalb haben wir den Menschen mit der besten kdrperlichen und seelischen Verfas-
sung zu betrachten ..."

% Phys. 11 8, 199b6-7 und b18 (s.u. T14c); dann ausfiihrlich GA IV 3, 769010 ff.; ebd. 4, 769b30-
770b27 und 773a2 ff.

" vgl. WITT 2012, 101 ber die — von Aristoteles nicht ausdriicklich diskutierte — Anpassung "de-
formierter" Arten an das Leben in ungewdhnlichen Umgebungen.

™ In diesem Sinne KAHN 1985, 195 (zu GA Il 1, 731b20-732a9): "... his doctrine of cosmic teleology
... rarely contributes to his best science, and more often deforms it".



19

3.1.2. Die in dem skizzierten Programm unberucksichtigten Fragen betreffen einerseits die
Erklarung von Passungsverhéltnissen zwischen einer biologischen Art und ihren (z.B. klima-
tischen) Umweltbedingungen sowie zwischen verschiedenen Arten. Andererseits fallt auf, dal
dieses Programm die Existenz der Arten unerklart 1aist. Wo die jeweilige "Substanz™ der Le-
bewesen als unhintergehbarer Ausgangspunkt der teleologischen Erklarung fungiert, muf}
unerklart bleiben, wieso es die jeweilige Art - und welche biologischen Arten es tberhaupt -
gibt.

Nach CooPeR (1982/2004, 114 f.) gibt es fur Aristoteles im letzteren Punkt nichts zu erkla-
ren: Ein Prinzip der Fille, wonach "die Natur" zu maximaler Vielfalt tendiert und die vorhan-
denen Arten von Lebewesen und sonstigen Dingen insgesamt ein solches Maximum ausma-
chen, wird von Aristoteles gar nicht erst erwogen (ebd. 114 f.).” Und da nach Aristoteles auch
die reduktionistische Erklarung biologischer Phdanomene miflingt (ebd. 116-121), werden die
existierenden Arten als "gegeben™ genommen (ebd. 115n5). Sie sind "a basic, not a derived
constituent of physical reality” (ebd. 121); ihre Erhaltung - daB "the natural world ... so
governs itself as to preserve in existence the species of well-adapted living thing that it actual-
ly contains™ - ist eine schlichte, nicht weiter zu erklarende Tatsache (ebd. 114). Dieses "prin-
ciple of the permanence of the species” ist fur Aristoteles Grundlegung und Rechtfertigung
"for all the types of teleological arguments he ever accepts in the natural sciences” (ebd.
124).” Insbesondere ergibt sich aus ihm eine teleologische Erklarung der erwéhnten Pas-
sungsverhéltnisse - soweit ndmlich fur die Erhaltung einer biologischen Art bestimmte Um-
weltbedingungen und bestimmte Interaktionen mit anderen Arten erforderlich sind (ebd. 125-
127). Was in solchen Féllen Gberhaupt unter einer teleologischen Erklarung zu verstehen ist,
wird von CooPER nicht weiter erklart. Das gilt insbesondere fir die Existenz einer Art, die
einer anderen als Nahrung dient: Nach dem Prinzip der Permanenz der Arten wére die Fakti-
zitdt der Existenz beider Arten unhintergehbar. Nach Cooper soll man mit Aristoteles
gleichwohl sagen kénnen, "that the former exist in part for the sake of the latter" (ebd. 126,
Hervorhebung dort). Aber was das heil3en soll, muflite zumindest erklart werden.

Der Naturbegriff bleibt bei CoopPeRr auf spezifische Naturen beschrénkt. Diese Beschrankung
ist nur ein anderer Ausdruck dafir, dal geméaR T5e die jeweilige "Substanz" der Lebewesen
als unhintergehbarer Ausgangspunkt aller teleologischen Erklarungen fungiert. Demgegen-
Uber sieht SEDLEY bei Aristoteles einen weiteren, nicht durch T5e gedeckten und demgeman
bei CooPeR unberiicksichtgten Typ teleologischer Argumentation: Wie sich spezifische

"2 Die Frage eines Prinzips der Fiille bei Aristoteles ist umstritten; vgl. einerseits LOVEJOY 1936, 55-
58, andererseits HINTIKKA 1973, 95-113 und passim; neuerdings JANSEN 2002, 162-170 (mit wichti-
gen Klarstellungen). Dabei ist aber zu beachten, dal? das Prinzip der Flle in dieser Diskussion als
eine bloRe "These tiber den Zusammenhang von Modal- und Zeitbegriffen" (JANSEN 2002, 166; vgl.
HINTIKKA 1973, 102 f.) aufgefal’t wird und auch die ihr zugrundeliegenden Stellen nur diesen Zu-
sammenhang betreffen. Mit der Frage, welche biologischen Arten es gibt, hat diese Diskussion gar
nichts zu tun.

™ CooPER fiigt hinzu: "... with only a small class of exceptions" (ebd.); seine anschlieRende Diskus-
sion beschrénkt sich auf ein der Arterhaltung nachgeordnetes "principle of 'nobility™, (ebd. 127 f. mit
Verweis auf PA Il 14, 658a20 und passim: timidtera).



20

Merkmale und interspezifische Interaktionen durch spezifische Naturen erkldren lassen, "so
too the nature of the world ... can be invoked to explain why it contains the species, whether
systems, and other amenities that it does” (SEDLEY 2007, 203).

Unabhangig von den Textbeziigen Coopers und SEDLEYs, * auf die ich noch eingehen werde,
maochte ich hier auf einen systematischen Punkt hinweisen, in dem SEDLEY der Interpretation
CoopPeRs nicht folgt: Nach CooPeR ist der Bestand der Arten fiir Aristoteles eine unhinter-
gehbare Tatsache und eben deshalb ein "Prinzip", durch das andere Tatsachen erklart werden
konnen. Ob und unter welchen Bedingungen die Inanspruchnahme solcher Gegebenheiten als
Prinzipien nach dem aristotelischen Wissenschaftsverstandnis unvermeidlich (und insofern
auch berechtigt) ist, bleibt bei Coorer unerértert. Klar ist allenfalls die notwendige Bedin-
gung, dal} es sich bei diesen Gegebenheiten um Regularitdten handeln mul3; aber diese Bedin-
gung ist nicht hinreichend.” SeDLEYs Interpretation ist geradezu darauf abgestellt, dieser
Schwierigkeit auszuweichen. Eben deshalb ist auch die Existenz der Arten nach SEDLEY
erklarungsbedurftig. Ob der von SeEDLEY postulierte Erklarungsanspruch bei Aristoteles
nachweisbar ist, und ob er von Aristoteles irgendwie eingeldst wird, sind dann freilich ganz
andere Fragen.

Gegen SEDLEY lieRe sich im Sinne CooPERS einwenden, dal} Aristoteles als "steady-state
theorist” (SEDLEY 1991, 186) immer nur aufzeigen kann, wie die faktisch bestehende Welt
funktioniert. Eine andere Welt, vielleicht mit ganz anderen Arten von Lebewesen, kdnnte
ganz anders funktionieren; aber sie ware kein Gegenstand der aristotelischen Naturwissen-
schaft. Naheliegenderweise 18Rt sich bei der Durchfuhrung eines solchen Programms die
Inanspruchnahme von Gegebenheiten als Prinzipien gar nicht vermeiden. Dal3 insbesondere
die jeweilige Natur der Arten nicht nochmals auf andere Prinzipien zurlickfihrbar ist, deutet
Aristoteles selber an:

T12: "Dal} es die Natur gibt, zeigen zu wollen, ware albern. Denn offensichtlich gibt es
viele derartige Dinge. Und das Offensichtliche durch Verweis auf Ungesehenes zu zei-
gen, ist Sache dessen, der nicht unterscheiden kann, ob etwas durch sich selbst oder
nicht durch sich selbst bekannt ist. Dal} einem dies geschehen kann, ist unschwer einzu-
sehen; es konnte ja auch ein von Geburt Blinder Schlul3folgerungen tber [die Existenz
von] Farben ziehen. Zwangslaufig ist es bei solchen Leuten daher so, daB sie nur ge-
dankenlos tiber Worte argumentieren.” (Phys. 11 1, 193a3-9)

3.2. Ressourcen und NutznieRerschaft

Zu den in 3.1.2. erwahnten Passungsverhaltnissen auf3ert sich Aristoteles eher beiléufig. Die
einschlagigen Stellen werden oft dahingehend interpretiert, dal3 sie entweder gar keine teleo-

" Phys. 11 8, 198b16-199a8 (s.u. T13-15) und Pol. | 8, 1256b10-26 (s.u. T16); bei SEDLEY zuséatzlich
und vor allem Met. XII 10, 1075a11-25 (s.u. T21).

>Vgl. COOPER 1982/2004, 112n4 (zu GA 1 6, 742b17 ff.).



21

logischen Zusammenhange beschreiben,’® oder sie werden als populdre Exkurse abgetan, die
keinesfalls zur Naturwissenschaft gehéren.”” Ich halte beides fiir unangebracht: Es handelt
sich um teleologische Zusammenhange, freilich nicht im Sinne eines biologischen Funktions-
begriffs, sondern von NutznieRerschaft (s.u. 3.2.4.); diese kann mit Aristoteles auf biologische
Anpassung zuruckgefihrt und somit innerhalb des durch T5e gesteckten Rahmens erklart
werden (s.u. 3.3.2. ff.).

3.2.1. Die bei Aristoteles an T5 anschlieRende Diskussion verknlpft zwei unterschiedliche
Themen: das Passungsverhaltnis zwischen Klima und Vegetation (T13) sowie die funktions-
gerechte Bildung des - menschlichen (?) - Gebisses (T14). Ich zitiere ausfiihrlich.”

T13a: "Eine schwierige Frage ist, warum es sich nicht so verhélt, dal die Natur gar
nicht zu einem Zweck wirkt und wie es besser ist, sondern so, wie Zeus regnet,”® nam-
lich nicht damit der Weizen waéchst, sondern aufgrund einer Zwangslaufigkeit. Denn
was aufwarts bewegt wird, muf3 abkihlen, und das bei der Abkuhlung entstandene Was-
ser muB3 herunterkommen; wenn dies geschieht, ergibt es sich nebenher, dal} der Weizen
wachst. Und ebenso, wenn jemandem der Weizen auf der Tenne verdirbt: es regnet
nicht, damit der Weizen verdirbt, sondern dies ergibt sich nebenher.” (Phys. Il 8,
198b16-23)

Die Erklarung des Regens ist eben diejenige, die Aristoteles an anderen Stellen selber ver-
tritt.2° Die Einfliisse des Regens auf den Weizen werden nur angedeutet: Winterlicher Regen
lakt den Weizen wachsen, sommerlicher Regen 1aRt die Weizenernte verderben. Die Annah-

®\/gl. WIELAND 21970, 275 f. und NUSSBAUM 1978, 94 zu Phys. 11 8, 198b16 ff. (s.u. T13-T15).

"\gl. WIELAND ®1970, 275; weitere Belege bei JOHNSON 2005, 231 (jeweils zu Pol. | 8, 1256b6 ff. =
T16); vgl. JUDSON 2005, 359 (zu Phys. Il 2, 194a33 ff. = T17). Ein Sonderfall ist die - gelegentlich
(vgl. KULLMANN 1979, 17) als "Kollegwitz" abgetane - Bemerkung (iber das ressourcenschonende
Haifischmaul (PA IV 13, 696b27-30; vgl. HA VIII 2, 591b27-8); dazu JOHNSON 2005, 208 f. sowie
neuerdings KULLMANN 2007, 749 ff.

8 Vvgl. zu dieser vieldiskutierten Stelle bes. COOPER 1982/2004, 116 f. und 125; FURLEY 1985;
SEDLEY 1991, 181-187 und passim; WARDY 1993; JUDSON 2005, 342-355; JOHNSON 2005, 150-158;
SCHARLE 2008.

Ich Gibernehme im Folgenden die u.a. von COOPER, FURLEY und SEDLEY vertretene, von SCHARLE
(2008, 150 und passim) so genannte "Corn Growth Interpretation” von T13. SCHARLES Griunde, diese
Interpretation abzulehnen (ebd. 154 ff.), sind m.E. nicht durchschlagend.

™ Diese Wendung - "Zeus regnet" (hyei ho Zeus, b18) - ist nach FURLEY (1985, 178) "good Homeric
Greek", aber "not used elsewhere by Aristotle™; vielleicht handelt es sich um eine Anspielung auf eine
Polemik in den Wolken des Aristophanes (v. 368-380, vgl. SEDLEY 1991, 185n10). Unter Verweis auf
ein altes, bei Mark Aurel (V 7) zitiertes Gebet

"Regne, regne, lieber Zeus, auf das Ackerland der Athener und die Wiesen!"

merkt SEDLEY (ebd. 185) an, zur Debatte stehe hier von vornherein eine "anthropozentrische” Teleo-
logie. - Ich werde SEDLEYS Anthropozentrismus-These hier nur am Rande erdrtern.

8vgl. FURLEY 1985, 181. Die ebd. genannten Parallelstellen sind: Meteor. | 11, 347b12 ff. (aber vg|.
insgesamt c¢. 9 ff.); De somno 3, 457b31 ff.; PA Il 7, 653a2 ff.; APo 1l 12, 96a2 ff.



22

me, dies sei ein blofles Zusammentreffen, wird zunéchst anhand eines analogen Falls disku-
tiert: Wenn hier ein bloRes Zusammentreffen vorliegt,

T14a: "... was spricht dann dagegen, dal} es sich auch mit den Teilen in der Natur [sc.
eines Lebewesens] so verhélt? - Dall namlich z.B. die Zahne aufgrund einer Zwangslau-
figkeit hervorkommen, und zwar die vorderen scharf und zum Schneiden geeignet, die
Backenzahne hingegen abgeflacht und brauchbar zum Zerquetschen der Nahrung, da sie
ja nicht zu diesem Zweck entstehen, sondern sich dies nur so trifft. Und ebenso mit den
anderen Teilen, bei denen das Zu-einem-Zweck vorzuliegen scheint. Wo sich nun alles
so ergeben hat, als ob es zu einem Zweck entstanden ware, da hat sich dies erhalten,
nachdem es irgendwie von selbst (apo tou automatou) in geeigneter Weise zusammen-
getreten war; andernfalls ging und geht es unter, wie Empedokles von den menschen-
kopfigen Kalbern sagt.” (Phys. 11 8, 198b23-32)

Die Ablehnung der somit referierten Theorie ergibt sich fur Aristoteles daraus, dal die Bil-
dung eines funktionsfahigen Gebisses nicht nur gelegentlich, sondern regelmaRig erfolgt und
diese RegelmaRigkeit nicht als bloRes Zusammentreffen erklart werden kann:

T14b: "... die angegebenen Dinge und alles, was durch Natur ist, kommen entweder
immer oder meistens so zustande® - aber nichts von dem, was zuféllig oder irgendwie
von selbst ist.” (Phys. 11 8, 198h34-6)%

Ebenso beim Regen:

T13b: "Wir halten es ja auch nicht fir Zufall oder bloRes Zusammentreffen, da3 es im
Winter hdufig regnet, sondern wenn das im Hochsommer geschieht; und entsprechend
bei Hitze nicht im Hochsommer, sondern im Winter. Wenn®® nur dies: durch bloBes Zu-
sammentreffen oder zu einem Zweck zu sein, in Betracht kommt und diese Dinge we-

81v  entweder immer oder meistens": & aiei ... & hos epi to poly. Nach COOPER (1982/2004, 112n4 [p.

113]) meint diese Formel bei Aristoteles: "existing eternally or recurring regularly throughout all
time, with only the occasional exceptions implied in the ‘for the most part' rider.” — Die letztere Klau-
sel besagt nach COOPER (ebd. 117n7), daR die Ausnahmen nicht mehr als 50% der Félle ausmachen
dirfen, was (z.B. im Hinblick auf die Aufzuchtraten der meisten Tierarten) ziemlich absurd ist. Nach
JUDSON (1991, 82 ff.) ist vielmehr von bedingten Haufigkeiten die Rede. Ohne auf Details eingehen
zu kénnen, mdchte ich hier nur anmerken, dal3 ich JuDSONs Einwénde (ebd. 88 f.) gegen die von
CooPER geforderte ewige Instantiierung fir weniger berzeugend halte: Die ewige Periodizitéat (i) des
Vegetationszyklus und der Jahreszeiten sowie (ii) der Biogenese bei Empedokles sollten unbestritten
sein; wieso es nicht zu allen Zeiten der Fall sein soll, dal? Honigwasser meist gegen Fieber hilft (vgl.
Met. VI 1, 1027a22-6), ist unerfindlich; das agora-Beispiel (Phys. 1l 5, 196b36-197a5) ist fiir diese
Frage nicht einschl&gig.

%2 Diese Argumentation wird in T14c (Phys. Il 8, 199b5-9, 13-18) weitergefiihrt, s.u. 3.2.2.

8 Nach CHARLES (1991, 112 f.) wird diese Alternative nicht von Aristoteles ins Spiel gebracht. Viel-
mehr richte sich das Argumnent "ad personam" gegen einen Opponenten, der sie unterstellt; Aristote-
les argumentiere hier gar nicht fir Teleologie, sondern gegen eine bestimmte Weise des Rekurses auf
Zufall. — Demgegenuber interpretiere ich T13-15 (mit COOPER) als ein Argument fur Teleologie,
wobei ich aber (anders als COOPER) die engere Auffassung von Teleologie zugrundelege, die sich
m.E. aus T5e ergibt.



23

der durch blofRes Zusammentreffen oder irgendwie von selbst sein kénnen, dann waren
sie wohl zu einem Zweck." (Phys. 1l 8, 198b36-199a5)

Aristoteles kann daher resiimieren:

T15: "Tatsachlich ist dergleichen alles [d.h. die in T13 und T14 beschriebenen Klima-
verhaltnisse bzw. Koérpermerkmale] durch Natur, wie auch jene zugeben, die diese Ar-
gumente vortragen. Also gibt es das Zu-einem-Zweck bei dem, was durch Natur wird
und ist." (Phys. 1l 8, 199a5-8)

3.2.2. In T13 und T14 haben wir jeweils zwei Regularitaten, die in einer charakteristischen
Weise zueinander passen: Weil immer oder meistens ¢ geschieht, kann y immer oder meis-
tens gelingen. Dabei ist ¢

- in T13 die normale Abfolge der jahreszeitlichen Regen- und Trockenperioden und

- inT14 die Bildung eines normalen Gebisses;
V ist

- in T13 der Vegetationszyklus von Weizen und

- in T14 die Erndhrung.
Es handelt sich um einen regelmiBigen Zusammenhang. Die Niitzlichkeit von ¢ fiir v ist
somit kein blofRes Zusammentreffen; deshalb 1aBt sie sich nach Aristoteles nur dadurch erkla-
ren, daB y der Zweck ist, zu dem ¢ geschieht.®* - Soweit die Entsprechung zwischen T13 und
T14. Wichtig sind aber auch die Unterschiede:

In T14 handelt es sich um eine einzige biologische Art. Ein spezifisches Merkmal wird - ganz
im Rahmen des unter 3.2.1. skizzierten Programms - durch seine Funktion flr die jeweils
spezifische Lebensweise erkléart. Das von Aristoteles konstatierte "zu einem Zweck™ (heneka
tou) verweist somit auf den aitiologischen Funktionsbegriff der aristotelischen Biologie.
Demgegeniber handelt es sich in T13 um ganz verschiedene Arten von Dingen. Der biologi-
sche Funktionsbegriff ist hier gar nicht einschldgig; das in T13b konstatierte "zu einem
Zweck" 14Rt sich nicht durch ihn erklaren.®®

Daher ist in T13 auch nicht klar, welche effiziente Ursache diesen Zweck antizipiert. Nach
T14 wird die Ausbildung der spezifischen, funktionsgerechten Merkmale eines Tiers durch
den "Samen" (sperma) gesichert; denn dieser ist von vornherein des Samen eines Tiers der
fraglichen Art. Aristoteles insistiert gegen Empedokles, daf sich Tiere und Pflanzen aus Sa-
men entwickeln und eventuelle Fehlbildungen auf duRRere Storungen oder defekten Samen
zuruckfuhrbar sind:

T14c: "Auch bei den urspringlichen Zusammensetzungen sind die menschenkopfigen
Kélber, wenn sie unfahig waren, eine bestimmtes MaR und Ziel zu erreichen, aus ir-
gendeinem verdorbenen Ursprung entstanden, wie jetzt aus verdorbenem Samen. Auch

% Treffend COOPER (1982/2004, 117n7): ... when something good happens its being good must, if it
is not a coincidence, have a teleological explanation”.

8 CooPER (1982/2004) geht auf dieses Problem, soweit ich sehe, nicht ein.



24

muB zuerst der Samen entstehen, und nicht sogleich die Tiere; das 'ungegliederte Zuerst'
war Samen.®°[...]

AuRerdem mifite auch in den Samen entstehen, was sich zufallig ergibt. Aber wer so
spricht, hebt ganzlich auf, was durch Natur geschieht, und [somit tberhaupt] die Natur.
Denn durch Natur geschieht, was von einem inneren Ursprung her mit einer kontinuier-
lichen Bewegung ein bestimmtes Ziel erreicht. Und zwar von dem jeweiligen Ursprung
her weder jeweils dasselbe noch was sich zufallig ergibt, wohl aber immer auf dasselbe
[d.h. dieselbe Form; GH] hin, wenn nichts dazwischenkommt.” (Phys. 1l 8, 199b5-9,
13-18)

Bei den in T13 diskutierten Zusammenhéngen ist nichts dergleichen der Fall. Der Wettergott
wird zwar erwahnt, aber sogleich mit der Zwangslaufigkeit im meteorologischen Geschehen
gleichgesetzt.®” Eine effiziente Ursache von Regen und Trockenheit, die das Gedeihen des
Weizens irgendwie antizipierte, kommt fur Aristoteles nicht in Betracht.

3.2.3. Dasselbe gilt fir zwei viel diskutierte Parallelstellen, auf die SEDLEY (1991) und
JUDSON (2005) im Zusammenhang mit T13-15 hinweisen. Die eine Stelle ist der Politik ent-
nommen. Thema sind hier die Nahrungsquellen, auf deren Besorgung und Besitz die mensch-
liche Haushaltsfuhrung beruht. In einer vergleichenden Betrachtung weist Aristoteles zu-
néchst darauf hin, daR die unterschiedlichen Lebensweisen (bioi) der Tiere durch ihre unter-
schiedlichen Erndhrungsweisen (eidé trophés) bedingt und von der "Natur" entsprechend
festgesetzt sind (Pol. | 8, 1256a19-29); ebenso kénnen auch die unterschiedlichen menschli-
chen Lebensweisen auf die Nutzung unterschiedlicher Nahrungsquellen zurlickgefiihrt wer-
den (a29-b7). Bei allen Unterschieden bleibt nach Aristoteles aber festzuhalten:

T16a: "Solcher Besitz (ktésis)", d.h. die Verfligung tber Nahrungsquellen, "wurde of-
fenbar allen von der Natur selber gegeben - gleich bei ihrer Geburt und ebenso, wenn
sie erwachsen sind. Denn gleich bei der Geburt gibt ein Teil der Tiere, ndmlich die Lar-
ven oder Eier gebarenden, soviel Nahrung mit, wie das Neugeborene braucht, bis es
sich selbst versorgen kann; und die Lebendgebarenden haben eine zeitlang Nahrung fur
die Neugeborenen in sich, ndmlich die Sorte Stoff, die man Milch nennt." (Pol. 1 8,
1256b7-15)

Wie somit die Neugeborenen mit Dotter oder Muttermilch versorgt sind, so

T16b: "... mull man offenbar auch bei den Ausgewachsenen (genomenois) annehmen,
dal3 die Pflanzen um der Tiere willen (tbn z6;6n heneken) da sind und die anderen Tiere
zum Vorteil der Menschen (anthrépon charin): die zahmen durch Gebrauch und Ver-
zehr, von den wilden die meisten, wenn nicht alle, zum Verzehr und sonstiger Nutzung
durch Verarbeitung zu Kleidung und sonstigem Zeug. Wenn die Natur nichts unvollen-

8on  das 'ungegliederte Zuerst™: to "oulophyes men préta™ (199b9) - Aristoteles zitiert (ohne Beriick-
sichtigung des Satzzusammenhangs) Empedokles DK 31 B 62.4: oulophyeis (sic!) men préta typoi
chthonos exanetellon; cf. Ross ad loc.

8730 bereits Euripides Troades 886; vgl. HEINEMANN 2005, 34 f.



25

det und nichts vergebens macht, dann folgt daraus zwingend, dal? die Natur dieses alles
um der Menschen willen gemacht hat (tdn anthropdn heneken auta panta pepoiékenai
tén physin)." (Pol. I 8, 1256b16-22)

Wie in T13 ist das "um ... willen" hier durch keinen biologischen Funktionsbegriff explizier-
bar. Es lai3t sich auch keine effiziente Ursache angeben, die den Zweck, zu dem Pflanzen und
Tiere da sind, bei deren Erschaffung antizipiert. In T13 und T16 bleibt daher das "um .. wil-
len" oder "zu einem Zweck™ zundchst unverstandlich. Und ebenso erklarungsbeddrftig ist in
T16 die - anders als in T11 auf keinen biologischen Funktionsbegriff verweisende - Formel,
daf? "die Natur nichts unvollendet und nichts vergebens macht".

3.2.4. Den entscheidenden Hinweis gibt eine zweite Parallelstelle. In ihrem Kontext geht es
darum, dal} Material und Form bei den Kiinsten und daher auch in der Naturwissenschaft stets
in dieselbe Disziplin fallen (Phys. Il 2, 194a21-7). In einem anschlieBenden Bemerkung
schreibt Aristoteles:

T17: "Die Kunste stellen auch das Material her, teils schlechthin, teils veredelt (euer-
gon); wir verwenden es in der Annahme, alles sei unsertwillen vorhanden (hos hémon
heneka panton hyparchonton).®® In gewisser Weise sind namlich auch wir ein Ziel.
Denn der Ausdruck 'Wozu' (to hou heneka) ist zweideutig, wie in den Biichern Uber
Philosophie ausgefihrt.” (Phys. 1l 2, 194a33-6)

Fur das gegenwaértige Thema ergibt sich aus T17 zweierlei: Erstens. In T16 wird der Mensch -
und mit ihm die menschliche Zivilisation - an der Spitze der Nahrungskette positioniert. Aber
darin, vorfindliche Ressourcen durch eine geeignete Lebensweise zu nutzen, unterscheidet er
sich nicht von den anderen Tieren. Nach T17 unterscheidet er sich allenfalls darin von ihnen,
dal3 er nicht auf bestimmte Ressourcen festgelegt ist: Wie sich der Mensch alles zum Material
macht, so ist "alles unsertwillen vorhanden".

Zweitens. Bei diesem "unsertwillen” mufl man nach T17 zwei Bedeutungen des Wozu unter-
scheiden. Gemeint ist die an anderen Stellen getroffene Unterscheidung zwischen "Wozu-
von" (hou heneka tinos) und "Wozu-fiir* (hou heneka tini),®° d.h. zwischen

- dem Fall, daR sich eine Handlung durch ihren Zweck, eine Entwicklung durch ihr Ziel

oder ein biologisches Merkmal durch seine Funktion erkléren laft, und

- bloRRer NutznieRerschaft.
Was den Menschen nach T17 auszeichnet, ist seine universelle NutznieRerschaft. Ebenso wird
er in T16 als letzter NutznieRer an die Spitze der Nahrungskette gesetzt. Und auch bei dem in
T13 diskutierten Gedeihen des Weizens unter geeigneten Klimabedingungen handelt es sich

% Das griechische hos vermeidet jede Stellungnahme (vgl. WARDY 1993, 27). Anders SEDLEY 1991,
189: "on the ground that™" (da Ar. nach S. der Annahme zustimmt).

89 Vgl. De anima Il 4, 415b2-3, ebd. b20-1; Met. XII 7, 1072b1 ff.; EE VIII 3, 1249b15. Dazu vor
allem KULLMANN 1979, 25-37; neuerdings auch JOHNSON 2005, sect. 3.1 (zu T17: p. 76 ff.). Die in
T17 zitierte Schrift Uber die Philosophie ist verloren. — LEUNISSENS Unterscheidung zwischen pri-
madrer und sekundéarer Teleologie fallt hiermit nicht zusammen (vgl. LEUNISSEN 2010, 130.20).



26

um bloRe NutznieRerschaft (zunédchst des Weizen und dann letztlich wieder des Menschen,
der den Weizen anbaut). Die in T13-15 und T16 unterstellte Analogie dieser NutzlieRerschaft
zur Funktion eines Gebisses bzw. von Dotter und Muttermilch sollte nicht irritieren: Keine
Analogie ohne Unterschied, und der Unterschied ist hier eben derjenige zwischen Wozu-von
und Wozu-fr.

3.3. Auf wessen Natur kénnen Passungsverhaltnisse zurickgefihrt werden?

Nach T13-15 wirkt "die Natur zu einem Zweck und wie es besser ist"; nach T16 macht sie
"nichts unvollendet und nichts vergebens".*® Wie in T5 und T10 sowie an den von LENNOX
(1997/2001) diskutierten Parallelstellen, ist der Naturbegriff hier im terminologischen Sinn
aufzufassen. Nach T9 muR daher die "Natur", von der Aristoteles in T13-15 und T16 spricht,
"in einem Zugrundeliegenden” sein. Das heil3t, es ist von der "Natur" bestimmter Dinge die
Rede.

3.3.1. SEDLEY stellt hier die entscheidende Frage: Welcher Dinge? "Whose nature is exhibited
in the providential winter rainfall?"®* - Im Hinblick auf T13-15 und T16 unterscheidet
SEDLEY (1991, 190 f.) demgeméR zwischen
- Zielen, denen ein Ding der Art A per se dient (und das heift: aufgrund seiner eigenen
Natur, ebd. 192), und
- Zielen, denen die Dinge der Art A dadurch dienen, daB ihr regelméaRiges Auftreten an
bestimmten Orten und zu bestimmten Zeiten zum Gedeihen einer anderen Art B bei-
tragt.
In letzteren Fall handelt es sich um bloRe NutznieRerschaft. Diese ist als ein Wozu-flr zu
interpretieren, wenn sie - wie in T13 beschrieben - regelmaRig besteht. Dasselbe Wozu-fir ist
nach SEDLEY zu unterstellen, wenn Aristoteles in T16 und T17 die menschliche Nutzung
natiirlicher Gegebenheiten beschreibt.”

SEDLEY betont zu Recht, dal? die Nutzniel3erschaft von B an A nicht in der Natur von A liegen
kann.%® Nach seiner Auffassung muR sie daher auf eine "globale Natur" - d.i. “the nature of
the entire ecosystem, so to speak” - zuriickgefiihrt werden.** Die Alternative, daR sie in der
Natur von B liegen kénnte, wird von SEDLEY an anderer Stelle ausdriicklich verworfen; denn

% Phys. 118, 198b17 bzw. Pol. 1 8, 1256b21.

L SEDLEY 1991, 192 (zu T13 Hervorh. dort). - Dies entspricht der von BODNAR (2005, 24 f.) disku-
tierten Frage, wessen Natur "the locus of teleology" ist.

% In diesem Sinne versteht SEDLEY auch den von ihm behaupteten Anthropozentrismus der aristoteli-
schen Teleologie: "Nature is anthropocentric to the extent that man is the ultimate beneficiary"” (1991,
180 mit ausdrucklichem Verweis auf die in T17 getroffene Unterscheidung zwischen Wozu-von und
Wozu-fur; Hervorh. dort).

% SEDLEY 1992, 192; ders. 2007, 202. SEDLEYs Argumentation ist im wesentlichen dieselbe wie
oben, Abschnitt 2.2.4.

% SEDLEY 1991, 192 mit Verweis auf Met. X1 10, 1075a11-25 ("globale Natur" etc.: hé tou holou
physis, ebd. all, d.h. "die Natur des Ganzen"); ebenso ders. 2007, 203 (s.0. 3.1.2.).



27

dann miRte es nach T16 in der menschlichen Natur liegen, dal} "plants exist for the sake of
animals in general”, etc.” Dieses Argument ist aber nicht tiberzeugend: Warum sollte nicht -
in Anlehnung an einen Gegenvorschlag ScHARLES™ - die NutznieBerschaft von Rindern an
Gras auf die Natur der Rinder, die Nutznief3erschaft von Schweinen an Eicheln auf die Natur
der Schweine und die Nutzniel3erschaft von Menschen an Feigen, Rindern und Schweinen auf
die menschliche Natur zuriickgefiihrt werden?

3.3.2. SCHARLES Vorschlag nimmt ein Argument JUDSONS (2005, 355) auf, wonach die in T13
- ich ergénze sinngemaR: und T16 - beschriebenen Zusammenhange als "teleologische Anpas-
sung" der Art B "an ihre Umwelt" zu erkl&ren seien. Was dabei unter "Anpassung" zu verste-
hen ist, bleibt erklarungsbedrftig.

Zu beachten ist zunéchst, dal? der Begriff der Anpassung bei Aristoteles weder auf die Um-
sicht eines Schopfers noch auf einen Selektionsprozel3 verweist. Es gibt keinen Vorgang,
durch den eine biologische Art an gegebene Bedingungen angepalt wirde. Streng genommen,
handelt es um eine bloRe Metapher - die Aristoteles aber selbst verwendet.®’

Was im Rahmen der aristotelischen Biologie tberhaupt unter "Anpassung" zu verstehen ist,
lakt sich anhand der Beispiele klarmachen, die JubsoN neben T13 zitiert: Das Kamel hat
einen harten Gaumen und einen geteilten Wiederkduermagen, weil seine Nahrung dornig und
holzig ist (PA 11l 14, 674a27-b5); Watvogel haben lange Beine und Zehen, weil sie im Sumpf
leben (PA IV 12, 694b12-7).® Ausgangspunkt der Erkldrung ist jeweils ein bestimmtes
Merkmal einer spezifischer Lebensweise (bios):* sich von dorniger und holziger Nahrung zu
ernahren (674a28-9) bzw. im Sumpf zu leben (694b12-3).*® Die genannten Kérpermerkmale
werden durch ihre Funktion fur diese Lebensweise erklart:

% SEDLEY 2007, 202 (pp. 201 zitiert T16).

% \/gl. SCHARLE 2008, 162: "... plants are for the sake of animals in the sense that it is part of animal
nature to make use of plants; and animals are for the sake of humans in the sense that it is part of
human nature to make use of animals." Im selben Sinne schon BODNAR 2005, 25: "... in the cases
where an entity uses to its own advantage the teleological structures arising out of the interaction of
entities, the locus of teleology is in the nature and activity of the beneficiary."

% DEPEW (1997, 209 und passim) schlagt demgemaR vor, im Hinblick auf Aristoteles nicht von "An-
passung (adaption)", sondern nur von "Passung (aption)" zu sprechen. Ich folge dem nicht ganz kon-
sequent. Denn Aristoteles braucht die Anpassungs-Metapher fiir die - im Kontext meiner Fragestel-
lung nicht ganz unerhebliche - Unterscheidung zwischen Anpassung von A an B und Anpassung von
B an A (s.u. T18).

% JUDSON 2005, 355n46. Zusétzlich verweist JUDSON (ebd.) auf die ausfiihrliche Darstellung jahres-
zeitlicher Wanderungen und Ruhezeiten in HA VIII, c. 12-17, 596b22-601a23. Weitere Beispiel bei
SCHARLE (2008, 164 f.).

%Vgl. PA IV 12, 694b7: tou biou charin.

% DaR beim Kamel von der "Ernahrung" (674a28, b3: trophé) und bei den Watvogeln von der "Le-
bensweise" (694b7, b12, b16: bios) die Rede ist, macht keinen Unterschied. Die im Kontext von T16
(Pol. I 8, 1256a19 ff., s.0. Anfang von 3.2.3.) getroffene Differenzierung zwischen Lebensweise und
Erndhrungsweise (eidos trophés, 1256a19) spielt hier keine Rolle. Sie ist ohnehin so zu verstehen,



28

T18: "... denn die Natur macht die Werkzeuge (organa) nach Maligabe der Funktion
(ergon),*®* nicht die Funktion nach MaRgabe der Werkzeuge." (PA IV 12, 694b13-4)

Wie die Korperteile an ihre Funktion, so ist der Leib eines Lebewesens insgesamt an die
spezifische Lebensweise angepaft, fiir die er als Werkzeug fungiert.'®> Wenn man die poieti-
sche Metaphorik - "die Natur macht" (ebd. b13: hé physis poiei), etc. - beiseitelaRt,*® ergibt
sich jedenfalls, daR die beschriebene Anpassung auf die spezifische Natur des jeweiligen
Lebewesens zuriickgefihrt wird.

Aristoteles spricht hier von keiner Anpassung an die Umwelt.'** Umweltbedingungen kom-
men nur durch Lebensweisen ins Spiel. Zu einer spezifischen Lebensweise gehort die Nut-
zung bestimmter Ressourcen, z.B. charakteristischer Nahrungsquellen sowie topographischer
und klimatischer Gegebenheiten. Diese mussen oft eigens - evtl. im jahreszeitlichen Wechsel
- aufgesucht werden. Auch dieses fur eine Art charakteristische, der Nutzung bestimmter
Ressourcen angepalite Verhalten liegt in ihrer Natur; "denn", so Aristoteles,

T19: "die Natur selbst sucht das Zutragliche.” (HA IX 12, 615a25-6)'%

So hat jede Tierart ihre charakteristischen Aufenthaltsorte (oikeioi topoi, HA IX 16, 616b19)
und Wanderungsmuster. Entsprechendes muR fir die Verbreitung der Pflanzen gelten, wo-
rilber man aber bei Aristoteles nur wenig erfahrt.'% Und es gilt insbesondere auch in der
Landwirtschaft, wo die "Kunst" (techné) die "Natur™" (physis) bei der Suche des Zutraglichen
vertritt:'®” Nach SEDLEY (1991, 186) beschreibt T13 das fiir den Anbau von Weizen giinstige

daB zu jeder Lebensweise eine bestimmte Ernahrungsweise, und zwar als ihr bestimmender Faktor,
gehort (vgl. HA 1 1, 487al11 ff.; man beachte auch, daf3 bios im Griechischen von vornherein beides,
Lebensweise und Lebensunterhalt, bedeutet).

1% Man kann auch Ubersetzen: sie "paRt die Werkzeuge der Funktion an" (pros to ergon ... poiei).
92vgl. PA 1 1, 642a11-2 (dazu auch oben, Anm. 63).

193 Zu einer - vermeintlich! (GH) - "poietischen” Naturauffassung bei Aristoteles vgl. MITTELSTRASS
(1981, 38 und passim sowie viele spétere Publikationen). Demgegentiber treffend LLOYD 1968, 62:
"Aristotle ... clearly recognises that his metaphors are metaphors".

1% Insofern ist JUDSONS oben zitierte Formulierung unprézise. JUDSON zitiert an der erwahnten Stelle
(2005, 355n46) T18, geht aber auf den Zusammenhang von "Funktion™ (ergon, b13) und "Lebenswei-
se" (bios, b7, b12, b16) nicht ein.

1% \Wenn deshalb z.B. Végel mit Schwimmhauten samtlich am Wasser leben (ebd. 615a24-5), besagt
das nicht etwa (im Widerspruch zu T18), daR nun doch die Lebensweise dem Kdérperbau angepaft
ware. Treffend BALME 1991, 95 (unter Verweis auf T19 sowie HA VIII 6, 595a16): "Arist. is saying
that nature has provided suitable organs and therefore the animal seeks the food that these organs
enable it to get".

1% vgl. andeutungsweise SCHARLE 2008, 165 sowie WARDY 2005, 84n44 (mit Hinweis auf die oikei-
oi topoi der Pflanzen bei Theophrast, CP | 16, 11).

7 SEDLEY behauptet falschlich, nach Aristoteles sei "man's naturally harmonious relation with his
local environment ... an inherent feature of an eternal natural order™” (1991, 187). Im Hinblick auf die
menschliche Zivilisation, einschlieflich der Landwirtschaft, ist Aristoteles kein "steady-state theo-
rist"; die "Historizitdt der Technai" (SCHNEIDER 1989, 122) ist fiir ihn ein Gemeinplatz. Wie vor ihm
Platon, rechnet Aristoteles mit periodischen Katastrophen, die eine Neuerfindung der technai erzwin-
gen (vgl. ebd. 122 f., mit Belegen). Hierzu gehort insbesondere auch die Anpassung der Landwirt-



29

Klima von Attika oder Assos (ebd. 186n13), im Unterschied zum Klima Makedoniens, das
eher den Anbau von Hirse begunstigt; demnach waren Attika und Assos (aber nicht Makedo-
nien) bevorzugte Anbaugebiete fur Weizen, und Makedonien (aber nicht Attika und Assos) fur
Hirse.

3.3.3. Aber zu suchen heif3t nicht, zu finden; wenn es nichts zu finden gibt, wird vergebens
gesucht. Es liegt nach Aristoteles in der Natur jeder biologischen Art, daB sie das Zutragliche
sucht (T19). Aber dal3 das Zutragliche auch zu finden ist, kann nicht mehr auf ihre Natur
zuriickgefiihrt werden.'®®

Bei den in T13 und T16 beschriebenen Zusammenhédngen handelt es sich nicht nur darum,
dal3 jede biologische Art mit Kérperbau und Verhalten an die Nutzung bestimmter Ressourcen
angepalt ist. Wenn dies in ihrer Natur liegt, dann liegt es auch in ihrer Natur, daB ihr Bestand
von der verlaBlichen Verfugbarkeit dieser Ressourcen abhangig ist.!® Aber die verlaRliche
Verfiigbarkeit der Ressourcen Az, Ay, ... liegt nicht mehr in der Natur der sie nutzenden Art B.
Teils liegt sie in der eigenen Natur dieser Ressourcen: wie es z.B. in der Natur von Rindern
liegt, Gras zu fressen, so liegt es in der Natur des Grases, nachzuwachsen. Teils mul} die
verlaBliche Verfugbarkeit von A, A,, ... auf die Natur anderer, am Zustandekommen von Ay,
Ay, ... beteiliger Dinge zurtickgefiihrt werden: der Sonne, der Elemente, der Bienen, denen der
Bar den Honig raubt (HA V11 5, 594b7-8), usf.

Den in T13 und T16 beschriebenen Zusammenhdngen liegt somit ein Passungsverhaltnis
verschiedener, in unterschiedlicher Weise involvierter Naturen zugrunde. SEDLEYS Frage, auf
wessen "Natur” diese Zusammenhénge zurlckfihrbar sind, bleibt daher zundchst unbeant-
wortet; denn eine Relation zwischen den Naturen verschiedener Dinge ist nach Aristoteles
niemandes und somit keine Natur.

So betrachtet, scheint ein Erklarungsverzicht nur durch Ausweichen auf SEDLEYS "globale
Natur" vermeidbar zu sein. Aber diese SchluRfolgerung ware voreilig. Denn es ist zu vermu-
ten, dafl’ Aristoteles einen entscheidenden Schritt der obigen Argumentation nicht vorbehaltlos
mitgehen wiirde.

schaft an lokale Umweltbedingungen und die gezielte Nutzung der vorhandenen Ressourcen. Dieses
"Wo und Wie" (Pol. | 11, 1258b13) liegt schon im explorierenden Blick des Kolonisten, den Homers
Beschreibung der Insel vor dem Kyklopenland dokumentiert (Od. IX, 116-41; dazu AUSTIN und
VIDAL-NAQUET 1972/84, 30 f. und 184) - langst ehe Aristophanes (Ran. 978-9) seine sophistische
Didaktisierung parodiert (dazu SCHOTRUMPF 1991, 356 f.).

1% Ebenso SCHARLE 2008, 165: "Given that animals take in nutrients and grow, they have the proper
bodily parts and live in a proper location for taking in such nutrients. This is not to say that the
nutrients are to be located where they are and have the consistency they do so that the animals can
take them in as food." (Hervorh. dort)

19 Es ist hier mit einer gewissen Flexibilitat zu rechnen, die Aristoteles vor allem bei domestizierten
Tieren beschreibt. Vgl. z.B. HA VIII 6, 595a19 ff. und ebd. 7, 595b6 ff. Gber die Schweine- und Rin-
dermast; ebd. 9, 596a24 (iber den Gerstenbrei- und Weinverbrauch eines Elephanten.



30

Zu suchen heif3t zwar nicht, zu finden; aber Aristoteles wiirde im Hinblick auf T19 insistieren,
dal3 nur suchen kann, wer schon oft genug gefunden hat. Die Art B existiert nur dann, wenn
sie an die Nutzung verlaRlich verfugbarer Ressourcen angepalt ist. Der Fall einer biologi-
schen Art, die an die Nutzung gar nicht oder nur zufalligerweise verfligbarer Ressourcen
angepaldt ware, kommt fur Aristoteles gar nicht erst in Betracht.

Zwar liegt die verlaliche Verfugbarkeit der Ressourcen, an deren Nutzung B angepaft ist,
nicht in der Natur von B, sondern in deren eigener Natur (oder in der Natur derjenigen Dinge,
durch die sie reproduziert werden). Aber das heif3t nicht, dal} dieses Passungsverhaltnis zwi-
schen den beteiligten Naturen zur Anpassung als solcher hinzukommen mdifte. Vielmehr ist
es in ihr gewissermalien schon impliziert.

Ich sage: gewissermalien. Denn es kommt hier nicht darauf an, dal} eine Anpassung an die
Nutzung nicht oder nur zufallig verfugbarer Ressourcen ein hdlzernes Eisen wére. Aber unter
Abstraktion von deren verlaBlichen Verfligbarkeit betrachtet, ist Anpassung an die Nutzung
bestimmter Ressourcen eine blofRe Disposition. Und fir solche Dispositionen gilt nach Aristo-
teles der Grundsatz, dal? die Aktualitat der Potentialitat nicht nur definitorisch (logo;), sondern
auch "der Substanz nach” (ousia;) vorhergeht.**°

Es mul} hier gentigen, die Anwendung dieses Grundsatzes durch einen Vergleich zu erldutern:
Man stelle sich eine Welt vor, in der es nichts zu sehen gibt. Es kann dort kein Sehen geben,
denn nach Aristoteles ist das Sehen die Aktualitat oder Aktivierung (energeia) dessen, was es
zu sehen gibt."** Und da das Sehen zugleich auch die Aktivierung des Vermégens ist, das den
Gesichtssinn ausmacht, ist dieses nicht aktivierbar. Aber ein nicht aktivierbares Vermégen ist
keines. Das heil3t, der Gesichtssinn ist gar keiner; in einer Welt, wo es nichts zu sehen gibt, ist
das Auge blind und insofern gar kein Sinnesorgan.**?

Die Anpassung an eine Lebensweise, fur die es keine verlaBlich verfligbaren Ressourcen gibt,
ist wie ein Auge, fur das es nichts zu sehen gibt. Denn eine Lebensweise (bios) ohne verlaR-
lich verfligbare Ressourcen ist gar keine. Die Anpassung an eine Lebensweise ist daher von
vornherein auch eine Anpassung an die verlaRliche Verfugbarkeit der genutzten Ressourcen -
und somit daran, daR diese durch die relevanten Naturen gewahrleistet ist.

3.3.4. Dieser Zusammenhang der Naturen ist nicht trivial. Er ist es nicht fur eine Selektions-
theorie DARWINSchen Typs, die das Aussterben und die Entstehung neuer Arten auch durch
die Instabilitdt der Umwelt, mit Ausfall gewohnter oder ErschlieBung neuer Ressourcen,
erklart. Und auch im Hinblick auf Aristoteles ist es nicht anachronistisch, zwischen

10 Met. IX 8, 1049b10-1, 1050a4 (dazu JANSEN 2002, 237 ff.).

vgl. De anima Ill 2, 425b26 ff. (bes. 426a13-9). - Die anschlieBende Bemerkung tiber Sinnesdaten
ohne Sinnesorgan (al9-26) betrifft nicht den hier diskutierten Fall (Sinnesorgan in einer Welt ohne
einschlagige Sinnesdaten); vgl. Cat. 7, 7b23-8a12.

12 \gl. De anima Il 1, 412b20-2; zur Gleichsetzung von Auge und Gesichtssinn auch ebd. 12,
424a25.



31

- den Ressourcen A, an deren Nutzung die biologische Art B angepaft ist,*** und

- den von B tatsachlich vorgefundenen Ressourcen Afaxt
zu unterscheiden und dann erst zu fragen, wodurch die fiir den Bestand von B erforderliche
Entsprechung zwischen A und Ark: gewahrleistet ist. Tatséchlich variiert dieser Herangang ein
aus den voraristotelischen Kulturentstehungslehren, von denen sich Aristoteles insofern ab-
setzt, bekanntes Motiv:

(1) Bei Hesiod (Erga, 42) revanchieren sich die Gotter fir den Opferbetrug des Prometheus
(ebd. 48), indem sie "den Menschen ihren Lebensunterhalt (bios) verborgen halten”. - Das
heilt: Nachdem dem Menschen die Ressourcen, die er braucht, entzogen wurden, ist die
anfangliche Entsprechung zwischen A und Ar: gestort; deshalb ist der Mensch zur Arbeit
gezwungen (ebd. 43-6).

(ii) In der hippokratischen Abhandlung Uber die alte Medizin (VM, c. 3) heiRt es, die mensch-
liche Natur kénne die vorfindlichen Lebensmittel nicht (oder nur mit duRerster Not) bewaélti-
gen; man habe die Zubereitung geeigneter Lebensmittel eigens erfinden missen. - Die an-
fangliche Diskrepanz zwischen A und As Wird demnach behoben durch artifizielle Anpas-
sung der vorfindlichen Ressourcen an die menschliche Natur und Leistungsfahigkeit (und
somit durch Angleichung von Ag: an A). M

(iii) Im Mythos des Protagoras bei Platon (Prot. 320D ff.) wird der Mensch von Epimetheus,
"der nicht gerade ein Ausbund an Sachverstand ist" (ou pany ti sophos on, 321b7), bei der
Ausstattung der Tiere mit spezifischen "Vermdégen zur Arterhaltung” (dynamis eis s6térian,
320e2-3) ubergangen. Zum Ausgleich erhalt er von Prometheus und Zeus die demiourgische
bzw. politische "Kunst" (démiourgiké / politiké techné 322b3/5); die erstere zur Sicherung des
Lebensunterhalts (bios, 321d4), die letztere als Befdhigung zur Bildung von Gemeinwesen
und zum "Krieg gegen die wilden Tiere" (t6n théridn polemos, ebd.). - Biologisch ist dem-
nach der Mensch génzlich unangepaldt; stattdessen wird er zur Entwicklung einer materiellen
und politischen Zivilisation beféhigt, die den Erfordernissen der Arterhaltung unter den gege-
benen Umweltbedingungen und mit den gegebenen Ressourcen angepalt ist.

Klarerweise sind (ii) und (iii) Varianten von (i). Aber dabei ist eine Entwicklung zu beachten:
In (i) ist die Diskrepanz zwischen A und Ark: durch unzureichende Ressourcen bedingt. Sie
wird nicht eigentlich behoben; die resultierende Not wird als Zwang zur Arbeit verewigt.* In
(i) verweist der Vergleich mit dem digestiven Leistungsvermdgen von "Rindern, Pferden und
allen Tieren auBer dem Menschen" (VM 3,3) auf ein Defizit der menschlichen "Natur" (VM
3,4 und passim: physis). Dieses Defizit ist als solches unbehebbar; zur Behebung der dadurch
bedingten Diskepanz wird stattdessen A Korrigiert. In (iii) ist der Mensch nicht durch seine
korperliche Gestalt (wohl in diesem Sinne: physis, Prot. 320e2), sondern durch die "Kunst"

3 Ich schreibe A als Abkiirzung fiir Ay, A, ... (s.0. 3.3.3.).

M vgl. VM 3,5: plassontes ... pros tén tou anthrdpou physin kai dynamin. Wie in T18 (pros to ergon
... poiei) ist hier ausdriicklich von Anpassung die Rede.

> Die anschlieRend erzahlten Komplikationen - Feuerraub des Prometheus, Pandora (Erga 50 ff.) -
sind hier ohne Belang.



32

an die vorfindlichen Ressourcen und Umweltbedingungen angepaft.**® Er ist nur kérperlich
ein Mangelwesen, tatséachlich aber durch die ihm verliehenen "géttlichen Vorziige™ (theia
moira, Prot. 322a3) privilegiert.

Wichtig ist in (iii) der Perspektivwechsel: Anders als bei Hesiod und in der Abhandlung Uber
die alte Medizin, wird im Mythos des Protagoras nicht mehr von B und A, sondern von Agat
her gedacht: Das Problem der Verfugbarkeit derjenigen Ressourcen, auf deren Nutzung der
Mensch angewiesen ist, wird durch die Annahme einer Anpassung des Menschen an die Nut-
zung der verfugbaren Ressourcen und Umweltbedingungen eliminiert. Die Anpassung erfolgt
in drei Schritten: durch Epimetheus, Prometheus und Zeus. Diese Schrittfolge ist ein bloRes
Darstellungsmittel,**” um den Beitrag der "Kiinste" zur spezifisch menschlichen Weise der
Arterhaltung sowie den Unterschied zwischen politischer und demiourgischer "Kunst" zu
verdeutlichen.

3.3.5. Derselbe Perspektivwechsel ist auch bei Aristoteles zu beobachten. Seine Agenda ist
aber eine ganz andere als diejenige im Mythos des Protagoras. Die biologische Frage nach
den Passungsverhaltnissen, durch die der Bestand der Arten insgesamt gesichert ist, fungiert
im Mythos des Protagoras nur als Hintergrund fur eine die Lehrbarheit der politischen
"Kunst" betreffende These.**® Wo die biologische Seite der conditio humana zur Fehlleistung
eines gottlichen Stimpers wird, ist dieser Hintergrund geradezu als Karikatur ausgefiihrt.
Avristoteles muf3 hier - ein biRchen humorlos - seine Korrekturen anbringen.

Mit wortlicher Anspielung auf den Mythos des Protagoras weist Aristoteles (PA 1V 10, 687a6-
b5) die Behauptung einer defizitaren kérperlichen Ausstattung des Menschen zuriick:**® Die
"Natur" gibt jedes Werkzeug dem, der es gebrauchen kann (t6; dynamend; chrésthai, al2).
Deshalb haben die anderen Tiere jeweils ein einziges Hilfsmittel, auf das sie festgelegt sind
(a27-31). Der Mensch hat stattdessen die Hand, weil er unter den Tieren "das verstandigste"
ist (a10). Denn die Hand ist ein Universalwerkzeug (al9 ff., a31 ff.), und nur "das verstan-
digste unter den Tieren" (to phronimétaton ... ton z6;6n, a18-9) kann ein solches gebrauchen.

Nach Aristoteles ist die Hand vor allem deshalb ein Universalwerkzeug, weil sie einem uni-
versellen Werkzeuggebrauch dient.*?® Ohne die demiourgischen technai ist sie vergleichswei-
se nutzlos. Insofern ist es ganz sachgemal, dal? sie im Mythos des Protagoras nicht als Gabe

1% Wie in T18 und in (ii) wird durch pros (Prot. 321a3 und passim) Anpassung angezeigt; dasselbe
pros dann auch 322b3-5: Die technai sind Hilfsmittel pros trophén bzw. pros tén thérién polemon.

7 In diesem Sinne auch die einleitende Frage des Protagoras an das Publikum, ob ein mythos oder
ein logos, d.h. eine narrative oder diskursive Form des Vortrags erwiinscht sei (Platon, Prot. 320c3).

18p|aton, Prot. 319A ff.

9 Die Beschreibung des Menschen als "unbeschuht", "nackt" und "keine Waffe ... besitzend" (PA
687a25-6: anhypodéton te ... kai gymnon kai ouk echonta hoplon) zitiert Prot. 321¢5-6: gymnon te kai
anhypodéton ... kai aoplon. Ebenso entspricht das Zuteilen der Werkzeuge durch die Natur (PA
687all: dianemei) dem Verteilen der Vermdgen durch Epimetheus (Prot. 320d5 und passim: neimai,
nemei etc.).

120 In diesem Sinne PA IV 10, 687b5: ... dia to panta [sc. organa] dynasthai lambanein kai echein.



33

des Epimetheus angefuhrt wird; sie gehort nicht zur biologischen Ausristung des Menschen,
mit der er als Tier unter Tieren zu Uberleben hat, sondern gleichsam als Zubehor zu den "gott-
lichen Vorzigen", die ihm erst Prometheus verschafft.

Bei Aristoteles gibt es keine solchen Zustandigkeiten. Womit im Mythos des Protagoras nach-
einander drei Gotter befal3t sind (Epimetheus, Prometheus und Zeus), das "macht" (poiei,
al7) bei Aristoteles die "Natur".

Indem sie jedes Werkzeug dem gibt, der es gebrauchen kann, und somit "unter den gegebenen
Madglichkeiten die beste realisiert” (ek ton endechomendn poiei to beltiston, al6-7), verfahrt
die Natur "wie ein verstandiger Mensch™ (kathaper anthropos phronimos, all-2). Das unter-
scheidet sie von dem "nicht allzu sachverstdndigen” Epimetheus und verbindet sie eher mit
dem "Hersteller" (démiourgos) in Platons Timaios, dessen "\erstandigkeit" (phronésis) sich
darin bewahrt, seine Sache gut zu machen und ein guter Fachmann zu sein.*?

3.3.6. Die Anspielungen auf Platon sind hier aber nur beildufig. Ausdricklich wendet sich
Avristoteles an der zitierten Stelle gegen die Behauptung des Anaxagoras, der Mensch seli,
"weil er Hande hat, das Verstandigste unter den Tieren" (PA 1V 10, 687a8-9 = DK 59 A 102):
Das ware, als sollte jemand ein Musikinstrument nur deshalb lernen, weil er es hat - wo es
doch vielmehr richtig ist, den mit Musikinstrumenten auszustatten, der die Kunst, sie zu
spielen, beherrscht (al12-4). Denn diese ist "die Hauptsache" (to kyri6teron, al4); das Instru-
ment ist "die Kleinigkeit" (to ellaton, al5), die man dann auch noch braucht und die ihr - im
Falle der Hand: durch die Natur - hinzugefiigt wird.'??

121 In diesem Sinne Platon, Tim. 29a2-3: ... kalos estin hode ho kosmos ho te démiourgos agathos; ebd.
29a7: phronésis. Zur Ubersetzung von démiourgos s.0. Anm. 7.

Ich sollte ergénzen, daf eine Verbindung mit dem démiourgos des Timaios erst durch die aus-
druckliche Behauptung einer einschldgigen Exzellenz der Natur (hier: der "Verstdndigkeit™) herge-
stellt wird. Es genlgt nicht die bloRe Verwendung von démiourgeé fir das Wirken der "Natur" (zu
den bei BONITZ, Index 174b21-3 genannten Belegstellen ergédnze GA | 22, 730b31 und GA Il 11,
762a16). Die Bedeutung von démiourge0 bei Aristoteles ist: "herstellen”, gelegentlich auch: "verar-
beiten" oder "verwalten". Ein Werturteil ist dabei nicht prajudiziert, sondern mufl gegebenenfalls
eigens hinzugefugt werden (in diesem Sinne z.B. GA | 23, 731a24: eulog6s ... démiougei; Inc. 12,
711a18: ouden démiougei matén ...; vgl. auch GA 1l 6, 744b16: hésper ... oikonomos agathos).

Dies entspricht dem allgemeinen Sprachgebrauch; die wertende Verwendung von démiourgikos
("fachmannisch™) bei Aristophanes (Pax 429) ist ein Ausnahmefall. Generell gilt vielmehr: Wo es auf
Sachverstand ankommt, sind die "démiourgoi teils schlecht, teils ganz herausragend" ([Hippokrates],
VM 1,2). Auch in Platons Timaios ist das ganz selbstverstandlich: Als blofRer démiourgos (Tim. 28a6)
kann der Hersteller der Welt seine Sache gut oder schlecht machen (ebd. a8-b2: kalon vs. ou kalon);
daf3 er sie gut macht (29a2: kalos estin hode ho kosmos), zeichnet ihn als einen "guten" démiourgos
aus (29a3, el: agathos).

122 Epd. a14-6. Wértlich: "Die Natur" (hé physis, a1l) "hat dem GréReren und Wichtigeren das Gerin-
gere hinzugefugt, nicht dem Geringeren das Ehrwirdigere (timi6teron, al5) und GroRere”. Ange-
sichts dieser Wortwahl an ein - nach COOPER (1982/2004, 128; s.0. Anm. 68) eher vorwissenschaftli-
ches - "principle of 'nobility"" zu denken, ware irrefiihrend. Worauf es ankommt, ist, daf3 hier von
biologischen Funktionen und somit von einem spezifischen Optimum die Rede ist; als "ehrwirdig"”
wird hier bezeichnet, woran die Kriterien fiir dieses Optimum festgemacht sind.



34

Dies ist zwar nur eine Variante des bereits zitierten Grundsatzes, daR "die Natur ... die Werk-
zeuge nach Malgabe der Funktion und nicht die Funktion nach MaRgabe der Werkzeuge"
macht (PA IV 12, 694b13-4, s.0. T18). Wichtig ist hier aber der Perspektivwechsel, den Aris-
toteles in der Auseinandersetzung mit Anaxagoras ausdricklich vollzieht: Anaxagoras geht
von einem korperlichen Merkmal aus, und 1aB8t dann die Bedingungen hinzukommen, unter
denen dieses Merkmal eine Funktion erfullen kann. Eben diese Betrachtungsweise lehnt Aris-
toteles ab: Die Hand ist nicht irgendein korperliches Merkmal, das sich unter Abstraktion von
seiner Funktion betrachten laft. Sondern sie ist ein "Werkzeug™ (organon, 687all) fir eine
bestimmte Funktion (ergon), der sie im Rahmen einer spezifischen Lebensweise (bios) zu
dienen hat. Nur als dieses Werkzeug ist sie eine lebendige Hand - wie jeder Leib nur als
Werkzeug lebendig ist und somit tberhaupt nur, indem er als Werkzeug dient, als lebendiger
Leib existiert.'?®

Im Hinblick auf die gegenwartige Fragestellung kann eine spezifische Lebensweise als eine
spezifische Weise der Nutzung bestimmter, an bestimmten Orten zu bestimmten Zeiten re-
gelmé&Rig angetroffener Gegebenheiten aufgefal3t werden. Die spezifische Natur eines Lebe-
wesens ist dasjenige an seiner "Substanz" (ousia), das es zu dieser Lebensweise beféhigt.
Diese "Substanz" oder "Lebendigkeit" (psyché) ist nicht dasselbe wie die spezifische Le-
bensweise, sondern sie verhdlt sich zu dieser wie eine Disposition zu ihrer Aktivierung: Wie
der Gesichtssinn eine Disposition zum Sehen ist, deren Aktivierung von der Sichtbarkeit der
Dinge anhéngt, so ist die charakteristische "Substanz™" und "Lebendigkeit" eines Lebewesens
insgesamt die Disposition zu einer spezifischen Lebensweise, deren Aktivierung von der
Nutzbarkeit der jeweiligen Ressourcen abhangig ist.**

Wie die "Substanz" (ousia) des Gesichtssinns auf das Sichtbare,** so ist demnach die "Sub-
stanz" und "Lebendigkeit" des ganzen Lebewesens auf das Nutzbare bezogen - d.h. insgesamt
auf Umweltbedingungen, unter denen es in der Weise leben kann, zu der seine spezifische
Natur es befahigt. Das heift aber nicht, daR nun etwa "Substanz", wie "Material" (hyle),**® als
"etwas Bezligliches" im kategorialen Sinne aufzufassen ware. Material als solches ist blof3es
Potential; es existiert GUberhaupt nur im Hinblick auf dessen Aktualisierung durch die entspre-

123 In diesem Sinne De anima 11 1, 412a28 und b6: organikon (s.0. Anm. 63).

124 1ch verallgemeinere hier das Potentialitat-Aktualitat-Modell aus De anima 11 5 (erste Aktualitét =
zweite Potentialitat), dazu GiLL 2004, 8 ff, BURNYEAT 2002, 51 ff.

2 1n diesem Sinne De anima 418a24-5: die jeweiligen idia aisthéta (d.i. beim Sehen das Sichtbare)
sind kyrids aisthéta, und das heif3t: sie sind dasjenige, pros ha hé ousia pephyken hekastés aisthéseos.
- "Substanz" (ousia) heilst hier naheliegenderweise: "Natur". Ich will nicht ausschlieRen, dal durch
pephyken ein terminologischer Naturbegriff angezeigt wird; dann ergdbe sich sinngemaf ein Pleo-
nasmus, der an eine Stelle im Corpus Hippocraticum (De humoribus c. 16) erinnert, wo die Beobach-
tung, daB "Naturen™ mehr oder gut zu bestimmten Jahrenzeiten etc. passen, so ausgedriickt wird:
physies ... pros tas horas ... eu kai kakds pephykasin. Zu denken ist stattdessen aber auch an eine
Stelle bei Platon (Resp. 478a12-3: ep' allo; allé dynamis pephyken; vgl. ebd. a3-4 und 477b10-11), wo
durch die Verwendung von pephyken die Regularitdt der Zuordnung verschiedener Bereiche der
Ausiibung an verschiedene Vermogen (dynameis) angezeigt wird.

125v/gl. Phys. 11 2, 194b9: t6n pros ti hé hylé (dazu HEINEMANN 2009).



35

chende "Form" (eidos; vgl. De anima Il 1, 412a9-10). Die "Substanz" und "Lebendigkeit"
(psyché) eines Lebewesens ist diese Form (ebd. a19-21). Ihre Bezogenheit auf Umweltbedin-
gungen ergibt sich daraus, da’ zu den die Form eines Lebewesens ausmachenden Merkmalen
und somit zu dessen spezifischer "Natur" Dispositionen gehdren, deren Aktivierung von au-
Reren Gegebenheiten abhéngig ist. Diese Gegebenheiten sind keine Ursachen; sie geben nur
die Gelegenheit zu einer Tatigkeit des Lebewesens, deren Ursachen nach Aristoteles gleich-
wohl innere sind.*?’

3.3.7. Wie der "gute Fachmann" in Platons Timaios,'?® "macht" nach Aristoteles "die Natur

nichts unvollendet (ateles) und nichts vergebens (matén)"; deshalb hat sie "sie die Pflanzen
um der Tiere willen ... und die anderen Tiere zum Vorteil des Menschen" gemacht (Pol. | 8,
1256b21, ebd. b16-7; s.0. T16b).

Das besagt nach SCHUTRUMPF, der hier einen breiten Konsens wiederzugeben scheint, dal}
Pflanzen und Tiere "insofern nicht ohne Zweck geschaffen [sind], als sie die Lebensbedin-
gungen fir den Menschen bilden".*® Die "Natur" hatte demnach Pflanzen und die anderen
(d.h. vom Menschen verschiedenen) Tiere "vergebens™ gemacht oder irgendetwas "unvollen-
det" gelassen, wenn nicht die Pflanzen von den Tieren und die vom Menschen verschiedenen
Tiere vom Menschen genutzt wirden.

Diese Interpretation ist aber nicht zwingend. Weitaus néher liegt es, bei der zitierten Formel
daran zu denken, dal} die "Natur" den Menschen "vergebens gemacht" hétte, hatte sie nicht
Uberdies auch die Pflanzen zur Erndhrung der Tiere und die vom Menschen verschiedenen
Tiere zur Nutzung durch den Menschen gemacht.'*

Sicherlich zeigt die Formel "die Natur macht nichts vergebens™ bei Aristoteles meist einen
aitiologischen Funktionsbegriff an.** Dieser wird auch in T16 durch den Vergleich mit Dotter
und Muttermilch (ebd. b10-15) nahegelegt: Wie deren Existenz durch ihre Funktion fir die
Erndhrung der Neugeborenen zu erkléren ist, so wirde demnach die Existenz von Pflanzen

2" In diesem Sinne, wenn auch im Hinblick auf eine ganz andere Fragestellung, WATERLOW 1988,
33: "a natural substance manifests its nature through some single typifying pattern of change to which
external circumstances contribute nothing but the opportunity of realization".

128 \/gl. Platon, Tim. 33b4: matén (was hier aber nicht "vergebens", sondern "uiberfliissig" oder "nutz-
los" bedeutet). - Siehe auch oben, Anm. 115.

129 SCHUTRUMPF 1991, 314 (zu 1256b20) - "ohne Zweck": matén. Ahnlich NussBAuUM 1978, 95 f.:
T16 "does seem to claim that the existence of animals and plants cannot be satisfactorily explained
with reference only to the logos of their own species™ - mit dem Zusatz, dies sei aber nur "a prelimi-
nary phainomenon, from the human practical standpoint, not a serious theoretical statement" (ebd. 96
unter Berufung auf WIELAND). Auch SCHUTRUMPF (1991, 313) weist darauf hin, dal? die aristoteli-
sche Biologie keine "teleologische[n] Existenzbegrindungen fir das Vorhandensein einzelner Tierar-
ten" gibt.

30 Ebenso - zunachst zu "... wenn sie erwachsen sind" (1256b9-10) - JOHNSON 2005, 234: "If such
provisions were not forthcoming for all these animals, their existence would be in vain."

3L Siehe oben 3.1.1., zu T11; vgl. bes. LENNOX 1997/2001.



36

und (vom Menschen verschiedenen) Tieren durch ihre Funktion fir die Menschen erklért.
Aber dieser Vergleich hinkt. Denn anders als bei einem Korperteil, stellt sich bei einer biolo-
gischen Art die Frage, zu welchem Zweck sie existiert, nicht. Es wére fir sie kein Fehler,
"ohne Zweck geschaffen” zu sein.*** DaR die Existenz einer Art irgendwie "vergebens" sei, ist
im Kontext der aristotelischen Biologie ein ganz unverstandlicher Gedanke. Und insbesonde-
re existiert eine Art nicht etwa deshalb "vergebens"”, weil sie keine FreRfeinde hat.

Dal? "die Natur nichts unvollendet macht und nichts vergebens”, It sich im Hinblick auf die
zunachst genannten Beispiele, Dotter und Muttermilch, zwar im Sinne eines aitiologischen
Funktionsbegrifs interpretieren. Aber es gilt eben auch umgekehrt: Ohne Muttermilch wiirden
Sauglinge "vergebens" (matén) geboren, desgleichen Fisch- oder Vogellarven ohne Dotter.
Und ebenso waren Pflanzen, Tiere und Menschen "vergebens" - und der Mensch "unvollen-
det" - geschaffen, hatte "die Natur" nicht
- fir das Gedeihen der Pflanzen durch den jahreszeitlichen Wechsel von Regen und
Trockenheit gesorgt (T13) und
- zur Erndhrung der Tiere die Pflanzen sowie zur Nutzung durch den Menschen die an-
deren Tiere gemacht (T16b).'*
Etwas "vergebens" zu erschaffen hieRe demnach: es zu erschaffen, ohne daB es Bestand hétte.
Dall "die Natur" nichts "unvollendet" oder "vergebens" macht, besagt somit auch: Sie er-
schafft keine an bestimmte Umweltbedingungen angepalite und auf bestimmte Ressourcen
angewiesene Art, ohne dal} die passenden Umweltbedingungen verlailich angetroffen wiirden
und die Verfligbarkeit der bendtigten Ressourcen gesichert ware.

Diese Mehrdeutigkeit entspricht der in T17 angedeuteten Mehrdeutigkeit des Wozu: Aristote-
les verwendet die Formel "die Natur macht nichts vergebens" meist im Kontext eines "Wozu-
von" (hou heneka tinos), wo sie dann einen aitiologischen Funktionsbegriff anzeigt. In T16
steht dieselbe Formel aber im Kontext eines "Wozu-fur" (hou heneka tini). Die Erwartung ist
unbegriindet, dal3 sie auch in diesem Kontext im Sinne eines aitiologischen Funktionsbegriffs
zu verstehen sein mufte.

3.3.8. FreRfeindschaft ist nach Aristoteles "Krieg" (polemos);*** und von etwas anderem als
diesem Krieg ist auch in T16 nicht die Rede.*®* Unmittelbar anschlieRend an T16 fahrt Aristo-
teles fort:

132 Deshalb ist es auch wichtig, matén hier nicht durch “zwecklos" (GIGON) oder "ohne Zweck"
(SCHUTRUMPFs Kommentar zur Stelle) wiederzugeben.

133 Der agrarische Haushalt wird zum Dottersack des Menschen - oder wie ein groRer Aristoteliker des
19. Jh. sagte: zu seinem "unorganischen Leib [...], mit dem er in bestandigem Prozel3 bleiben mul3, um
nicht zu sterben” (MARX 1844/1974, 516).

¥ HA 1X 1, 608b19-610a35; s.0. 2.2.4.

135 \/gl. JOHNSON 2005, 234 f. Ebenso bereits CRAEMER-RUEGENBERG 1980-81, 26 f.: Fir alle Tiere
"gehort auch das Vernichten und Verzehren des fremden Lebens zum artspezifischen LebensprozeR".



37

T20: "Deshalb diirfte auch die Kiegskunst von Natur irgendwie eine Erwerbskunst sein
(die Jagd ist ja ein Teil von ihr),** die man gegen die Tiere sowie gegen diejenigen
Menschen anwenden muR, die dazu geboren sind, beherrscht zu werden, aber nicht wol-
len, da dieser Krieg von Natur gerechtfertigt ist.” (Pol. 1 8, 1256b23-26)

Zu dem bloRBen Nutzungsinteresse kommt hier ein paternalistisches Motiv hinzu. In dessen
Hintergrund steht die bekannte These, jemand sei "von Natur Sklave", wenn er "an der \er-
nunft eben soviel Anteil hat, dal3 er sie zwar vernimmt, aber nicht besitzt" (Pol. 1 5, 1254b20-
23). Fir so jemanden ist es nach Aristoteles besser, beherrscht zu werden; und ebenso fur die
domestizierten Tiere (und die hier unerwahnt bleibenden Nutzpflanzen), "denn dadurch wird
ihr Uberleben gesichert" (ebd. b19-20 bzw. b12-3). Es ist deshalb nicht ganz abwegig, die
SchluRbemerkung von T20 so zu verstehen, daf? der zur Versklavung von Menschen bzw. zur
Domestikation von Tieren nétige "Krieg" nach Aristoteles durch deren "Natur" gerechtfertigt
ist. Dieser Paternalismus mag sich auf das ganze lebende Inventar des agrarischen Haushalts
erstrecken. Aber er hat zwei Grenzen:

- Erstens dort, wo sich der Mensch gegen die domestizierten Tiere dann doch als bloRer
FreRfeind verhalt. Das individuelle Uberleben ist mit der Schlachtung vorbei. Den
Schl&chter kiimmert das nicht, und das Wohlergehen der restlichen Herde geht das
Schlachtvieh nichts an.

- Und zweitens, wo sich der Mensch durch seinen Krieg gegen die wilden Tiere unlieb-
samer Nahrungskonkurrenten entledigt.**” Diese sind gerade nicht "zum Vorteil der
Menschen™ da (anthropon charin, Pol. 1 8, 1256b17; s.0. T16), sondern sie beeintrach-
tigen ihn bei der Nutzung seiner "von der Natur selber gegebenen™ Nahrungsquellen
(vgl. ebd. b8). Aber wiederum ware es abwegig zu behaupten, dal "die Natur" die
Nahrungskonkurrenten des Menschen "vergebens™ gemacht hat.

Die paternalistische Einfriedung des agrarischen Haushalts dndert also nichts daran, daR der
Mensch seine naturgegebenen Nahrungsquellen nutzen und schiitzen und sich deshalb auch
auf unvermeidliche Fref3feindschaften und Nahrungskonkurrenzen einlassen muf3. Der hiermit

13 JOHNSON 2005, 230 verkehrt dies zu: "That is why natural acquision is a kind of war, ..."

37 Aristoteles behauptet an der zuletzt zitierten Stelle, die domestizierten Tiere seien "in ihrer Natur
besser" als die wilden (Pol. 1 5, 1254b11: belti6 tén physin). Soll man hierin die Rechtfertigung einer
Parteinahme sehen? - Wichtig ist der Hinweis SCHUTRUMPFs (1991, 258 ad loc.) auf HA | 1, 488a30-
1 und PA I 3, 643b3-8, wonach alle domestizierten Tiere verwildern kdnnen und die Unterscheidung
zwischen domestizierten und wilden Tieren daher biologisch irrelevant ist. Man konnte die zitierte
Behauptung im Sinne einer nicht mehr wissenschaftlich ausweisbaren, globalen Teleologie oder im
Sinne der Ntzlichkeit fiir den Menschen zu verstehen suchen. Aber beides ist nicht zwingend und
weit hergeholt.

Viel néher liegt es, die Wendung tén physin hier im Sinne eines seit dem 5. Jh. bezeugten Sprach-
gebrauchs durch "dem Charakter nach” wiederzugeben. \VVgl. LSJ, Stichwort physis, Il 4, mit Verweis
auf (u.a.) Pol. VIl 13, 1332a39 ff. Altere Belege fiir diesen Sprachgebrauch, meist in Anwendung auf
Menschen, sind beispielsweise: Aristophanes, Eq. 518, Nub. 1187 etc. sowie (ohne Artikel) Aischy-
los, Prom. 487 (Anwendung auf VVogel, im mantischen Kontext); Sophokles, Aj. 472 etc.; Euripides
fr. 495.41 N. etc.; dann bei Platon die bekannte Bemerkung tber den "philosophischen™ Charakter
von Hunden und Wéchtern (Resp. 375a10-1: philosophos tén physin).



38

verbundene Krieg bleibt ein unvermeidlicher Bestandteil der Erwerbskunst, und zwar gerade
soweit diese "naturgemaR" ist;**® nur seine Fronten werden verschoben.

3.3.9. Ich komme nun endlich auf Frage zurtick, von wessen Natur in T16b die Rede ist. An-
genommen, es handelt sich in T16b darum, da Gras um der Rinder willen, Eicheln um der
Schweine willen sowie Feigen, Rinder und Schweine "zum Vorteil der Menschen da sind"
(einai ... tbn anthropdn charin, Pol. | 8, 1256b16-7) und "die Natur dieses alles um der Men-
schen willen gemacht hat" (tbn anthropdn heneken auta panta pepoiékenai tén physin, ebd.
b22). Auf die Frage

(1) Von wessen Natur werden nach Aristoteles Gras, Eicheln, Feigen, Rinder, Schweine
und Menschen gemacht?

kann es nur eine Antwort geben: Gras wird von der Natur der jeweiligen Grassorte gemacht,
Eicheln von der Natur der Eichen, Feigen von der Natur der Feigenbdume, Rinder von der
Natur der Rinder, Schweine von der Natur der Schweine und Menschen von der menschli-
chen Natur.**

Aber genugt das? Aristoteles spricht an der zitierten Stelle nicht in der Gegenwartsform,
sondern er sagt ausdriicklich, die Natur "habe" Pflanzen und Tiere um der Menschen willen
"gemacht". Das grammatische Perfekt (pepoiékenai) a3t an einen Schopfungsakt denken.
Insbesondere wird durch diese Vergangenheitsform nahegelegt, dal von der Existenz der
jeweiligen Arten, nicht nur einzelner Exemplare, die Rede ist. Die obige Frage, von wessen
Natur Gras etc. gemacht werden, wére demnach im Hinblick auf T16b falsch gestellt. Zu
fragen ware vielmehr:

(2) Von wessen Natur sind nach Aristoteles Gras etc. gemacht worden?

Wenn man somit zwischen (1) und (2) unterscheidet, kann es auf (2) aber nur eine Antwort
geben: Von gar keiner. Als biologische Arten sind Gras, Eicheln, Feigen, Rinder, Schweine
und Menschen nach Aristoteles gar nicht "gemacht” worden, sondern es hat sie schon immer
gegeben. Soweit die Wendung "gemacht worden sein" (pepoiékenai) auf eine effiziente Ursa-
che verweist,"*? lauft die Frage ins Leere. Denn eine effiziente Ursache der Existenz biologi-
scher Arten gibt es nach Aristoteles nicht. Oder vielmehr: Es gibt sie nur insofern, als die
Reproduktion der Arten auf ihre jeweilige Natur zuriickgefiihrt werden kann.

Wir sind also auf (1) zurlickverwiesen. Die zitierte Vergangenheitsform deutet zwar an, dal es
irgendwie um die Existenz der Arten geht. Ansonsten ist sie aber irrefiihrend. Sie gehort hier

138 \/gl. Pol. | 8, 1256b26-39 (unmittelbar nach T20) - "naturgemaR": kata physin, ebd. b27 und b38.
Dazu JOHNSON 2005, 235-7.

39 Ich abstrahiere von eventueller Domestikation; zu den diesbeziiglichen Komplikationen vgl.
WARDY 2005.

10v/gl. die Charakterisierung der effizienten Ursache als "das, was macht" (to poioun, Phys. Il 3,
194b31, s.0. T1c).



39

nicht zur Aussage, sondern zur kreationistischen Metaphorik. Wenn man diese abzieht, bleibt
von (2) nur noch (1).

Was Aristoteles in T16b sagt, ist somit dies: Die menschliche Natur wiirde vergebens Men-
schen machen, wenn nicht gleichzeitig die Natur der Rinder Rinder machte, deren NutznieRer
die Menschen sind, und die Natur des Grases Gras, dessen NutznieRer die Rinder sind, usf.**
Und das kommt nicht vor: Erstens, weil es nicht funktioniert; denn ohne verlaRlich verfiigba-
re Ressourcen gibt es keine Menschen, und ohne Menschen gibt es auch keine menschliche
Natur. Und zweitens und vor allem deshalb, weil es sich bei der Reproduktion einer biologi-
schen Art ohne verlaBlich verfigbare Ressourcen um keine Regularitat handelte, sondern
allenfalls um ein zufélliges Geschehen; was in einem solchen Falle Menschen machte, aber
ohne sicheren Bestand und somit letztlich "vergebens” (matén), wére keine Natur.

Mehr an Erklarung der Existenz der Arten und der sie sichernden Passungsverhéltnisse ist
von einem "steady-state theorist" (SEDLEY 1991, 186) nicht zu erwarten. Und insofern besteht
kein Anlal3, mit SEDLEY auf eine globale Natur auszuweichen. Der durch T5e gesteckte Rah-
men wird auch hier nicht gesprengt.

3.3.10. Gleichwohl ist die von SEDLEY herangezogene Stelle aus der Metaphysik (XII 10,
1075a11-25) fiir das gegenwértige Thema bedeutsam.**?

T21a: Aristoteles fragt, "auf welche Weise die Natur des Ganzen (hé tou holou physis,
all) das Gute und [d.h.] das Beste enthélt (echei): als etwas Abgetrenntes und an sich
Seiendes, oder dadurch, wie es geordnet ist (tén taxin, al3)."

Avristoteles antwortet sogleich (al3-5): Beides, aber vor allem auf die erstere Weise; wie bei
einem Heer, dessen Ordnung durch den Feldherrn gut ist, nicht umgekehrt. Das heif3t, die
Natur des Ganzen enthalt die Gute in Gestalt der ewigen widerfahrnisfreien Tatigkeit Gottes,
der - so die Andeutung in T21a - die Welt ordnet, indem er "als Begehrtes bewegt" (Met. XII
7, 1072b3). Insofern

T21b: "... trifft es nicht zu, daB eines keine Beziehung zum anderen hétte; sondern es
gibt eine. Denn alles ist durch die gemeinsame Ausrichtung auf eines hin zusammenge-
ordnet (pros ... hen ... syntetaktai, a18-9)."

In die somit gestiftete Ordnung sind, wie Aristoteles schon zuvor (al6-7) angemerkt hat,
unterschiedliche Dinge auf unterschiedliche Weise einbezogen. Der an T21b anschlieBende
Vergleich mit einem bduerlichen Haushalt (oikia, al9) erldutert diese Unterschiede: Wie ei-
nerseits das disziplinierte Tun der Freien auf das Ziel, zum "Gemeinsamen" beizutragen,
ausgerichtet ist (tetaktai, a21; erganze sinngemaR: eis to koinon, a21-2), so sind die Him-

I Hier schlieRen sich insbesondere auch die in T13 thematisierten Zusammenhange zwischen meteo-
rologischen und botanischen Regularitéten an.

2 Zur Interpretaton vgl. einerseits SEDLEY 2000, 328-336; andererseits (mit iberzeugender Zuriick-
weisung seiner Inanspruchnahme dieser Stelle fir eine anthropozentrische Naturteleologie) SCHARLE
2008, 157-161. Als Hintergrund bleibt KAHN 1985 unverzichtbar.



40

melsbewegungen direkt auf den Ersten Beweger orientiert. Und wie andererseits der Hahn nur
tun muR, wonach ihm gerade ist (ho ti etychen, a22),*** so imitieren Pflanzen und Tiere den
Ersten Beweger, indem sie ihre jeweilige Art reproduzieren.** Denn, so Aristoteles,

T21c: "... ein solcher Ursprung der jeweiligen Tatigkeit (hekastou arché, a22-3) ist ihre
Natur (autdn hé physis, a23)."* Ich meine zum Beispiel, daB sie alle zur Aufldsung
kommen mussen; und so gibt es auch anderes, worin sich alles als Beitrag zum Ganzen
(eis to holon, a25) verbindet."”

Ich kann mich hier auf drei Anmerkungen beschrénken. - Erstens: Was nach Aristoteles eine
teleologische Erklarung ausmacht, ist der Rekurs auf das "Gute" und "Beste" (s.0. 2.2.2.).
Dieses kommt in der aristotelischen Biologie als spezifisches Optimum ins Spiel, das sich aus
der jeweiligen "Form" und "Substanz" der Lebewesen ergibt (s.0. 3.1.1.). Aber wieso die
jeweilige "Form™ und "Substanz" der Dinge (nicht nur der Lebewesen, sondern auch der
Grundstoffe und Himmelskdrper) Gberhaupt eine Wertung impliziert, bleibt unerklért. Die in
T21 angedeutete Antwort, das Gute liege in der Imitation der ewigen Tatigkeit Gottes,** ist
nach heutigen MaRstében vielleicht etwas wunderlich. Aber sie macht jedenfalls klar, dal3 es
sich um keine tiberfliissige Frage handelt.**’

Zweitens: In der Weise, wie sie die ewige Téatigkeit Gottes imitieren, unterscheiden sich Le-
bewesen von Grundstoffen und Himmelskorpern: Himmelskdrper sind direkt und Grundstoffe
indirekt (durch Imitation der Himmelsbewegungen) am Ersten Beweger orientiert; Lebewesen
hingegen an ihrer jeweils eigenen "Form" und "Substanz", die sich als spezifische "Natur"

143 Beachte, daB das in gewisser Hinsicht auch auf die Sklaven (andrapoda, a21) zutrifft: Dem Skla-
ven wird gesagt, was er zu tun und zu lassen hat; er muf} sich nicht selbst auf ein tbergeordnetes Ziel
ausrichten, sondern er kann sich an den jeweiligen Aussichten auf Belohnung und Strafe und insofern
daran, wonach ihm gerade ist, orientieren. - Anders (und nicht recht nachvollziehbar) SEDLEY 2000,
332.

“In diesem Sinne De anima Il 4, 415a26-b2; vgl. GC Il 10, 336b27-337a7 Dazu KAHN 1985, 193 f.
bzw. 188 f.

Es ist nicht ganz klar, wie die Sklaven in dieses Bild passen. Man konnte an die Grundstoffe oder
"einfachen Kdorper" - Erde, Wasser, Luft und Feuer - denken, deren zyklischer Umsatz im Wechsel der
Jahreszeiten nach Aristoteles (GC Il 10, 337a3-4; vgl. Meteor. 1 9, 346b36 und Met. 1X 8, 1050028-9)
die Zyklitat der Himmelsbewegungen imitiert. Vgl. SCHARLE (2008, bes. 159, 169 ff. und 179 f.).

%5 Rossscher Text. Die Zusammenstellung mit "Ursprung" (arch@) deutet an, daR "Natur" (physis)
hier, anders als in T21a, im terminologischen Sinn zu verstehen ist, d.h. als (innere) arché kinéseés.
Die kontroverse Diskussion zwischen SEDLEY (2000, 329), BODNAR (2005, 18 f.) und SCHARLE
(2008, 170n60) geht darauf nicht ein.

1% Zur Imitation des Ewigen im Verganglichen vgl. bereits Platon, Symp. 207¢9 ff. Eine Vorgeschichte
dieses Gedankens bei Empedokles deutet SEDLEY 2007, 51n63 an.

Tatséchlich impliziert T21 eine subtile Stellungnahme zu Platon. Aristoteles stimmt mit Platon
darin Uberein, da das Gute nur durch eine externe Instanz ins Spiel kommen kann. Diese ist bei
Aristoteles aber keine effiziente Ursache wie der Demiourg im Timaios, sondern sie ist wie das Scho-
ne im Symposion etwas, das "als Begehrtes bewegt".

47 Beachte, daR KANTs Kritik der Urteilskraft (KU) dieser Frage ausweicht, indem sie die sog.
Zweckursachen tberhaupt nur als Formursache konstruiert (vgl. bes. KU § 10, dann § 64 ff.). Das
Gute kommt erst durch die Verbindung von Natur und Moral ins Spiel (vgl. bes. KU § 84 ff.).



41

reproduziert. Die entsprechenden Zyklen sind in vielféltiger Weise miteinander verzahnt,
wobei die Himmelsbewegungen als gemeinsamer Taktgeber fungieren. So ergibt sich ein
Gefiige unterschiedliche Regularitaten, das alle Arten von Dingen umfal3t; insbesondere las-
sen sich auch die Umweltbedingungen biologischer Arten als Gefiige solcher Regularitéten
beschreiben. Dies ist eine unerl&Rliche Voraussetzung dafur, dal3 tberhaupt von einem Pas-
sungsverhéltnis zwischen einer biologischen Art und ihren Umweltbedingungen, und daher
auch von NutznielRerschaft in einem biologisch relevanten Sinne, die Rede sein kann. Aber
kein einzelner Fall von Passung und NutznielRerschaft wird auf diese Weise - d.h. durch die
gemeinsame Ausrichtung aller Dinge auf den Ersten Beweger - erklart.'*

Drittens: Es ist in T21c nicht ganz klar, an welchen "Beitrag zum Ganzen" mit der Bemer-
kung, alle Dinge muften "zur Auflésung kommen", gedacht ist: in die Nahrungskette einzu-
gehen oder die Elemente fiir den meteorologischen Kreislauf freizugeben.**® NutznieRerschaft
und Passungsverhaltnisse kommen in beiden Fallen aber erst dadurch zustande, daB die "Auf-
lI6sung™ zur rechten Zeit und an geeigneten Orten geschieht; die Himmelsbewegungen als
gemeinsamer Taktgeber sind unentbehrlich. - Noch weniger klar ist, worauf mit der anschlie-
Renden Bemerkung Uber "anderes, worin sich alles als Beitrag zum Ganzen verbindet" (a24
f.), angespielt wird. Aber darauf kommt es wohl auch nicht an. Jedenfalls gibt es Passungs-
verhéltnisse Uber die Nahrungskette und den meteorologischen Kreislauf der Elemente hin-
aus. Und auch sie tragen zu derjenigen "Ordnung™ (taxis, al3) bei, die Aristoteles als eine
Weise, in der "die Natur des Ganzen das Gute ... enthalt", charakterisiert.

Literaturangaben:

Austin, Michel und Vidal-Naquet, Pierre [1972/84]: Gesellschaft und Wirtschaft im alten Griechen-
land [1972], dt. von A. Wittenburg, Miinchen: Beck 1984

Balme, D.M. [1991]: Aristotle, History of Animals, Books VII-X, ed. and tr. by D.M. Balme, prepared
for publication by A. Gotthelf, The Loeb Classical Library, Vol. 439, Cambridge, Mass. - London:
Harvard U. Pr.

Bodnar, Istvan [2005]: "Teleology across natures", Rhizai 2.1, 9-29

Bonitz, Hermann [1870]: Index Aristotelicus (= Aristotelis opera, ed. Academia Regia Borussia, vol.
V), Berlin

Brillmann, Philipp [2012]: "Ethik und Naturphilosophie. Bemerkungen zu Aristoteles’ Ergon-
Argument (EN 1 6)", Arch. Gesch. Philos. 94, 1-30

Burnyeat, M.F. [2002]: "De Anima Il 5", Phronesis 47.1, 28-90

Charles, David [1991]: "Teleological Causation in the Physics", in: Aristotle's Physics. A Collection
of Essays, ed. by L. Judson, Oxford: Clarendon, S. 101-128

148 Ebenso - mit starkerer Betonung der von mir nur im Verhaltnis von Grundstoffen und Himmels-
korpern gesehenen indirekten Imitation - SCHARLE 2008, 160.

49 Dazu SEDLEY 2000, 333 ff.; SCHARLE 2008, 161. Ich selber habe an anderer Stelle eher beilaufig
fur die Nahrungskette pladiert; vgl. HEINEMANN 2001, 280: Der Hahn muR "nur tun ..., was ihm paft
(bis er schlie}lich im Suppentopf landet)". Zu beachten bleibt freilich, da auch die Nahrungskette
zum meteorologischen Kreislauf der Elemente gehort.



42

Charlton, William [1970]: Aristotle's Physics I, 1, tr. with introd. and notes, Oxford: Clarendon

Cooper, John M. [1982/2004]: "Aristotle on Natural Teleology", in: ders., Knowledge, Nature and
the Good. Essays in Ancient Philosophy, Princeton: Princeton U. Pr. 2004, p. 107-129

Craemer-Ruegenberg, Ingrid [1980-81]: "Der Begriff des Naturzwecks bei Aristoteles”, in: Formen
teleologischen Denkens (Kolloquium TU Berlin, WS 1980/81), hg. von H. Poser, Berlin, 0.J., S. 17-
29

Depew, David J. [1997]: "Etiological approaches to biological aptness in Aristotle and Darwin", in:
Aristotelische Biologie, hg. von W. Kullmann und S. Follinger (Philosophie der Antike, Bd. 6), Stutt-
gart: Steiner, S. 209-227

Detel, Wolfgang [1993]: Aristoteles. Analytica Posteriora, tbers. und erl. (Aristoteles. Werke in
deutscher Ubersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 3, Teil II), 2 Halbbde., Berlin:
Akademie Verlag - Darmstadt: whg

Diels, Hermann und Kranz, Walter [DK]: Die Fragmente der Vorsokratiker, 8. Aufl. hg. von W.
Kranz, Berlin 1956

Frede, Michael und Patzig, Glinther [1988]: Aristoteles, Metaphysik Zeta, 2 Bde., Miinchen 1988

Furley, David [1985]: "The Rainfall Example in Physics ii 8", in: Aristotle on Nature and Living
Things (Festschrift D.M. Balme), ed. by A. Gotthelf, Pittsburgh, PA: Mathesis - Bristol: Classical Pr.
1985

Gigon, Olof [21971]: Aristoteles: Politik, iibers. und hg., repr. Miinchen: dtv 1981

Gill, Mary Louise [2004]: "Aristotle's Distinction between Change and Activity", Axiomathes 14, 3-
22

Gotthelf, Allan [1976/87]: "Aristotle's conception of final causality”, in: Philosophical issues in
Aristotle's biology. Ed. by A. Gotthelf and J.G. Lennox. Cambridge, New York: Cambridge Universi-
ty Press 1987, 204-242

Grimm, Jacob und Grimm, Wilhelm: Deutsches Worterbuch, Nachdruck Miinchen: dtv 1984

Halliwell, Stephen [2003]: "Aristoteles und die Geschichte der Asthetik”, in: Kann man heute noch
etwas anfangen mit Aristoteles?, hg. von T. Buchheim, H. Flashar und R.A.H. King, Darmstadt, S.
163-183

Heinemann, Gottfried [2001]: Studien zum griechischen Naturbegriff, Teil I: Philosophische Grund-
legung: Der Naturbegriff und die "Natur", Trier: WVT

Heinemann, Gottfried [2002]: "'Naturen' und 'Naturgesetze™, in: Antike Naturwissenschaft und ihre
Rezeption, Bd. 12, hg. von J. Althoff et al., Trier: WVT, S. 45-67

Heinemann, Gottfried [2005]: "Die Entwicklung des Begriffs physis bis Aristoteles"”, in: Physik /
Mechanik, hg. von A. Schiirmann (Geschichte der Mathematik und der Naturwissenschaften in der
Antike, hg. von G. Wéhrle, Bd. 3), Stuttgart: Steiner, S. 16-60

Heinemann, Gottfried [2006a]: "Natur und Regularitdt. Anmerkungen zum vor-aristotelischen Natur-
begriff”, in: Naturgesetze. Historisch-systematische Analysen eines wissenschaftlichen Grundbe-
griffs, hg. von K. Hartbecke und Chr. Schiitte, Paderborn: mentis, S. 37-53

Heinemann, Gottfried [2006b]: "Aristoteles und die Unverflgbarkeit der 'Natur™, in: Umwelt-
Handeln. Zum Zusammenhang von Naturphilosophie und Umweltethik, hg. von K. Kéchy und M.
Norwig (Lebenswissenschaft im Dialog, Bd. 2), Freiburg-Minchen: Alber 2006, S. 167-205

Heinemann, Gottfried [2009]: "Material und Supervenienz bei Aristoteles™, in: Antike Naturwissen-
schaft und ihre Rezeption, Bd. 19, hg. von J. Althoff et al., Trier: WVT, S. 47-59

Heinimann, Felix [1961/76]: "Eine vorplatonische Theorie der techne"”, in: Sophistik, hg. von C.J.
Classen, Darmstadt: wbg 1976, S. 127-169



43

Hintikka, Jaakko [1973]: Time and Necessity. Studies in Aristotle’s Theory of Modality, Oxford:
Clarendon 1973

Jansen, Ludger [2002], Tun und K&nnen. Ein systematischer Kommentar zu Aristoteles’ Theorie der
Vermdgen im neunten Buch der Metaphysik, Frankfurt a.M.

Joachim, Harold H. [1922]: Aristotle, On Coming-to-Be and Passing-Away (De generatione et cor-
ruptione), A revised text with introduction and commentary, Oxford: Clarendon

Johnson, Monte R. [2005]: Aristotle on Teleology, OUP

Judson, Lindsay [1991]: "Chance and 'Always or For the Most Part' in Aristotle”, in: Aristotle's
Physics. A Collection of Essays, ed. by L. Judson, Oxford: Clarendon, S. 73-99

Judson, Lindsay [2005]: "Aristotelian Teleology", Oxford Studies in Ancient Philosophy 29, 341-366

Kahn, Charles H. [1985]: "The Place of the Prime Mover in Aristotle's Teleology", in: Aristotle on
Nature and Living Things (Festschrift D.M. Balme), ed. by A. Gotthelf, Pittsburgh, PA: Mathesis -
Bristol: Classical Pr. 1985

Kosman, L.A. [1987]: "Animals and other beings in Aristotle”, in: Philosophical issues in Aristotle's
biology. Ed. by A. Gotthelf and J.G. Lennox. Cambridge, New York: Cambridge University Press
1987, 360-391

Kullmann, Wolfgang [1979]: Die Teleologie in der aristotelischen Biologie: Aristoteles als Zoologe,
Embryologe und Genetiker (SB der Heidelberger AdW, Phil.-Hist. KI. Jg. 1979, Abh. 2), Heidelberg:
Winter 1979

Kullmann, Wolfgang [2007]: Aristoteles. Uber die Teile der Lebewesen, ubers. und erl. (Aristoteles.
Werke in deutscher Ubersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 17, Teil 1), Berlin:
Akademie Verlag - Darmstadt: whg

Lennox, James G. [1985/2001]: "Are Aristotelian Species Eternal?”, in: ders.: Aristotle's Philosophy
of Biology. Studies in the Origins of Life Science, Cambridge: U.Pr. 2001, 131-159

Lennox, James G. [1997/2001]: "Nature Does Nothing in Vain ...", in: ders.: Aristotle's Philosophy of
Biology. Studies in the Origins of Life Science, Cambridge: U.Pr. 2001, 205-223

Lennox, James G. [2001]: Aristotle. On the Parts of Animals I-1V, tr. with introd. and comm., Oxford,
U.Pr.

Leunissen, Mariska [2010]: "Nature as a Good Housekeeper: Secondary Teleology and Material
Necessity in Aristotle's Biology", Apeiron 43.4, 117-142

Lloyd, G.E.R. [1968]: Aristotle. The Growth and Structure of His Thought, Cambridge

Lovejoy, Arthur O. [1936]: The Great Chain of Being. A Study in the History of an Idea, repr.
Cambridge, Mass. - London: Harvard U. Pr. 1982

Marx, Karl [1844/1974]: Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, in: ders. und
Friedrich Engels: Werke, Ergdnzungsband I, Berlin: Dietz

McLaughlin, Peter [2005]: "Funktion”, in: Philosophie der Biologie. Eine Einfiihrung, hg. von U.
Krohs und G. Toepfer, Ffm: Suhrkamp 2005, S. 19-35

Mittelstrass, Jirgen [1981]: "Das Wirken der Natur. Materialien zur Geschichte des Naturbegriffs",
in: Naturverstandnis und Naturbeherrschung. Philosophiegeschichtliche Entwicklung und gegenwér-
tiger Kontext, hg. von Fr. Rapp, Munchen: Fink 1981

Nussbaum, Martha C. [1978]: Aristotle on Teleological Explanation, in: dies., Aristotle’s De motu
animalium, Princeton: U. Pr. 1978, pp. 59-106

Prantl, Karl [1854]: Aristoteles’ Acht Bucher Physik, gr./dt. und mit sacherklarenden Anmerkngen
hg., Leipzig, repr. Aalen: Scientia 1978



44

Reckermann, A. [1976]: "Kunst, Kunstwerk. 1l. Der K[unst].-Begriff vom Hellenismus bis zur Auf-
klarung", in: HWPh 4, Sp. 1365-1378

Ross, W.D. [1924]: Aristotle's Metaphysics. A revised text with introduction and commentary, 2
vols., Oxford: Clarendon 1924

Ross, W.D. [1936]: Aristotle's Physics. A revised text with introduction and commentary by W.D.
Ross, Oxford: Clarendon 1936

Scharle, Margaret [2008]: "Elemental Teleology in Aristotle's Physics 2.8", Oxford Studies in Ancient
Philosophy 34, 147-183

Schneider, Helmuth [1989]: Das griechische Technikverstandnis, Darmstadt

Schitrumpf, Eckart [1991]: Aristoteles, Politik. Buch | (Aristoteles, Werke in deutscher Ubersetzung,
begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 9, Teil I), Berlin

Sedley, David [1991]: "Is Aristotle's teleology anthropocentric?”, Phronesis 36.2, 179-196

Sedley, David [2000]: "Metaphysics A 10", in: Aristotle's Metaphysics Lambda, ed. by M. Frede und
D. Charles, OUP, p. 327-350

Sedley, David [2007]: Creationism and Its Critics in Antiquity, Berkeley etc.: U. of California Pr.

Spaemann, Robert und Léw, Reinhard [1981]: Die Frage Wozu? Geschichte und Wiederentdeckung
des teleologischen Denkens, Miinchen - Zirich: Piper

Thomas Aquinas [in Phys.]: Commentaria in octo libros Physicorum Aristotelis (= Sancti Thomae
Aquinatis ... opera omnia, editio Leonina, tom. 1l), Romae 1884

The Complete Works of Aristotle. The Revised Oxford Translation (ROT), ed. by J. Barnes, Princeton
1984

Theiler, Willy [1925/65]: Zur Geschichte der teleologischen Naturbetrachtung bis auf Aristoteles, 2.
Aufl. Berlin: De Gruyter

Wagner, Hans [1967/79]: Aristoteles. Physikvorlesung, tibers. (Aristoteles, Werke in deutscher Uber-
setzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 11), 3. Aufl. Berlin: Akademie Verlag

Wardy, Robert [1993]: "Aristotelian Rainfall or the Lore of Averages", Phronesis 38.1, 18-30
Wardy, Robert [2005]: "The Mysterious Aristotelian Olive", Science in Context 18, 69-91

Waterlow, Sarah [21988]: Nature, Change and Agency in Aristotle's Physics, 2nd ed. Oxford: Claren-
don

Wieland, Wolfgang [*1970]: Die aristotelische Physik, 2. Aufl. Géttingen

Witt, Charlotte [2012]: "Aristotle on deformed animal kinds", Oxford Studies in Ancient Philosophy
53, 83-106

Zekl, Hans Giinter [1987-8]: Aristoteles' Physik. Vorlesung ber Natur. gr./dt., Ubers., Einl. und
Anm., 2 Hbde. Hamburg: Meiner



