
Vortrag auf dem vom Verfassser organisierten Symposium Aristoteles und die 

heutige Biologie (Universität Kassel, Feb. 2009). 

Druckfassung (März 2013). Der Tagungsband soll, herausgegeben von Rainer 

Timme und dem Verfasser, Anfang 2014 in der Reihe Lebenswissenschaften im 

Dialog, Verlag Karl Alber erscheinen 

 

"Besser ... nach Maßgabe der Substanz des jeweiligen Gegenstandes" (Phys. 198b8-9). 

Innere und äußere Finalität bei Aristoteles 

Gottfried Heinemann (Kassel)
1
 

1. Einleitung 

1.1. Wie SEDLEY (1991, 186) treffend bemerkt, ist Aristoteles "a steady-state theorist, who 

manages without any genetic account of the natural order". Das natürliche Entstehen und 

Vergehen, und alle natürliche Änderung, ist bei Aristoteles eingebettet in die Zyklen von 

Tages- und Jahreszeiten sowie der Generationenfolge des Lebendigen. Deren Regularität kann 

auf die jeweiligen - spezifischen und als solche erst individuellen - Naturen der beteiligten 

Dinge zurückführt werden. Diese ändern sich nicht: "Ein Mensch zeugt einen Menschen und 

eine Pflanze eine Pflanze" (PA II 1, 646a34). Das heißt, es hat schon immer ein Mensch einen 

Menschen und eine Pflanze eine Pflanze gezeugt; und das wird auch immer so weitergehen.
2
  

Die "natürliche Ordnung", von der SEDLEY spricht, hat somit einen diachronen und einen 

synchronen Aspekt: Die diachrone Ordnung des Geschehens ist durch die jeweiligen Naturen 

der Dinge gewährleistet. Die synchrone Ordnung der Welt, z.B. die Stabilität der Nahrungs-

kette, ist ein Passungsverhältnis zwischen den beteiligten Naturen, das nach SEDLEY auf eine 

"globale Natur" - "the nature of the entire ecosystem, so to speak" - zurückgeführt werden 

muß.
3
  

                     
1
 Die im Februar 2009 vorgetragene Fassung dieses Aufsatzes beschränkte sich im Hauptteil auf die 

hier in Abschnitt 2 besprochenen Stellen (vor allem aus Phys. II 3 und 7, s.u. T1-9); es folgte ein 

Hinweis auf globale teleologische Zusammenhänge, bei denen die aristotelische Unterscheidung 

zwischen Wozu-von und Wozu-für (s.u. T17) zu berücksichtigen ist. Bei der anschließenden Überar-

beitung wurde mir zunehmend klar, daß der (möglicherweise) nichttriviale Aspekt meiner Argumen-

tation eben diese Zusammenhänge betrifft. Demgemäß habe ich – vor allem in Auseinandersetzung 

mit SEDLEY – die Betrachtung auf Phys. II 8, Pol. I 8 und Met. XII 10 (s.u. T13-16, T20-21) sowie 

den Begriff der Anpassung (s.u. T18-19, dazu die Abschnitte 3.3.3.-3.3.7) ausgeweitet. Daß mir dabei 

das Manuskript in sehr ungehöriger Weise explodiert ist, war vielleicht unvermeidlich, aber nicht 

beabsichtigt. Da ich kein anderes mehr habe, gebe ich es gleichwohl zum Druck. – Das Ms. war 

Anfang 2010 im wesentlichen abgeschlossen. Später erschienene Literatur, vor allem die wichtigen 

Arbeiten von Mariska Leunissen, konnte nicht mehr systematisch berücksichtigt werden. 
 
2 
Einzelheiten bei LENNOX (1985/2001). 

3 
SEDLEY 1991, 192 mit Verweis auf Met. XII 10, 1075a11-25 (ebd. a11: hê tou holou physis); s.u. 

T21. - Ähnlich habe ich selbst in einem früheren Aufsatz bei Aristoteles (Phys. II 8, 198b16 ff.) eine 



 
 

2 

"Natur" (physis) ist nach Aristoteles eine effiziente, "zu einem Zweck" (heneka tou) wirkende 

Ursache, die zur "Substanz" (ousia) des Gegenstandes, um dessen "Natur" es sich handelt, 

gehört (s.u. 2.2.3.). Der Zweck, zu dem sie wirkt, ist nach Aristoteles "das Bessere nach Maß-

gabe der Substanz des jeweiligen Gegenstandes" (Phys. II 7, 198b9, s.u. T5e). In der Genera-

tionenfolge des Lebendigen wird durch die jeweils spezifische "Natur" ein spezifisches Opti-

mum reproduziert (das im Einzelfall durch Störungen beeinträchtigt sein kann). Biologische 

Merkmale lassen sich demgemäß durch ihre jeweiligen Funktionen erklären. 

Im Hinblick auf jede sich reproduzierende Art ist die diachrone Ordnung des natürlichen 

Geschehens eine teleologische Ordnung. Der Bestand der jeweiligen Art und somit die Nach-

ahmung des Ewigen im Vergänglichen fungiert dabei als letztes Ziel; das ist eben die Weise, 

in der "das gänzlich Bewegungslose und Erste von allem" (Phys. II 7, 198b2-3, s.u. T6b) "als 

Begehrtes bewegt" (Met. XII 7, 1072b3).
4
 

Auch im Hinblick auf die synchrone Ordnung der Welt spricht Aristoteles von einer Zwecktä-

tigkeit der Natur. Er tut das insbesondere im Hinblick auf lineare, in der letztlichen Nutznie-

ßerschaft des Menschen kulminierende Ausschnitte der Nahrungskette;
5
 deshalb glaubt 

SEDLEY (1991, 179 und passim), die Struktur dieser synchronen und insofern globalen natür-

lichen Teleologie als "anthropozentrisch" charakterisieren zu können.  

1.2. Systematisch bedeutsamer als der von SEDLEY behauptete Anthropozentrismus ist freilich 

die erwähnte These, daß die letztliche Nutznießerschaft des Menschen an einer ganzen Nah-

rungskette auf keine spezifische, sondern nur auf eine globale Natur zurückführbar ist. Das ist 

zwar naheliegend. Aber dieser Rekurs auf eine die jeweiligen Naturen der Dinge umfassende 

Gesamtnatur ist auch mit einigen Schwierigkeiten behaftet, von denen ich hier nur zwei nen-

nen will: 

Erstens fragt sich, ob diese Gesamtnatur nochmals eine "Natur" im terminologischen Sinne, 

d.h. ein zur "Substanz" eines Gegenstandes gehörender (und insofern "innerer") "Ursprung" 

von dessen "Bewegung und Stillstand",
6
 sein soll. Wird dies bejaht, dann müßte sie so etwas 

wie eine Weltseele sein; aber Sedley räumt selber ein, daß Aristoteles die entsprechenden 

Annahmen Platons nicht übernimmt.
7
 Und wenn es sich um keine "Natur" im terminologi-

schen Sinne handelt, dann liefert der Rekurs auf eine "globale Natur" auch keine wissen-

                                                                             

metaphorische Rede von der "Zwecktätigkeit einer globalen 'Natur'" unterstellt (HEINEMANN 2002, 

61; vgl. ebd. 48). 

4 
Einzelheiten bei KAHN 1985.  

5 
Vgl. bes. Pol. I 8, 1256b22 (s.u. T16b); ebenso wohl auch Phys. II 8, 198b16 ff. (s.u. T13). - Lineari-

tät und teleologische Ausrichtung der Nahrungskette sind ein Sonderfall. Den Normalfall von Freß-

feindschaft und Nahrungskonkurrenz beschreibt Aristoteles schlicht und treffend als "Krieg" (HA IX 

1, 608b19: polemos); s.u. 2.2.4. 

6 
Vgl. Phys. II 1, 192b13 ff., Met. V 4, 1015a14-5. 

7 
SEDLEY 1991, 192; dazu WARDY 1993, 26. 



 
 

3 

schaftliche Erklärung; gegen SEDLEYs Intention wird das Passungsverhältnis zwischen den 

jeweiligen Naturen der Dinge zu einem unhintergehbaren Faktum. 

Zweitens fragt sich, was die "globale Natur" hier überhaupt leisten soll. Das Passungsverhält-

nis zwischen den Naturen der Dinge wird durch diese selbst reproduziert; erklärungsbedürftig 

ist nicht, warum es sich erhält, sondern warum es überhaupt besteht. Der Sinn der letzteren 

Frage ist aber nicht ganz klar. Man könnte sie dahingehend verstehen, daß ein solches Pas-

sungsverhältnis nur besteht, wenn es irgendwie etabliert worden ist. Aber eben davon kann 

bei Aristoteles keine Rede sein: Ein Passungsverhältnis zwischen den Naturen der Dinge 

besteht entweder gar nicht, oder es hat schon immer bestanden. SEDLEYs Rekurs auf eine 

"globale Natur" richtet nichts aus, da diese irgendwann wirken müßte und doch zu jeder Zeit, 

zu der sie wirken könnte, gar nicht mehr gebraucht wird.  

Insbesondere kann Aristoteles die Existenz der Arten und die Gewährleistung der nötigen 

Passungsverhältnisse weder (wie Empedokles) durch Selektion noch (wie Platon und Xeno-

phon) durch den Sachverstand eines göttlichen "Herstellers" (dêmiourgos) erklären.
8
 Nach 

einer bekannten These THEILERs ist die aristotelische physis "die direkte Nachfolgerin der 

platonischen Weltseele bezw. (sic!) ihrer 'Personifizierung', des dêmiourgos im Timaios".
9
 Im 

Hinblick auf spezifische Naturen ist das nicht ganz abwegig, zumal wo die in der aristoteli-

schen Biologie notorische poietische Metaphorik eine kreationistische Färbung annimmt (s.u. 

3.3.5.). Aber gerade bei einer "globalen Natur", von der man es doch am ehesten erwarten 

würde, bleibt rätselhaft, wie sie den dêmiourgos des Timaios oder die Weltseele der Nomoi zu 

vertreten vermag. 

1.3. Der Begriff der "Natur" ist bei Aristoteles ein Begriff von Regularität (und demgemäß in 

die aristotelische Vier-Ursachenlehre eingebettet). Die einschlägige Vorgeschichte kann bis 

auf die Auffassung der "Natur" als genetische oder dynamische Konstitution in den Erzie-

hungstheorien und im methodologischen Selbstverständnis der qualifizierten Berufe des 5. Jh. 

zurückverfolgt werden.
10

  

Das ist, entgegen einer verbreiteten Auffassung,
11

 nicht der Naturbegriff der vorsokratischen 

Kosmologien. Bei den sog. Vorsokratikern ist "Natur" (physis) der - jeweilige oder gemein-

same - Ursprung und das Zustandekommen der Dinge. Die diachrone und synchrone Ordnung 

(kosmos) der Welt wird nicht durch die "Natur" der Dinge erklärt, sondern auf abstrakte 

                     
8 

Zu Empedokles s.u. T14. Bei Xenophon vgl. Mem. I 4,7: sophos dêmiourgos; bei Platon Tim. 29a3: 

dêmiourgos agathos; in kreationistischem Kontext auch Resp. 530a6: tou ouranou dêmiourgos, Soph. 

265c4: ... theou dêmiourgountos, Plt. 270a5 und 273b1: dêmiourgos. 

 An der Stelle im Timaios (28a6), wo der göttliche dêmiourgos erstmals so bezeichnet wird, ist ho 

dêmiourgos nur eine andere Bezeichnung für die Ursache (aition, a4) eines Entstehens. Deshalb habe 

ich dêmiourgos hier durch "Hersteller" statt (wie in anderen Kontexten treffender) durch "Fachmann" 

wiedergegeben. 

9 
THEILER 1925/65, 85; vgl. dann bes. ebd. 89 f. 

10 
Vgl. HEINEMANN (2002, 57 ff.; 2005, 30 ff.; 2006a). 

11 
Vgl. HEINEMANN 2005, 28 (bes. Anm. 65). 



 
 

4 

Strukturprinzipien zurückgeführt und als Leistung mehr oder minder anonymer, aber jeden-

falls göttlicher Lenkungsinstanzen beschrieben.
12

 

Die Auffassung von "Natur" als Regularität macht zwar diese Strukturprinzipien und Len-

kungsinstanzen als solche entbehrlich. Aber zur Erklärung von Ordnung genügt bloße Regula-

rität ohne Anfangsbedingungen nicht. Es ist vielleicht kein Zufall, daß mit diesem neuen 

Erklärungsbedarf ein neuartiges, in der Literatur seit Ende des 5. Jh. vielfach bezeugtes,
13

 

dann auch von Platon aufgegriffenes Interesse an kreationistischen Gedankenspielen einher-

geht. 

Aristoteles teilt dieses Interesse nicht. Nach seinem Wissenschaftsverständnis kann eine bloße 

Narration nicht als wissenschaftliche Erklärung gelten. Die Anfangsbedingungen, auf die sie 

führt, sind stets kontingent und wiederum erklärungsbedürftig. Eine wissenschaftliche Erklä-

rung soll aber ein Nachweis von Notwendigkeit sein; der hierfür erforderliche Rekurs auf 

Unbewegtes kann nach Aristoteles nur in Form einer teleologischen Erklärung gelingen (s.u. 

T6 und T7).  

Wenn Passungsverhältnisse zwischen spezifischen Naturen überhaupt erklärbar sind, dann 

müssen sie demnach teleologisch erklärt werden können. Folgt man der in der Themenformu-

lierung dieses Aufsatzes zitierten Erläuterung (s.u. T5e), rekurriert jede solche Erklärung auf 

eine spezifische "Substanz" oder "Natur". Wie ich in Teil 3. dieses Aufsatzes zeigen will, ist 

dies jeweils die Natur derjenigen Art, die als Nutznießer auf das fragliche Passungsverhältnis 

angewiesen ist. In Teil 2 gebe ich einige Hinweise zu den Grundbegriffen, die nach Aristote-

les für teleologische Erklärungen einschlägig sind. 

Die in meiner Themenformulierung erwähnte Unterscheidung zwischen "innerer" und "äuße-

rer" Finalität wird erst in Teil 3 eingeführt. Sie entspricht dem "Wozu-von" und "Wozu-für" 

bei Aristoteles (s.u. 3.2.4.). Passungsverhältnisse lassen sich durch die "Natur" der auf sie 

angewiesenen Arten erklären, weil dieses "Wozu-für" als biologische Anpassung interpretiert 

werden kann (s.u. 3.3.).  

                     
12 

Solche Strukturprinzipien sind das "Recht" (dikê) Anaximanders (DK 12 B 1), die "Regel" (logos) 

Heraklits (DK 22 B 1 und passim) und Leukipps (DK 67 B 2), die "Zwangsläufigkeit" (anagkê) bei 

Parmenides (DK 28 B 10.6) und die "Passung" (harmonia) bei Philolaos (DK 44 B 6). Auf eine 

Lenkungsinstanz verweist die Kapitänsmetapher bei Heraklit, Parmenides und Diogenes von Apollo-

nia, evtl. auch schon bei Anaximander (vgl. DK 22 B 41, 28 B 12.3, 64 B 5 und 12 A 15: kybernaô). - 

Vgl. insgesamt HEINEMANN 2002, 54 ff. 

 Die Kapitänsmetapher fehlt bei Anaxagoras und Empedokles. Bei Empedokles können "Liebe" 

und "Streit" gleichermaßen als Ordnungsprinzipien und als Lenkungsinstanzen aufgefaßt werden. 

Den Übergang zu einer kreationistischen Erklärung markiert die Behauptung des Anaxagoras, die 

"Vernunft" habe, durch den Anstoß einer Wirbelbewegung, "alles geordnet" (DK 59 B 12: panta 

diekosmêse nous). 

13 
Vgl. Anaxagoras, DK 59 B 12 (siehe vorherige Anm.); [Hippokrates], De victu 11; Theseus bei 

Euripides, Suppl. 195 ff.; Protagoras bei Platon, Prot. 320C ff.; Sokrates bei Xenophon, Mem. I 4 und 

passim. 



 
 

5 

2. Grundbegriffe: Die Fragen Warum? und Wozu? 

Zu wissen heißt für Aristoteles, nicht nur die jeweiligen Tatsachen zu kennen, sondern sie 

insbesondere auch durch Angabe ihrer Ursachen erklären zu können. Jede solche Erklärung 

ist für Aristoteles eine Antwort auf die Frage "Warum?" (dia ti); zum Wissen gehört es dem-

entsprechend, "das jeweilige Warum erfaßt [zu] haben".
14

 Aristoteles unterscheidet vier Wei-

sen, in denen die Frage Warum? zu stellen und durch eine wissenschaftliche Erklärung zu 

beantworten ist. Die vier Fragen, in die sich die Frage Warum? somit differenziert, sind nach 

Phys. II 3, 194b23 ff.: 

T1a: die Frage "... woraus als darin Vorhandenem etwas entsteht, wie die Bronze aus 

der die Statue und das Silber aus der die Schale ist" (b24-5), d.h. nach dem jeweiligen 

"Material"
15

 - oder in späterer Terminologie: nach der sog. Materialursache (causa ma-

terialis); 

T1b: die Frage "Was ist das?",
16

 d.h. nach "Form" (oder "Art": eidos b26) und "Muster" 

(paradeigma, ebd.) und nach dem "Was-es-heißt-dies-(oder-so-etwas)-zu-sein" (to ti ên 

einai, b27) - in späterer Terminologie: nach der sog. Formursache (causa formalis); 

T1c: die Frage, "von woher der erste [d.h. nächstliegende: prôtê] Anfang der Änderung 

oder des Stillstands kommt" (b29-30), d.h. nach "dem, was macht" (to poioun, b31) und 

den jeweiligen Vorgang oder sein Ende veranlaßt - in späterer Terminologie: nach der 

sog. Wirkursache (causa efficiens); sowie schließlich 

T1d: die Frage "Wozu?" (hou heneka, b33), d.h. nach dem "Zweck" oder "Ziel" (telos, 

b32) - in späterer Terminologie: nach der Zweckursache (lat. causa finalis). 

Mein Thema ist das Wozu; daß das Wozu nur eine von vier miteinander zusammenhängenden 

Arten des Warum ist, bleibt zu beachten. Ich beginne mit der Diskussion eines verbreiteten 

Mißverständnisses, wonach die Frage Wozu? auf eine Zwecksetzung oder Absicht verweist 

(Abschnitt 2.1). Anschließend erläutere ich die erwähnte, in meiner Themenformulierung 

zitierte Aristoteles-Stelle, wonach die Frage Wozu? vielmehr auf die "Substanz" - und das 

heißt: auf die spezifische "Natur" - des jeweiligen Gegenstandes verweist (Abschnitt 2.2). 

2.1. Ziel und Absicht. Die Reichweite des Technikvergleichs 

Aristoteles illustriert die Frage Wozu? sogleich durch ein Beispiel: 

T2: "Beim Spazierengehen [ist das Wozu] die Gesundheit. Denn warum geht man spa-

zieren? Wir sagen, 'Damit man gesund bleibt [oder: wird].',
17

 und indem wir so spre-

chen, glauben wir die Ursache anzugeben." (Phys. II 3, 194b33-5) 

                     
14 

Phys. II 3, 194b19: ... prin an labômen to dia ti peri hekaston. Ebenso APo II 11, 94a20; Met. I 3, 

983a25. - Übersetzungen aus dem Griechischen stammen, wenn nicht anders angegeben, von mir. 

15 
In diesem Sinne Phys. II 3, 195a9: hylê. 

16 
Phys. II 2, 193b27 und passim: ti estin. 



 
 

6 

So eingängig dieses Beispiel einerseits ist, so verfänglich ist es andererseits auch. Denn die 

angeführte Antwort - "Damit man gesund bleibt [oder: wird]." - ist von vornherein auch als 

Auskunft über die mit dem Spazierengehen verbundene Absicht zu verstehen. Es liegt daher 

nahe, die Frage Wozu? so aufzufassen, daß ein Ziel (oder Zweck: telos) nur durch eine ent-

sprechende Absicht zur Ursache wird. 

Das wäre aber ein Mißverständnis. Ziele können nach Aristoteles auf verschiedene Weisen 

zur Ursache werden. Bei menschlichem Tun kann dies durch eine ausdrückliche Absicht 

geschehen. Insbesondere ist bei einer verdauungs- und insofern gesundheitsfördernden,
18

 

vielleicht sogar ärztlich verordneten Maßnahme wie dem Spazierengehen mit einer solchen 

Absicht zu rechnen: die kunstgerechte Wahl der Mittel wird handlungsleitend, indem das Ziel 

durch eine Absicht handlungleitend gemacht wird. Aber im Unterschied zur Teleologie kunst-

gerechten Tuns ist die natürliche Teleologie nach Aristoteles durchaus absichtslos. Die Pointe 

des Vergleichs der Zielbestimmtheit natürlichen Geschehens mit der Zweckmäßigkeit kunst-

gerechten Tuns liegt eben darin, daß gleichwohl für beide Fälle dasselbe Wozu? einschlägig 

sein soll. 

Durch die Verknüpfung von Ziel und Absicht ergibt sich somit eine ganz unaristotelische 

Auffassung von Teleologie. Diese wurde vielleicht am deutlichsten von THOMAS von Aquin 

formuliert: Durch die Behauptung, die Natur wirke auf ein Ziel, 

"... wird die Frage der [sc. göttlichen] Vorsehung aufgeworfen. Denn was kein Ziel er-

kennt, strebt auch nach keinem Ziel, außer wenn es von etwas anderem, welches das 

Ziel erkennt, darauf gerichtet wird, wie der Pfeil vom Schützen. Wenn die Natur [von 

der THOMAS unterstellt, daß sie als solche gar nichts erkennt] auf ein Ziel hin wirkt, 

muß sie daher von einem intelligenten Wesen eingerichtet sein. Und dies ist die Leis-

tung der Vorsehung."
19

 

So wird die natürliche Teleologie zum Gottesbeweis. Das wäre vielleicht noch im Sinne Pla-

tons, für den es keine Ordnung ohne ordnende Tätigkeit gibt;
20

 aber es ist, wie gesagt, ganz 

unaristotelisch. 

Die Einschlägigkeit des obigen Beispiels ergibt sich für Aristoteles aus einer strukturellen, 

von der Verknüpfung von Ziel und Absicht unabhängigen Entsprechung zwischen natürli-

chem Geschehen und kunstgerechtem Tun:
21

 

T3: "Worin ein Ziel ist, da wird das Frühere und das Anschließende seinetwillen getan. 

Und zwar gilt jeweils: wie etwas getan wird, so wäre es gewachsen, und wie etwas ge-

                                                                             
17 

"... gesund bleibt [oder: wird]" (hygiainêi, b34): Die Mehrdeutigkeit wird auch nicht durch die 

anschließenden Beispiele aufgelöst; sie ist hier wohl ohne Belang. 

18 
Vgl. Phys. II 6, 197b24, wo das Gehen ausdrücklich "zum Abführen dient" (lapaxeôs heneka estin). 

19
 THOMAS, in Phys. II xii 1, p. 90 (zu Phys. II 8, 198b10-16). Die Stelle ist bei SPAEMANN und LÖW 

(1981, 85) teilweise zitiert; Übers. und markierte Einschübe von mir. 

20 
Vgl. Platon, Phb. 28D ff. und öfter. 

21
 Zu dieser Entsprechung auch CHARLES 1991, 114 ff. 



 
 

7 

wachsen ist, so würde es getan, wenn nichts dazwischenkommt. Getan wird es zu einem 

Zweck. Daher ist es auch zu einem Zweck gewachsen. Gehörte beispielsweise ein Haus 

zu den durch Natur entstehenden Dingen, dann entstünde es auf dieselbe Weise [und 

das heißt hier: in derselben Schrittfolge; GH] wie jetzt infolge der Kunst. Und entstün-

den umgekehrt die Naturdinge nicht durch Natur, sondern durch Kunst, dann entstünden 

sie auf eben dieselbe Weise wie sie gewachsen sind. Also geschieht jeweils der eine 

Schritt um des anderen willen." (Phys. II 8, 199a8-15) 

Zu beachten ist, daß nach Aristoteles die "Kunst" der "Natur" folgt, nicht umgekehrt.
22

 Die 

Struktur natürlichen Geschehens läßt sich zwar anhand der Struktur kunstgerechten Tuns 

illustrieren. Aber die Analyse des natürlichen Geschehens wird durch diese Illustration nicht 

ersetzt; wie weit die Entsprechung beider Bereiche geht, kann überhaupt nur durch eine ver-

gleichende Analyse ausgemacht werden. Ich will mich hier auf zwei Punkte dieser Analyse 

beschränken.
23

 

Erstens. Aristoteles unterstellt in beiden Bereichen einen Typ von Vorgängen, durch die je-

weils ein Anfangszustand über eine kontinuierliche Folge von Zwischenschritten in einen 

Endzustand überführt wird. Die behauptete Entsprechung ergibt sich dann insbesondere dar-

aus, daß die Reihenfolge der Zwischenschritte in beiden Bereichen durch gleichartige Sach-

zwänge festgelegt ist. Beim Bau eines Hauses wird zuerst das Fundament gelegt, dann wer-

den die Mauern hochgezogen und zuletzt das Dach hergestellt. Ebenso beginnt das Aufkei-

men eines Bäumchens mit der Verwurzelung im Boden, dann bildet sich ein Stamm, der 

schließlich Blätter treibt, nachdem er eine gewisse Höhe erreicht hat. In beiden Fällen ist die 

Reihenfolge der Schritte ein Erfordernis für das Zustandekommen des Resultats: Man kann 

kein Haus bauen, indem man mit dem Dach beginnt, um dann unter dem Dach die Mauern zu 

errichten und unter den Mauern das Fundament zu legen; und ebenso kann kein Bäumchen 

entstehen, indem zuerst die Blätter wachsen und dann erst der Stamm und die Wurzeln.
24

 In 

beiden Fällen liegt es daher nahe, die tatsächliche Abfolge unter Rekurs auf das Resultat zu 

erklären, für das sie erforderlich ist.  

                     
22 

Der Begriff der Kunst ist hier im weiten, alteuropäischen Sinn zu verstehen: Als "Kunst" (gr. tech-

nê, lat. ars, davon engl. art, etc.) gilt demnach jeder Bereich anspruchsvoller und lehrbarer, eine 

bestimmte Aufgabe erfüllender Tätigkeiten, in dem es Kriterien zur Unterscheidung zwischen Richtig 

und Fehlerhaft gibt und in dem daher die Rede davon sein kann, daß jemand "kunstgerecht" oder 

"kunstwidrig" verfährt. Vgl. HEINIMANN 1961/76 (bes. S. 128 und 163 f.); SCHNEIDER 1989, Kap. III 

1. "Künste" sind beispielsweise die Medizin (iatrikê), die Malerei (graphikê), das kaufmännische 

Rechnen (logistikê), die Politik (politikê) usf. Erst im 18. Jh. ist es üblich geworden, den Begriff der 

Kunst auf die sog. "schönen" - von Aristoteles (Poet. 1, 1447a13 ff.) als Weisen der "Nachahmung" 

oder "Darstellung" (mimêsis) charakterisierten - Künste einzuschränken; vgl. RECKERMANN 1976, 

Sp. 1374 f.; HALLIWELL 2003, 167 ff. sowie im GRIMMschen Wörterbuch, Bd. V (1873) = Bd. 11 

(dtv), s.v. "Kunst", den Abschnitt II, 4c (Sp. 2681 f.). 

23 
Dieselben Punkte betont DEPEW 1997, 222 f. 

24 
Aus naheliegenden Gründen habe ich den biologischen Sachverhalt stark vereinfacht. Aristoteles ist 

hier nicht so explizit, wie es wünschenswert wäre. Vgl. aber PA II 8, 654b27-655a4 zur Gerüstfunkti-

on des tierischen Skeletts. 



 
 

8 

Zweitens. In beiden Bereichen wird das Ziel bereits zu Beginn das ganzen Vorgangs durch 

eine effiziente Ursache antizipiert. Hierin stimmt Aristoteles mit THOMAS durchaus überein. 

Aber anders als THOMAS unterstellt, sind diese Ursachen von ganz unterschiedlicher Art: 

Ausgangspunkt natürlichen Entstehens ist nach Aristoteles der "Samen" (sperma),
25

 aus dem 

das entstehende Lebewesen dann selber besteht.
26

 Durch ihn wird die relevante "Form" (ei-

dos) zu einem inneren Antrieb des Entstehens. Wenn dieses mißlingt, liegt das nach Aristote-

les entweder an widrigen Umständen oder daran, daß der Samen defekt ist.
27

 Aber der Samen 

ist kein unhintergehbarer Ausgangspunkt.
28

 Sein Urheber und insofern die "zugespitzteste 

Ursache" des Entstehens ist das elterliche Lebewesen,
29

 als Exemplar derselben Art und somit 

als Träger derselben Form - d.h. 

T4a: "die artgleiche Natur, im Sinne der Form, und zwar diese Natur in einem anderen 

Ding" - gemäß der allgemeinen Regel, daß "ein Mensch einen Menschen erzeugt." 

(Met. VII 7, 1032a24-5) 

Ausgangspunkt kunstgerechten Herstellens ist das Wissen, worum es sich bei dem gesteckten 

Ziel handelt und was zu seiner Realisierung erforderlich ist; die relevante "Form" (eidos) ist 

"in der Seele" der Herstellers, wie Aristoteles sagt: 

T4b: "Durch Kunst hingegen kommt zustande, wovon die Form in der Seele ist; dabei 

nenne ich Form das Was-es-heißt-dies-(oder-so-etwas)-zu-sein des jeweiligen Gegen-

standes und die primäre ousia. [...] 

 Die Gesundheit aber ist die in der Seele anzutreffende Erklärung und die Wissen-

schaft. Das Gesunde (to hygies) kommt zustande, wenn man die folgende Überlegung 

anstellt: Weil Gesundheit dies ist, muß, wenn Gesundes sein soll, jenes vorliegen, z.B. 

Gleichmaß, und wenn dieses, Wärme; und so überlegt man immer [sc. weiter], bis man 

[sc. die Überlegung] auf etwas geführt hat, das man schließlich selber zustandebringen 

kann. Der hiervon dann ausgehende, auf die Gesundung gerichtete Vorgang (kinêsis) 

heißt Herstellung (poiêsis). So ergibt es sich, daß die Gesundheit in gewisser Weise
30

 

aus Gesundheit entsteht und das Haus aus einem Haus - nämlich aus dem ohne Material 

                     
25 

Zur Schlüsselrolle des sperma bei der Bestreitung zufälligen Entstehens: Phys. II 4, 196a31-3; ebd. 

8, 199b7 und b9. 

26 
GA I 2, 716a8-9: ek toutou ... synistatai. 

27 
Phys. II 8, 199b18: an mê ti empodisêi bzw. ebd. b6: diaphtheiromen[ou] ... tou spermatos (s.u. 

T14c); im selben Sinne wie 199b6 auch Phys. II, 6, 197b37: entos (sc. to aition, b36). – Daß sinnvoll-

erweise von Fehlern die Rede sein kann, ist nach CHARLES (1991, 116 f.), neben der zweckmäßigen 

Schrittfolge (s.o. zu T3), ein weiteres gemeinsames Merkmal beider Formen teleologischer Verursa-

chung. 

28 
In diesem Sinne Met. XIV 5, 1092a17: ouk esti to sperma prôton. 

29 
Vgl. zum folgenden auch Phys. II 3, 195b21-5: Die "zugespitzteste Ursache" (to aition ... to akro-

taton, b22) ist beim Hausbau der Mensch als Fachmann - und somit letztlich sein Fachwissen. 

30 
Dieser Vorbehalt (tropon tina, b11) läßt daran denken, daß in einem trivialen, aber für Aristoteles 

an anderer Stelle wichtigen Sinne "zwar ein Mensch aus einem Menschen, aber keine Liege aus einer 

Liege entsteht" (Phys. II 1, 193b8-9).  



 
 

9 

[d.h. aus dem Was-es-heißt-gesund-zu-sein bzw. dem Was-es-heißt-ein-Haus-zu-sein
31

] 

dasjenige, das Material hat. Die ärztliche oder hausbauerische Kunst ist die Form der 

Gesundheit bzw. des Hauses [sc. in der Seele, b1] ..." (Met. VII 7, 1032a32-b2, b5-14) 

In beiden Fällen - beim natürlichen Entstehen und beim kunstgerechten Herstellen - ist die 

Form des Resultats und somit das Ziel des ganzen Vorgangs durch seine effiziente Ursache 

vorgegeben.
32

 Diese Form (eidos) entsteht nach Aristoteles nicht;
33

 sie liegt immer schon vor, 

und zwar 

- bei natürlichem Entstehen im Erzeuger als dessen "Natur" (physis), und 

- bei kunstgerechtem Herstellen im Hersteller als dessen "Fachwissen" (technê).
34

 

Diese Unterscheidung zweier Weisen, in denen eine Form vorliegen kann: 

- verkörpert durch einen Gegenstand, dessen Form sie ist, bzw. 

- gewußt durch einen Menschen, der evtl. als Hersteller eines sie verkörpernden Gegen-

standes fungiert, 

ist nach Aristoteles für den Unterschied zwischen "Natur" und "Kunst" konstitutiv. 

2.2. Die jeweilige "Natur" wirkt zu einem Zweck, und sie ist selber der Zweck 

Eine vollständige wissenschaftliche Erklärung muß alle vier Varianten der Frage Warum? 

beantworten: 

T5a: "... da die Natur (physis) zu einem Zweck [wirkt], hat man auch diese Ursache zu 

kennen und das Warum in allen Bedeutungen anzugeben, als da sind (hoion):
35

 

T5b: daß aus diesem [als der Wirkursache, GH] zwangsläufig jenes hervorgeht ('aus 

diesem' heißt hier: schlechthin oder meistens), 

                     
31 

In diesem Sinne b14: legô ousian aneu hylês to ti ên einai (ousia steht hier für Beispiele wie Ge-

sundheit und Haus; vgl. ROSS 1924 ad loc.). 

32
 Anders als CHARLES (1991), der Met. VII 7 unverständlicherweise übergeht, sehe ich hier einen 

entscheidenden Hinweis auf die in Phys. II unausgeführte Unterscheidung beider Formen teleologi-

scher Verursachung. Dabei scheint sich freilich ein gewisser, nach CHARLES (ebd. 105) unplausibler 

Primat der Teleologie des Werdens (ebd. 104, (iii)) vor der Teleologie der Struktur zu ergeben. Aber 

was mit der Frage nach einer für letztere, d.h. für die funktionale Beziehung von Teil und Ganzem 

(ebd. 104: (iv)) einschlägigen Form der Verursachung (ebd. 117: "form of causation") gemeint ist, 

bleibt ohnehin rätselhaft. 

33 
Met. VII 8, 1033b5-8 u.ö. 

34 
Wegen dieser Gleichsetzung der technê mit dem gewußten eidos und der physis mit dem verkörper-

ten eidos kann Aristoteles nach SEDLEY (2007, 179 f.) behaupten, daß die technê sowenig wie die 

physis "überlegt" (Phys. II 8, 199b28: ... ou bouleuetai): Nicht das Fachwissen überlegt, sondern der 

Fachmann. - Dies ist m.E. überzeugender als WIELANDs (
2
1970, 271) Interpretation der Stelle, wo-

nach das Überlegen erst einsetzt, "wo die unmittelbare Vertrautheit mit der Sache gestört ist" und die 

"vollendete Kunstfertigkeit" daher "keiner Überlegung ... bedarf". 

35 
"... auch diese Ursache": kai tautên (b4), sc. archên (cf. a36). Zur Übersetzung von hoion (b5) s.u. 

2.2.5. - Die Numerierung der folgenden Unterpunkte ist von mir hinzugefügt. 



 
 

10 

T5c: und: wenn das sein soll ... (wie z.B. aus den Prämissen die Konklusion) [das heißt: 

wenn die Konklusion sein soll, dann ist sie aus bestimmten Prämissen - als der Materi-

alursache - abzuleiten; und ebenso: wenn ein bestimmtes Ding sein soll, dann hat es aus 

einem bestimmten Material zu entstehen; GH], 

T5d: und: daß das Was-es-heißt-dies-(oder-so-etwas)-zu-sein [d.h. die Formursache, 

GH] dieses war, 

T5e: und: weil es so besser ist - nicht schlechthin, sondern das Bessere nach Maßgabe 

der Substanz (ousia) des jeweiligen Gegenstandes." (Phys. II 7, 198b4-9) 

2.2.1. In meiner Themenformulierung habe ich den letzten Punkt dieser Liste zitiert. Ehe ich 

darauf (und dann auch auf die einleitende Bemerkung, die Natur wirke zu einem Zweck) 

näher eingehe, erläutere ich zunächst kurz die anderen Punkte (T5b-d; zu T5a s.u. 2.2.3.). 

Zu T5b: Auffällig ist hier die ganz modern anmutende Auffassung der effizienten Verursa-

chung als notwendige (oder zumindest wahrscheinliche) Verknüpfung. Aristoteles betont hier 

die Regularität effizienter Kausalbeziehungen. Unmittelbar zuvor hat er zunächst, in Anleh-

nung an T1c, die Wirkursache als das Woher der Bewegung charakterisiert.
36

 Anschließend 

hat er sich dann freilich gegen eine - vielleicht sogar durch diese Formulierungen nahegelegte 

- Auffassung verwahrt, wonach Ursachen in Form einer Narration angebbar sind. 

T6a: "Beim Entstehen betrachtet man die Ursachen meist folgendermaßen: Was ent-

steht nach wem, was hat zuerst eine Wirkung ausgeübt, oder worauf ist [sc. zuerst] eine 

Wirkung ausgeübt worden, und so immer eines nach dem anderen." (Phys. II 7, 198a33-

5) 

Zur wissenschaftlichen Erklärung genügt kein bloßes "erst dies und dann das". Denn, so eine 

Parallelstelle in der Einleitung zu De partibus animalium, 

T7: "... bei dem Schema 

Weil dieses der Fall oder geschehen ist (estin ê gegonen), muß jenes zwangs-

läufig der Fall sein oder bevorstehen (estin ê estai). 

läßt sich die Notwendigkeit der Demonstration nicht ins Unendliche verketten (eis aidi-

on synartêsai), so daß man, weil dieses der Fall ist, sagen könnte, daß jenes der Fall ist 

(hôste eipein, epei tode estin, hoti tode estin)." (PA I 1, 640a5-8).
37

 

                     
36 

In diesem Sinne Phys. II 7, 198a26: to ... hothen hê kinêsis prôton ("das Woher-zuerst-die-

Bewegung"), vgl. a24 und a33: to kinêsan bzw. to prôton kinêsan ("was bewegt hat" bzw. "das 

nächstliegende, das bewegt hat"). 

37 
"... bei dem Schema": tês toiautês apodeixeôs (frei übersetzt). - In den Einzelheiten ist diese Stelle 

nicht leicht durchschaubar, da die im unmittelbaren Kontext vorausgesetzte Unterscheidung zwischen 

der "Naturwissenschaft" (physikê) und den "theoretischen Wissenschaften" (ebd. a1-2) rätselhaft 

bleibt. Zu den Interpretationsalternativen vgl. KULLMANN 2007, 287 ff. -  



 
 

11 

Erforderlich ist nicht nur die Regularität dieser Verknüpfung, sondern vor allem auch ihre 

Verankerung in etwas, das  

T6b: "... bewegt, ohne selbst in Bewegung zu sein (kinei mê kinoumenon), z.B. das 

gänzlich Bewegungslose und Erste von allem [d.i. Gott] sowie das [jeweilige] Was-ist-

das und die Gestalt. Denn diese sind Ziel und Wozu." (Phys. II 7, 198b1-4) 

Sowohl Gott als auch das jeweilige "Was-ist-das und die Gestalt" bewegen nicht als Anfang 

eines zeitlichen Nacheinander, sondern als "Ziel und Wozu"; sie sind daher kein Ausgangs-

punkt für eine narrative Erklärungsstruktur. 

Zu T5c: Der Vergleich von Prämissen und Material wird hier stillschweigend vorausgesetzt. 

An einer frühere Stelle sagt Aristoteles ausdrücklich: 

T8: "die Buchstaben bei den Silben, das Material bei den Werkzeugen, das Feuer, die 

Erde und alles dergleichen bei den Körpern, die Teile beim Ganzen sowie die Annah-

men bei der Konklusion" seien "Ursachen von der Art des Woraus".
38

 

Gemeinsam ist diesen Beispielen, daß jeweils von einem Resultat her nach dessen Vorausset-

zungen - man kann auch sagen: vom Bedingten her nach der Bedingung - gefragt wird: Wel-

che Buchstaben braucht man, um diese Silbe zu schreiben? Und welches Material, um eine 

Säge herzustellen? Aus welchen Grundstoffen (d.h. "einfachen Körpern", oder lax gesagt: 

Elementen) bestehen Steine, Fett oder Holz? Welche Körperteile haben Regenwürmer oder 

Quallen? Und ebenso dann auch: Welche Prämissen brauche ich, um eine bestimmte Tatsache 

durch eine Demonstration zu erklären?  

Zu beachten ist dabei nur, daß die Demonstration nicht das Bestehen, sondern die Notwen-

digkeit einer Tatsache sichern soll:
39

 Sie stiftet einen Zusammenhang mit geeigneten Prämis-

sen, durch den die Konklusion keine isolierte und insofern zufällige, sondern eine notwendige 

Tatsache ist. 

Zu T5d genügt es zunächst festzuhalten, daß die Auffassung der Formursache als "das Was-

es-heißt-dies-(oder-so-etwas)-zu-sein" der eingangs aus Phys. II 3 zitierten Formulierung 

entspricht (s.o. T1b). Zur wissenschaftlichen Erklärung gehört demnach eine sachgemäße und 

auf den jeweiligen Gegenstand bezogene Auskunft (logos) darüber, was es heißt, dies (oder so 

                     
38 

Phys. II 3, 195a16-9, hier zit. in der ausführlicheren Formulierung der ansonsten identischen Paral-

lelstelle Met. V 2, 1013b17-21. - Statt "das Feuer, die Erde und alles dergleichen" (to pyr kai hê gê 

kai ta toiauta panta, 1013b18-9) hat Phys. II 3: "das Feuer und dergleichen" (to pyr kai ta toiauta, 

195a17). 

39 
So auch Anal. post. II 11, 94a21-2, wo das Woraus durch die Formel "Unter welchen [Vorausset-

zungen] (tinôn ontôn) muß dieses zwangsläufig [der Fall] sein?" eingeführt wird; dazu DETEL 1993, 

Bd. II, S. 685. 



 
 

12 

etwas, d.h. ein Gegenstand der fraglichen Art) zu sein;
40

 die Frage "Was ist das?" muß durch 

eine Definition beantwortet werden.
41

  

Nach T5e ist das Wozu "das Bessere nach Maßgabe der Substanz des jeweiligen Gegenstan-

des". Diese Auffassung ist in mehrfacher Hinsicht erklärungsbedürftig: 

2.2.2. Der Verweis auf das "Bessere" entspricht einer früheren Bemerkung, wonach "nicht 

jeder Abschluß [eines Vorgangs] ein Ziel sein will, sondern nur der beste" (Phys. II 2, 194a32-

3). Auch sonst wird das Wozu von Aristoteles mit dem einschlägigen Guten - dem "Besten 

und Ziel des Übrigen" - identifiziert.
42

 Festzuhalten ist daher einerseits: Eine um den Begriff 

des Guten verkürzte Teleologie kommt für Aristoteles nicht in Betracht. Andererseits insistiert 

Aristoteles, daß teleologische Erklärungen als naturwissenschaftliche Erklärungen ausweisbar 

sein müssen; mit der Bemerkung, nicht das Bessere schlechthin, sondern das "nach Maßgabe 

der Substanz des jeweiligen Gegenstandes" Bessere sei von Belang, wird der Begriff des 

Guten geradezu als terminus technicus für die jeweilige naturwissenschaftliche Disziplin 

reklamiert. 

Die Einschlägigkeit teleologischer Gesichtspunkte für wissenschaftliche Erklärungen - und 

somit für die Naturwissenschaft - wird somit durch den Begriff des Substanz hergestellt.
43

 

Aristoteles spricht ausdrücklich von der Substanz "des jeweiligen Gegenstandes".
44

 "Sub-

stanz" (ousia) ist hier nicht der jeweilige Gegenstand selbst, sondern dasjenige an ihn, das 

durch eine Definition gefaßt werden kann, d.h. in aristotelischer Terminologie: das jeweilige 

"Was-es-heißt-dies-(oder-so-etwas)-zu-sein" (to ti ên [sc. to hekastôi] einai), mit dem in T1b 

und T5d die Formursache gleichgesetzt wurde.
45

 Vom Guten soll in teleologischen Erklärun-

gen also nach Kriterien die Rede sein, die sich aus einer sachgemäßen, auf den jeweiligen 

Gegenstand bezogenen Auskunft darüber ergeben, was es heißt, dies (oder so etwas) zu sein. 

                     
40 

In diesem Sinne Phys. II 3, 194b27: ho logos ho tou ti ên einai. 

41 
In diesem Sinne Phys. II 1, 193b1-2: "... diejenige Form (eidos), die der sachgemäßen Auskunft 

(logos) entspricht, mit der wir definieren und angeben (hôi horizomenoi legomen), was Fleisch oder 

Knochen ist". 

42 
Phys. II 3, 195a24-5 (weitere Parallelstellen bei JOHNSON (2005, sect. 3.5). 

43
 Diesen – gerade auch für das ergon-Argument der Nikomachischen Ethik konstitutiven – Zusam-

menhang ignoriert BRÜLLMANN (2012, 10n20 und passim). 

44 
Phys. II 7, 198b9: ... pros tên hekastou ousian. 

45 
Unüberbietbar breit, aber treffend übersetzt WAGNER: "... im Hinblick auf das bestimmte Wesen, 

welches dem jeweiligen Naturgebilde eignet"; desgleichen PRANTL ("Wesen") und JUDSON (2005, 

359: "essence"). - Zu schwach ist SEDLEYs "being" für ousia (2007, 197 f.). SEDLEY selbst hat in 

einem früheren Aufsatz (1991, 190n19) weitaus treffender auf BONITZ (Index 545b45 ff.; Stichwort 

ousia, 3g) verwiesen, wonach sich aus der Auffassung ousia als eidos (ebd. a32 ff.) und ti ên einai 

(ebd. a49 ff.) eine Verwendung ergibt, bei der ousia "notionem naturam vim alicuius rei" bezeichnet. 

Dementsprechend schreiben z.B. ROSS (1936, 528) und NUSSBAUM (1978, 80) "nature" für ousia; 

SEDLEY (1991, 190) schreibt "in relation to the kind of thing each being is" für pros tên hekastou 

ousian. 



 
 

13 

2.2.3. Die Bezugnahme auf den Gegenstand, um dessen Substanz es sich handelt, erfolgt in 

T5e ganz beiläufig; im vorherigen Punkt habe ich sie ebenso beiläufig interpoliert. Aristoteles 

hat diesen Gegenstand schon in T5a durch den Naturbegriff ins Spiel gebracht.  

"Die Natur", heißt es dort, wirkt "zu einem Zweck"; deshalb müsse man "auch diese Ursache 

kennen" und bei wissenschaftlichen Erklärungen "das Warum in allen Bedeutungen" angeben 

(Phys. II 7, 198b4-5). Wie fast immer im Griechischen, ist "Natur" (physis) hier die - indivi-

duelle oder spezifische - Natur eines bestimmten, in den fraglichen Sachverhalt involvierten 

Gegenstandes: 

T9: "die Natur ist immer in einem Zugrundeliegenden." (Phys. II 1, 192b34)
46

  

Der Naturbegriff unterstellt somit immer schon die Bezugnahme auf den Gegenstand (oder 

die Art von Gegenständen), um dessen (bzw. deren) Natur es sich handelt. 

Aristoteles definiert "Natur" als einen "Ursprung von Bewegung und Stillstand" eines Gegen-

standes, der zu diesem Gegenstand "als solchem" (kath' hauto), d.h. zu dem, was ihn als ein 

Ding von bestimmter Art kennzeichnet und somit seine "Substanz" ausmacht, gehört.
47

 In 

diesem Sinne eine "Natur" zu haben, zeichnet nach Aristoteles die sog. "Naturdinge" (physei 

onta) aus - im Unterschied zu Artefakten, denen nach Aristoteles nur aufgrund ihrer Materi-

aleigenschaften, nicht hingegen "insofern, als auf sie die jeweilige Artbezeichnung zutrifft 

und sie durch Kunst sind", ein "Antrieb" zur Änderung "eingepflanzt" ist.
48

 

In T5e verweist das Wort "Substanz" (ousia, b9) daher nicht nur auf das in T5d angeführte 

"Was-es-heißt-dies-(oder-so-etwas)-zu-sein" (to ti ên [sc. to hekastôi] einai, b8), sondern 

zugleich auch auf die in T5a erwähnte "Natur" (physis, b4). Eine Gleichsetzung liegt nahe. Zu 

beachten bleibt dabei allerdings ein Unterschied der Hinsichten: "Was-es-heißt-dies-(oder-so-

etwas)-zu-sein" ist die "Substanz" als dasjenige an dem jeweiligen Gegenstand, das durch 

eine Definition gefaßt werden kann; "Natur" ist sie insofern, als sich ein "Ursprung von Be-

wegung und Stillstand" dieses Gegenstandes auf seine "Substanz" zurückführen läßt. 

Umgekehrt insistiert Aristoteles: Der Zweck, zu dem die "Natur" wirkt (b4), ist nicht das 

Bessere schlechthin, sondern das nach Maßgabe der "Substanz" des jeweiligen Gegenstandes 

Bessere (b9). Wenn diese "Substanz" gar nichts anderes ist als die "Natur" selbst, die auf den 

genannten Zweck wirkt, dann wirkt die "Natur" auf das nach Maßgabe ihrer selbst Bessere. 

                     
46 

Zu den seltenen Ausnahmen von dieser Regel vgl. HEINEMANN 2006b, 177n31, 193 f. und 196. 

47 
Phys. II 1, 192b21-3. - "Ding von bestimmter Art...": In diesem Sinne ebd. b17: hêi ... tetechyke tês 

kategorias hekastês ("insofern, als auf ihn die jeweilige Artbezeichnung zutrifft"). - "Substanz": Vgl. 

Met. V 4, 1015a14-5, wo die Hauptbedeutung von physis als "die Substanz (ousia) derjenigen Dinge, 

die als solche einen Ursprung der Bewegung in sich haben" angegeben wird. 

48 
Phys. II 1, 192b16-20. 



 
 

14 

Das nach Maßgabe der "Natur" Bessere ist aber die "Natur" selbst. Das heißt, die "Natur" 

wirkt nicht nur zu einem Zweck, sondern sie ist selber der Zweck, zu dem sie wirkt.
49

 

2.2.4. "Natur" (physis) ist somit ein "innerer" Bewegungsursprung, im Unterschied zu einer 

äußeren "Kraft" (dynamis).
50

 Diese kann evtl. auf die Natur eines einwirkenden Gegenstandes 

zurückgeführt werden. Dasselbe gilt dann auch, wenn eine Kraft zu einem bestimmten Zweck 

ausgeübt wird. Angenommen etwa, bei der Einwirkung von B auf A werde eine Kraft Δ aus-

geübt, die auf die zu dem Zweck β wirkende Natur von B zurückgeführt werden kann. Die 

Natur von A mag ihrerseits zu einem Zweck α wirken. Aber die jeweiligen Zwecke haben 

nichts miteinander zu tun. Es ist damit zu rechnen, daß die Einwirkung der Kraft Δ die 

Zwecktätigkeit der Natur von A stört und im Ergebnis vereitelt.
51

 

Es gehört zur Natur von Füchsen, sich von Hasen (und anderem Getier) zu ernähren; Hasen 

zu erjagen und zu verzehren ist ein Zweck,
52

 zu dem die Natur (d.h. die Fuchsnatur) wirkt. 

Aber es gehört nicht zur Natur von Hasen, von Füchsen erjagt und verzehrt zu werden. Die 

Natur (und das heißt nun: die Hasennatur) wirkt nicht zu diesem Zweck. Vielmehr werden 

alle Zwecke, zu denen die Natur eines Hasen wirkt, dadurch vereitelt, daß ein Fuchs (oder 

sonst irgendein Lebewesen) den Hasen erjagt und verzehrt.
53

 

                     
49 

Diese Gleichsetzung entspricht der schon bei der ersten Erwähnung des Wozu in der Physikvorle-

sung geäußerten Auffassung der "Natur" als "Ziel und Wozu" (Phys. II 2, 194a28-9). Kurz vor T5 

merkt Aristoteles demgemäß an, daß drei Arten der Ursache oft "in eins fallen; denn das Was-ist-das 

und das Wozu sind eines, und das Woher-zuerst-die-Bewegung ist mit diesen der Art nach dasselbe" 

(Phys. II 7, 198a25-6). Der erläuternde Zusatz, daß "ein Mensch einen Menschen zeugt" (ebd. a26-7), 

verweist hier nur indirekt auf die einschlägige "Natur", die in den drei angegebenen Weisen als Ursa-

che fungiert. An der zitierten Parallelstelle in der Metaphysik geschieht dies aber ausdrücklich: Wie-

der unter Berufung darauf, daß "ein Mensch einen Menschen zeugt" heißt es dort, "das Durch-

wessen-Einwirkung" (hyph' hou) sei "die artgleiche, der Form gemäß bezeichnete Natur (und zwar 

diese Form in einem anderen Ding)" (Met. VII 7, 1032a24-5; s.o. T4a). 

50 
Vgl. Phys. II 1, 192b13 (physis): en heautôi. De caelo III 2, 301b17-9 (physis / dynamis): en autôi 

hyparchousa vs. en allôi ê hêi allo. Met. V 12, 1019a16 (dynamis): ê en hetetôi ê hêi heteron. Met. IX 

8, 1049b10 (physis): en autôi hêi auto. 

51 
Zur Unvermeidlichkeit wechselseitiger Störungen im Nebeneinander teleologischer Zusammenhän-

ge vgl. WIELAND 
2
1970, 276. 

52 
Wohlgemerkt: ein intermediärer Zweck, der sich nur aus dem Beitrag der Ernährung zu einem 

letzlichen Zweck, dem fuchsspezifischen Gedeihen, ergibt. 

53 
Dies ist gerade die Pointe der erwähnten Bemerkung (Phys. II 2, 194a30-3), daß "nicht jeder Ab-

schluß [eines Vorgangs] ein Ziel sein will, sondern nur der beste": Aristoteles mockiert sich hier über 

das Dichterwort, jemand habe 

"das Ende, zu dem er geboren ist" (echei teleutên, hêsper hounek' egeneto = Com. Adesp. 447 

Kock). 

Der Tod ist somit kein Zweck, zu dem die Natur wirkt. Aber er ist unvermeidlich, da Lebewesen "eine 

Materie haben, in deren Natur es begründet ist, daß sie sowohl existieren als auch nicht existieren 

können" (Met. VII 15, 1039b29-30, Übers. FREDE und PATZIG 1988; in demselben Sinne ist wohl 

auch die Wendung to dynaton einai kai mê einai an der Parallelstelle G.C. II 9, 335a33 zu verstehen, 

vgl. JOACHIM 1922, 248 ad loc.). Deshalb kann Aristoteles sogar behaupten, daß das Altern "natur-



 
 

15 

Wie Aristoteles an einer Stelle der Historia animalium ausführt, gibt es zwischen den Tieren 

zweierlei "Krieg" (polemos): einerseits zwischen Nahrungskonkurrenten und andererseits 

zwischen den Fleischfressern und allen anderen Tieren.
54

 Nach Aristoteles ist Nahrungskon-

kurrenz durch Nahrungsknappheit bedingt und erledigt sich, wenn diese durch Fütterung 

behoben wird.
55

 Für die Freßfeindschaft scheint Aristoteles dasselbe anzudeuten.
56

 Aber da-

rauf kommt es auch nicht an. Zur jeweiligen Natur der Tiere gehört eine charakteristische 

Lebens- und Ernährungsweise mit unbehebbaren Nahrungskonkurrenzen und Freßfeindschaf-

ten; die Fütterung wird von Aristoteles nur als eine Art Experiment angeführt, um den Zu-

sammenhang von Nahrungskonkurrenz und Nahrungsknappheit zu belegen. Meine Füchse 

und Hasen stehen sprichwörtlich für eine lange Liste von Feindschaften (und viel selteneren 

Freundschaften), die von Aristoteles an der zitierten Stelle angeführt wird.  

Für T5e und die Auffassung des Wozu als "das Bessere nach Maßgabe der Substanz des je-

weiligen Gegenstandes" ergibt sich somit: Nach Maßgabe der "Substanz" von Füchsen und 

nach Maßgabe der "Substanz" von Hasen - d.h. dessen was es heißt, Fuchs bzw. Hase zu sein 

- ist das "Bessere" durchaus verschiedenerlei. Ein übergeordnetes Gutes kommt so wenig in 

Betracht, wie im Hinblick auf T5e eine übergeordnete "Natur" in Betracht kommen kann. 

2.2.5. Noch eine Bemerkung zum Stellenwert von T5e: Ich habe das griechische hoion 

(198b5), das in T5a zur Liste der Arten des Warum überleitet, durch "als da sind" übersetzt; 

"nämlich" wäre auf dasselbe hinausgekommen. Diese Übersetzung ist durchaus nicht zwin-

gend. Die gängigere Bedeutung von hoion, der auch viele Übersetzer und Interpreten folgen,
57

 

ist: "beispielsweise". Ich kann mich hier kurz fassen, da meine Argumentation von dieser 

Übersetzungsfrage gar nicht betroffen ist. 

T5 hebt bei der Beschreibung der verschiedenen Arten von Ursache jeweils bestimmte, sys-

tematisch relevante Punkte hervor: Bei der Material- und der Wirkursache die charakteristi-

sche Notwendigkeit des jeweiligen Zusammenhangs; bei der Formursache die Frage, was es 

                                                                             

gemäß" ist (Phys. V 6, 230a28: to gar gêran kata physin). Zu beachten ist nur, daß sich dies auf die 

materielle (oder: zusammengesetzte) Natur der Lebewesen bezieht (vgl. De anima I 4, 408b22 ff.); 

und was "zu einem Zweck" wirkt, ist nicht ihre materielle, sondern ihre formale Natur. 

54 
HA IX 1, 608b19-610a35. - Nahrungskonkurrenz innerhalb derselben Art: 608b19-25, 608b30-

609a4; zwischen verschiedenen Arten: 609a18-24 und passim; Freßfeindschaft zwischen verschiede-

nen Arten: 608b25-7, 609a4-18 und passim; Exkurs über Fang und Zähmung von Elephanten: 

610a24-33. 

55 
HA IX 1, 608b30-609a4. 

56 
Vgl. HA IX 1, 608b35-609a2, wonach sich in ägyptischen Heiligtümern gefangen gehaltene Kroko-

dile gegen den Priester "wegen des Nutzens ruhig verhalten (dia tas ôpheleias êremountai), ... da für 

ihre Nahrung gesorgt ist". - Zu dieser Formulierung vgl. auch die Bemerkung über den Vogel trochi-

los, der seine Nahrung zwischen den Zähnen von Krokodilen sucht, ohne daß ihm diese etwas tun: 

das Krokodil "merkt, daß ihm der trochilos nützt" (ôpheloumenos aisthanetei, ebd. c. 6, 612a22). 

57 
PRANTL, WAGNER, ZEKL, JOHNSON (2005, 92) etc.; anders die ROT ("namely") sowie CHARLTON 

und die Paraphrase von ROSS (Doppelpunkt). BONITZ (Index 501b53-502a27, ohne Erwähnung von 

Phys. 198b5) erlaubt beides (vgl. a8: nempe, nimirum, scilicet). 



 
 

16 

heißt, dies (oder so etwas) zu sein; bei der Zweckursache den Rekurs auf das Gute. Zu jeder 

dieser Beschreibungen hat Aristoteles an anderen Stellen Alternativen genannt.
58

 Daher läßt 

sich auch gar nicht bestreiten, daß in T5e die Wendung "weil es so besser ist" (dioti beltion 

houtôs, 198b8-9) nur ein Beispiel dafür ist, wie sich die Zweckursache angeben läßt. Freilich 

ist dies ein ausgezeichnetes Beispiel; die Zweckursache wird, wie gesagt, von Aristoteles 

geradezu mit dem einschlägigen Guten identifiziert (s.o. 2.2.2.). 

Klar ist dann aber auch, daß sich der Vorbehalt, nur ein Beispiel zu nennen, in T5e nicht 

nochmals auf den Zusatz "nicht schlechthin besser, sondern das Bessere nach Maßgabe der 

Substanz des jeweiligen Gegenstandes" (ouch haplôs, alla to [sc. beltion] pros tên hekastou 

ousian, 198b9) bezieht. Dieser Zusatz bedeutet vielmehr: Wenn eine wissenschaftliche Erklä-

rung überhaupt auf das Gute rekurriert, dann muß dies nach Maßgabe der "Substanz" (ousia) 

des jeweiligen Gegenstandes geschehen. 

Diese Interpretation ist keineswegs neu oder originell. Sie entspricht dem Vorschlag von ROSS 

(1936, 528), der sich seinerseits auf PHILOPONOS (In Phys. 306.2) beruft; ihm sind u.a. 

WIELAND (
2
1970, 276), NUSSBAUM (1978, 80 und 95 ff.) und neuerdings JUDSON (2005, 359 

f.) gefolgt. Die Gegenposition wird vor allem in einem vielzitierten Aufsatz von COOPER 

vertreten; ihm sind u.a. FURLEY (1985, 181 f.) und SEDLEY (1991, 190 f. und 2007, 197 f.) 

gefolgt. 

COOPER (1982/2004, 127n13) interpretiert den Zusatz in T5e dahingehend, daß "it offers as 

an example the most common situation, where an organ or other part exists für the good of 

the creature itself which has it,
59

 but rules out only the Platonic kind of universal teleology". 

Nach COOPER insistiert Aristoteles hier gegen Platon, daß für teleologische Erklärungen im-

mer nur spezifische, in der "Substanz" eines Gegenstandes liegende Maßstäbe für Gut und 

Schlecht in Betracht kommen können;
60

 aber dabei bleibt nach COOPER offen, welcher Ge-

genstand (oder welche Art von Gegenständen) diesen Maßstab liefert. 

Es ist nicht ganz durchsichtig, wie COOPER den Ausdruck "des jeweiligen Gegenstandes" 

(hekastou, 198b9) interpretiert. Der von ihm als Beispiel gekennzeichnete Fall scheint sich 

aus demselben Rückbezug von ousia (b9) auf physis (b4) und (to ti ên einai, a8) zu ergeben, 

den ich meiner Interpretation zugrundegelegt habe. Aber warum ist das dann nur ein Beispiel? 

Und andererseits: Wenn hier nur der Platonische Typ von Teleologie ausgeschlossen werden 

soll, dann wäre (hekastou, b9) nicht durch "des jeweiligen Gegenstandes", sondern durch 

                     
58 

Vgl. T1, wo Aristoteles in Formulierungsvarianten geradezu schwelgt. 

59 
Beachte die stillschweigende Anspielung auf PHILOPONOS / ROSS: "... it is better for a man to have 

hands because they serve as organs of reason" (ROSS 1936, 528). 

60 
SEDLEY (1991, 190) weist zu Recht darauf hin, daß bei Platon noch einmal zwischen dem (für 

Aristoteles unproblematischen) "shared or interactive cosmic good" im Phaidon (97C-98B) und dem 

(von Aristoteles abgelehnten) "intrinsic cosmic good which is not anybody's good at all" im Timaios 

(29D-30C, 33A-C) differenziert werden muß. 



 
 

17 

"irgendeines Gegenstandes" wiederzugeben.
61

 Ich glaube nicht, daß der griechische Text das 

erlaubt; und so weit geht COOPER auch nicht. 

3. Sind Passungsverhältnisse zwischen spezifischen Naturen teleologisch erklärbar? 

3.1. Die biologische Agenda: biologische Funktionen und Passungsverhältnisse 

Die skizzierte Kontroverse über Bedeutung und Stellenwert von T5e betrifft eine biologische 

Agenda, auf die T5 nur andeutungsweise verweist. Sie läßt sich nicht allein anhand dieser 

Stelle entscheiden. 

3.1.1. JUDSON (2005, 359n55) erwähnt im Zusammenhang mit T5 zwei Parallelstellen aus 

den biologischen Schriften. An der einen Stelle (GA V 8, 789b2-5) insistiert Aristoteles gegen 

Demokrit, auch das Zwangsläufige geschehe 

T10: "zu einem Zweck und dessentwillen, was bei dem jeweiligen Gegenstand besser 

ist (tou peri hekaston beltionos charin)".
62

  

Die andere Stelle (Inc. 2, 704b15-7) formuliert einen der Grundsätze, denen Aristoteles "in 

[s]einem naturwissenschaftlichen Lehrgang zu folgen pflegt" (ebd. b12-3): 

T11: "... daß die Natur nichts vergebens macht (ouden matên poiei);
63

 sondern [sc. sie 

macht] stets aus dem Möglichen das Beste für die der jeweiligen Art von Tier entspre-

chende Substanz (têi ousiai peri hekaston genos zôiou)."
64

 

Für JUDSON ist T5 "Aristotle's 'basic teleological axiom'" - wobei JUDSON freilich auf eine 

Stelle bei LENNOX verweist, die unter dieser Formel nicht T5, sondern T11 paraphrasiert.
65

 Es 

mag irritieren, daß JUDSON hier gar keinen Unterschied macht. Worauf es ihm ankommt, ist 

wohl nur, daß Aristoteles in T5, T10 und T11 ausdrücklich auf den jeweiligen Gegenstand 

verweist, der (bzw. dessen "Substanz") den alleinigen Maßstab des Besseren abgeben soll. 

                     
61 

Dementsprechend wird hekastou (engl. "of each thing") von SEDLEY (2007, 198) ausdrücklich im 

Sinne von "'everything' - individuals, species, and the world's entire contents alike" interpretiert. 

62 
Zitiert ist: GA V 8, 789b4-5. 

63 
Ich schreibe hier und im Folgenden "vergebens" für matên und "macht" für poiei. Das übliche "tut 

umsonst" ist nicht ganz falsch - aber eben nur dann, wenn man "umsonst" als ein anderes Wort für 

"vergebens" (engl. "in vain") und "tut" im Sinne des "Hervorbringens" versteht (LENNOX 1997/2001 

hat zwar meist "does" für poiei, aber ebd. 208 "produces" für poiousan, GA V 8, 788b22). Manchmal 

liest man für matên auch "zwecklos" (WAGNERs Übers. von Phys. II 6, 197b22 ff.; GIGONs Übers. 

von Pol. I 8, 1256b21); zumal an der letzteren Stelle (s.u. T16) ist das irreführend. 

64 
Zu dieser Stelle vgl. LENNOX 1997/2001, 206 f. (die Aussage wird dort auch als NP* abgekürzt, 

vgl. ebd. Anm. 4, S. 220 f.). 

65 
JUDSON 2005, 359 mit Verweis (n56) auf LENNOX 2001, 341. Dessen Formulierung ("... his basic 

teleological axiom is that nature does what is best among the possibilities for the animal's own 

being"; ebd., Hervorhebung dort) gibt eine Art Resumé aus den zahlreichen Formulierungsvarianten 

bei Aristoteles; zu diesen vgl. LENNOX 1997/2001, 206 ff. - Beachte aber, daß LENNOX an beiden 

zitierten Stellen T5e unerwähnt läßt. 



 
 

18 

Das durch die Formel "Die Natur [wirkt] zu einem Zweck (hê physis heneka tou)" angezeigte 

Programm beinhaltet somit drei eng miteinander verknüpfte Hauptpunkte: 

Erstens die Unverzichtbarkeit eines starken (oder aitiologischen) Funktionsbegriffs in der 

Biologie;
66

 das heißt, biologische Merkmale sind nach Aristoteles unter bestimmten Be-

dingungen durch ihre Funktion für ihren Träger erklärbar. 

Zweitens: Unhintergehbarer Ausgangspunkt für solche Erklärungen sind die spezifischen 

Lebensfunktionen, die den jeweiligen Träger eines Merkmals als voll ausgebildetes 

Exemplar seiner Art charakterisieren und somit seine "Substanz" ausmachen.
67

 

Drittens: Was die "Substanz" eines Lebewesen ausmacht, wird unter Rekurs auf ein spezi-

fisches Optimum expliziert.
68

 Die spezifische Form ist dieses Optimum; individuelle Ab-

weichungen werden auf defekten Samen oder widrige Umstände zurückgeführt.
69

 Daß 

durch Varianten ein neuartiges Optimum in Betracht kommen könnte, wird gar nicht erwo-

gen. Ein Defekt kann erblich sein; auch ein mit ihm verbundener Fitnessvorteil führt zu 

keiner biologischen Innovation, sondern nur zu dauernder Degradation.
70

 

Unstrittig ist, daß die aristotelische Biologie weitgehend einer derartigen Agenda folgt. Aber 

es gibt auch Fragen, die dabei unberücksichtigt bleiben und von denen man nicht vorschnell 

annehmen sollte, daß Aristoteles sie ganz ignoriert. Und es gibt Stellen bei Aristoteles, wo die 

Explikation der aristotelischen Teleologie durch einen biologischen Funktionsbegriff eher 

abwegig erscheint. Diese Explikation mag als Beitrag zu einer wohlwollenden, die wissen-

schaftliche Seriosität der aristotelischen Biologie betonenden Interpretation gerechtfertigt 

sein. Aber dabei bleibt zweierlei zu bedenken: Erstens, ob die resultierende Interpretation 

nicht allzu wohlwollend ist, da sie allzu forsch über anstößigere Theoriestücke hinweggeht;
71

 

und zweitens, ob nicht umgekehrt gerade eine wohlwollende Interpretation der aristotelischen 

Biologie einen weiteren Horizont teleologischer Erklärungen zulassen muß. 

                     
66 

Zum biologischen Funktionsbegriff vgl. MCLAUGHLIN 2005, bes. 26 ff. 

67 
Vgl. KOSMAN 1987, 376 f. und 379 f. Ganz richtig interpretiert KOSMAN die Instrumentalität der 

Leibes (in diesem Sinne De anima II 1, 412a28 und b6: organikon; vgl. PA I 1, 642a11: organon) als 

ein auf den spezifischen "lifestyle" (ebd. 379) bezogenes Zu-einem-Zweck (heneka tou). - Zu den 

antireduktionistischen Implikationen des skizzierten Programms GOTTHELF 1976/87, bes. S. 212 ff. 

68 
So ausdrücklich, wenn auch in einem etwas entlegenen Kontext, Pol. I 5, 1254a36-9: "Man muß 

das Naturbedingte (to physei) eher an Naturgemäßem (en tois kata physin echousi) als an Verdorbe-

nem studieren. Deshalb haben wir den Menschen mit der besten körperlichen und seelischen Verfas-

sung zu betrachten ..." 

69 
Phys. II 8, 199b6-7 und b18 (s.u. T14c); dann ausführlich GA IV 3, 769b10 ff.; ebd. 4, 769b30-

770b27 und 773a2 ff. 

70
 Vgl. WITT 2012, 101 über die – von Aristoteles nicht ausdrücklich diskutierte – Anpassung "de-

formierter" Arten an das Leben in ungewöhnlichen Umgebungen. 

71 
In diesem Sinne KAHN 1985, 195 (zu GA II 1, 731b20-732a9): "... his doctrine of cosmic teleology 

... rarely contributes to his best science, and more often deforms it". 



 
 

19 

3.1.2. Die in dem skizzierten Programm unberücksichtigten Fragen betreffen einerseits die 

Erklärung von Passungsverhältnissen zwischen einer biologischen Art und ihren (z.B. klima-

tischen) Umweltbedingungen sowie zwischen verschiedenen Arten. Andererseits fällt auf, daß 

dieses Programm die Existenz der Arten unerklärt läßt. Wo die jeweilige "Substanz" der Le-

bewesen als unhintergehbarer Ausgangspunkt der teleologischen Erklärung fungiert, muß 

unerklärt bleiben, wieso es die jeweilige Art - und welche biologischen Arten es überhaupt - 

gibt.  

Nach COOPER (1982/2004, 114 f.) gibt es für Aristoteles im letzteren Punkt nichts zu erklä-

ren: Ein Prinzip der Fülle, wonach "die Natur" zu maximaler Vielfalt tendiert und die vorhan-

denen Arten von Lebewesen und sonstigen Dingen insgesamt ein solches Maximum ausma-

chen, wird von Aristoteles gar nicht erst erwogen (ebd. 114 f.).
72

 Und da nach Aristoteles auch 

die reduktionistische Erklärung biologischer Phänomene mißlingt (ebd. 116-121), werden die 

existierenden Arten als "gegeben" genommen (ebd. 115n5). Sie sind "a basic, not a derived 

constituent of physical reality" (ebd. 121); ihre Erhaltung - daß "the natural world ... so 

governs itself as to preserve in existence the species of well-adapted living thing that it actual-

ly contains" - ist eine schlichte, nicht weiter zu erklärende Tatsache (ebd. 114). Dieses "prin-

ciple of the permanence of the species" ist für Aristoteles Grundlegung und Rechtfertigung 

"for all the types of teleological arguments he ever accepts in the natural sciences" (ebd. 

124).
73

 Insbesondere ergibt sich aus ihm eine teleologische Erklärung der erwähnten Pas-

sungsverhältnisse - soweit nämlich für die Erhaltung einer biologischen Art bestimmte Um-

weltbedingungen und bestimmte Interaktionen mit anderen Arten erforderlich sind (ebd. 125-

127). Was in solchen Fällen überhaupt unter einer teleologischen Erklärung zu verstehen ist, 

wird von COOPER nicht weiter erklärt. Das gilt insbesondere für die Existenz einer Art, die 

einer anderen als Nahrung dient: Nach dem Prinzip der Permanenz der Arten wäre die Fakti-

zität der Existenz beider Arten unhintergehbar. Nach COOPER soll man mit Aristoteles 

gleichwohl sagen können, "that the former exist in part for the sake of the latter" (ebd. 126, 

Hervorhebung dort). Aber was das heißen soll, müßte zumindest erklärt werden. 

Der Naturbegriff bleibt bei COOPER auf spezifische Naturen beschränkt. Diese Beschränkung 

ist nur ein anderer Ausdruck dafür, daß gemäß T5e die jeweilige "Substanz" der Lebewesen 

als unhintergehbarer Ausgangspunkt aller teleologischen Erklärungen fungiert. Demgegen-

über sieht SEDLEY bei Aristoteles einen weiteren, nicht durch T5e gedeckten und demgemäß 

bei COOPER unberücksichtgten Typ teleologischer Argumentation: Wie sich spezifische 

                     
72 

Die Frage eines Prinzips der Fülle bei Aristoteles ist umstritten; vgl. einerseits LOVEJOY 1936, 55-

58, andererseits HINTIKKA 1973, 95-113 und passim; neuerdings JANSEN 2002, 162-170 (mit wichti-

gen Klarstellungen). Dabei ist aber zu beachten, daß das Prinzip der Fülle in dieser Diskussion als 

eine bloße "These über den Zusammenhang von Modal- und Zeitbegriffen" (JANSEN 2002, 166; vgl. 

HINTIKKA 1973, 102 f.) aufgefaßt wird und auch die ihr zugrundeliegenden Stellen nur diesen Zu-

sammenhang betreffen. Mit der Frage, welche biologischen Arten es gibt, hat diese Diskussion gar 

nichts zu tun. 

73 
COOPER fügt hinzu: "... with only a small class of exceptions" (ebd.); seine anschließende Diskus-

sion beschränkt sich auf ein der Arterhaltung nachgeordnetes "principle of 'nobility'", (ebd. 127 f. mit 

Verweis auf PA II 14, 658a20 und passim: timiôtera). 



 
 

20 

Merkmale und interspezifische Interaktionen durch spezifische Naturen erklären lassen, "so 

too the nature of the world ... can be invoked to explain why it contains the species, whether 

systems, and other amenities that it does" (SEDLEY 2007, 203). 

Unabhängig von den Textbezügen COOPERs und SEDLEYs,
74

 auf die ich noch eingehen werde, 

möchte ich hier auf einen systematischen Punkt hinweisen, in dem SEDLEY der Interpretation 

COOPERs nicht folgt: Nach COOPER ist der Bestand der Arten für Aristoteles eine unhinter-

gehbare Tatsache und eben deshalb ein "Prinzip", durch das andere Tatsachen erklärt werden 

können. Ob und unter welchen Bedingungen die Inanspruchnahme solcher Gegebenheiten als 

Prinzipien nach dem aristotelischen Wissenschaftsverständnis unvermeidlich (und insofern 

auch berechtigt) ist, bleibt bei COOPER unerörtert. Klar ist allenfalls die notwendige Bedin-

gung, daß es sich bei diesen Gegebenheiten um Regularitäten handeln muß; aber diese Bedin-

gung ist nicht hinreichend.
75

  SEDLEYs Interpretation ist geradezu darauf abgestellt, dieser 

Schwierigkeit auszuweichen. Eben deshalb ist auch die Existenz der Arten nach SEDLEY 

erklärungsbedürftig. Ob der von SEDLEY postulierte Erklärungsanspruch bei Aristoteles 

nachweisbar ist, und ob er von Aristoteles irgendwie eingelöst wird, sind dann freilich ganz 

andere Fragen. 

Gegen SEDLEY ließe sich im Sinne COOPERs einwenden, daß Aristoteles als "steady-state 

theorist" (SEDLEY 1991, 186) immer nur aufzeigen kann, wie die faktisch bestehende Welt 

funktioniert. Eine andere Welt, vielleicht mit ganz anderen Arten von Lebewesen, könnte 

ganz anders funktionieren; aber sie wäre kein Gegenstand der aristotelischen Naturwissen-

schaft. Naheliegenderweise läßt sich bei der Durchführung eines solchen Programms die 

Inanspruchnahme von Gegebenheiten als Prinzipien gar nicht vermeiden. Daß insbesondere 

die jeweilige Natur der Arten nicht nochmals auf andere Prinzipien zurückführbar ist, deutet 

Aristoteles selber an: 

T12: "Daß es die Natur gibt, zeigen zu wollen, wäre albern. Denn offensichtlich gibt es 

viele derartige Dinge. Und das Offensichtliche durch Verweis auf Ungesehenes zu zei-

gen, ist Sache dessen, der nicht unterscheiden kann, ob etwas durch sich selbst oder 

nicht durch sich selbst bekannt ist. Daß einem dies geschehen kann, ist unschwer einzu-

sehen; es könnte ja auch ein von Geburt Blinder Schlußfolgerungen über [die Existenz 

von] Farben ziehen. Zwangsläufig ist es bei solchen Leuten daher so, daß sie nur ge-

dankenlos über Worte argumentieren." (Phys. II 1, 193a3-9) 

3.2. Ressourcen und Nutznießerschaft 

Zu den in 3.1.2. erwähnten Passungsverhältnissen äußert sich Aristoteles eher beiläufig. Die 

einschlägigen Stellen werden oft dahingehend interpretiert, daß sie entweder gar keine teleo-

                     
74 

Phys. II 8, 198b16-199a8 (s.u. T13-15) und Pol. I 8, 1256b10-26 (s.u. T16); bei SEDLEY zusätzlich 

und vor allem Met. XII 10, 1075a11-25 (s.u. T21). 

75 
Vgl. COOPER 1982/2004, 112n4 (zu GA II 6, 742b17 ff.). 



 
 

21 

logischen Zusammenhänge beschreiben,
76

 oder sie werden als populäre Exkurse abgetan, die 

keinesfalls zur Naturwissenschaft gehören.
77

 Ich halte beides für unangebracht: Es handelt 

sich um teleologische Zusammenhänge, freilich nicht im Sinne eines biologischen Funktions-

begriffs, sondern von Nutznießerschaft (s.u. 3.2.4.); diese kann mit Aristoteles auf biologische 

Anpassung zurückgeführt und somit innerhalb des durch T5e gesteckten Rahmens erklärt 

werden (s.u. 3.3.2. ff.).  

3.2.1. Die bei Aristoteles an T5 anschließende Diskussion verknüpft zwei unterschiedliche 

Themen: das Passungsverhältnis zwischen Klima und Vegetation (T13) sowie die funktions-

gerechte Bildung des - menschlichen (?) - Gebisses (T14). Ich zitiere ausführlich.
78

 

T13a: "Eine schwierige Frage ist, warum es sich nicht so verhält, daß die Natur gar 

nicht zu einem Zweck wirkt und wie es besser ist, sondern so, wie Zeus regnet,
79

 näm-

lich nicht damit der Weizen wächst, sondern aufgrund einer Zwangsläufigkeit. Denn 

was aufwärts bewegt wird, muß abkühlen, und das bei der Abkühlung entstandene Was-

ser muß herunterkommen; wenn dies geschieht, ergibt es sich nebenher, daß der Weizen 

wächst. Und ebenso, wenn jemandem der Weizen auf der Tenne verdirbt: es regnet 

nicht, damit der Weizen verdirbt, sondern dies ergibt sich nebenher." (Phys. II 8, 

198b16-23) 

Die Erklärung des Regens ist eben diejenige, die Aristoteles an anderen Stellen selber ver-

tritt.
80

 Die Einflüsse des Regens auf den Weizen werden nur angedeutet: Winterlicher Regen 

läßt den Weizen wachsen, sommerlicher Regen läßt die Weizenernte verderben. Die Annah-

                     
76 

Vgl. WIELAND 
2
1970, 275 f. und NUSSBAUM 1978, 94 zu Phys. II 8, 198b16 ff. (s.u. T13-T15). 

77 
Vgl. WIELAND 

2
1970, 275; weitere Belege bei JOHNSON 2005, 231 (jeweils zu Pol. I 8, 1256b6 ff. = 

T16); vgl. JUDSON 2005, 359 (zu Phys. II 2, 194a33 ff. = T17). Ein Sonderfall ist die - gelegentlich 

(vgl. KULLMANN 1979, 17) als "Kollegwitz" abgetane - Bemerkung über das ressourcenschonende 

Haifischmaul (PA IV 13, 696b27-30; vgl. HA VIII 2, 591b27-8); dazu JOHNSON 2005, 208 f. sowie 

neuerdings KULLMANN 2007, 749 ff.  

78 
Vgl. zu dieser vieldiskutierten Stelle bes. COOPER 1982/2004, 116 f. und 125; FURLEY 1985; 

SEDLEY 1991, 181-187 und passim; WARDY 1993; JUDSON 2005, 342-355; JOHNSON 2005, 150-158; 

SCHARLE 2008. 

 Ich übernehme im Folgenden die u.a. von COOPER, FURLEY und SEDLEY vertretene, von SCHARLE 

(2008, 150 und passim) so genannte "Corn Growth Interpretation" von T13. SCHARLEs Gründe, diese 

Interpretation abzulehnen (ebd. 154 ff.), sind m.E. nicht durchschlagend. 

79 
Diese Wendung - "Zeus regnet" (hyei ho Zeus, b18) - ist nach FURLEY (1985, 178) "good Homeric 

Greek", aber "not used elsewhere by Aristotle"; vielleicht handelt es sich um eine Anspielung auf eine 

Polemik in den Wolken des Aristophanes (v. 368-380, vgl. SEDLEY 1991, 185n10). Unter Verweis auf 

ein altes, bei Mark Aurel (V 7) zitiertes Gebet 

 "Regne, regne, lieber Zeus, auf das Ackerland der Athener und die Wiesen!" 

merkt SEDLEY (ebd. 185) an, zur Debatte stehe hier von vornherein eine "anthropozentrische" Teleo-

logie. - Ich werde SEDLEYs Anthropozentrismus-These hier nur am Rande erörtern. 

80 
Vgl. FURLEY 1985, 181. Die ebd. genannten Parallelstellen sind: Meteor. I 11, 347b12 ff. (aber vgl. 

insgesamt c. 9 ff.); De somno 3, 457b31 ff.; PA II 7, 653a2 ff.; APo II 12, 96a2 ff. 



 
 

22 

me, dies sei ein bloßes Zusammentreffen, wird zunächst anhand eines analogen Falls disku-

tiert: Wenn hier ein bloßes Zusammentreffen vorliegt, 

T14a: "... was spricht dann dagegen, daß es sich auch mit den Teilen in der Natur [sc. 

eines Lebewesens] so verhält? - Daß nämlich z.B. die Zähne aufgrund einer Zwangsläu-

figkeit hervorkommen, und zwar die vorderen scharf und zum Schneiden geeignet, die 

Backenzähne hingegen abgeflacht und brauchbar zum Zerquetschen der Nahrung, da sie 

ja nicht zu diesem Zweck entstehen, sondern sich dies nur so trifft. Und ebenso mit den 

anderen Teilen, bei denen das Zu-einem-Zweck vorzuliegen scheint. Wo sich nun alles 

so ergeben hat, als ob es zu einem Zweck entstanden wäre, da hat sich dies erhalten, 

nachdem es irgendwie von selbst (apo tou automatou) in geeigneter Weise zusammen-

getreten war; andernfalls ging und geht es unter, wie Empedokles von den menschen-

köpfigen Kälbern sagt." (Phys. II 8, 198b23-32) 

Die Ablehnung der somit referierten Theorie ergibt sich für Aristoteles daraus, daß die Bil-

dung eines funktionsfähigen Gebisses nicht nur gelegentlich, sondern regelmäßig erfolgt und 

diese Regelmäßigkeit nicht als bloßes Zusammentreffen erklärt werden kann: 

T14b: "... die angegebenen Dinge und alles, was durch Natur ist, kommen entweder 

immer oder meistens so zustande
81

 - aber nichts von dem, was zufällig oder irgendwie 

von selbst ist." (Phys. II 8, 198b34-6)
82

 

Ebenso beim Regen: 

T13b: "Wir halten es ja auch nicht für Zufall oder bloßes Zusammentreffen, daß es im 

Winter häufig regnet, sondern wenn das im Hochsommer geschieht; und entsprechend 

bei Hitze nicht im Hochsommer, sondern im Winter. Wenn
83

 nur dies: durch bloßes Zu-

sammentreffen oder zu einem Zweck zu sein, in Betracht kommt und diese Dinge we-

                     
81 

"... entweder immer oder meistens": ê aiei ... ê hôs epi to poly. Nach COOPER (1982/2004, 112n4 [p. 

113]) meint diese Formel bei Aristoteles: "existing eternally or recurring regularly throughout all 

time, with only the occasional exceptions implied in the 'for the most part' rider." – Die letztere Klau-

sel besagt nach COOPER (ebd. 117n7), daß die Ausnahmen nicht mehr als 50% der Fälle ausmachen 

dürfen, was (z.B. im Hinblick auf die Aufzuchtraten der meisten Tierarten) ziemlich absurd ist. Nach 

JUDSON (1991, 82 ff.) ist vielmehr von bedingten Häufigkeiten die Rede. Ohne auf Details eingehen 

zu können, möchte ich hier nur anmerken, daß ich JUDSONs Einwände (ebd. 88 f.) gegen die von 

COOPER geforderte ewige Instantiierung für weniger überzeugend halte: Die ewige Periodizität (i) des 

Vegetationszyklus und der Jahreszeiten sowie (ii) der Biogenese bei Empedokles sollten unbestritten 

sein; wieso es nicht zu allen Zeiten der Fall sein soll, daß Honigwasser meist gegen Fieber hilft (vgl. 

Met. VI 1, 1027a22-6), ist unerfindlich; das agora-Beispiel (Phys. II 5, 196b36-197a5) ist für diese 

Frage nicht einschlägig. 

82 
Diese Argumentation wird in T14c (Phys. II 8, 199b5-9, 13-18) weitergeführt, s.u. 3.2.2. 

83
 Nach CHARLES (1991, 112 f.) wird diese Alternative nicht von Aristoteles ins Spiel gebracht. Viel-

mehr richte sich das Argumnent "ad personam" gegen einen Opponenten, der sie unterstellt; Aristote-

les argumentiere hier gar nicht für Teleologie, sondern gegen eine bestimmte Weise des Rekurses auf 

Zufall. – Demgegenüber interpretiere ich T13-15 (mit COOPER) als ein Argument für Teleologie, 

wobei ich aber (anders als COOPER) die engere Auffassung von Teleologie zugrundelege, die sich 

m.E. aus T5e ergibt. 



 
 

23 

der durch bloßes Zusammentreffen oder irgendwie von selbst sein können, dann wären 

sie wohl zu einem Zweck." (Phys. II 8, 198b36-199a5) 

Aristoteles kann daher resümieren: 

T15: "Tatsächlich ist dergleichen alles [d.h. die in T13 und T14 beschriebenen Klima-

verhältnisse bzw. Körpermerkmale] durch Natur, wie auch jene zugeben, die diese Ar-

gumente vortragen. Also gibt es das Zu-einem-Zweck bei dem, was durch Natur wird 

und ist." (Phys. II 8, 199a5-8) 

3.2.2. In T13 und T14 haben wir jeweils zwei Regularitäten, die in einer charakteristischen 

Weise zueinander passen: Weil immer oder meistens φ geschieht, kann ψ immer oder meis-

tens gelingen. Dabei ist φ  

- in T13 die normale Abfolge der jahreszeitlichen Regen- und Trockenperioden und 

- in T14 die Bildung eines normalen Gebisses; 

ψ ist 

- in T13 der Vegetationszyklus von Weizen und 

- in T14 die Ernährung. 

Es handelt sich um einen regelmäßigen Zusammenhang. Die Nützlichkeit von φ für ψ ist 

somit kein bloßes Zusammentreffen; deshalb läßt sie sich nach Aristoteles nur dadurch erklä-

ren, daß ψ der Zweck ist, zu dem φ geschieht.
84

 - Soweit die Entsprechung zwischen T13 und 

T14. Wichtig sind aber auch die Unterschiede:  

In T14 handelt es sich um eine einzige biologische Art. Ein spezifisches Merkmal wird - ganz 

im Rahmen des unter 3.2.1. skizzierten Programms - durch seine Funktion für die jeweils 

spezifische Lebensweise erklärt. Das von Aristoteles konstatierte "zu einem Zweck" (heneka 

tou) verweist somit auf den aitiologischen Funktionsbegriff der aristotelischen Biologie. 

Demgegenüber handelt es sich in T13 um ganz verschiedene Arten von Dingen. Der biologi-

sche Funktionsbegriff ist hier gar nicht einschlägig; das in T13b konstatierte "zu einem 

Zweck" läßt sich nicht durch ihn erklären.
85

 

Daher ist in T13 auch nicht klar, welche effiziente Ursache diesen Zweck antizipiert. Nach 

T14 wird die Ausbildung der spezifischen, funktionsgerechten Merkmale eines Tiers durch 

den "Samen" (sperma) gesichert; denn dieser ist von vornherein des Samen eines Tiers der 

fraglichen Art. Aristoteles insistiert gegen Empedokles, daß sich Tiere und Pflanzen aus Sa-

men entwickeln und eventuelle Fehlbildungen auf äußere Störungen oder defekten Samen 

zurückführbar sind: 

T14c: "Auch bei den ursprünglichen Zusammensetzungen sind die menschenköpfigen 

Kälber, wenn sie unfähig waren, eine bestimmtes Maß und Ziel zu erreichen, aus ir-

gendeinem verdorbenen Ursprung entstanden, wie jetzt aus verdorbenem Samen. Auch 

                     
84 

Treffend COOPER  (1982/2004, 117n7): "... when something good happens its being good must, if it 

is not a coincidence, have a teleological explanation". 

85 
COOPER (1982/2004) geht auf dieses Problem, soweit ich sehe, nicht ein. 



 
 

24 

muß zuerst der Samen entstehen, und nicht sogleich die Tiere; das 'ungegliederte Zuerst' 

war Samen.
86

 [...] 

 Außerdem müßte auch in den Samen entstehen, was sich zufällig ergibt. Aber wer so 

spricht, hebt gänzlich auf, was durch Natur geschieht, und [somit überhaupt] die Natur. 

Denn durch Natur geschieht, was von einem inneren Ursprung her mit einer kontinuier-

lichen Bewegung ein bestimmtes Ziel erreicht. Und zwar von dem jeweiligen Ursprung 

her weder jeweils dasselbe noch was sich zufällig ergibt, wohl aber immer auf dasselbe 

[d.h. dieselbe Form; GH] hin, wenn nichts dazwischenkommt." (Phys. II 8, 199b5-9, 

13-18) 

Bei den in T13 diskutierten Zusammenhängen ist nichts dergleichen der Fall. Der Wettergott 

wird zwar erwähnt, aber sogleich mit der Zwangsläufigkeit im meteorologischen Geschehen 

gleichgesetzt.
87

 Eine effiziente Ursache von Regen und Trockenheit, die das Gedeihen des 

Weizens irgendwie antizipierte, kommt für Aristoteles nicht in Betracht. 

3.2.3. Dasselbe gilt für zwei viel diskutierte Parallelstellen, auf die SEDLEY (1991) und 

JUDSON (2005) im Zusammenhang mit T13-15 hinweisen. Die eine Stelle ist der Politik ent-

nommen. Thema sind hier die Nahrungsquellen, auf deren Besorgung und Besitz die mensch-

liche Haushaltsführung beruht. In einer vergleichenden Betrachtung weist Aristoteles zu-

nächst darauf hin, daß die unterschiedlichen Lebensweisen (bioi) der Tiere durch ihre unter-

schiedlichen Ernährungsweisen (eidê trophês) bedingt und von der "Natur" entsprechend 

festgesetzt sind (Pol. I 8, 1256a19-29); ebenso können auch die unterschiedlichen menschli-

chen Lebensweisen auf die Nutzung unterschiedlicher Nahrungsquellen zurückgeführt wer-

den (a29-b7). Bei allen Unterschieden bleibt nach Aristoteles aber festzuhalten:  

T16a: "Solcher Besitz (ktêsis)", d.h. die Verfügung über Nahrungsquellen, "wurde of-

fenbar allen von der Natur selber gegeben - gleich bei ihrer Geburt und ebenso, wenn 

sie erwachsen sind. Denn gleich bei der Geburt gibt ein Teil der Tiere, nämlich die Lar-

ven oder Eier gebärenden, soviel Nahrung mit, wie das Neugeborene braucht, bis es 

sich selbst versorgen kann; und die Lebendgebärenden haben eine zeitlang Nahrung für 

die Neugeborenen in sich, nämlich die Sorte Stoff, die man Milch nennt." (Pol. I 8, 

1256b7-15) 

Wie somit die Neugeborenen mit Dotter oder Muttermilch versorgt sind, so 

T16b: "... muß man offenbar auch bei den Ausgewachsenen (genomenois) annehmen, 

daß die Pflanzen um der Tiere willen (tôn zôiôn heneken) da sind und die anderen Tiere 

zum Vorteil der Menschen (anthrôpôn charin): die zahmen durch Gebrauch und Ver-

zehr, von den wilden die meisten, wenn nicht alle, zum Verzehr und sonstiger Nutzung 

durch Verarbeitung zu Kleidung und sonstigem Zeug. Wenn die Natur nichts unvollen-

                     
86 

"... das 'ungegliederte Zuerst'": to "oulophyes men prôta" (199b9) - Aristoteles zitiert (ohne Berück-

sichtigung des Satzzusammenhangs) Empedokles DK 31 B 62.4: oulophyeis (sic!) men prôta typoi 

chthonos exanetellon; cf. ROSS ad loc.  

87 
So bereits Euripides Troades 886; vgl. HEINEMANN 2005, 34 f. 



 
 

25 

det und nichts vergebens macht, dann folgt daraus zwingend, daß die Natur dieses alles 

um der Menschen willen gemacht hat (tôn anthrôpôn heneken auta panta pepoiêkenai 

tên physin)." (Pol. I 8, 1256b16-22) 

Wie in T13 ist das "um ... willen" hier durch keinen biologischen Funktionsbegriff explizier-

bar. Es läßt sich auch keine effiziente Ursache angeben, die den Zweck, zu dem Pflanzen und 

Tiere da sind, bei deren Erschaffung antizipiert. In T13 und T16 bleibt daher das "um .. wil-

len" oder "zu einem Zweck" zunächst unverständlich. Und ebenso erklärungsbedürftig ist in 

T16 die - anders als in T11 auf keinen biologischen Funktionsbegriff verweisende - Formel, 

daß "die Natur nichts unvollendet und nichts vergebens macht". 

3.2.4. Den entscheidenden Hinweis gibt eine zweite Parallelstelle. In ihrem Kontext geht es 

darum, daß Material und Form bei den Künsten und daher auch in der Naturwissenschaft stets 

in dieselbe Disziplin fallen (Phys. II 2, 194a21-7). In einem anschließenden Bemerkung 

schreibt Aristoteles: 

T17: "Die Künste stellen auch das Material her, teils schlechthin, teils veredelt (euer-

gon); wir verwenden es in der Annahme, alles sei unsertwillen vorhanden (hôs hêmôn 

heneka pantôn hyparchontôn).
88

 In gewisser Weise sind nämlich auch wir ein Ziel. 

Denn der Ausdruck 'Wozu' (to hou heneka) ist zweideutig, wie in den Büchern Über 

Philosophie ausgeführt." (Phys. II 2, 194a33-6) 

Für das gegenwärtige Thema ergibt sich aus T17 zweierlei: Erstens. In T16 wird der Mensch - 

und mit ihm die menschliche Zivilisation - an der Spitze der Nahrungskette positioniert. Aber 

darin, vorfindliche Ressourcen durch eine geeignete Lebensweise zu nutzen, unterscheidet er 

sich nicht von den anderen Tieren. Nach T17 unterscheidet er sich allenfalls darin von ihnen, 

daß er nicht auf bestimmte Ressourcen festgelegt ist: Wie sich der Mensch alles zum Material 

macht, so ist "alles unsertwillen vorhanden". 

Zweitens. Bei diesem "unsertwillen" muß man nach T17 zwei Bedeutungen des Wozu unter-

scheiden. Gemeint ist die an anderen Stellen getroffene Unterscheidung zwischen "Wozu-

von" (hou heneka tinos) und "Wozu-für" (hou heneka tini),
89

 d.h. zwischen 

- dem Fall, daß sich eine Handlung durch ihren Zweck, eine Entwicklung durch ihr Ziel 

oder ein biologisches Merkmal durch seine Funktion erklären läßt, und 

- bloßer Nutznießerschaft. 

Was den Menschen nach T17 auszeichnet, ist seine universelle Nutznießerschaft. Ebenso wird 

er in T16 als letzter Nutznießer an die Spitze der Nahrungskette gesetzt. Und auch bei dem in 

T13 diskutierten Gedeihen des Weizens unter geeigneten Klimabedingungen handelt es sich 

                     
88 

Das griechische hôs vermeidet jede Stellungnahme (vgl. WARDY 1993, 27). Anders SEDLEY 1991, 

189: "on the ground that" (da Ar. nach S. der Annahme zustimmt).  

89 
Vgl. De anima II 4, 415b2-3, ebd. b20-1; Met. XII 7, 1072b1 ff.; EE VIII 3, 1249b15. Dazu vor 

allem KULLMANN 1979, 25-37; neuerdings auch JOHNSON 2005, sect. 3.1 (zu T17: p. 76 ff.). Die in 

T17 zitierte Schrift Über die Philosophie ist verloren. – LEUNISSENs Unterscheidung zwischen pri-

märer und sekundärer Teleologie fällt hiermit nicht zusammen (vgl. LEUNISSEN 2010, 130.20). 



 
 

26 

um bloße Nutznießerschaft (zunächst des Weizen und dann letztlich wieder des Menschen, 

der den Weizen anbaut). Die in T13-15 und T16 unterstellte Analogie dieser Nutzließerschaft 

zur Funktion eines Gebisses bzw. von Dotter und Muttermilch sollte nicht irritieren: Keine 

Analogie ohne Unterschied, und der Unterschied ist hier eben derjenige zwischen Wozu-von 

und Wozu-für. 

3.3. Auf wessen Natur können Passungsverhältnisse zurückgeführt werden? 

Nach T13-15 wirkt "die Natur zu einem Zweck und wie es besser ist"; nach T16 macht sie 

"nichts unvollendet und nichts vergebens".
90

 Wie in T5 und T10 sowie an den von LENNOX 

(1997/2001) diskutierten Parallelstellen, ist der Naturbegriff hier im terminologischen Sinn 

aufzufassen. Nach T9 muß daher die "Natur", von der Aristoteles in T13-15 und T16 spricht, 

"in einem Zugrundeliegenden" sein. Das heißt, es ist von der "Natur" bestimmter Dinge die 

Rede. 

3.3.1. SEDLEY stellt hier die entscheidende Frage: Welcher Dinge? "Whose nature is exhibited 

in the providential winter rainfall?"
91

 - Im Hinblick auf T13-15 und T16 unterscheidet 

SEDLEY (1991, 190 f.) demgemäß zwischen 

- Zielen, denen ein Ding der Art A per se dient (und das heißt: aufgrund seiner eigenen 

Natur, ebd. 192), und 

- Zielen, denen die Dinge der Art A dadurch dienen, daß ihr regelmäßiges Auftreten an 

bestimmten Orten und zu bestimmten Zeiten zum Gedeihen einer anderen Art B bei-

trägt. 

In letzteren Fall handelt es sich um bloße Nutznießerschaft. Diese ist als ein Wozu-für zu 

interpretieren, wenn sie - wie in T13 beschrieben - regelmäßig besteht. Dasselbe Wozu-für ist 

nach SEDLEY zu unterstellen, wenn Aristoteles in T16 und T17 die menschliche Nutzung 

natürlicher Gegebenheiten beschreibt.
92

 

SEDLEY betont zu Recht, daß die Nutznießerschaft von B an A nicht in der Natur von A liegen 

kann.
93

 Nach seiner Auffassung muß sie daher auf eine "globale Natur" - d.i. "the nature of 

the entire ecosystem, so to speak" - zurückgeführt werden.
94

 Die Alternative, daß sie in der 

Natur von B liegen könnte, wird von SEDLEY an anderer Stelle ausdrücklich verworfen; denn 

                     
90 

Phys. II 8, 198b17 bzw. Pol. I 8, 1256b21. 

91 
SEDLEY 1991, 192 (zu T13 Hervorh. dort). - Dies entspricht der von BODNÁR (2005, 24 f.) disku-

tierten Frage, wessen Natur "the locus of teleology" ist. 

92 
In diesem Sinne versteht SEDLEY auch den von ihm behaupteten Anthropozentrismus der aristoteli-

schen Teleologie: "Nature is anthropocentric to the extent that man is the ultimate beneficiary" (1991, 

180 mit ausdrücklichem Verweis auf die in T17 getroffene Unterscheidung zwischen Wozu-von und 

Wozu-für; Hervorh. dort). 

93 
SEDLEY 1992, 192; ders. 2007, 202. SEDLEYs Argumentation ist im wesentlichen dieselbe wie 

oben, Abschnitt 2.2.4. 

94 
SEDLEY 1991, 192 mit Verweis auf Met. XII 10, 1075a11-25 ("globale Natur" etc.: hê tou holou 

physis, ebd. a11, d.h. "die Natur des Ganzen"); ebenso ders. 2007, 203 (s.o. 3.1.2.). 



 
 

27 

dann müßte es nach T16 in der menschlichen Natur liegen, daß "plants exist for the sake of 

animals in general", etc.
95

 Dieses Argument ist aber nicht überzeugend: Warum sollte nicht - 

in Anlehnung an einen Gegenvorschlag SCHARLEs
96

 - die Nutznießerschaft von Rindern an 

Gras auf die Natur der Rinder, die Nutznießerschaft von Schweinen an Eicheln auf die Natur 

der Schweine und die Nutznießerschaft von Menschen an Feigen, Rindern und Schweinen auf 

die menschliche Natur zurückgeführt werden? 

3.3.2. SCHARLEs Vorschlag nimmt ein Argument JUDSONs (2005, 355) auf, wonach die in T13 

- ich ergänze sinngemäß: und T16 - beschriebenen Zusammenhänge als "teleologische Anpas-

sung" der Art B "an ihre Umwelt" zu erklären seien. Was dabei unter "Anpassung" zu verste-

hen ist, bleibt erklärungsbedürftig. 

Zu beachten ist zunächst, daß der Begriff der Anpassung bei Aristoteles weder auf die Um-

sicht eines Schöpfers noch auf einen Selektionsprozeß verweist. Es gibt keinen Vorgang, 

durch den eine biologische Art an gegebene Bedingungen angepaßt würde. Streng genommen, 

handelt es um eine bloße Metapher - die Aristoteles aber selbst verwendet.
97

 

Was im Rahmen der aristotelischen Biologie überhaupt unter "Anpassung" zu verstehen ist, 

läßt sich anhand der Beispiele klarmachen, die JUDSON neben T13 zitiert: Das Kamel hat 

einen harten Gaumen und einen geteilten Wiederkäuermagen, weil seine Nahrung dornig und 

holzig ist (PA III 14, 674a27-b5); Watvögel haben lange Beine und Zehen, weil sie im Sumpf 

leben (PA IV 12, 694b12-7).
98

 Ausgangspunkt der Erklärung ist jeweils ein bestimmtes 

Merkmal einer spezifischer Lebensweise (bios):
99

 sich von dorniger und holziger Nahrung zu 

ernähren (674a28-9) bzw. im Sumpf zu leben (694b12-3).
100

 Die genannten Körpermerkmale 

werden durch ihre Funktion für diese Lebensweise erklärt: 

                     
95 

SEDLEY 2007, 202 (pp. 201 zitiert T16). 

96 
Vgl. SCHARLE 2008, 162: "... plants are for the sake of animals in the sense that it is part of animal 

nature to make use of plants; and animals are for the sake of humans in the sense that it is part of 

human nature to make use of animals." Im selben Sinne schon BODNÁR 2005, 25: "... in the cases 

where an entity uses to its own advantage the teleological structures arising out of the interaction of 

entities, the locus of teleology is in the nature and activity of the beneficiary." 

97 
DEPEW (1997, 209 und passim) schlägt demgemäß vor, im Hinblick auf Aristoteles nicht von "An-

passung (adaption)", sondern nur von "Passung (aption)" zu sprechen. Ich folge dem nicht ganz kon-

sequent. Denn Aristoteles braucht die Anpassungs-Metapher für die - im Kontext meiner Fragestel-

lung nicht ganz unerhebliche - Unterscheidung zwischen Anpassung von A an B und Anpassung von 

B an A (s.u. T18). 

98 
JUDSON 2005, 355n46. Zusätzlich verweist JUDSON (ebd.) auf die ausführliche Darstellung jahres-

zeitlicher Wanderungen und Ruhezeiten in HA VIII, c. 12-17, 596b22-601a23. Weitere Beispiel bei 

SCHARLE (2008, 164 f.). 

99 
Vgl. PA IV 12, 694b7: tou biou charin. 

100 
Daß beim Kamel von der "Ernährung" (674a28, b3: trophê) und bei den Watvögeln von der "Le-

bensweise" (694b7, b12, b16: bios) die Rede ist, macht keinen Unterschied. Die im Kontext von T16 

(Pol. I 8, 1256a19 ff., s.o. Anfang von 3.2.3.) getroffene Differenzierung zwischen Lebensweise und 

Ernährungsweise (eidos trophês, 1256a19) spielt hier keine Rolle. Sie ist ohnehin so zu verstehen, 



 
 

28 

T18: "... denn die Natur macht die Werkzeuge (organa) nach Maßgabe der Funktion 

(ergon),
101

 nicht die Funktion nach Maßgabe der Werkzeuge." (PA IV 12, 694b13-4) 

Wie die Körperteile an ihre Funktion, so ist der Leib eines Lebewesens insgesamt an die 

spezifische Lebensweise angepaßt, für die er als Werkzeug fungiert.
102

 Wenn man die poieti-

sche Metaphorik - "die Natur macht" (ebd. b13: hê physis poiei), etc. - beiseiteläßt,
103

 ergibt 

sich jedenfalls, daß die beschriebene Anpassung auf die spezifische Natur des jeweiligen 

Lebewesens zurückgeführt wird. 

Aristoteles spricht hier von keiner Anpassung an die Umwelt.
104

 Umweltbedingungen kom-

men nur durch Lebensweisen ins Spiel. Zu einer spezifischen Lebensweise gehört die Nut-

zung bestimmter Ressourcen, z.B. charakteristischer Nahrungsquellen sowie topographischer 

und klimatischer Gegebenheiten. Diese müssen oft eigens - evtl. im jahreszeitlichen Wechsel 

- aufgesucht werden. Auch dieses für eine Art charakteristische, der Nutzung bestimmter 

Ressourcen angepaßte Verhalten liegt in ihrer Natur; "denn", so Aristoteles, 

T19: "die Natur selbst sucht das Zuträgliche." (HA IX 12, 615a25-6)
105

  

So hat jede Tierart ihre charakteristischen Aufenthaltsorte (oikeioi topoi, HA IX 16, 616b19) 

und Wanderungsmuster. Entsprechendes muß für die Verbreitung der Pflanzen gelten, wo-

rüber man aber bei Aristoteles nur wenig erfährt.
106

 Und es gilt insbesondere auch in der 

Landwirtschaft, wo die "Kunst" (technê) die "Natur" (physis) bei der Suche des Zuträglichen 

vertritt:
107

 Nach SEDLEY (1991, 186) beschreibt T13 das für den Anbau von Weizen günstige 
                                                                             

daß zu jeder Lebensweise eine bestimmte Ernährungsweise, und zwar als ihr bestimmender Faktor, 

gehört (vgl. HA I 1, 487a11 ff.; man beachte auch, daß bios im Griechischen von vornherein beides, 

Lebensweise und Lebensunterhalt, bedeutet). 

101 
Man kann auch übersetzen: sie "paßt die Werkzeuge der Funktion an" (pros to ergon ... poiei). 

102 
Vgl. PA I 1, 642a11-2 (dazu auch oben, Anm. 63). 

103 
Zu einer - vermeintlich! (GH) - "poietischen" Naturauffassung bei Aristoteles vgl. MITTELSTRASS 

(1981, 38 und passim sowie viele spätere Publikationen). Demgegenüber treffend LLOYD 1968, 62: 

"Aristotle ... clearly recognises that his metaphors are metaphors".  

104 
Insofern ist JUDSONs oben zitierte Formulierung unpräzise. JUDSON zitiert an der erwähnten Stelle 

(2005, 355n46) T18, geht aber auf den Zusammenhang von "Funktion" (ergon, b13) und "Lebenswei-

se" (bios, b7, b12, b16) nicht ein. 

105 
Wenn deshalb z.B. Vögel mit Schwimmhäuten sämtlich am Wasser leben (ebd. 615a24-5), besagt 

das nicht etwa (im Widerspruch zu T18), daß nun doch die Lebensweise dem Körperbau angepaßt 

wäre. Treffend BALME 1991, 95 (unter Verweis auf T19 sowie HA VIII 6, 595a16): "Arist. is saying 

that nature has provided suitable organs and therefore the animal seeks the food that these organs 

enable it to get". 

106 
Vgl. andeutungsweise SCHARLE 2008, 165 sowie WARDY 2005, 84n44 (mit Hinweis auf die oikei-

oi topoi der Pflanzen bei Theophrast, CP I 16, 11).   

107 
SEDLEY behauptet fälschlich, nach Aristoteles sei "man's naturally harmonious relation with his 

local environment ... an inherent feature of an eternal natural order" (1991, 187). Im Hinblick auf die 

menschliche Zivilisation, einschließlich der Landwirtschaft, ist Aristoteles kein "steady-state theo-

rist"; die "Historizität der Technai" (SCHNEIDER 1989, 122) ist für ihn ein Gemeinplatz. Wie vor ihm 

Platon, rechnet Aristoteles mit periodischen Katastrophen, die eine Neuerfindung der technai erzwin-

gen (vgl. ebd. 122 f., mit Belegen). Hierzu gehört insbesondere auch die Anpassung der Landwirt-



 
 

29 

Klima von Attika oder Assos (ebd. 186n13), im Unterschied zum Klima Makedoniens, das 

eher den Anbau von Hirse begünstigt; demnach wären Attika und Assos (aber nicht Makedo-

nien) bevorzugte Anbaugebiete für Weizen, und Makedonien (aber nicht Attika und Assos) für 

Hirse. 

3.3.3. Aber zu suchen heißt nicht, zu finden; wenn es nichts zu finden gibt, wird vergebens 

gesucht. Es liegt nach Aristoteles in der Natur jeder biologischen Art, daß sie das Zuträgliche 

sucht (T19). Aber daß das Zuträgliche auch zu finden ist, kann nicht mehr auf ihre Natur 

zurückgeführt werden.
108

 

Bei den in T13 und T16 beschriebenen Zusammenhängen handelt es sich nicht nur darum, 

daß jede biologische Art mit Körperbau und Verhalten an die Nutzung bestimmter Ressourcen 

angepaßt ist. Wenn dies in ihrer Natur liegt, dann liegt es auch in ihrer Natur, daß ihr Bestand 

von der verläßlichen Verfügbarkeit dieser Ressourcen abhängig ist.
109

 Aber die verläßliche 

Verfügbarkeit der Ressourcen A1, A2, ... liegt nicht mehr in der Natur der sie nutzenden Art B. 

Teils liegt sie in der eigenen Natur dieser Ressourcen: wie es z.B. in der Natur von Rindern 

liegt, Gras zu fressen, so liegt es in der Natur des Grases, nachzuwachsen. Teils muß die 

verläßliche Verfügbarkeit von A1, A2, ... auf die Natur anderer, am Zustandekommen von A1, 

A2, ... beteiliger Dinge zurückgeführt werden: der Sonne, der Elemente, der Bienen, denen der 

Bär den Honig raubt (HA VIII 5, 594b7-8), usf. 

Den in T13 und T16 beschriebenen Zusammenhängen liegt somit ein Passungsverhältnis 

verschiedener, in unterschiedlicher Weise involvierter Naturen zugrunde. SEDLEYs Frage, auf 

wessen "Natur" diese Zusammenhänge zurückführbar sind, bleibt daher zunächst unbeant-

wortet; denn eine Relation zwischen den Naturen verschiedener Dinge ist nach Aristoteles 

niemandes und somit keine Natur. 

So betrachtet, scheint ein Erklärungsverzicht nur durch Ausweichen auf SEDLEYs "globale 

Natur" vermeidbar zu sein. Aber diese Schlußfolgerung wäre voreilig. Denn es ist zu vermu-

ten, daß Aristoteles einen entscheidenden Schritt der obigen Argumentation nicht vorbehaltlos 

mitgehen würde. 

                                                                             

schaft an lokale Umweltbedingungen und die gezielte Nutzung der vorhandenen Ressourcen. Dieses 

"Wo und Wie" (Pol. I 11, 1258b13) liegt schon im explorierenden Blick des Kolonisten, den Homers 

Beschreibung der Insel vor dem Kyklopenland dokumentiert (Od. IX, 116-41; dazu AUSTIN und 

VIDAL-NAQUET 1972/84, 30 f. und 184) - längst ehe Aristophanes (Ran. 978-9) seine sophistische 

Didaktisierung parodiert (dazu SCHÜTRUMPF 1991, 356 f.). 

108 
Ebenso SCHARLE 2008, 165: "Given that animals take in nutrients and grow, they have the proper 

bodily parts and live in a proper location for taking in such nutrients. This is not to say that the 

nutrients are to be located where they are and have the consistency they do so that the animals can 

take them in as food." (Hervorh. dort) 

109 
Es ist hier mit einer gewissen Flexibilität zu rechnen, die Aristoteles vor allem bei domestizierten 

Tieren beschreibt. Vgl. z.B. HA VIII 6, 595a19 ff. und ebd. 7, 595b6 ff. über die Schweine- und Rin-

dermast; ebd. 9, 596a24 über den Gerstenbrei- und Weinverbrauch eines Elephanten. 



 
 

30 

Zu suchen heißt zwar nicht, zu finden; aber Aristoteles würde im Hinblick auf T19 insistieren, 

daß nur suchen kann, wer schon oft genug gefunden hat. Die Art B existiert nur dann, wenn 

sie an die Nutzung verläßlich verfügbarer Ressourcen angepaßt ist. Der Fall einer biologi-

schen Art, die an die Nutzung gar nicht oder nur zufälligerweise verfügbarer Ressourcen 

angepaßt wäre, kommt für Aristoteles gar nicht erst in Betracht. 

Zwar liegt die verläßliche Verfügbarkeit der Ressourcen, an deren Nutzung B angepaßt ist, 

nicht in der Natur von B, sondern in deren eigener Natur (oder in der Natur derjenigen Dinge, 

durch die sie reproduziert werden). Aber das heißt nicht, daß dieses Passungsverhältnis zwi-

schen den beteiligten Naturen zur Anpassung als solcher hinzukommen müßte. Vielmehr ist 

es in ihr gewissermaßen schon impliziert. 

Ich sage: gewissermaßen. Denn es kommt hier nicht darauf an, daß eine Anpassung an die 

Nutzung nicht oder nur zufällig verfügbarer Ressourcen ein hölzernes Eisen wäre. Aber unter 

Abstraktion von deren verläßlichen Verfügbarkeit betrachtet, ist Anpassung an die Nutzung 

bestimmter Ressourcen eine bloße Disposition. Und für solche Dispositionen gilt nach Aristo-

teles der Grundsatz, daß die Aktualität der Potentialität nicht nur definitorisch (logôi), sondern 

auch "der Substanz nach" (ousiai) vorhergeht.
110

 

Es muß hier genügen, die Anwendung dieses Grundsatzes durch einen Vergleich zu erläutern: 

Man stelle sich eine Welt vor, in der es nichts zu sehen gibt. Es kann dort kein Sehen geben, 

denn nach Aristoteles ist das Sehen die Aktualität oder Aktivierung (energeia) dessen, was es 

zu sehen gibt.
111

 Und da das Sehen zugleich auch die Aktivierung des Vermögens ist, das den 

Gesichtssinn ausmacht, ist dieses nicht aktivierbar. Aber ein nicht aktivierbares Vermögen ist 

keines. Das heißt, der Gesichtssinn ist gar keiner; in einer Welt, wo es nichts zu sehen gibt, ist 

das Auge blind und insofern gar kein Sinnesorgan.
112

 

Die Anpassung an eine Lebensweise, für die es keine verläßlich verfügbaren Ressourcen gibt, 

ist wie ein Auge, für das es nichts zu sehen gibt. Denn eine Lebensweise (bios) ohne verläß-

lich verfügbare Ressourcen ist gar keine. Die Anpassung an eine Lebensweise ist daher von 

vornherein auch eine Anpassung an die verläßliche Verfügbarkeit der genutzten Ressourcen - 

und somit daran, daß diese durch die relevanten Naturen gewährleistet ist.  

3.3.4. Dieser Zusammenhang der Naturen ist nicht trivial. Er ist es nicht für eine Selektions-

theorie DARWINschen Typs, die das Aussterben und die Entstehung neuer Arten auch durch 

die Instabilität der Umwelt, mit Ausfall gewohnter oder Erschließung neuer Ressourcen, 

erklärt. Und auch im Hinblick auf Aristoteles ist es nicht anachronistisch, zwischen 

                     
110 

Met. IX 8, 1049b10-1, 1050a4 (dazu JANSEN 2002, 237 ff.). 

111 
Vgl. De anima III 2, 425b26 ff. (bes. 426a13-9). - Die anschließende Bemerkung über Sinnesdaten 

ohne Sinnesorgan (a19-26) betrifft nicht den hier diskutierten Fall (Sinnesorgan in einer Welt ohne 

einschlägige Sinnesdaten); vgl. Cat. 7, 7b23-8a12. 

112 
Vgl. De anima II 1, 412b20-2; zur Gleichsetzung von Auge und Gesichtssinn auch ebd. 12, 

424a25. 



 
 

31 

- den Ressourcen A, an deren Nutzung die biologische Art B angepaßt ist,
113

 und 

- den von B tatsächlich vorgefundenen Ressourcen Afakt 

zu unterscheiden und dann erst zu fragen, wodurch die für den Bestand von B erforderliche 

Entsprechung zwischen A und Afakt gewährleistet ist. Tatsächlich variiert dieser Herangang ein 

aus den voraristotelischen Kulturentstehungslehren, von denen sich Aristoteles insofern ab-

setzt, bekanntes Motiv: 

(i) Bei Hesiod (Erga, 42) revanchieren sich die Götter für den Opferbetrug des Prometheus 

(ebd. 48), indem sie "den Menschen ihren Lebensunterhalt (bios) verborgen halten". - Das 

heißt: Nachdem dem Menschen die Ressourcen, die er braucht, entzogen wurden, ist die 

anfängliche Entsprechung zwischen A und Afakt gestört; deshalb ist der Mensch zur Arbeit 

gezwungen (ebd. 43-6). 

(ii) In der hippokratischen Abhandlung Über die alte Medizin (VM, c. 3) heißt es, die mensch-

liche Natur könne die vorfindlichen Lebensmittel nicht (oder nur mit äußerster Not) bewälti-

gen; man habe die Zubereitung geeigneter Lebensmittel eigens erfinden müssen. - Die an-

fängliche Diskrepanz zwischen A und Afakt wird demnach behoben durch artifizielle Anpas-

sung der vorfindlichen Ressourcen an die menschliche Natur und Leistungsfähigkeit (und 

somit durch Angleichung von Afakt an A).
114

 

(iii) Im Mythos des Protagoras bei Platon (Prot. 320D ff.) wird der Mensch von Epimetheus, 

"der nicht gerade ein Ausbund an Sachverstand ist" (ou pany ti sophos ôn, 321b7), bei der 

Ausstattung der Tiere mit spezifischen "Vermögen zur Arterhaltung" (dynamis eis sôtêrian, 

320e2-3) übergangen. Zum Ausgleich erhält er von Prometheus und Zeus die demiourgische 

bzw. politische "Kunst" (dêmiourgikê / politikê technê 322b3/5); die erstere zur Sicherung des 

Lebensunterhalts (bios, 321d4), die letztere als Befähigung zur Bildung von Gemeinwesen 

und zum "Krieg gegen die wilden Tiere" (tôn thêriôn polemos, ebd.). - Biologisch ist dem-

nach der Mensch gänzlich unangepaßt; stattdessen wird er zur Entwicklung einer materiellen 

und politischen Zivilisation befähigt, die den Erfordernissen der Arterhaltung unter den gege-

benen Umweltbedingungen und mit den gegebenen Ressourcen angepaßt ist. 

Klarerweise sind (ii) und (iii) Varianten von (i). Aber dabei ist eine Entwicklung zu beachten: 

In (i) ist die Diskrepanz zwischen A und Afakt durch unzureichende Ressourcen bedingt. Sie 

wird nicht eigentlich behoben; die resultierende Not wird als Zwang zur Arbeit verewigt.
115

 In 

(ii) verweist der Vergleich mit dem digestiven Leistungsvermögen von "Rindern, Pferden und 

allen Tieren außer dem Menschen" (VM 3,3) auf ein Defizit der menschlichen "Natur" (VM 

3,4 und passim: physis). Dieses Defizit ist als solches unbehebbar; zur Behebung der dadurch 

bedingten Diskepanz wird stattdessen Afakt korrigiert. In (iii) ist der Mensch nicht durch seine 

körperliche Gestalt (wohl in diesem Sinne: physis, Prot. 320e2), sondern durch die "Kunst" 

                     
113 

Ich schreibe A als Abkürzung für A1, A2, ... (s.o. 3.3.3.). 

114 
Vgl. VM 3,5: plassontes ... pros tên tou anthrôpou physin kai dynamin. Wie in T18 (pros to ergon 

... poiei)  ist hier ausdrücklich von Anpassung die Rede. 

115 
Die anschließend erzählten Komplikationen - Feuerraub des Prometheus, Pandora (Erga 50 ff.) - 

sind hier ohne Belang. 



 
 

32 

an die vorfindlichen Ressourcen und Umweltbedingungen angepaßt.
116

 Er ist nur körperlich 

ein Mängelwesen, tatsächlich aber durch die ihm verliehenen "göttlichen Vorzüge" (theia 

moira, Prot. 322a3) privilegiert. 

Wichtig ist in (iii) der Perspektivwechsel: Anders als bei Hesiod und in der Abhandlung Über 

die alte Medizin, wird im Mythos des Protagoras nicht mehr von B und A, sondern von Afakt 

her gedacht: Das Problem der Verfügbarkeit derjenigen Ressourcen, auf deren Nutzung der 

Mensch angewiesen ist, wird durch die Annahme einer Anpassung des Menschen an die Nut-

zung der verfügbaren Ressourcen und Umweltbedingungen eliminiert. Die Anpassung erfolgt 

in drei Schritten: durch Epimetheus, Prometheus und Zeus. Diese Schrittfolge ist ein bloßes 

Darstellungsmittel,
117

 um den Beitrag der "Künste" zur spezifisch menschlichen Weise der 

Arterhaltung sowie den Unterschied zwischen politischer und demiourgischer "Kunst" zu 

verdeutlichen. 

3.3.5. Derselbe Perspektivwechsel ist auch bei Aristoteles zu beobachten. Seine Agenda ist 

aber eine ganz andere als diejenige im Mythos des Protagoras. Die biologische Frage nach 

den Passungsverhältnissen, durch die der Bestand der Arten insgesamt gesichert ist, fungiert 

im Mythos des Protagoras nur als Hintergrund für eine die Lehrbarheit der politischen 

"Kunst" betreffende These.
118

 Wo die biologische Seite der conditio humana zur Fehlleistung 

eines göttlichen Stümpers wird, ist dieser Hintergrund geradezu als Karikatur ausgeführt. 

Aristoteles muß hier - ein bißchen humorlos - seine Korrekturen anbringen. 

Mit wörtlicher Anspielung auf den Mythos des Protagoras weist Aristoteles (PA IV 10, 687a6-

b5) die Behauptung einer defizitären körperlichen Ausstattung des Menschen zurück:
119

 Die 

"Natur" gibt jedes Werkzeug dem, der es gebrauchen kann (tôi dynamenôi chrêsthai, a12). 

Deshalb haben die anderen Tiere jeweils ein einziges Hilfsmittel, auf das sie festgelegt sind 

(a27-31). Der Mensch hat stattdessen die Hand, weil er unter den Tieren "das verständigste" 

ist (a10). Denn die Hand ist ein Universalwerkzeug (a19 ff., a31 ff.), und nur "das verstän-

digste unter den Tieren" (to phronimôtaton ... tôn zôiôn, a18-9) kann ein solches gebrauchen. 

Nach Aristoteles ist die Hand vor allem deshalb ein Universalwerkzeug, weil sie einem uni-

versellen Werkzeuggebrauch dient.
120

 Ohne die demiourgischen technai ist sie vergleichswei-

se nutzlos. Insofern ist es ganz sachgemäß, daß sie im Mythos des Protagoras nicht als Gabe 

                     
116 

Wie in T18 und in (ii) wird durch pros (Prot. 321a3 und passim) Anpassung angezeigt; dasselbe 

pros dann auch 322b3-5: Die technai sind Hilfsmittel pros trophên bzw. pros tôn thêriôn polemon. 

117 
In diesem Sinne auch die einleitende Frage des Protagoras an das Publikum, ob ein mythos oder 

ein logos, d.h. eine narrative oder diskursive Form des Vortrags erwünscht sei (Platon, Prot. 320c3). 

118 
Platon, Prot. 319A ff. 

119 
Die Beschreibung des Menschen als "unbeschuht", "nackt" und "keine Waffe ... besitzend" (PA 

687a25-6: anhypodêton te ... kai gymnon kai ouk echonta hoplon) zitiert Prot. 321c5-6: gymnon te kai 

anhypodêton ... kai aoplon. Ebenso entspricht das Zuteilen der Werkzeuge durch die Natur (PA 

687a11: dianemei) dem Verteilen der Vermögen durch Epimetheus (Prot. 320d5 und passim: neimai, 

nemei etc.). 

120 
In diesem Sinne PA IV 10, 687b5: ... dia to panta [sc. organa] dynasthai lambanein kai echein. 



 
 

33 

des Epimetheus angeführt wird; sie gehört nicht zur biologischen Ausrüstung des Menschen, 

mit der er als Tier unter Tieren zu überleben hat, sondern gleichsam als Zubehör zu den "gött-

lichen Vorzügen", die ihm erst Prometheus verschafft. 

Bei Aristoteles gibt es keine solchen Zuständigkeiten. Womit im Mythos des Protagoras nach-

einander drei Götter befaßt sind (Epimetheus, Prometheus und Zeus), das "macht" (poiei, 

a17) bei Aristoteles die "Natur". 

Indem sie jedes Werkzeug dem gibt, der es gebrauchen kann, und somit "unter den gegebenen 

Möglichkeiten die beste realisiert" (ek tôn endechomenôn poiei to beltiston, a16-7), verfährt 

die Natur "wie ein verständiger Mensch" (kathaper anthrôpos phronimos, a11-2). Das unter-

scheidet sie von dem "nicht allzu sachverständigen" Epimetheus und verbindet sie eher mit 

dem "Hersteller" (dêmiourgos) in Platons Timaios, dessen "Verständigkeit" (phronêsis) sich 

darin bewährt, seine Sache gut zu machen und ein guter Fachmann zu sein.
121

 

3.3.6. Die Anspielungen auf Platon sind hier aber nur beiläufig. Ausdrücklich wendet sich 

Aristoteles an der zitierten Stelle gegen die Behauptung des Anaxagoras, der Mensch sei, 

"weil er Hände hat, das Verständigste unter den Tieren" (PA IV 10, 687a8-9 = DK 59 A 102): 

Das wäre, als sollte jemand ein Musikinstrument nur deshalb lernen, weil er es hat - wo es 

doch vielmehr richtig ist, den mit Musikinstrumenten auszustatten, der die Kunst, sie zu 

spielen, beherrscht (a12-4). Denn diese ist "die Hauptsache" (to kyriôteron, a14); das Instru-

ment ist "die Kleinigkeit" (to ellaton, a15), die man dann auch noch braucht und die ihr - im 

Falle der Hand: durch die Natur - hinzugefügt wird.
122

 

                     
121 

In diesem Sinne Platon, Tim. 29a2-3: ... kalos estin hode ho kosmos ho te dêmiourgos agathos; ebd. 

29a7: phronêsis. Zur Übersetzung von dêmiourgos s.o. Anm. 7. 

 Ich sollte ergänzen, daß eine Verbindung mit dem dêmiourgos des Timaios erst durch die aus-

drückliche Behauptung einer einschlägigen Exzellenz der Natur (hier: der "Verständigkeit") herge-

stellt wird. Es genügt nicht die bloße Verwendung von dêmiourgeô für das Wirken der "Natur" (zu 

den bei BONITZ, Index 174b21-3 genannten Belegstellen ergänze GA I 22, 730b31 und GA III 11, 

762a16). Die Bedeutung von dêmiourgeô bei Aristoteles ist: "herstellen", gelegentlich auch: "verar-

beiten" oder "verwalten". Ein Werturteil ist dabei nicht präjudiziert, sondern muß gegebenenfalls 

eigens hinzugefügt werden (in diesem Sinne z.B. GA I 23, 731a24: eulogôs ... dêmiougei; Inc. 12, 

711a18: ouden dêmiougei matên ...; vgl. auch GA II 6, 744b16: hôsper ... oikonomos agathos). 

 Dies entspricht dem allgemeinen Sprachgebrauch; die wertende Verwendung von dêmiourgikôs 

("fachmännisch") bei Aristophanes (Pax 429) ist ein Ausnahmefall. Generell gilt vielmehr: Wo es auf 

Sachverstand ankommt, sind die "dêmiourgoi teils schlecht, teils ganz herausragend" ([Hippokrates], 

VM 1,2). Auch in Platons Timaios ist das ganz selbstverständlich: Als bloßer dêmiourgos (Tim. 28a6) 

kann der Hersteller der Welt seine Sache gut oder schlecht machen (ebd. a8-b2: kalon vs. ou kalon); 

daß er sie gut macht (29a2: kalos estin hode ho kosmos), zeichnet ihn als einen "guten" dêmiourgos 

aus (29a3, e1: agathos). 

122 
Ebd. a14-6. Wörtlich: "Die Natur" (hê physis, a11) "hat dem Größeren und Wichtigeren das Gerin-

gere hinzugefügt, nicht dem Geringeren das Ehrwürdigere (timiôteron, a15) und Größere". Ange-

sichts dieser Wortwahl an ein - nach COOPER (1982/2004, 128; s.o. Anm. 68) eher vorwissenschaftli-

ches - "principle of 'nobility'" zu denken, wäre irreführend. Worauf es ankommt, ist, daß hier von 

biologischen Funktionen und somit von einem spezifischen Optimum die Rede ist; als "ehrwürdig" 

wird hier bezeichnet, woran die Kriterien für dieses Optimum festgemacht sind. 



 
 

34 

Dies ist zwar nur eine Variante des bereits zitierten Grundsatzes, daß "die Natur ... die Werk-

zeuge nach Maßgabe der Funktion und nicht die Funktion nach Maßgabe der Werkzeuge" 

macht (PA IV 12, 694b13-4, s.o. T18). Wichtig ist hier aber der Perspektivwechsel, den Aris-

toteles in der Auseinandersetzung mit Anaxagoras ausdrücklich vollzieht: Anaxagoras geht 

von einem körperlichen Merkmal aus, und läßt dann die Bedingungen hinzukommen, unter 

denen dieses Merkmal eine Funktion erfüllen kann. Eben diese Betrachtungsweise lehnt Aris-

toteles ab: Die Hand ist nicht irgendein körperliches Merkmal, das sich unter Abstraktion von 

seiner Funktion betrachten läßt. Sondern sie ist ein "Werkzeug" (organon, 687a11) für eine 

bestimmte Funktion (ergon), der sie im Rahmen einer spezifischen Lebensweise (bios) zu 

dienen hat. Nur als dieses Werkzeug ist sie eine lebendige Hand - wie jeder Leib nur als 

Werkzeug lebendig ist und somit überhaupt nur, indem er als Werkzeug dient, als lebendiger 

Leib existiert.
123

 

Im Hinblick auf die gegenwärtige Fragestellung kann eine spezifische Lebensweise als eine 

spezifische Weise der Nutzung bestimmter, an bestimmten Orten zu bestimmten Zeiten re-

gelmäßig angetroffener Gegebenheiten aufgefaßt werden. Die spezifische Natur eines Lebe-

wesens ist dasjenige an seiner "Substanz" (ousia), das es zu dieser Lebensweise befähigt. 

Diese "Substanz" oder "Lebendigkeit" (psychê) ist nicht dasselbe wie die spezifische Le-

bensweise, sondern sie verhält sich zu dieser wie eine Disposition zu ihrer Aktivierung: Wie 

der Gesichtssinn eine Disposition zum Sehen ist, deren Aktivierung von der Sichtbarkeit der 

Dinge anhängt, so ist die charakteristische "Substanz" und "Lebendigkeit" eines Lebewesens 

insgesamt die Disposition zu einer spezifischen Lebensweise, deren Aktivierung von der 

Nutzbarkeit der jeweiligen Ressourcen abhängig ist.
124

 

Wie die "Substanz" (ousia) des Gesichtssinns auf das Sichtbare,
125

 so ist demnach die "Sub-

stanz" und "Lebendigkeit" des ganzen Lebewesens auf das Nutzbare bezogen - d.h. insgesamt 

auf Umweltbedingungen, unter denen es in der Weise leben kann, zu der seine spezifische 

Natur es befähigt. Das heißt aber nicht, daß nun etwa "Substanz", wie "Material" (hyle),
126

 als 

"etwas Bezügliches" im kategorialen Sinne aufzufassen wäre. Material als solches ist bloßes 

Potential; es existiert überhaupt nur im Hinblick auf dessen Aktualisierung durch die entspre-

                     
123 

In diesem Sinne De anima II 1, 412a28 und b6: organikon (s.o. Anm. 63). 

124 
Ich verallgemeinere hier das Potentialität-Aktualität-Modell aus De anima II 5 (erste Aktualität = 

zweite Potentialität), dazu GILL 2004, 8 ff, BURNYEAT 2002, 51 ff. 

125 
In diesem Sinne De anima 418a24-5: die jeweiligen idia aisthêta (d.i. beim Sehen das Sichtbare) 

sind kyriôs aisthêta, und das heißt: sie sind dasjenige, pros ha hê ousia pephyken hekastês aisthêseôs. 

- "Substanz" (ousia) heißt hier naheliegenderweise: "Natur". Ich will nicht ausschließen, daß durch 

pephyken ein terminologischer Naturbegriff angezeigt wird; dann ergäbe sich sinngemäß ein Pleo-

nasmus, der an eine Stelle im Corpus Hippocraticum (De humoribus c. 16) erinnert, wo die Beobach-

tung, daß "Naturen" mehr oder gut zu bestimmten Jahrenzeiten etc. passen, so ausgedrückt wird: 

physies ... pros tas hôras ... eu kai kakôs pephykasin. Zu denken ist stattdessen aber auch an eine 

Stelle bei Platon (Resp. 478a12-3: ep' allôi allê dynamis pephyken; vgl. ebd. a3-4 und 477b10-11), wo 

durch die Verwendung von pephyken die Regularität der Zuordnung verschiedener Bereiche der 

Ausübung an verschiedene Vermögen (dynameis) angezeigt wird. 

126 
Vgl. Phys. II 2, 194b9: tôn pros ti hê hylê (dazu HEINEMANN 2009). 



 
 

35 

chende "Form" (eidos; vgl. De anima II 1, 412a9-10). Die "Substanz" und "Lebendigkeit" 

(psychê) eines Lebewesens ist diese Form (ebd. a19-21). Ihre Bezogenheit auf Umweltbedin-

gungen ergibt sich daraus, daß zu den die Form eines Lebewesens ausmachenden Merkmalen 

und somit zu dessen spezifischer "Natur" Dispositionen gehören, deren Aktivierung von äu-

ßeren Gegebenheiten abhängig ist. Diese Gegebenheiten sind keine Ursachen; sie geben nur 

die Gelegenheit zu einer Tätigkeit des Lebewesens, deren Ursachen nach Aristoteles gleich-

wohl innere sind.
127

 

3.3.7. Wie der "gute Fachmann" in Platons Timaios,
128

 "macht" nach Aristoteles "die Natur 

nichts unvollendet (ateles) und nichts vergebens (matên)"; deshalb hat sie "sie die Pflanzen 

um der Tiere willen ... und die anderen Tiere zum Vorteil des Menschen" gemacht (Pol. I 8, 

1256b21, ebd. b16-7; s.o. T16b). 

Das besagt nach SCHÜTRUMPF, der hier einen breiten Konsens wiederzugeben scheint, daß 

Pflanzen und Tiere "insofern nicht ohne Zweck geschaffen [sind], als sie die Lebensbedin-

gungen für den Menschen bilden".
129

 Die "Natur" hätte demnach Pflanzen und die anderen 

(d.h. vom Menschen verschiedenen) Tiere "vergebens" gemacht oder irgendetwas "unvollen-

det" gelassen, wenn nicht die Pflanzen von den Tieren und die vom Menschen verschiedenen 

Tiere vom Menschen genutzt würden. 

Diese Interpretation ist aber nicht zwingend. Weitaus näher liegt es, bei der zitierten Formel 

daran zu denken, daß die "Natur" den Menschen "vergebens gemacht" hätte, hätte sie nicht 

überdies auch die Pflanzen zur Ernährung der Tiere und die vom Menschen verschiedenen 

Tiere zur Nutzung durch den Menschen gemacht.
130

 

Sicherlich zeigt die Formel "die Natur macht nichts vergebens" bei Aristoteles meist einen 

aitiologischen Funktionsbegriff an.
131

 Dieser wird auch in T16 durch den Vergleich mit Dotter 

und Muttermilch (ebd. b10-15) nahegelegt: Wie deren Existenz durch ihre Funktion für die 

Ernährung der Neugeborenen zu erklären ist, so würde demnach die Existenz von Pflanzen 

                     
127 

In diesem Sinne, wenn auch im Hinblick auf eine ganz andere Fragestellung, WATERLOW 
2
1988, 

33: "a natural substance manifests its nature through some single typifying pattern of change to which 

external circumstances contribute nothing but the opportunity of realization". 

128 
Vgl. Platon, Tim. 33b4: matên (was hier aber nicht "vergebens", sondern "überflüssig" oder "nutz-

los" bedeutet). - Siehe auch oben, Anm. 115. 

129 
SCHÜTRUMPF 1991, 314 (zu 1256b20) - "ohne Zweck": matên. Ähnlich NUSSBAUM 1978, 95 f.: 

T16 "does seem to claim that the existence of animals and plants cannot be satisfactorily explained 

with reference only to the logos of their own species" - mit dem Zusatz, dies sei aber nur "a prelimi-

nary phainomenon, from the human practical standpoint, not a serious theoretical statement" (ebd. 96 

unter Berufung auf WIELAND). Auch SCHÜTRUMPF (1991, 313) weist darauf hin, daß die aristoteli-

sche Biologie keine "teleologische[n] Existenzbegründungen für das Vorhandensein einzelner Tierar-

ten" gibt. 

130 
Ebenso - zunächst zu "... wenn sie erwachsen sind" (1256b9-10) - JOHNSON 2005, 234: "If such 

provisions were not forthcoming for all these animals, their existence would be in vain." 

131 
Siehe oben 3.1.1., zu T11; vgl. bes. LENNOX 1997/2001. 



 
 

36 

und (vom Menschen verschiedenen) Tieren durch ihre Funktion für die Menschen erklärt. 

Aber dieser Vergleich hinkt. Denn anders als bei einem Körperteil, stellt sich bei einer biolo-

gischen Art die Frage, zu welchem Zweck sie existiert, nicht. Es wäre für sie kein Fehler, 

"ohne Zweck geschaffen" zu sein.
132

 Daß die Existenz einer Art irgendwie "vergebens" sei, ist 

im Kontext der aristotelischen Biologie ein ganz unverständlicher Gedanke. Und insbesonde-

re existiert eine Art nicht etwa deshalb "vergebens", weil sie keine Freßfeinde hat. 

Daß "die Natur nichts unvollendet macht und nichts vergebens", läßt sich im Hinblick auf die 

zunächst genannten Beispiele, Dotter und Muttermilch, zwar im Sinne eines aitiologischen 

Funktionsbegrifs interpretieren. Aber es gilt eben auch umgekehrt: Ohne Muttermilch würden 

Säuglinge "vergebens" (matên) geboren, desgleichen Fisch- oder Vogellarven ohne Dotter. 

Und ebenso wären Pflanzen, Tiere und Menschen "vergebens" - und der Mensch "unvollen-

det" - geschaffen, hätte "die Natur" nicht 

- für das Gedeihen der Pflanzen durch den jahreszeitlichen Wechsel von Regen und 

Trockenheit gesorgt (T13) und 

- zur Ernährung der Tiere die Pflanzen sowie zur Nutzung durch den Menschen die an-

deren Tiere gemacht (T16b).
133

 

Etwas "vergebens" zu erschaffen hieße demnach: es zu erschaffen, ohne daß es Bestand hätte. 

Daß "die Natur" nichts "unvollendet" oder "vergebens" macht, besagt somit auch: Sie er-

schafft keine an bestimmte Umweltbedingungen angepaßte und auf bestimmte Ressourcen 

angewiesene Art, ohne daß die passenden Umweltbedingungen verläßlich angetroffen würden 

und die Verfügbarkeit der benötigten Ressourcen gesichert wäre. 

Diese Mehrdeutigkeit entspricht der in T17 angedeuteten Mehrdeutigkeit des Wozu: Aristote-

les verwendet die Formel "die Natur macht nichts vergebens" meist im Kontext eines "Wozu-

von" (hou heneka tinos), wo sie dann einen aitiologischen Funktionsbegriff anzeigt. In T16 

steht dieselbe Formel aber im Kontext eines "Wozu-für" (hou heneka tini). Die Erwartung ist 

unbegründet, daß sie auch in diesem Kontext im Sinne eines aitiologischen Funktionsbegriffs 

zu verstehen sein müßte. 

3.3.8. Freßfeindschaft ist nach Aristoteles "Krieg" (polemos);
134

 und von etwas anderem als 

diesem Krieg ist auch in T16 nicht die Rede.
135

 Unmittelbar anschließend an T16 fährt Aristo-

teles fort: 

                     
132 

Deshalb ist es auch wichtig, matên hier nicht durch "zwecklos" (GIGON) oder "ohne Zweck" 

(SCHÜTRUMPFs Kommentar zur Stelle) wiederzugeben. 

133 
Der agrarische Haushalt wird zum Dottersack des Menschen - oder wie ein großer Aristoteliker des 

19. Jh. sagte: zu seinem "unorganischen Leib [...], mit dem er in beständigem Prozeß bleiben muß, um 

nicht zu sterben" (MARX 1844/1974, 516). 

134 
HA IX 1, 608b19-610a35; s.o. 2.2.4. 

135 
Vgl. JOHNSON 2005, 234 f. Ebenso bereits CRAEMER-RUEGENBERG 1980-81, 26 f.: Für alle Tiere 

"gehört auch das Vernichten und Verzehren des fremden Lebens zum artspezifischen Lebensprozeß". 



 
 

37 

T20: "Deshalb dürfte auch die Kiegskunst von Natur irgendwie eine Erwerbskunst sein 

(die Jagd ist ja ein Teil von ihr),
136

 die man gegen die Tiere sowie gegen diejenigen 

Menschen anwenden muß, die dazu geboren sind, beherrscht zu werden, aber nicht wol-

len, da dieser Krieg von Natur gerechtfertigt ist." (Pol. I 8, 1256b23-26) 

Zu dem bloßen Nutzungsinteresse kommt hier ein paternalistisches Motiv hinzu. In dessen 

Hintergrund steht die bekannte These, jemand sei "von Natur Sklave", wenn er "an der Ver-

nunft eben soviel Anteil hat, daß er sie zwar vernimmt, aber nicht besitzt" (Pol. I 5, 1254b20-

23). Für so jemanden ist es nach Aristoteles besser, beherrscht zu werden; und ebenso für die 

domestizierten Tiere (und die hier unerwähnt bleibenden Nutzpflanzen), "denn dadurch wird 

ihr Überleben gesichert" (ebd. b19-20 bzw. b12-3). Es ist deshalb nicht ganz abwegig, die 

Schlußbemerkung von T20 so zu verstehen, daß der zur Versklavung von Menschen bzw. zur 

Domestikation von Tieren nötige "Krieg" nach Aristoteles durch deren "Natur" gerechtfertigt 

ist. Dieser Paternalismus mag sich auf das ganze lebende Inventar des agrarischen Haushalts 

erstrecken. Aber er hat zwei Grenzen: 

- Erstens dort, wo sich der Mensch gegen die domestizierten Tiere dann doch als bloßer 

Freßfeind verhält. Das individuelle Überleben ist mit der Schlachtung vorbei. Den 

Schlächter kümmert das nicht, und das Wohlergehen der restlichen Herde geht das 

Schlachtvieh nichts an. 

- Und zweitens, wo sich der Mensch durch seinen Krieg gegen die wilden Tiere unlieb-

samer Nahrungskonkurrenten entledigt.
137

 Diese sind gerade nicht "zum Vorteil der 

Menschen" da (anthrôpôn charin, Pol. I 8, 1256b17; s.o. T16), sondern sie beeinträch-

tigen ihn bei der Nutzung seiner "von der Natur selber gegebenen" Nahrungsquellen 

(vgl. ebd. b8). Aber wiederum wäre es abwegig zu behaupten, daß "die Natur" die 

Nahrungskonkurrenten des Menschen "vergebens" gemacht hat. 

Die paternalistische Einfriedung des agrarischen Haushalts ändert also nichts daran, daß der 

Mensch seine naturgegebenen Nahrungsquellen nutzen und schützen und sich deshalb auch 

auf unvermeidliche Freßfeindschaften und Nahrungskonkurrenzen einlassen muß. Der hiermit 

                     
136 

JOHNSON 2005, 230 verkehrt dies zu: "That is why natural acquision is a kind of war, ..." 

137 
Aristoteles behauptet an der zuletzt zitierten Stelle, die domestizierten Tiere seien "in ihrer Natur 

besser" als die wilden (Pol. I 5, 1254b11: beltiô tên physin). Soll man hierin die Rechtfertigung einer 

Parteinahme sehen? - Wichtig ist der Hinweis SCHÜTRUMPFs (1991, 258 ad loc.) auf HA I 1, 488a30-

1 und PA I 3, 643b3-8, wonach alle domestizierten Tiere verwildern können und die Unterscheidung 

zwischen domestizierten und wilden Tieren daher biologisch irrelevant ist. Man könnte die zitierte 

Behauptung im Sinne einer nicht mehr wissenschaftlich ausweisbaren, globalen Teleologie oder im 

Sinne der Nützlichkeit für den Menschen zu verstehen suchen. Aber beides ist nicht zwingend und 

weit hergeholt. 

 Viel näher liegt es, die Wendung tên physin hier im Sinne eines seit dem 5. Jh. bezeugten Sprach-

gebrauchs durch "dem Charakter nach" wiederzugeben. Vgl. LSJ, Stichwort physis, II 4, mit Verweis 

auf (u.a.) Pol. VII 13, 1332a39 ff. Ältere Belege für diesen Sprachgebrauch, meist in Anwendung auf 

Menschen, sind beispielsweise: Aristophanes, Eq. 518, Nub. 1187 etc. sowie (ohne Artikel) Aischy-

los, Prom. 487 (Anwendung auf Vögel, im mantischen Kontext); Sophokles, Aj. 472 etc.; Euripides 

fr. 495.41 N. etc.; dann bei Platon die bekannte Bemerkung über den "philosophischen" Charakter 

von Hunden und Wächtern (Resp. 375a10-1: philosophos tên physin). 



 
 

38 

verbundene Krieg bleibt ein unvermeidlicher Bestandteil der Erwerbskunst, und zwar gerade 

soweit diese "naturgemäß" ist;
138

 nur seine Fronten werden verschoben. 

3.3.9. Ich komme nun endlich auf Frage zurück, von wessen Natur in T16b die Rede ist. An-

genommen, es handelt sich in T16b darum, daß Gras um der Rinder willen, Eicheln um der 

Schweine willen sowie Feigen, Rinder und Schweine "zum Vorteil der Menschen da sind" 

(einai ... tôn anthrôpôn charin, Pol. I 8, 1256b16-7) und "die Natur dieses alles um der Men-

schen willen gemacht hat" (tôn anthrôpôn heneken auta panta pepoiêkenai tên physin, ebd. 

b22). Auf die Frage 

(1) Von wessen Natur werden nach Aristoteles Gras, Eicheln, Feigen, Rinder, Schweine 

und Menschen gemacht? 

kann es nur eine Antwort geben: Gras wird von der Natur der jeweiligen Grassorte gemacht, 

Eicheln von der Natur der Eichen, Feigen von der Natur der Feigenbäume, Rinder von der 

Natur der Rinder, Schweine von der Natur der Schweine und Menschen von der menschli-

chen Natur.
139

 

Aber genügt das? Aristoteles spricht an der zitierten Stelle nicht in der Gegenwartsform, 

sondern er sagt ausdrücklich, die Natur "habe" Pflanzen und Tiere um der Menschen willen 

"gemacht". Das grammatische Perfekt (pepoiêkenai) läßt an einen Schöpfungsakt denken. 

Insbesondere wird durch diese Vergangenheitsform nahegelegt, daß von der Existenz der 

jeweiligen Arten, nicht nur einzelner Exemplare, die Rede ist. Die obige Frage, von wessen 

Natur Gras etc. gemacht werden, wäre demnach im Hinblick auf T16b falsch gestellt. Zu 

fragen wäre vielmehr: 

(2) Von wessen Natur sind nach Aristoteles Gras etc. gemacht worden? 

Wenn man somit zwischen (1) und (2) unterscheidet, kann es auf (2) aber nur eine Antwort 

geben: Von gar keiner. Als biologische Arten sind Gras, Eicheln, Feigen, Rinder, Schweine 

und Menschen nach Aristoteles gar nicht "gemacht" worden, sondern es hat sie schon immer 

gegeben. Soweit die Wendung "gemacht worden sein" (pepoiêkenai) auf eine effiziente Ursa-

che verweist,
140

 läuft die Frage ins Leere. Denn eine effiziente Ursache der Existenz biologi-

scher Arten gibt es nach Aristoteles nicht. Oder vielmehr: Es gibt sie nur insofern, als die 

Reproduktion der Arten auf ihre jeweilige Natur zurückgeführt werden kann. 

Wir sind also auf (1) zurückverwiesen. Die zitierte Vergangenheitsform deutet zwar an, daß es 

irgendwie um die Existenz der Arten geht. Ansonsten ist sie aber irreführend. Sie gehört hier 

                     
138 

Vgl. Pol. I 8, 1256b26-39 (unmittelbar nach T20) - "naturgemäß": kata physin, ebd. b27 und b38. 

Dazu JOHNSON 2005, 235-7. 

139 
Ich abstrahiere von eventueller Domestikation; zu den diesbezüglichen Komplikationen vgl. 

WARDY 2005. 

140 
Vgl. die Charakterisierung der effizienten Ursache als "das, was macht" (to poioun, Phys. II 3, 

194b31, s.o. T1c). 



 
 

39 

nicht zur Aussage, sondern zur kreationistischen Metaphorik. Wenn man diese abzieht, bleibt 

von (2) nur noch (1). 

Was Aristoteles in T16b sagt, ist somit dies: Die menschliche Natur würde vergebens Men-

schen machen, wenn nicht gleichzeitig die Natur der Rinder Rinder machte, deren Nutznießer 

die Menschen sind, und die Natur des Grases Gras, dessen Nutznießer die Rinder sind, usf.
141

 

Und das kommt nicht vor: Erstens, weil es nicht funktioniert; denn ohne verläßlich verfügba-

re Ressourcen gibt es keine Menschen, und ohne Menschen gibt es auch keine menschliche 

Natur. Und zweitens und vor allem deshalb, weil es sich bei der Reproduktion einer biologi-

schen Art ohne verläßlich verfügbare Ressourcen um keine Regularität handelte, sondern 

allenfalls um ein zufälliges Geschehen; was in einem solchen Falle Menschen machte, aber 

ohne sicheren Bestand und somit letztlich "vergebens" (matên), wäre keine Natur. 

Mehr an Erklärung der Existenz der Arten und der sie sichernden Passungsverhältnisse ist 

von einem "steady-state theorist" (SEDLEY 1991, 186) nicht zu erwarten. Und insofern besteht 

kein Anlaß, mit SEDLEY auf eine globale Natur auszuweichen. Der durch T5e gesteckte Rah-

men wird auch hier nicht gesprengt. 

3.3.10. Gleichwohl ist die von SEDLEY herangezogene Stelle aus der Metaphysik (XII 10, 

1075a11-25) für das gegenwärtige Thema bedeutsam.
142

 

T21a: Aristoteles fragt, "auf welche Weise die Natur des Ganzen (hê tou holou physis, 

a11) das Gute und [d.h.] das Beste enthält (echei): als etwas Abgetrenntes und an sich 

Seiendes, oder dadurch, wie es geordnet ist (tên taxin, a13)." 

Aristoteles antwortet sogleich (a13-5): Beides, aber vor allem auf die erstere Weise; wie bei 

einem Heer, dessen Ordnung durch den Feldherrn gut ist, nicht umgekehrt. Das heißt, die 

Natur des Ganzen enthält die Gute in Gestalt der ewigen widerfahrnisfreien Tätigkeit Gottes, 

der - so die Andeutung in T21a - die Welt ordnet, indem er "als Begehrtes bewegt" (Met. XII 

7, 1072b3). Insofern 

T21b: "... trifft es nicht zu, daß eines keine Beziehung zum anderen hätte; sondern es 

gibt eine. Denn alles ist durch die gemeinsame Ausrichtung auf eines hin zusammenge-

ordnet (pros ... hen ... syntetaktai, a18-9)." 

In die somit gestiftete Ordnung sind, wie Aristoteles schon zuvor (a16-7) angemerkt hat, 

unterschiedliche Dinge auf unterschiedliche Weise einbezogen. Der an T21b anschließende 

Vergleich mit einem bäuerlichen Haushalt (oikia, a19) erläutert diese Unterschiede: Wie ei-

nerseits das disziplinierte Tun der Freien auf das Ziel, zum "Gemeinsamen" beizutragen, 

ausgerichtet ist (tetaktai, a21; ergänze sinngemäß: eis to koinon, a21-2), so sind die Him-

                     
141 

Hier schließen sich insbesondere auch die in T13 thematisierten Zusammenhänge zwischen meteo-

rologischen und botanischen Regularitäten an. 

142 
Zur Interpretaton vgl. einerseits SEDLEY 2000, 328-336; andererseits (mit überzeugender Zurück-

weisung seiner Inanspruchnahme dieser Stelle für eine anthropozentrische Naturteleologie) SCHARLE 

2008, 157-161. Als Hintergrund bleibt KAHN 1985 unverzichtbar. 



 
 

40 

melsbewegungen direkt auf den Ersten Beweger orientiert. Und wie andererseits der Hahn nur 

tun muß, wonach ihm gerade ist (ho ti etychen, a22),
143

 so imitieren Pflanzen und Tiere den 

Ersten Beweger, indem sie ihre jeweilige Art reproduzieren.
144

 Denn, so Aristoteles, 

T21c: "... ein solcher Ursprung der jeweiligen Tätigkeit (hekastou archê, a22-3) ist ihre 

Natur (autôn hê physis, a23).
145

 Ich meine zum Beispiel, daß sie alle zur Auflösung 

kommen müssen; und so gibt es auch anderes, worin sich alles als Beitrag zum Ganzen 

(eis to holon, a25) verbindet." 

Ich kann mich hier auf drei Anmerkungen beschränken. - Erstens: Was nach Aristoteles eine 

teleologische Erklärung ausmacht, ist der Rekurs auf das "Gute" und "Beste" (s.o. 2.2.2.). 

Dieses kommt in der aristotelischen Biologie als spezifisches Optimum ins Spiel, das sich aus 

der jeweiligen "Form" und "Substanz" der Lebewesen ergibt (s.o. 3.1.1.). Aber wieso die 

jeweilige "Form" und "Substanz" der Dinge (nicht nur der Lebewesen, sondern auch der 

Grundstoffe und Himmelskörper) überhaupt eine Wertung impliziert, bleibt unerklärt. Die in 

T21 angedeutete Antwort, das Gute liege in der Imitation der ewigen Tätigkeit Gottes,
146

 ist 

nach heutigen Maßstäben vielleicht etwas wunderlich. Aber sie macht jedenfalls klar, daß es 

sich um keine überflüssige Frage handelt.
147

 

Zweitens: In der Weise, wie sie die ewige Tätigkeit Gottes imitieren, unterscheiden sich Le-

bewesen von Grundstoffen und Himmelskörpern: Himmelskörper sind direkt und Grundstoffe 

indirekt (durch Imitation der Himmelsbewegungen) am Ersten Beweger orientiert; Lebewesen 

hingegen an ihrer jeweils eigenen "Form" und "Substanz", die sich als spezifische "Natur" 

                     
143 

Beachte, daß das in gewisser Hinsicht auch auf die Sklaven (andrapoda, a21) zutrifft: Dem Skla-

ven wird gesagt, was er zu tun und zu lassen hat; er muß sich nicht selbst auf ein übergeordnetes Ziel 

ausrichten, sondern er kann sich an den jeweiligen Aussichten auf Belohnung und Strafe und insofern 

daran, wonach ihm gerade ist, orientieren. - Anders (und nicht recht nachvollziehbar) SEDLEY 2000, 

332. 

144 
In diesem Sinne De anima II 4, 415a26-b2; vgl. GC II 10, 336b27-337a7 Dazu KAHN 1985, 193 f. 

bzw. 188 f. 

 Es ist nicht ganz klar, wie die Sklaven in dieses Bild passen. Man könnte an die Grundstoffe oder 

"einfachen Körper" - Erde, Wasser, Luft und Feuer - denken, deren zyklischer Umsatz im Wechsel der 

Jahreszeiten nach Aristoteles (GC II 10, 337a3-4; vgl. Meteor. I 9, 346b36 und Met. IX 8, 1050b28-9) 

die Zyklität der Himmelsbewegungen imitiert. Vgl. SCHARLE (2008, bes. 159, 169 ff. und 179 f.). 

145 
ROSSscher Text. Die Zusammenstellung mit "Ursprung" (archê) deutet an, daß "Natur" (physis) 

hier, anders als in T21a, im terminologischen Sinn zu verstehen ist, d.h. als (innere) archê kinêseôs. 

Die kontroverse Diskussion zwischen SEDLEY (2000, 329), BODNÁR (2005, 18 f.) und SCHARLE 

(2008, 170n60) geht darauf nicht ein. 

146 
Zur Imitation des Ewigen im Vergänglichen vgl. bereits Platon, Symp. 207c9 ff. Eine Vorgeschichte 

dieses Gedankens bei Empedokles deutet SEDLEY 2007, 51n63 an. 

 Tatsächlich impliziert T21 eine subtile Stellungnahme zu Platon. Aristoteles stimmt mit Platon 

darin überein, daß das Gute nur durch eine externe Instanz ins Spiel kommen kann. Diese ist bei 

Aristoteles aber keine effiziente Ursache wie der Demiourg im Timaios, sondern sie ist wie das Schö-

ne im Symposion etwas, das "als Begehrtes bewegt". 

147 
Beachte, daß KANTs Kritik der Urteilskraft (KU) dieser Frage ausweicht, indem sie die sog. 

Zweckursachen überhaupt nur als Formursache konstruiert (vgl. bes. KU § 10, dann § 64 ff.). Das 

Gute kommt erst durch die Verbindung von Natur und Moral ins Spiel (vgl. bes. KU § 84 ff.). 



 
 

41 

reproduziert. Die entsprechenden Zyklen sind in vielfältiger Weise miteinander verzahnt, 

wobei die Himmelsbewegungen als gemeinsamer Taktgeber fungieren. So ergibt sich ein 

Gefüge unterschiedliche Regularitäten, das alle Arten von Dingen umfaßt; insbesondere las-

sen sich auch die Umweltbedingungen biologischer Arten als Gefüge solcher Regularitäten 

beschreiben. Dies ist eine unerläßliche Voraussetzung dafür, daß überhaupt von einem Pas-

sungsverhältnis zwischen einer biologischen Art und ihren Umweltbedingungen, und daher 

auch von Nutznießerschaft in einem biologisch relevanten Sinne, die Rede sein kann. Aber 

kein einzelner Fall von Passung und Nutznießerschaft wird auf diese Weise - d.h. durch die 

gemeinsame Ausrichtung aller Dinge auf den Ersten Beweger - erklärt.
148

 

Drittens: Es ist in T21c nicht ganz klar, an welchen "Beitrag zum Ganzen" mit der Bemer-

kung, alle Dinge müßten "zur Auflösung kommen", gedacht ist: in die Nahrungskette einzu-

gehen oder die Elemente für den meteorologischen Kreislauf freizugeben.
149

 Nutznießerschaft 

und Passungsverhältnisse kommen in beiden Fällen aber erst dadurch zustande, daß die "Auf-

lösung" zur rechten Zeit und an geeigneten Orten geschieht; die Himmelsbewegungen als 

gemeinsamer Taktgeber sind unentbehrlich. - Noch weniger klar ist, worauf mit der anschlie-

ßenden Bemerkung über "anderes, worin sich alles als Beitrag zum Ganzen verbindet" (a24 

f.), angespielt wird. Aber darauf kommt es wohl auch nicht an. Jedenfalls gibt es Passungs-

verhältnisse über die Nahrungskette und den meteorologischen Kreislauf der Elemente hin-

aus. Und auch sie tragen zu derjenigen "Ordnung" (taxis, a13) bei, die Aristoteles als eine 

Weise, in der "die Natur des Ganzen das Gute ... enthält", charakterisiert. 

 

Literaturangaben: 

Austin, Michel und Vidal-Naquet, Pierre [1972/84]: Gesellschaft und Wirtschaft im alten Griechen-

land [1972], dt. von A. Wittenburg, München: Beck 1984 

Balme, D.M. [1991]: Aristotle, History of Animals, Books VII-X, ed. and tr. by D.M. Balme, prepared 

for publication by A. Gotthelf, The Loeb Classical Library, Vol. 439, Cambridge, Mass. - London: 

Harvard U. Pr. 

Bodnár, Istvan [2005]: "Teleology across natures", Rhizai 2.1, 9-29 

Bonitz, Hermann [1870]: Index Aristotelicus (= Aristotelis opera, ed. Academia Regia Borussia, vol. 

V), Berlin 

Brüllmann, Philipp [2012]: "Ethik und Naturphilosophie. Bemerkungen zu Aristoteles' Ergon-

Argument (EN I 6)", Arch. Gesch. Philos. 94, 1-30 

Burnyeat, M.F. [2002]: "De Anima II 5", Phronesis 47.1, 28-90 

Charles, David [1991]: "Teleological Causation in the Physics", in: Aristotle's Physics. A Collection 

of Essays, ed. by L. Judson, Oxford: Clarendon, S. 101-128 

                     
148 

Ebenso - mit stärkerer Betonung der von mir nur im Verhältnis von Grundstoffen und Himmels-

körpern gesehenen indirekten Imitation - SCHARLE 2008, 160. 

149 
Dazu SEDLEY 2000, 333 ff.; SCHARLE 2008, 161. Ich selber habe an anderer Stelle eher beiläufig 

für die Nahrungskette plädiert; vgl. HEINEMANN 2001, 280: Der Hahn muß "nur tun ..., was ihm paßt 

(bis er schließlich im Suppentopf landet)". Zu beachten bleibt freilich, daß auch die Nahrungskette 

zum meteorologischen Kreislauf der Elemente gehört. 



 
 

42 

Charlton, William [1970]: Aristotle's Physics I, II, tr. with introd. and notes, Oxford: Clarendon 

Cooper, John M. [1982/2004]: "Aristotle on Natural Teleology", in: ders., Knowledge, Nature and 

the Good. Essays in Ancient Philosophy, Princeton: Princeton U. Pr. 2004, p. 107-129 

Craemer-Ruegenberg, Ingrid [1980-81]: "Der Begriff des Naturzwecks bei Aristoteles", in: Formen 

teleologischen Denkens (Kolloquium TU Berlin, WS 1980/81), hg. von H. Poser, Berlin, o.J., S. 17-

29 

Depew, David J. [1997]: "Etiological approaches to biological aptness in Aristotle and Darwin", in: 

Aristotelische Biologie, hg. von W. Kullmann und S. Föllinger (Philosophie der Antike, Bd. 6), Stutt-

gart: Steiner, S. 209-227 

Detel, Wolfgang [1993]: Aristoteles. Analytica Posteriora, übers. und erl. (Aristoteles. Werke in 

deutscher Übersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 3, Teil II), 2 Halbbde., Berlin: 

Akademie Verlag - Darmstadt: wbg 

Diels, Hermann und Kranz, Walter [DK]: Die Fragmente der Vorsokratiker, 8. Aufl. hg. von W. 

Kranz, Berlin 1956 

Frede, Michael und Patzig, Günther [1988]: Aristoteles, Metaphysik Zeta, 2 Bde., München 1988 

Furley, David [1985]: "The Rainfall Example in Physics ii 8", in: Aristotle on Nature and Living 

Things (Festschrift D.M. Balme), ed. by A. Gotthelf, Pittsburgh, PA: Mathesis - Bristol: Classical Pr. 

1985 

Gigon, Olof [
2
1971]: Aristoteles: Politik, übers. und hg., repr. München: dtv 1981 

Gill, Mary Louise [2004]: "Aristotle's Distinction between Change and Activity", Axiomathes 14, 3-

22 

Gotthelf, Allan [1976/87]: "Aristotle's conception of final causality", in: Philosophical issues in 

Aristotle's biology. Ed. by A. Gotthelf and J.G. Lennox. Cambridge, New York: Cambridge Universi-

ty Press 1987, 204-242 

Grimm, Jacob und Grimm, Wilhelm: Deutsches Wörterbuch, Nachdruck München: dtv 1984 

Halliwell, Stephen [2003]: "Aristoteles und die Geschichte der Ästhetik", in: Kann man heute noch 

etwas anfangen mit Aristoteles?, hg. von T. Buchheim, H. Flashar und R.A.H. King, Darmstadt, S. 

163-183 

Heinemann, Gottfried [2001]: Studien zum griechischen Naturbegriff, Teil I: Philosophische Grund-

legung: Der Naturbegriff und die "Natur", Trier: WVT 

Heinemann, Gottfried [2002]: "'Naturen' und 'Naturgesetze'", in: Antike Naturwissenschaft und ihre 

Rezeption, Bd. 12, hg. von J. Althoff et al., Trier: WVT, S. 45-67 

Heinemann, Gottfried [2005]: "Die Entwicklung des Begriffs physis bis Aristoteles", in: Physik / 

Mechanik, hg. von A. Schürmann (Geschichte der Mathematik und der Naturwissenschaften in der 

Antike, hg. von G. Wöhrle, Bd. 3), Stuttgart: Steiner, S. 16-60 

Heinemann, Gottfried [2006a]: "Natur und Regularität. Anmerkungen zum vor-aristotelischen Natur-

begriff", in: Naturgesetze. Historisch-systematische Analysen eines wissenschaftlichen Grundbe-

griffs, hg. von K. Hartbecke und Chr. Schütte, Paderborn: mentis, S. 37-53 

Heinemann, Gottfried [2006b]: "Aristoteles und die Unverfügbarkeit der 'Natur'", in: Umwelt-

Handeln. Zum Zusammenhang von Naturphilosophie und Umweltethik, hg. von K. Köchy und M. 

Norwig (Lebenswissenschaft im Dialog, Bd. 2), Freiburg-München: Alber 2006, S. 167-205 

Heinemann, Gottfried [2009]: "Material und Supervenienz bei Aristoteles", in: Antike Naturwissen-

schaft und ihre Rezeption, Bd. 19, hg. von J. Althoff et al., Trier: WVT, S. 47-59 

Heinimann, Felix [1961/76]: "Eine vorplatonische Theorie der techne", in: Sophistik, hg. von C.J. 

Classen, Darmstadt: wbg 1976, S. 127-169 



 
 

43 

Hintikka, Jaakko [1973]: Time and Necessity. Studies in Aristotle's Theory of Modality, Oxford: 

Clarendon 1973 

Jansen, Ludger [2002], Tun und Können. Ein systematischer Kommentar zu Aristoteles' Theorie der 

Vermögen im neunten Buch der Metaphysik, Frankfurt a.M. 

Joachim, Harold H. [1922]: Aristotle, On Coming-to-Be and Passing-Away (De generatione et cor-

ruptione), A revised text with introduction and commentary, Oxford: Clarendon  

Johnson, Monte R. [2005]: Aristotle on Teleology, OUP  

Judson, Lindsay [1991]: "Chance and 'Always or For the Most Part' in Aristotle", in: Aristotle's 

Physics. A Collection of Essays, ed. by L. Judson, Oxford: Clarendon, S. 73-99  

Judson, Lindsay [2005]: "Aristotelian Teleology", Oxford Studies in Ancient Philosophy 29, 341-366 

Kahn, Charles H. [1985]: "The Place of the Prime Mover in Aristotle's Teleology", in: Aristotle on 

Nature and Living Things (Festschrift D.M. Balme), ed. by A. Gotthelf, Pittsburgh, PA: Mathesis - 

Bristol: Classical Pr. 1985 

Kosman, L.A. [1987]: "Animals and other beings in Aristotle", in: Philosophical issues in Aristotle's 

biology. Ed. by A. Gotthelf and J.G. Lennox. Cambridge, New York: Cambridge University Press 

1987, 360-391 

Kullmann, Wolfgang [1979]: Die Teleologie in der aristotelischen Biologie: Aristoteles als Zoologe, 

Embryologe und Genetiker (SB der Heidelberger AdW, Phil.-Hist. Kl. Jg. 1979, Abh. 2), Heidelberg: 

Winter 1979 

Kullmann, Wolfgang [2007]: Aristoteles. Über die Teile der Lebewesen, übers. und erl. (Aristoteles. 

Werke in deutscher Übersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 17, Teil I), Berlin: 

Akademie Verlag - Darmstadt: wbg 

Lennox, James G. [1985/2001]: "Are Aristotelian Species Eternal?", in: ders.: Aristotle's Philosophy 

of Biology. Studies in the Origins of Life Science, Cambridge: U.Pr. 2001, 131-159 

Lennox, James G. [1997/2001]: "Nature Does Nothing in Vain ...", in: ders.: Aristotle's Philosophy of 

Biology. Studies in the Origins of Life Science, Cambridge: U.Pr. 2001, 205-223 

Lennox, James G. [2001]: Aristotle. On the Parts of Animals I-IV, tr. with introd. and comm., Oxford, 

U.Pr. 

Leunissen, Mariska [2010]: "Nature as a Good Housekeeper: Secondary Teleology and Material 

Necessity in Aristotle's Biology", Apeiron 43.4, 117-142 

Lloyd, G.E.R. [1968]: Aristotle. The Growth and Structure of His Thought, Cambridge 

Lovejoy, Arthur O. [1936]: The Great Chain of Being. A Study in the History of an Idea, repr. 

Cambridge, Mass. - London: Harvard U. Pr. 1982 

Marx, Karl [1844/1974]: Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, in: ders. und 

Friedrich Engels: Werke, Ergänzungsband I, Berlin: Dietz 

McLaughlin, Peter [2005]: "Funktion", in: Philosophie der Biologie. Eine Einführung, hg. von U. 

Krohs und G. Toepfer, Ffm: Suhrkamp 2005, S. 19-35 

Mittelstrass, Jürgen [1981]: "Das Wirken der Natur. Materialien zur Geschichte des Naturbegriffs", 

in: Naturverständnis und Naturbeherrschung. Philosophiegeschichtliche Entwicklung und gegenwär-

tiger Kontext, hg. von Fr. Rapp, München: Fink 1981 

Nussbaum, Martha C. [1978]: Aristotle on Teleological Explanation, in: dies., Aristotle's De motu 

animalium, Princeton: U. Pr. 1978, pp. 59-106 

Prantl, Karl [1854]: Aristoteles' Acht Bücher Physik, gr./dt. und mit sacherklärenden Anmerkngen 

hg., Leipzig, repr. Aalen: Scientia 1978 



 
 

44 

Reckermann, A. [1976]: "Kunst, Kunstwerk. II. Der K[unst].-Begriff vom Hellenismus bis zur Auf-

klärung", in: HWPh 4, Sp. 1365-1378 

Ross, W.D. [1924]: Aristotle's Metaphysics. A revised text with introduction and commentary, 2 

vols., Oxford: Clarendon 1924 

Ross, W.D. [1936]: Aristotle's Physics. A revised text with introduction and commentary by W.D. 

Ross, Oxford: Clarendon 1936 

Scharle, Margaret [2008]: "Elemental Teleology in Aristotle's Physics 2.8", Oxford Studies in Ancient 

Philosophy 34, 147-183 

Schneider, Helmuth [1989]: Das griechische Technikverständnis, Darmstadt 

Schütrumpf, Eckart [1991]: Aristoteles, Politik. Buch I (Aristoteles, Werke in deutscher Übersetzung, 

begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 9, Teil I), Berlin 

Sedley, David [1991]: "Is Aristotle's teleology anthropocentric?", Phronesis 36.2, 179-196 

Sedley, David [2000]: "Metaphysics Λ 10", in: Aristotle's Metaphysics Lambda, ed. by M. Frede und 

D. Charles, OUP, p. 327-350 

Sedley, David [2007]: Creationism and Its Critics in Antiquity, Berkeley etc.: U. of California Pr. 

Spaemann, Robert und Löw, Reinhard [1981]: Die Frage Wozu? Geschichte und Wiederentdeckung 

des teleologischen Denkens, München - Zürich: Piper  

Thomas Aquinas [in Phys.]: Commentaria in octo libros Physicorum Aristotelis (= Sancti Thomae 

Aquinatis ... opera omnia, editio Leonina, tom. II), Romae 1884 

The Complete Works of Aristotle. The Revised Oxford Translation (ROT), ed. by J. Barnes, Princeton 

1984 

Theiler, Willy [1925/65]: Zur Geschichte der teleologischen Naturbetrachtung bis auf Aristoteles, 2. 

Aufl. Berlin: De Gruyter 

Wagner, Hans [1967/79]: Aristoteles. Physikvorlesung, übers. (Aristoteles, Werke in deutscher Über-

setzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 11), 3. Aufl. Berlin: Akademie Verlag 

Wardy, Robert [1993]: "Aristotelian Rainfall or the Lore of Averages", Phronesis 38.1, 18-30 

Wardy, Robert [2005]: "The Mysterious Aristotelian Olive", Science in Context 18, 69-91 

Waterlow, Sarah [
2
1988]: Nature, Change and Agency in Aristotle's Physics, 2nd ed. Oxford: Claren-

don 

Wieland, Wolfgang [
2
1970]: Die aristotelische Physik, 2. Aufl. Göttingen 

Witt, Charlotte [2012]: "Aristotle on deformed animal kinds", Oxford Studies in Ancient Philosophy 

53, 83-106 

Zekl, Hans Günter [1987-8]: Aristoteles' Physik. Vorlesung über Natur. gr./dt., übers., Einl. und 

Anm., 2 Hbde. Hamburg: Meiner 


