Vortrag auf der von Georg Toepfer und Francesca Michelini organisierten Ta-
gung Organismus. Die Erklirung der Lebendigkeit (Humbold Universitat Berlin,
Dez. 2012).

Druckfassung (April 2013). Der Tagungsband soll in der Reihe Lebenswissen-
schaften im Dialog, Verlag Karl Alber erscheinen

Séma organikon (Aristoteles, De anima 412b5-6). Zum ontologischen Sinn des Werkzeug-

vergleichs

Gottfried Heinemann (Kassel)

Vorbemerkung: Die in der Uberschrift zitierte Wendung — soma ... organikon! — gehort zur
aristotelischen Definition von "Seele", d.h. von Lebendigsein. Sie wird meist so iibersetzt, als
wire von einem Korper (soma) die Rede, der "organisch", "organisiert" oder "mit Organen
ausgestattet” (organikon) ist.? "Seele", oder Lebendigsein, ware demnach dasselbe wie "die
erste Entelechie" eines "natiirlichen mit Organen ausgestatteten [und insofern "organischen"]
Korpers"3 — Man muf§ nicht sogleich verstehen, was hier "erste Entelechie" heifst. Bei der
zitierten Ubersetzung ist das sogar ganz unverstandlich;* dieser Aufsatz soll zur Erklarung

beitragen.

Die durch organikon angezeigte Werkzeugfunktion wird bei der zitierten Auslegung an die

als "Werkzeug" (organon) fungierenden Teile des Korpers delegiert.> Demgegeniiber betonen

1 Aristoteles, De anima I 1, 412b5-6, cf. a28-b1.

2 O. Gigon (Aristoteles: Vom Himmel, Von der Seele, Von der Dichtkunst, iibers. und hg., repr. Miinchen:
dtv 1983, zu 412b6) und H. Seidl (Aristoteles: Uber die Seele, {ibers. und hg, Hamburg: Meiner 1995):
"organisch", ebenso R. Polansky (Aristotle’s De anima, CUP 2007, p. 160): "organic"; die ROT (The Com-
plete Works of Aristotle. The Revised Oxford Translation, ed. by J. Barnes, Princeton 1984) hat "organized";
W. Theiler (Aristoteles: Uber die Seele, iibers., 6. Aufl. Berlin: Akademie Verlag - Darmstadt: wbg 1983)
und Gigon (a.a.0. zu 412a28) "mit Organen ausgestattet”, ebenso D.W. Hamlyn (Aristotle. De anima,
Books 1I and I1I, tr. with introd. and notes, Oxford: Clarendon 1968). Weitere Belege bei A.P. Bos, The
Soul and Its Instrumental Body. A Reinterpretation of Aristotle’s Philosophy of Living Nature, Leiden-
Boston: Brill 2003 (= Bos 2003), p. 85 f., Anm. 75

3 De anima 11 1, 412b5-6 (Ubers. Theiler bzw. Gigon). — Vgl. aber unten, T12.

¢ "Entelechie" hat hier nichts mit dem Abschluf$ einer Entwicklung zu tun: Tiere sind schon vor die-
sem Abschlufs (d.h. etwa: vor der Geschlechtsreife) lebendig; die Definition der Seele differenziert
nicht zwischen Kindern, Erwachsenen und Greisen. Vielmehr bildet sie den Rahmen, innerhalb des-
sen eine Unterscheidung zur Seele gehdriger Vermogen und demgemafS auch eine Differenzierung
nach Lebensphasen erfolgt (vgl. R. Johnston: "Aristotle's De Anima: On Why the Soul is Not a Set of
Capacities", Brit. ]. Hist. Philos. 19 (2011) 185-200) — Wie auch bei den Verwendungsféllen in De gene-
ratione animalium (I 1, 734a16-735a4) kann entelecheia in De anima II 1 mit energeia gleichgesetzt wer-
den.

5> Vgl. z.B. ]. Whiting ("Living Bodies", in: M. Nussbaum and A. Rorty, eds., Essays in Aristotle’s De
anima, OUP 1992, p. 75-91, hier p. 77): Die Charakterisierung des Korpers als organikon "means that it
has organs which are defined by their functions, and therefore that it cannot exist in the absence of



einige Interpreten zu Recht, dafs der griechische Wortlaut das gar nicht hergibt. Die Charak-
terisierung eines Korpers (soma) als organikon unterstellt eine Werkzeugfunktion dieses Kor-
pers selbst; deren Zusammenhang mit einer Werkzeugfunkton seiner Teile ist zwar nicht

ausgeschlossen, wird aber auch nicht prajudiziert.®

Welcher Korper dies ist, muf3 sich aus dem Kontext ergeben. Dabei halte ich es — mit der
Mehrzahl der Interpreten — fiir unabweisbar, dafy Aristoteles hier von dem ganzen Korper
des jeweiligen Lebewesens spricht:” was man im Deutschen auch den Leib nennt, und des-
sen Lebendigsein eben die "Seele" ist. Von einer Werkzeugfunktion des ganzen Korpers ist

bei Aristoteles ja auch an anderen Stellen die Rede.®

Zu beachten bleibt allerdings, dafd die Definition von "Seele" in De anima II 1 diese Werk-
zeugfunktion nicht umstandslos unterstellt: Ausgangspunkt ist hier nicht der lebendige
Korper als Werkzeug (organon), sondern der potentiell lebendige Korper als organikon, d.h.

als "zum Werkzeug geeignet". Was dabei unter einem potentiell lebendige Korper zu ver-

soul, without which these organs could not perform their functions.” Ahnlich Polansky (a.a.O. 160):
"The body is organic through being composed of parts that provide instruments for the soul.”" — Diese
Interpretation lafst sich bekanntlich bis auf Alexander von Aphrodisias zuriickverfolgen (vgl. Bos
2003, 85n75).

¢ L.A. Kosman, "Animals and other beings in Aristotle", in: Philosophical issues in Aristotle’s biology, ed.
by A. Gotthelf and J.G. Lennox, CUP 1987, p. 360-391, hier p. 376 {.; S. Everson, Aristotle on Perception,
CUP 1997, p. 64 {. (dazu im Hauptpunkt bestatigend: J. Barnes, Rez. zu Everson, Class. Rev. 49 (1999)
120-122, hier p. 121); Bos 2003, 85 ff.; ders., "Aristotle’s De Anima II.1: The Traditional Interpretation
Rejected", in: Aristotle and Contemporary Science, ed. by D. Sfendoni-Mentzou et al.,, Vol. I, New York
etc.: Lang 2001, p. 187-201 (= Bos 2001), hier p. 190 ff.; S. Menn, "Aristotle's definition of soul and the
programme of the De anima", OSAP 22 (2002) 83-139, hier p. 108 ff. Auch Polansky (a.a.O. 160) betont,
daf3 "organikon probably means 'instrumental' or having the power of an instrument". — Leider bleibt
Kosmans bahnbrechender Aufsatz in den spéteren Beitrdgen unerwahnt; das gilt auch fiir die aus-
fiihrlich dokumentierte Diskussion bei Bos (2003, 85 ff. vgl. bes. den Schlufs von Anm. 75 sowie p. 92
f.). Vgl. jetzt aber die vervollstandigten Angaben in ders., "The tongue is not the soul's instrument for
tasting in Aristotle, On the soul 11 10", Hermes 140 (2012) 375-385, Anm. 1.

7 Demgegeniiber identifizieren Everson und Bos den von Aristoteles in De anima II 1 als organikon
charakterisierten Korper mit bestimmten, als Trager von Seelenfunktionen fungierenden Teilen des
Leibes. Bei Everson (1997, 67 £.) sind das insbesondere die Sinnesorgane (und der ganze Leib nur "ab-
geleiteterweise”, p. 249 £.), bei Bos (2001, 189 f. und 197 £.) das von Aristoteles an anderen Stellen er-
wahnte pneuma (oder ein Analogon, wo dieses fehlt). Da die Erklarung von organikon als "werkzeug-
haft" oder "zum Werkzeug geeignet" oft mit der letzteren These gleichgesetzt wird, komme ich auf sie
spater nochmals zuriick

8 PAT1, 642all (s.u. T2, dazu W. Kullmann, Aristoteles: Uber die Teile der Lebewesen, {ibers. und erl.,
Berlin: Akademie Verlag - Darmstadt: wbg 2007, 317); PA 15, 645b16 {. (s.u. T3, dazu Kullmann a.a.O.
356). Ebenso De anima. 11 4, 415b18-20.

° Vgl. Menn (a.a.0. 109): organikon = "suited for being used as an instrument"; ebenso bereits Kosman
(a.a.0. 377):. "to be a horse's body ... is to be an instrument capable of being (or doing) that, the actual
being (or doing) of which is specified in the formal account of being a horse."



stehen ist und was es fiir einen solchen Korper heifit, zum Werkzeug geeignet — im Unter-

schied zu: als Werkzeug fungierend — zu sein, bleibt erklarungsbediirftig.'°

1. Das Wort "Organismus" oder ein direktes Aquivalent kommt bei Aristoteles nicht vor.
Aber was nach Kant "organisierte Wesen" auszeichnet, daf$ Teile und Ganzes einander wech-
selseitig als Zweck und Mittel bedingen, ! trifft auf alle Lebewesen nach Aristoteles zu. Diese
Wechselseitigkeit ist bei Aristoteles bekanntlich gemafs der Unterscheidung von vier Arten
der Ursache differenziert. Der Werkzeugvergleich, iiber den ich hier sprechen will, illustriert
diese Differenzierung in einem wichtigen Punkt. Wie Werkzeuge (organa, Pl.), haben Teile
eines Lebewesens jeweils eine charakteristische Funktion; ihre charakteristischen Merkmale
sind dieser Funktion angepafst. Wie bei Werkzeugen erklart sich einerseits ihr Vorhanden-
sein aus ihrer Funktion. Und andererseits erklart sich das Zustandekommen der funktions-

gemafien Leistung aus ihrem Gebrauch.

Naher betrachtet, trifft dies insbesondere auf die ungleichteiligen Teile eines Lebewesens zu;
Aristoteles spricht oft so, dafy zwischen "Werkzeug" (organon) und "ungleichteiliger Teil" gar
kein terminologischer Unterschied ausmachbar ist. — Die zugrundeliegende Unterscheidung
zwischen gleichteiligen und ungleichteiligen Teilen eines Lebewesens ist ganz elementar.
Gleichteilig ist, was mit seinen Teilen gleichartig ist; ungleichteilig ist, worauf dies nicht zu-
trifft.’> Knochen, Blut, Muskelgewebe usw. sind gleichteilig. Denn jeder Teil eines Stiicks
Knochen ist wieder ein Stiick Knochen, usf. Ein Herz ist nicht gleichteilig, denn ein halbes
Herz ist kein Herz; ebenso eine Hand, denn eine halbe Hand ist keine Hand usf.’® Ungleich-
teilige Teile sind aus gleichteiligen gebildet.!* Diese sind somit ihr Material;'® sie werden als
geeignetes Material fiir die Bildung ungleichteiliger Teile mit funktionsgeméafSen Merkmalen

benotigt. Der Vergleich mit einem Werkzeug funktioniert auch hier: Wie eine Sdge nur funk-

10 Siehe unten, Abschnitt 6. Die Teile des Korpers kommen dann dadurch ins Spiel, daf die Eignung
des Korpers zum Werkzeug auf eine entsprechende Eignung der Teile als ihre notwendige Bedingung
zuriickfiithrbar ist.

KU § 65 f.

12 Demgemafs werden gleichteilige Teile durch Massenterme, ungleichteilige Teile durch (echte) Sorta-
le (d.h. count nouns) charakterisiert. — Zu dieser Unterscheidung jetzt der SEP-Artikel "The Metaphy-
sics of Mass Expressions" von M. Steen (http://plato.stanford.edu/entries/metaphysics-massexpress,
Nov 8, 2012, download Nov. 15, 2012).

13 Beachte: es gilt auch homdomere Gemische. Die Hand ist nicht deshalb ungleichteilig, weil sie aus
unterschiedlichen Materialien (Knochen, Sehnen, Muskel- und Bindegewebe usw.), sondern weil sie
nicht aus Handen besteht.

14 PAII 1, 646b25-7; ebd. 2, 647b21-5.

15 PA 11 2, 647b22: wg UAn, d.h. "als Material" — nicht, wie in Kullmanns Ubersetzung: "gewissermafien
Material".



tioniert, wenn sie aus Eisen ist, so mufs der Kehlkopf zur Schallverstarkung aus steifem

Knorpel bestehen.!¢

Wie der Korperteil als Werkzeug fiir eine Funktion, so wird der ganze Korper von Aristote-

les als Werkzeug der Seele beschrieben:
T1. "Die Kunst mufl Werkzeuge verwenden, die Seele den Korper."”
Und demgemafs:
T2."... der Korper ist Werkzeug".8
In der Einleitung zu PA stellt Aristoteles die Sache so dar, als ware das eine Schluf3folgerung:

T3. "Jedes Werkzeug ist zu einem Zweck, von den Korperteilen ist jeder zu einem Zweck,

der Zweck ist eine Tatigkeit (praxis), deshalb ist klar, dafs der ganze Korper zwecks einer

16 Phys. 119, 200b4-7; PA 11, 642a9-13. — Zum Kehlkopf unten, Abschnitt 6.

17 De Anima 1 3, 407b25-6: del yaQ TNV HEV TEXVNV XONoSaL Toig 0QYAVOLS, TNV O& PUXTV TQ) CWHATL.
— Thema ist hier die pythagoreische Lehre, daf$ eine Seele in unterschiedlichsten Kérpern wiederge-
boren werden kann (b20 ff.). Nach Aristoteles ist das absurd: Der Flote entlockt die Kunst des Zim-
mermanns keinen Ton (b24-5); ebenso belebt die Seele keinen Leib, zu dem sie nicht pafSt.

Dieses Beispiel unterlduft auch die zugrundeliegende Vorstellung von einer nachtréaglichen Verbin-
dung der schon vorhandenen Seele mit einem Leib (vgl. b15): Ohne Floten gibt es keine Kunst des
Flotenspiels, und ohne den Leib gibt es nach Aristoteles keine Seele, die dessen Lebendigkeit ist. Aris-
toteles sagt das hier noch nicht. Aber durch die Wahl des Beispiels beugt er einem solchen Mifiver-
standnis des Werkzeugvergleichs vor.

In seiner Interpretation der Stelle rekurriert A. Bos ("Why the soul needs an instrumantal body ac-
cording to Aristotle (Anim. I 3, 407b13-26)" Hermes 128 (2000) 20-31) auf den einzigen Fall, in dem die
zitierte Vorstellung bei Aristoteles eine Anwendung hat: den Zeugungsvorgang, bei dem nach Bos
das sperma als "instrumental body" fungiert (p. 26). Nach Aristoteles (De anima II 1, 412b26-7; dazu
treffend Polansky a.a.O. 166) sind aber sperma und karpos (pflanzlicher Same) vor der Befruchtung nur
potentiell solche Korper, wie sie seiner Definition von "Seele" als "zum Werkzeug geeignet" vorausge-
setzt sind. Beim Zeugungsvorgang ist das sperma zwar korperlicher Ubertréger der Form, aber kein
Lebewesen.

Irritierend ist bei Bos auch die Behauptung, dafs Aristoteles die Seele als unbewegten Beweger, nicht
wie Platon als Selbstbeweger, beschreibt (p. 22 £.). Unbewegter Beweger ist nach Aristoteles nicht die
Seele, sondern das Erstrebte und das machbare Gute (De anima 111 10, 433b11 bzw. b16). Selbstbeweger
ist das Tier (ebd. b28); soweit die Seele den Korper bewegt, dessen entelecheia sie ist, wirkt nicht Eines
auf Anderes ein. — Zu der (auf die Interpretation von De anima 1I 4, 415b10 ff. durch Alexander von
Aphrodisias zuriickfithrbaren) Auffassung der Seele als unbewegten Beweger vgl. K. Corcilius, "Aris-
totle's definition of non-rational pleasure and pain and desire", in: Aristotle’s Nicomachean Ethics: A
Critical Guide, ed. by J. Miller, CUP 2011, S. 117-143, hier bes.: S. 118, 135-137. Polansky (a.a.O. 210)
ignoriert, daf$ préton (De anima 11 4, 415b21) = proté (Phys. 11 3, 194b30).

18 PA 11, 642al1: ... 16 o@wpa doyavov. — Die ganze Stelle (a9-13) lautet in der Ubersetzung von Kull-
mann: "... so wie das Beil hart sein mufs, wenn man mit ihm Holz spalten will, und wenn hart, dann
aus Bronze oder Eisen, so ist es auch notwendig, dafs der Kérper von der und der Beschaffenheit ist
und aus den und den Bestandteilen besteht, wenn er seine Aufgabe erfiillen soll; denn der Korper ist
ein Werkzeug (zu einem bestimmten Zweck existiert ja jeder seiner Teile und ebenso auch das Gan-
ze)."



vollstandigen Tatigkeit gebildet ist.!” Denn das Sdgen ist nicht um der Sage willen da,
sondern umgekehrt; das Sagen ist namlich ein Gebrauch. Daher ist der Korper irgendwie
zwecks der Seele da, und die Teile zwecks der Leistungen, fiir die sie von Natur be-

stimmt sind."?

Dieser Schluff von den Teilen aufs Ganze ist fragwiirdig.?! Betrachte ein selbsterhaltendes
System S aus den Teilen A und B. Dabei habe A die Funktion, B zu erhalten; und B habe die
Funktion, A zu erhalten. Die Selbsterhaltung von S ergibt sich somit aus der kombinierten
Funktion der Teile A und B. Aber daraus folgt nicht, daf8 S die Funktion hat, sich selbst zu
erhalten. Es ist nicht einmal klar, was das heifien soll. — Hingegen ergibt sich der Sinn der
Funktionszuweisungen an die Teile A und B, d.h. die Auszeichnung ihrer jeweiligen Wir-
kung als ihre Funktion, umstandslos aus der Charakterisierung von S als selbsterhaltend. Sie

ist relativ auf diese Beschreibung; die Selbsterhaltung von S fungiert als letztlicher Zweck.

Es ist deshalb wichtig zu verstehen, dafi die aristotelische Auffassung des Korpers als
"Werkzeug" der Seele nicht von dem zitierten Argument abhéngig ist. In diesem wird die
Seele mit einer "vollstandigen Tatigkeit" (praxis plérés) identifiziert, die den Zweck (oder die
Funktion) des ganzen Korpers ausmachen soll. Diese Auszeichnung der Seele als Zweck ist
bei Aristoteles bekanntlich nicht die Definition von "Seele", sondern eine Charakterisierung,

die sich erst aus dieser ergibt.

2. Seele ist Lebendigsein — mit dieser Formel beschreibe ich einen Sprachgebrauch, den Aris-
toteles ganz selbstverstandlich voraussetzt.? Die Formel ist keine Definition. Aber sie ver-
weist auf den Ausgangspunkt, von dem her Aristoteles eingangs des II. Buchs von De anima
seine "allgemeinste Erklarung" von "Seele" entwickelt.? Ich beginne demgemaf} in diesem
und dem néchsten Abschnitt mit einigen Plausibilitatsbetrachtungen; anschlieflend kom-

mentiere ist die wichtigsten Schritte der Erklarung, die in De anima II 1 ausgearbeitet ist.

19 "Vollstandig": plérés (645b17) — nicht: "vielgliedrig" (polymerés; zu dieser von einigen Interpreten
bevorzugten Textvariante Kullmann a.a.O. 356 ad loc.).

20 PA 15, 645b14-20: 'Emtel ¢ 10 péV 6Qyavov Tav EVEKA TOV, TV D& TOL OWHATOG HORIWV EéKa0TOV
€veka tov, 10 O' o0 éveka MEALLS TIg, PaveQOV OTL Kal TO CUVOAOV OCWHA OLVEOTNKE TIRAEEWS TLVOG
€veka mArpovs. OV yap 1) mElotg Tov TEiovog xapwv yéyovev, dAA' 0 molwv TG MEloews: XoNoLIg
Ydo tic 1) molowg €otiv. "Qote Kal T0 CWHA twe TG PUXNG Evekey, Kal Ta oL TV EQYwV TEOG &
éPukev ExaoTOV.

21 Vegl. Kullmann (a.a.O. 356) ad loc.; J. Lennox (Aristotle: On the Parts of Animals I-1V, tr. with introd.
and comm., OUP 2001, p. 176 ad loc.) spricht treffend von einer "fallacy of composition".

2 In diesem Sinne De anima II 2, 413a21-2: ... dwwpioSat 10 éuuxov tob apvyov @ Cnv (... dafl sich
das Beseelte vom Unbeseelten dadurch, daf$ es lebt, unterscheidet").

2 "Allgemeinste Erklarung": koinotatos logos (De anima. 111, 412a5-6).



Ich sage: Seele ist Lebendigsein, nicht Leben (wie man auch hort). Von "Seele" kann also nur
die Rede sein, wenn zugleich davon die Rede ist, daf$ etwas lebendig ist. Dieses Etwas ist
nicht das Leben, die Seele selbst oder ein Geist (das alles ware einfach nur widersinnig). Bei
Aristoteles ist es ein "natiirlicher Kérper" von bestimmter Beschaffenheit.2* Man mochte fra-
gen: Warum nicht z.B. eine Person? Tatsachlich ist das gar nicht ausgeschlossen, da nach
Aristoteles auch Personen natiirliche Korper von bestimmter Beschaffenheit sind. Aber die
Definition ist allgemeiner. Sie betrifft alles, was in einem biologisch relevanten Sinne leben-
dig ist: Pflanzen und Tiere, wobei der Mensch zundchst nur als eine unter vielen Tierarten

gilt.

Aber gerade bei uns selbst sehen wir, dafd dieses Lebendigsein mit dem Sein zusammenfallt.
Ich existiere nur als dieser lebendige Korper. Wenn mein Korper nicht mehr lebendig ist, bin
ich nicht mehr; der lebendige Korper hort auf zu existieren, wenn er authort, lebendig zu
sein. Lebendigsein ist keine Eigenschaft; sein Aufhoren ist keine Verdnderung, sondern Ver-

nichtung.

Lebendigsein ist daher auch ein Begriff von Identitat. In den Vorbemerkungen zu seiner De-

finition von Seele erklart Aristoteles, Leben sei dasselbe wie
T4. "selbstverursachte Erndhrung sowie Zunahme und Abnahme".?>

Der Begriff des Lebens wird naheliegenderweise am Stoffwechsel als der elementarsten Le-
bensfunktion festgemacht. Bemerkenswert ist dann aber sogleich die Erwdahnung von Zu-
und Abnahme. Was hier gemeint ist, wird durch die géngigen Ubersetzungen eher verstellt:
Statt "Abnahme" (so Theiler treffend fiir phthisis) schreibt Gigon "Verfall", Seidl "Schwinden",
die ROT und Hamlyn "decay", Polansky (2007, 151 £.) "decline". Dabei erklart Polansky (ebd.
152) ganz richtig, daf} hier — ich mochte sagen: vor allem — an eine Zu- und Abnahme bei

wechselndem Erndhrungsstand, z.B. auch Winterschlaf, und an den jahreszeitlichen Vitali-

24 Ebd. 412a11-2 - "von bestimmter Beschaffenheit": foionde (ebd. al6-7, vgl. b1l und b27) — In Anleh-
nung an zeitgendssischen Sprachgebrauch (vgl. Platon, Lg. 891c3: physis; ebd. 892c5: physei) kann Aris-
toteles die sog. Elemente auch als "die natiirlichen Korper" bezeichnen (vgl. z.B. Phys. IV 1, 208b8-9,
Met. VII 2, 1028b10). Diese Wendung ist aber nicht fiir die Elemente reserviert (vgl. z.B. Phys. 1I 2,
193b24 und bes. De caelo 1 3, 270a29-33). Fiir die Annahme von Bos (2001, 188 f. und 2003, 74 ff.), dafs
auch an der o.g. Stelle (De anima 11 1, 412a11-2) von "elementaren" Korpern, insbes. dem sog. pneuma,
die Rede sei, spricht zwar vielleicht die anschliefende Bemerkung, die natiirlichen K&rper seien
"Prinzipien der anderen" (al2-3; dazu Bos 2003, 75 £.). Die Annahme scheitert aber daran, daff dann
ein "elementarer” Korper "Leben" und somit "selbstverursachte Erndhrung sowie Zunahme und Ab-
nahme" (al14-5) "haben" miifite. Was Bos allenfalls zeigen kann, ist aber etwas ganz anderes, namlich:
daf$ nach Aristoteles ein elementarer Korper, das sog. "natiirliche Feuer", als Triager bestimmter Stoff-
wechselfunktionen erforderlich ist (vgl. De Juventute etc. 14 = De respiratione 8, 474b10 ff., dazu Bos
2003, 82). Diese, und somit das "Leben" im Sinne "selbstverursachter Erndhrung sowie Zunahme und
Abnahme" eignen aber nicht dem "natiirliche Feuer" als solchem, sondern dem lebendigen Leib, des-
sen Teil es ist.

25 Ebd. 412a14-5: di’ hautou trophé te kai auxésis kai phthisis.



tatszyklus von Pflanzen zu denken ist. Sogleich an altersbedingten Verfall und jugendliches
Wachstum zu denken, ist geradezu irrefithrend, da in diesem Fall die erndhrungsbedingte

Zu- und Abnahme mit entsprechenden Phasen von Entstehen und Vernichtung einhergeht.?

Der somit angedeutete (aber nicht ausgefiihrte) Zusammenhang des Zu- und Abnehmens
mit der Erndhrung ist auch bei einem Komodienfragment vorauszusetzen, dessen Wortlaut

sich mit den obigen Zitaten auffallig iberschneidet:?”

T5. (Schuldner S im Disput mit Glaubiger G) S: Wenn man zu einer Zahl einen Stein hin-
zufiigt oder wenn man einen wegnimmt, ist sie noch dieselbe Zahl? — G: Nein. — S: Und
wenn man eine Elle um ein Stiick verlangert oder verkiirzt, bleibt dann das Mafs beste-
hen? — G: Nein. — S: Nun schau auf die Menschen: Der eine nimmt zu, der andere ab.? Im
Wechsel (metallaga) sind alle die ganze (Lebens-) Zeit. Was aber seiner Natur nach (kata
physin) wechselt und nie im selben (sc. Zustand) bleibt, das ist doch wohl ein anderes (he-
teron) als das, von dem es sich abgesetzt hat (tou parexestakotos). Auch du und ich sind
gestern andere, heute andere, morgen andere und nicht dieselben nach dieser Regel ...

(weshalb der Schuldner fiir das friiher geliehene Geld gar nicht zustandig ist).

Daf} es nach Aristoteles zu der beschriebenen Lebensfunktion gehort, das Lebewesen als
Exemplar seiner Art und somit als Substanz zu erhalten,? besagt daher auch, dafs bei aller

Zu- und Abnahme die Selbigkeit eines Lebewesens durch seine "Seele" gewahrleistet ist.

3. Plutarch (Theseus 23,1) erwahnt das zitierte Argument im Zusammenhang mit einem Ge-
dankenexperiment, das als "Schiff des Theseus" Karriere gemacht hat. Ich referiere hier die

moderne, im Kern auf Hobbes (De corpore 11 11,7) zuriickgehende Version:

Té6. Bei der wiederholten Reparatur eines holzernen Schiffs werden nacheinander alle
Teile durch neue ersetzt. Anschlielend werden die alten Teile in ihrer alten Anordnung

neu zusammengesetzt. Welches der beiden Schiffe ist das urspriingliche Schiff?

2% Vgl. zum Zusammenhang von Entstehen und Wachstum beim Embryo GA II 4, 739b33 ff.; die néh-
rende Seele ist hier keine andere als die erzeugende Seele (ebd. 740b36-7: ei oOv abtn &otiv 1
Qoemtikr) Puxr), adTn €0TL KAL 1) YEVVOOX).

7 Epicharm, DK 23 B 2 (= Diogenes Laertios III 11) — ab "nun schau" wértlich iibersetzt. Schuldner und
Glaubiger nicht bei D.L., vgl. aber bei DK das ebd. an das Zitat aus D.L. anschlieffende Testimonium
(Plutarch). Nach einem zweite Testimonium bei DK (ebd., Anon. in Plat. Theait.) verpriigelt der Glau-
biger den Schuldner und erklart sich nach dessen Vorhaltungen fiir ebenso unzustédndig. R. Wasser-
man hat dies eingangs seines SEP-Artikels "Material Constitution” zu einer Szene zusammengezogen
(http://plato.stanford.edu/entries/material-constitution, Feb 20, 2009, download Nov. 22, 2012).

28 ho men gar auxeth’, ho de man gar phthinei (Vs. 7)

» In diesem Sinne De anima Il 4, 416b17-9: 1] uev toiavTn g Puxng &Exn dvvapic oty ola owlety
TO X0V ATV 1) TOLODTOV.



Wenn dieses holzerne Schiff definitionsgemafs dasselbe wie diese Holzer (Planken etc.) in dieser
Anordnung ist, dann ist das aus den alten Teilen neu zusammengesetzte Schiff das urspriing-
liche Schiff; das durch Austausch der Teile entstandene Schiff ist ein anderes Schiff. — Bei
einem Museumsstiick (wovon Plutarch spricht) leuchtet das ein, bei einem Gebrauchsgegen-
stand nicht. Bei einem Museumsstiick hélt die Erganzung den Verschleifs nicht auf: sie do-
kumentiert ihn vielmehr. Es kann geradezu eine konservatorische Aufgabe sein, das Original
durch Zusammenbau der ausgebauten Teile wiederherzustellen. Das durch Austausch der
Teile entstandene Schiff ist demgegeniiber eine blofie Kopie. Hingegen wird ein Gebrauchs-
gegenstand durch den Austausch verschlissener Teile wiederhergestellt; er ist derselbe Ge-
genstand, aber "wie neu". Niemand muf$ tiber die Teile Buch fiihren. Ob irgendwann alle
Teile ausgetauscht sind,* wird gar nicht bemerkt: das ist fiir die Selbigkeit des Gegenstandes

ohne Belang.

Diese Unterscheidung folgt der bekannten Regel, dafs Kriterien fiir Selbigkeit durch sortale
Pradikate festgelegt — und somit evtl. beschreibungsabhangig — sind. Aristoteles beschreibt
den Korper eines Lebewesens in Analogie zu einem Gebrauchsgegenstand. Wir haben daher

zu fragen: Was ist tiberhaupt ein Gebrauchsgegenstand?

Auf meinem Schreibtisch liegt ein Stein, den ich vor Jahrzehnten in einem trockenen Bach-
bett gefunden habe. Der Stein dient mir als Briefbeschwerer und ist somit ein Gebrauchsge-
genstand. Aber was heifit das? Wahrend ich dies schreibe, liegt dieser Stein nur auf den
Schreibtisch herum. Er wird nicht verwendet, sondern liegt zur Verwendung bereit. Vor ein
paar Wochen hatte ich ihn verlegt, und habe ihn dann vergeblich gesucht. Damals lag er also
noch nicht einmal bereit. Gleichwohl war dieser Stein mein Briefbeschwerer und somit ein
Gebrauchsgegenstand; das Taschenmesser, das ich stattdessen zur Briefbeschwerung be-
nutzte, war ein schlechter Ersatz. Zu einem Gebrauchsgegenstand gehort es demnach, dafs
er normalerweise zur Verwendung bereitliegt. Wenn er nicht bereitliegt, ist das eine Storung
und wird als solche vermerkt. Er kann z.B. auch zur Reinigung oder Reparatur voriiberge-
hend aufler Gebrauch genommen werden. Die Unterbrechung dient dann seiner Verwend-
barkeit: der Stein bleibt Gebrauchsgegenstand. Er bleibt es, bis ich ihn aufier Gebrauch neh-
me. Aber ich kann ihn auch verschenken, verkaufen oder vererben: wenn mein Erbe ihn sei-
nerseits in Gebrauch nimmt, bleibt der Stein ein Gebrauchsgegenstand — und zwar bleibt er

derselbe Gebrauchsgegenstand .

Die These liegt nahe, dafd die Selbigkeit eines Gebrauchsgegenstandes von der Kontinuitat
seiner Verfligbarkeit abhédngig ist. Diese ergibt sich ihrerseits aus der Kontinuitat eines Ver-

fiigungsanspruchs: dafs dies mein Briefbeschwerer ist, unabhangig davon, ob ich ihn gerade

% Bei holzernen Schiffen ist das ganz normal — man lese alte Reisebeschreibungen: Schiffe werden
unterwegs immer wieder zur Reparatur an den Strand gezogen; Baume werden geféllt und zu Mas-
ten, Rahen, Planken usw. verarbeitet; es wird ausgetauscht, was ausgetauscht werden mufs.



als solchen verwende, ob er zur Verwendung bereitliegt oder voriibergehend nicht einmal
das. Die Kontinuitat des Verfiigungsanspruchs zeigt sich gerade an den beschriebenen Un-
terbrechungen, die eben keine Abbriiche, sondern voriibergehende Storungen der Verfiig-
barkeit sind. Dasselbe gilt auch bei einem Austausch von Teilen: Die Kontinuitat des Verfii-
gungsanspruchs ist davon unbetroffen; die Kontinuitat der Verfiigbarkeit ist demgemaf} nur
voriibergehend gestort. Und mit der Kontinuitdt des Verfligungsanspruchs ist zugleich auch

die Selbigkeit des Gebrauchsgegenstandes von der Storung gar nicht betroffen.

Die von Aristoteles behauptete Analogie zwischen Leib und Gebrauchsgegenstand betrifft
jedenfalls diese Selbigkeit, die im einen Fall durch den Bestand der Seele und im anderen

Fall durch die Kontinuitat eines Verfiigungsanspruchs gewahrleistet ist.

4. Wenn ein nattirlicher Korper Leben hat, dann ist seine Lebendigkeit oder "Seele" seine
"Substanz". Das ist bei Aristoteles der Ausgangspunkt: Als dasjenige, was auf den Korper
zutrifft, wenn er Leben hat,* ist die Seele zugleich dasjenige, was es fiir diesen Korper heifst,

ein Gegenstand seiner Art zu sein.®? Sie ist "Substanz" im Sinne der definitionsgemafien

"Form",® zu der sich der Korper als Trager und Material verhalt.>

Nach Aristoteles verhdlt sich Material zu Form wie Moglichkeit zu Wirklichkeit:*> Material
als solches ist potenzieller Trager der Form; das Auftreten der Form realisiert eine mit dem
Material gegebene Moglichkeit. Aber die Sache ist komplizierter. "Material" ist hier das
"néchste Material",* iiber dem die Form superveniert.”” Anders als in Phys. I 7, wo ein "blei-
bendes" Material als "Prinzip" eingefiihrt wird,* ist "Material" in De anima II 1 kein potentiel-

ler Trager unterschiedlicher Formen. Es ist ein "natiirlicher Korper, der potentiell Leben

31 In diesem Sinne ebd. 412a18: kath’ hypokeimenou.

32 Ebd. 412b11: to ti én einai t6i toioutdi somati.

3 Ebd. 412a19-20: ousia hos eidos; — "definitionsgemaf3": kata ton logon (ebd. b10-1).
3 Ebd. 412a18-9: hds hypokeimenon kai hyleé.

3% Ebd. 412a9-10: €01 0' 1] pév DAnN dvvapg, T O' eldog évteAéxeLa.

3% Met. VIII 6: 1045b18: eschaté hylé. — Vgl. zum Folgenden Kosman (a.a.O. 377) und Polansky (a.a.O.
154n13).

% Die Supervenienz der Form iiber dem Material behauptet
T7. "Ferner ist das Material etwas Beziigliches. Denn zu einer anderen Form gehort ein anderes
Material." (Phys. I1 2, 194b8-9: &1L t@wv mEOC TL1) VAN dAA@ Y& eldet AAAT DAN).
Bemerkenswert ist, dafs nach Aristoteles gleichwohl nicht die Form durch das Material, sondern das
Material durch die Form determiniert ist; dazu auch G. Heinemann, "Material und Supervenienz bei
Aristoteles", in: Antike Naturwissenschaft und ihre Rezeption, Bd. 19, hg. von J. Althoff et al., Trier: WVT
2009, S. 47-59

% "Bleibend": hypomenon (Phys. 17, 190a10 und passim); im selben Simme ebd. b13 und passim: hypo-
keimenon.



hat".? Und als ein solcher ist das Material potentieller Trager genau derjenigen und keiner
anderen Form, die es als lebendiger Korper tatsachlich tragt. Wenn der Korper diese Form
verliert, hort er auf, lebensfahiger Korper zu sein; was von ihm bleibt, ist nur noch ein
Leichnam.* Der umgekehrte Fall, daf$ ein Kérper zunachst nur lebensfahig ist und dann erst
lebendig wird, kommt bekanntlich nicht vor;*' nach Aristoteles ist eine solche Annahme

ganz widersinnig.

Aber deshalb ist auch zundchst gar nicht klar, worin tiberhaupt der Unterschied zwischen
einem lebensfahigen und einem lebendigen Korper liegt und was daher die Unterscheidung

von Moglichkeit und Wirklichkeit hier tiberhaupt soll. Die aristotelische Formel, die Seele sei
T8. "Substanz im Sinn von Form eines natiirlichen Korpers, der potentiell Leben hat",*?
und somit

T9. "Wirklichkeit eines solchen Korpers" — oder deutlicher tibersetzt: "volles Ausgebildet-
sein (entelecheia) dessen, was ein natiirlicher Korper, der potentiell Leben hat, potentiell

. "
ist",43

bleibt somit erklarungsbediirftig. Der Hinweis auf die zwei Bedeutungen von "Wirklichkeit"

(entelecheia), namlich

T10. "entweder wie Wissen (epistémé) oder wie dessen Vergegenwartiging (to thedrein —

wortlich: das Betrachten)",#
sowie die Prazisierung, die Seele sei Wirklichkeit "wie Wissen",* d.h. sie sei

T11. "Wirklichkeit im ersteren Sinn eines natiirlichen Korpers, der potentiell Leben hat",4

% De anima. 11 1, 412a20: soma physikon dynamei z6én echon.

4 In diesem Sinne ebd. 412b25-6: €01 d¢ 00 10 AmoBePAnKkoc v Puxnv 0 duvduel Ov wote CNy,
AAAa t0 €xov' — "Potential zum Leben (dynamei on hoste zén) ist nicht der der Seele verlustige, sondern
der sie habende Korper."

41 Beachte: Die durch das méannliche sperma zur Bildung eines Embryo angeregten katamenia sind sind
zundchst ein blofler Teil des weiblichen Korpers. Als "lebensfahiger Korper", der durch das sperma
belebt wiirde, kommen sie nicht in Betracht.

2 Ebd. 412a19-21: v Ypuxnv ovolav eivat wg €1d0g cwpatog Gpuouod duvapet Cwrnv €XovTog.
4 Ebd. 412a21-2: ... TOLOVTOL &QA CWHATOG EVTEAEXELAX.

# Ebd. 412a22-3: abtn 0¢ (die évteAéxewn, a22) Aéyetal dixwe, 1) Hev wg Emotiun, 1 0" wg 0 Sew-
oetv. Vgl. ebd. a9-11: 10 ' eidog évteAéxewr, Kol ToUTO dIXWS, TO HEV WG EMIOTHUN, TO O WS TO
Sewopetv.

45412a23: ... paveQov 0OV OTL WG ETUOTAUN.

4 Ebd. 412a27-8: 1 Yuxn €otv évteAéyeix 1| MEWTN OWHATOC GLOKOL duvdapel Cwhv €XovTog. —
Zwischen T10 und T11 weist Aristoteles darauf hin, daff das Wissen seiner Vergegenwartigung "der
Entstehung nach" (té genesei, a26) vorausgehen mufs. Die "Wirklichkeit im ersteren Sinn" ist daher

10



behebt diese Unklarheit nicht. Aber diese Unterscheidung ist fiir das gegenwartige Thema
bedeutsam, weil sie zugleich auch eine — von mir im vorigen Abschnitt erorterte — Eigentiim-

lichkeit von Gebrauchsgegenstianden betrifft:

5. Der Gebrauchsgegenstand ist auch dann Gebrauchsgegenstand, wenn er zur Verwendung
bereitliegt. Das Bereitliegen entspricht hier dem Wissen; die Verwendung seiner Vergegen-
wartigung. Das heifst: Der zur Verwendung bereitliegende Gebrauchsgegenstand ist wirklich,
nicht nur potentiell Gebrauchsgegenstand. Mein Schreibtischstein dient mir wirklich als
Briefbeschwerer — ganz unabhéangig davon, ob ich ihn gerade als solchen verwende oder ob

er nur zur Verwendung bereitliegt.

Beilaufig war in meiner obigen Diskussion aber auch von diesem Stein als potentiellem
Briefbeschwerer die Rede: Als der Stein im Bachbett lag und ich ihn mir griff, war er kein
Briefbeschwerer, aber zum Briefbeschwerer geeignet. Ich habe den Stein aber zundchst nur ge-
griffen und mitgenommen, weil er mir gefiel. Erst spater habe ich seine Eignung zum Brief-
beschwerer entdeckt und schliefilich die somit entdeckte Moglichkeit, ihn zu meinem Brief-
beschwerer umzufunktionieren, in die Tat umgesetzt. Erst mit diesem letzten Schritt wurde
der Stein zu meinem Briefbeschwerer und somit zu einem Gebrauchsgegenstand. Er ist jetzt,
wie gesagt, wirklich mein Briefbeschwerer — in der Terminologie von T10: wirklich "wie Wis-
sen", wenn er zur Verwendung bereitliegt; und wenn ich ihn tatsdchlich verwende, wirklich
"wie dessen betrachtende Vergegenwartigung (to thedrein )". Aber ohne diese Verwendung

ist er immer noch wirklich ein — zum Briefbeschwerer geeigneter — Stein.

Dies ist der entscheidende Unterschied zwischen meinem Stein und dem potentiell lebendi-
gen Korper, von dem Aristoteles spricht. Der Stein kann zum Briefbeschwerer geeignet sein,
ohne zu dieser Verwendung bereitzuliegen. Er ist dann potentiell Briefbeschwerer, ohne
wirklich Briefbeschwerer zu sein. Hingegen ist nach Aristoteles kein natiirlicher Korper po-

tentiell lebendig, ohne wirklich lebendig zu sein.*”

Das bleibt zu beachten, wenn Aristoteles die obigen Definitionen (T8, T9, T11) mit der Be-
merkung erldutert, potentiell Leben habend sei ein Korper, der "zum Werkzeug geeignet"
(organikon) ist*® — woraus sich schliefilich folgende "gemeinsame Charakterisierung jeglicher

Seele" ergibt:

auch "der Entstehung nach" die "erste Wirklichkeit". Dieser (einigermafien unschddliche) Doppelsinn
von proté mufs wohl hingenommen werden (ebenso, wenn ich recht verstehe Polansky a.a.O. 159 £.).

¥ Derselbe Unterschied ergibt sich, wenn man den zum Briefbeschwerer geeigneten Stein mit Aristo-
teles als Material meines Briefbeschwerers beschreibt: Der Stein ist bleibendes Material; anders als der
lebensfahige Korper ist er kein ndichsten Material, iber dem die "Form" und "definitionsgemaéfie Sub-
stanz" superveniert.

4 Ebd. 412a28-b1.

11



T12. "Wirklichkeit im ersteren Sinn eines natiirlichen, zum Werkzeug geeigneten Kor-

pers".#

Die Erldauterung von "potentiell Leben habend" durch "zum Werkzeug geeignet" aber @ndert
nichts daran, daf Wirklichkeit hier Lebendigsein ist. Anders als der zum Briefbeschwerer
geeignete Stein existiert der zum Werkzeug geeignete und daher lebensfahige Korper nur, in-
dem er lebendig ist und als Werkzeug fungiert. Was es fiir diesen Korper heifst,

e "zum Werkzeug geeignet" (organikon),

im Unterschied zu

e  als Werkzeug fungierend und somit "Werkzeug" (organon)

zu sein, lafit sich nicht durch die Analogie zu dem Stein erldutern; es bleibt erklarungsbe-

diirftig.

6. Soweit ich sehe, tragen die Ausfithrungen in De anima II 1 zu dieser Erklarung nicht mehr
viel bei. Der an T12 anschlieffende Hinweis, man solle die Werkzeugfunktion des Korpers
auch anhand der Teile betrachten.* fithrt zwar wieder in den Umkreis des eingangs zitierten
Fehlschlusses von den Teilen aufs Ganze.5! Aber die Sache stellt sich doch anders dar, wenn
man nicht direkt bei der Werkzeugfunktion ansetzt, sondern bei der Eignung der Korperteile

fiir diese Funktion.

Ich habe oben die Auffassung zuriickgewiesen, als Gebrauchsgegenstand sei dieses hilzerne
Schiff definitionsgemafs dasselbe wie diese Holzer (Planken etc.) in dieser Anordnung.>? Dasselbe
gilt fiir den lebendigen Korper, der aus bestimmten gleichteiligen und ungleichteiligen Tei-
len besteht. Aber es muf$ nicht auch fiir den lebensfihigen Korper als solchen gelten: Natiirli-
che Korper konnten in solcher Weise beschreibbar sein, dafs (i) diese Beschreibung auf keine
Lebensfunktionen rekurriert, und daf8 sich (ii) anhand dieser Beschreibung Kriterien zur
Unterscheidung lebensfahiger von lebensunfahigen Korpern explizieren lassen. Insbesonde-
re sollte die Eignung eines Korperteils zum Werkzeug fiir spezifische Lebensfunktionen an-

hand einer solchen Beschreibung beurteilbar sein.

Aristoteles gibt dafiir zahlreiche Beispiele: Der Kehlkopf ist zum Resonanzkorper geeignet,
weil er hohl ist und weil der Knorpel, aus dem er gebildet ist, die notige Harte und Elastizi-

tat aufweist;* Tiere brauchen einen solchen Kehlkopf, wenn zu ihrer Lebensweise der Ge-

4 Ebd. 412b4-6: €l 01) Tt KOOV €mi aong Puxng det Aéyewy, ein av EvieAéxela 1) TEWTI CWOHATOS
dLOKOL 0QYaVIKOD. — Zu proté ("im ersteren Sinn") s.0. Anm. zu T11.

5 Ebd. 412b17-8: Sewpetv 0¢ Kol €Ml TV HeQ@V DEL TO AeXDéV.
51 Siehe oben, Abschnitt 1.
52 Sjehe oben, Abschnitt 3.

5 PA 11 3, 664b1-2, vgl. De anima 11 8, 419b6-18; dazu J. Lennox, "Material and Formal Natures in Aris-
totle's De partibus animalium", in: ders., Aristotle’s Philosophy of Biology CUP 2001, p. 182-204, hier p. 196
f.

12



brauch einer lauten Stimme gehort. Das Auge ist zum Sehwerkzeug geeignet, weil sich die
Durchsichtigkeit das Wassers seinem Innern (der sog. koré) mitteilt, das mit einer wafirigen
Gallerte gefiillt ist;* Tiere brauchen ein solches Auge, wenn zu ihrer Lebensweise das Sehen
gehort. Ebenso braucht das Kamel einen harten Gaumen und einen geteilten Wiederkauer-
magen, weil seine Nahrung dornig und holzig ist;> Watvogel brauchen lange Beine und

Zehen, weil sie im Sumpf leben, usf.>

Ausgangspunkt der Erkldarung ist jeweils ein bestimmtes Merkmal einer spezifischen Le-
bensweise (bios):” Laute zu dufSern, zu sehen, sich von dorniger und holziger Nahrung zu
erndhren, im Sumpf zu leben usf. Die genannten Kérpermerkmale werden durch ihre Funk-

tion fur diese Lebensweise erklart:

T13: "... denn die Natur macht die Werkzeuge (organa) nach Mafigabe der Leistung [d.h.
des ergon, das ihre Funktion ist], nicht die Leistung nach Mafigabe der Werkzeuge.">

Naher betrachtet, handelt es sich in den obigen Beispielen um notwendige Bedingungen fiir
die Eignung eines Korperteils zum Werkzeug fiir eine bestimmte, zur jeweiligen Lebenswei-
se gehorige Leistung — und demgemafS des ganzen Korpers zum Werkzeug fiir diese Le-
bensweise.” Soweit hier von Kriterien zur Unterscheidung lebensfahiger von lebensunféhi-
gen Korpern die Rede sein kann, sind dies Kriterien, an denen man nicht den zum Werk-
zeug fiir eine bestimmte Lebensweise geeigneten und deshalb potentiell Leben habenden,

sondern den zum Werkzeug fiir diese Lebensweise ungeeigneten Korper erkennt.

Als hinreichende Bedingung fiir die Eignung eines Korpers zum Werkzeug fiir eine Lebens-
weise kdme allenfalls die Erfiillung aller dieser notwendigen Bedingungen in Betracht: Zum

Werkzeug geeignet (organikon) und deshalb potentiell Leben habend ware demnach ein

5 De anima 111 1, 425a4; vgl. De sensu 2, 438a12-6.
55 PAIII 14, 674a27-b5.

5% PA IV 12, 694b12-7, zu diesen Beispielen L. Judson, "Aristotelian Teleology", OSAP 29 (2005) 341-
366, hier: p. 355n46.

%Vgl. PA 1V 12, 694b7: tou biou charin.

5% PA 1V 12, 694b13-4: tax yoQ dpyava 1o 0 €gyov 1) GpUoLg molel, AAA' oL TO €Qyov TEOC T
doyava. Den ersten Teil das Satzes kann man auch so iibersetzen: "die Natur pafit die Werkzeuge der
Funktion an" (pros to ergon ... poiei).

% Beachte: Bei notwendigen Bedingungen ist der Schlufs von den Teilen auf Ganze unproblematisch.
Ohne lange Beine funktioniert die Lebensweise des Reihers nicht; und dann sind nicht nur seine Bei-
ne, sondern sein ganzer Korper nicht zum Werkzeug fiir diese fiir diese Lebensweise geeignet. Wer-
den die langen Beine durch ein anderes Korpermerkmal ersetzt, z.B. durch Schwimmhaute, so daf3
der Reiher nicht waten muf3, sondern schwimmend griindeln kann, dann ist seine Lebensweise nicht
mehr diejenige eines Reihers, sondern vielleicht einer Ente. Fiir die Ente ergibt sich genau dieselbe
Betrachtung: Ohne Schwimmflossen funktioniert ihre Lebensweise nicht, usf.

13



Korper, der alle fiir eine spezifische Lebensweise (bios) erforderlichen, ohne Rekurs auf die

entsprechenden Lebensfunktionen beschreibbaren Merkmale aufweist.

Ich weif$ nicht, ob Aristoteles in T12 an dergleichen denkt. Aber darauf kommt es nicht an.
Denn erstens ist von vornherein klar, dafd sich aus der beschriebenen Wendung kein hand-
bares Kriterium fiir lebensfahige Korper ergibt: die Liste der relevanten Merkmale ware un-
tibersehbar. Und zweitens ist es schon bedeutsam genug, die zum Werkzeug fiir eine be-
stimmte Lebensweise geeigneten und deshalb potentiell Leben habenden Korper durch not-

wendige Bedingungen zu charalterisieren.

Diese Bedingungen sind zwar ohne Rekurs auf Lebensfunktionen beschreibbar. Aber sie
sind nur in einem lebendigen Korper — durch die vegetative Seele — gewahrleistet. IThre Ge-
wahrleistung ist eine Lebensfunktion. Ein totes Auge wird triib, der Lauf eines toten Reihers
zerfallt, und ganz buchstédbich: alles fressen die Wiirmer. Das geschieht nicht sofort — wie ja
auch die abgetrennten Teile mancher Kerbtiere eine gewisse Zeit weiterleben. Aber dann

sterben sie, und ebenso zerfallen die Teile eines Leichnams,

T14."... weil sie keine Werkzeuge haben zur Erhaltung ihrer natiirlichen [d.h. der Natur

des Tiers, dessen Teile sie sind, entsprechenden] Beschaffenheit."®

Bereits durch notwendige Bedingungen wie die genannten wird der lebensfahige Korper

daher als nachstes, und nicht nur bleibendes, Material charakterisiert.

Die Frage, was es fiir einen natiirlichen Korper heifit, zum Werkzeug fiir eine spezifische
Lebensweise geeignet und somit potentiell als Exemplar der jeweiligen Art lebendig zu sein,
1463t sich durch die Angabe notwendiger, auf keine Lebensfunktionen rekurrierender Bedin-
gungen nicht abschlieSfend beantworten. Aber das heifst nur, dafs jede Antwort fragmenta-
risch ist und erganzungsbediirftig bleibt. Die Sinnhaftigkeit der begrifflichen Unterschei-
dung zwischen

e einem lebensfahigen Korper, der zum Werkzeug geeignet (organikos) ist, und

e einem lebendigen Korper, der als Werkzeug (organon) fungiert,

und somit die Kohdrenz der Terminologie von De anima II 1 ist hierdurch aber durchaus
nicht beeintrachtigt. Und es liefSe sich sogar ergénzen, daf$ die aristotelische Rede von einer
Werkzeugfunktion des ganzen Korpers (s.o. T1-T3) {iberhaupt nur dadurch Sinn macht, dafs

man die Rede von einem zum Werkzeug geeigneten Korper versteht.

6 De anima 15, 411b23-4: dgyava Yoo ovk €xovoy wote owlewy v ¢pvowv. — Zum Vorherigen ebd.
b19-22 ("Kerbtiere": entoma, b20; "eine gewisse Zeit": tina chronon, b22). Ebenso De longitudine et brevita-
te vitae 6, 467a20-2 und De juventute et senectute, de vita et morte 2, 468b5-7.

14



