
 1 

Vortrag auf der von Georg Toepfer und Francesca Michelini organisierten Ta-

gung Organismus. Die Erklärung der Lebendigkeit (Humbold Universität Berlin, 

Dez. 2012). 

Druckfassung (April 2013). Der Tagungsband soll in der Reihe Lebenswissen-

schaften im Dialog, Verlag Karl Alber erscheinen 

 

Sôma organikon (Aristoteles, De anima 412b5-6). Zum ontologischen Sinn des Werkzeug-

vergleichs 

Gottfried Heinemann (Kassel) 

Vorbemerkung: Die in der Überschrift zitierte Wendung – sôma ... organikon1 – gehört zur 

aristotelischen Definition von "Seele", d.h. von Lebendigsein. Sie wird meist so übersetzt, als 

wäre von einem Körper (sôma) die Rede, der "organisch", "organisiert" oder "mit Organen 

ausgestattet" (organikon) ist.2 "Seele", oder Lebendigsein, wäre demnach dasselbe wie "die 

erste Entelechie" eines "natürlichen mit Organen ausgestatteten [und insofern "organischen"] 

Körpers".3 – Man muß nicht sogleich verstehen, was hier "erste Entelechie" heißt. Bei der 

zitierten Übersetzung ist das sogar ganz unverständlich;4 dieser Aufsatz soll zur Erklärung 

beitragen. 

Die durch organikon angezeigte Werkzeugfunktion wird bei der zitierten Auslegung an die 

als "Werkzeug" (organon) fungierenden Teile des Körpers delegiert.5 Demgegenüber betonen 

                                                           
1 Aristoteles, De anima II 1, 412b5-6, cf. a28-b1. 

2 O. Gigon (Aristoteles: Vom Himmel, Von der Seele, Von der Dichtkunst, übers. und hg., repr. München: 

dtv 1983, zu 412b6) und H. Seidl (Aristoteles: Über die Seele, übers. und hg, Hamburg: Meiner 1995): 

"organisch", ebenso R. Polansky (Aristotle's De anima, CUP 2007, p. 160): "organic"; die ROT (The Com-

plete Works of Aristotle. The Revised Oxford Translation, ed. by J. Barnes, Princeton 1984) hat "organized"; 

W. Theiler (Aristoteles: Über die Seele, übers., 6. Aufl. Berlin: Akademie Verlag - Darmstadt: wbg 1983) 

und Gigon (a.a.O. zu 412a28) "mit Organen ausgestattet", ebenso D.W. Hamlyn (Aristotle. De anima, 

Books II and III, tr. with introd. and notes, Oxford: Clarendon 1968). Weitere Belege bei A.P. Bos, The 

Soul and Its Instrumental Body. A Reinterpretation of Aristotle's Philosophy of Living Nature, Leiden-

Boston: Brill 2003 (= Bos 2003), p. 85 f., Anm. 75 

3 De anima II 1, 412b5-6 (Übers. Theiler bzw. Gigon). – Vgl. aber unten, T12.  

4 "Entelechie" hat hier nichts mit dem Abschluß einer Entwicklung zu tun: Tiere sind schon vor die-

sem Abschluß (d.h. etwa: vor der Geschlechtsreife) lebendig; die Definition der Seele differenziert 

nicht zwischen Kindern, Erwachsenen und Greisen. Vielmehr bildet sie den Rahmen, innerhalb des-

sen eine Unterscheidung zur Seele gehöriger Vermögen und demgemäß auch eine Differenzierung 

nach Lebensphasen erfolgt (vgl. R. Johnston: "Aristotle's De Anima: On Why the Soul is Not a Set of 

Capacities", Brit. J. Hist. Philos. 19 (2011) 185-200) – Wie auch bei den Verwendungsfällen in De gene-

ratione animalium (II 1, 734a16-735a4) kann entelecheia in De anima II 1 mit energeia gleichgesetzt wer-

den. 

5 Vgl. z.B. J. Whiting ("Living Bodies", in: M. Nussbaum and A. Rorty, eds., Essays in Aristotle's De 

anima, OUP 1992, p. 75-91, hier p. 77): Die Charakterisierung des Körpers als organikon "means that it 

has organs which are defined by their functions, and therefore that it cannot exist in the absence of 



 2 

einige Interpreten zu Recht, daß der griechische Wortlaut das gar nicht hergibt. Die Charak-

terisierung eines Körpers (sôma) als organikon unterstellt eine Werkzeugfunktion dieses Kör-

pers selbst; deren Zusammenhang mit einer Werkzeugfunkton seiner Teile ist zwar nicht 

ausgeschlossen, wird aber auch nicht präjudiziert.6 

Welcher Körper dies ist, muß sich aus dem Kontext ergeben. Dabei halte ich es – mit der 

Mehrzahl der Interpreten – für unabweisbar, daß Aristoteles hier von dem ganzen Körper 

des jeweiligen Lebewesens spricht:7 was man im Deutschen auch den Leib nennt, und des-

sen Lebendigsein eben die "Seele" ist. Von einer Werkzeugfunktion des ganzen Körpers ist 

bei Aristoteles ja auch an anderen Stellen die Rede.8  

Zu beachten bleibt allerdings, daß die Definition von "Seele" in De anima II 1 diese Werk-

zeugfunktion nicht umstandslos unterstellt: Ausgangspunkt ist hier nicht der lebendige 

Körper als Werkzeug (organon), sondern der potentiell lebendige Körper als organikon, d.h. 

als "zum Werkzeug geeignet".9 Was dabei unter einem potentiell lebendige Körper zu ver-

                                                                                                                                                                                     

soul, without which these organs could not perform their functions." Ähnlich Polansky (a.a.O. 160): 

"The body is organic through being composed of parts that provide instruments for the soul." – Diese 

Interpretation läßt sich bekanntlich bis auf Alexander von Aphrodisias zurückverfolgen (vgl. Bos 

2003, 85n75).  

6 L.A. Kosman, "Animals and other beings in Aristotle", in: Philosophical issues in Aristotle's biology, ed. 

by A. Gotthelf and J.G. Lennox, CUP 1987, p. 360-391, hier p. 376 f.; S. Everson, Aristotle on Perception, 

CUP 1997, p. 64 f. (dazu im Hauptpunkt bestätigend: J. Barnes, Rez. zu Everson, Class. Rev. 49 (1999) 

120-122, hier p. 121); Bos 2003, 85 ff.; ders., "Aristotle's De Anima II.1: The Traditional Interpretation 

Rejected", in: Aristotle and Contemporary Science, ed. by D. Sfendoni-Mentzou et al., Vol. II, New York 

etc.: Lang 2001, p. 187-201 (= Bos 2001), hier p. 190 ff.; S. Menn, "Aristotle's definition of soul and the 

programme of the De anima", OSAP 22 (2002) 83-139, hier p. 108 ff. Auch Polansky (a.a.O. 160) betont, 

daß "organikon probably means 'instrumental' or having the power of an instrument". – Leider bleibt 

Kosmans bahnbrechender Aufsatz in den späteren Beiträgen unerwähnt; das gilt auch für die aus-

führlich dokumentierte Diskussion bei Bos (2003, 85 ff. vgl. bes. den Schluß von Anm. 75 sowie p. 92 

f.). Vgl. jetzt aber die vervollständigten Angaben in ders., "The tongue is not the soul's instrument for 

tasting in Aristotle, On the soul II 10", Hermes 140 (2012) 375-385, Anm. 1. 

7 Demgegenüber identifizieren Everson und Bos den von Aristoteles in De anima II 1 als organikon 

charakterisierten Körper mit bestimmten, als Träger von Seelenfunktionen fungierenden Teilen des 

Leibes. Bei Everson (1997, 67 f.) sind das insbesondere die Sinnesorgane (und der ganze Leib nur "ab-

geleiteterweise", p. 249 f.), bei Bos (2001, 189 f. und 197 f.) das von Aristoteles an anderen Stellen er-

wähnte pneuma (oder ein Analogon, wo dieses fehlt). Da die Erklärung von organikon als "werkzeug-

haft" oder "zum Werkzeug geeignet" oft mit der letzteren These gleichgesetzt wird, komme ich auf sie 

später nochmals zurück  

8 PA I 1, 642a11 (s.u. T2, dazu W. Kullmann, Aristoteles: Über die Teile der Lebewesen, übers. und erl., 

Berlin: Akademie Verlag - Darmstadt: wbg 2007, 317); PA I 5, 645b16 f. (s.u. T3, dazu Kullmann a.a.O. 

356). Ebenso De anima. II 4, 415b18-20. 

9 Vgl. Menn (a.a.O. 109): organikon = "suited for being used as an instrument"; ebenso bereits Kosman 

(a.a.O. 377):. "to be a horse's body ... is to be an instrument capable of being (or doing) that, the actual 

being (or doing) of which is specified in the formal account of being a horse." 



 3 

stehen ist und was es für einen solchen Körper heißt, zum Werkzeug geeignet – im Unter-

schied zu: als Werkzeug fungierend – zu sein, bleibt erklärungsbedürftig.10 

1. Das Wort "Organismus" oder ein direktes Äquivalent kommt bei Aristoteles nicht vor. 

Aber was nach Kant "organisierte Wesen" auszeichnet, daß Teile und Ganzes einander wech-

selseitig als Zweck und Mittel bedingen,11 trifft auf alle Lebewesen nach Aristoteles zu. Diese 

Wechselseitigkeit ist bei Aristoteles bekanntlich gemäß der Unterscheidung von vier Arten 

der Ursache differenziert. Der Werkzeugvergleich, über den ich hier sprechen will, illustriert 

diese Differenzierung in einem wichtigen Punkt. Wie Werkzeuge (organa, Pl.), haben Teile 

eines Lebewesens jeweils eine charakteristische Funktion; ihre charakteristischen Merkmale 

sind dieser Funktion angepaßt. Wie bei Werkzeugen erklärt sich einerseits ihr Vorhanden-

sein aus ihrer Funktion. Und andererseits erklärt sich das Zustandekommen der funktions-

gemäßen Leistung aus ihrem Gebrauch. 

Näher betrachtet, trifft dies insbesondere auf die ungleichteiligen Teile eines Lebewesens zu; 

Aristoteles spricht oft so, daß zwischen "Werkzeug" (organon) und "ungleichteiliger Teil" gar 

kein terminologischer Unterschied ausmachbar ist. – Die zugrundeliegende Unterscheidung 

zwischen gleichteiligen und ungleichteiligen Teilen eines Lebewesens ist ganz elementar. 

Gleichteilig ist, was mit seinen Teilen gleichartig ist; ungleichteilig ist, worauf dies nicht zu-

trifft.12 Knochen, Blut, Muskelgewebe usw. sind gleichteilig. Denn jeder Teil eines Stücks 

Knochen ist wieder ein Stück Knochen, usf. Ein Herz ist nicht gleichteilig, denn ein halbes 

Herz ist kein Herz; ebenso eine Hand, denn eine halbe Hand ist keine Hand usf.13 Ungleich-

teilige Teile sind aus gleichteiligen gebildet.14 Diese sind somit ihr Material;15 sie werden als 

geeignetes Material für die Bildung ungleichteiliger Teile mit funktionsgemäßen Merkmalen 

benötigt. Der Vergleich mit einem Werkzeug funktioniert auch hier: Wie eine Säge nur funk-

                                                           
10 Siehe unten, Abschnitt 6. Die Teile des Körpers kommen dann dadurch ins Spiel, daß die Eignung 

des Körpers zum Werkzeug auf eine entsprechende Eignung der Teile als ihre notwendige Bedingung 

zurückführbar ist. 

11 KU § 65 f. 

12 Demgemäß werden gleichteilige Teile durch Massenterme, ungleichteilige Teile durch (echte) Sorta-

le (d.h. count nouns) charakterisiert. – Zu dieser Unterscheidung jetzt der SEP-Artikel "The Metaphy-

sics of Mass Expressions" von M. Steen (http://plato.stanford.edu/entries/metaphysics-massexpress, 

Nov 8, 2012, download Nov. 15, 2012). 

13 Beachte: es gilt auch homöomere Gemische. Die Hand ist nicht deshalb ungleichteilig, weil sie aus 

unterschiedlichen Materialien (Knochen, Sehnen, Muskel- und Bindegewebe usw.), sondern weil sie 

nicht aus Händen besteht. 

14 PA II 1, 646b25-7; ebd. 2, 647b21-5. 

15 PA II 2, 647b22: ὡς ὕλη, d.h. "als Material" – nicht, wie in Kullmanns Übersetzung: "gewissermaßen 

Material". 



 4 

tioniert, wenn sie aus Eisen ist, so muß der Kehlkopf zur Schallverstärkung aus steifem 

Knorpel bestehen.16 

Wie der Körperteil als Werkzeug für eine Funktion, so wird der ganze Körper von Aristote-

les als Werkzeug der Seele beschrieben: 

T1. "Die Kunst muß Werkzeuge verwenden, die Seele den Körper."17 

Und demgemäß: 

T2. "... der Körper ist Werkzeug".18 

In der Einleitung zu PA stellt Aristoteles die Sache so dar, als wäre das eine Schlußfolgerung:  

T3. "Jedes Werkzeug ist zu einem Zweck, von den Körperteilen ist jeder zu einem Zweck, 

der Zweck ist eine Tätigkeit (praxis), deshalb ist klar, daß der ganze Körper zwecks einer 

                                                           
16 Phys. II 9, 200b4-7; PA I 1, 642a9-13. – Zum Kehlkopf unten, Abschnitt 6. 

17 De Anima I 3, 407b25-6: δεῖ γὰρ τὴν μὲν τέχνην χρῆσϑαι τοῖς ὀργάνοις, τὴν δὲ ψυχὴν τῷ σώματι. 

– Thema ist hier die pythagoreische Lehre, daß eine Seele in unterschiedlichsten Körpern wiederge-

boren werden kann (b20 ff.). Nach Aristoteles ist das absurd: Der Flöte entlockt die Kunst des Zim-

mermanns keinen Ton (b24-5); ebenso belebt die Seele keinen Leib, zu dem sie nicht paßt.  

Dieses Beispiel unterläuft auch die zugrundeliegende Vorstellung von einer nachträglichen Verbin-

dung der schon vorhandenen Seele mit einem Leib (vgl. b15): Ohne Flöten gibt es keine Kunst des 

Flötenspiels, und ohne den Leib gibt es nach Aristoteles keine Seele, die dessen Lebendigkeit ist. Aris-

toteles sagt das hier noch nicht. Aber durch die Wahl des Beispiels beugt er einem solchen Mißver-

ständnis des Werkzeugvergleichs vor. 

In seiner Interpretation der Stelle rekurriert A. Bos ("Why the soul needs an instrumantal body ac-

cording to Aristotle (Anim. I 3, 407b13-26)" Hermes 128 (2000) 20-31) auf den einzigen Fall, in dem die 

zitierte Vorstellung bei Aristoteles eine Anwendung hat: den Zeugungsvorgang, bei dem nach Bos 

das sperma als "instrumental body" fungiert (p. 26). Nach Aristoteles (De anima II 1, 412b26-7; dazu 

treffend Polansky a.a.O. 166) sind aber sperma und karpos (pflanzlicher Same) vor der Befruchtung nur 

potentiell solche Körper, wie sie seiner Definition von "Seele" als "zum Werkzeug geeignet" vorausge-

setzt sind. Beim Zeugungsvorgang ist das sperma zwar körperlicher Überträger der Form, aber kein 

Lebewesen. 

Irritierend ist bei Bos auch die Behauptung, daß Aristoteles die Seele als unbewegten Beweger, nicht 

wie Platon als Selbstbeweger, beschreibt (p. 22 f.). Unbewegter Beweger ist nach Aristoteles nicht die 

Seele, sondern das Erstrebte und das machbare Gute (De anima III 10, 433b11 bzw. b16). Selbstbeweger 

ist das Tier (ebd. b28); soweit die Seele den Körper bewegt, dessen entelecheia sie ist, wirkt nicht Eines 

auf Anderes ein. – Zu der (auf die Interpretation von De anima II 4, 415b10 ff. durch Alexander von 

Aphrodisias zurückführbaren) Auffassung der Seele als unbewegten Beweger vgl. K. Corcilius, "Aris-

totle's definition of non-rational pleasure and pain and desire", in: Aristotle's Nicomachean Ethics: A 

Critical Guide, ed. by J. Miller, CUP 2011, S. 117-143, hier bes.: S. 118, 135-137. Polansky (a.a.O. 210) 

ignoriert, daß prôton (De anima II 4, 415b21) = prôtê (Phys. II 3, 194b30). 

18 PA I 1, 642a11: ... τὸ σῶμα ὄργανον. – Die ganze Stelle (a9-13) lautet in der Übersetzung von Kull-

mann: "... so wie das Beil hart sein muß, wenn man mit ihm Holz spalten will, und wenn hart, dann 

aus Bronze oder Eisen, so ist es auch notwendig, daß der Körper von der und der Beschaffenheit ist 

und aus den und den Bestandteilen besteht, wenn er seine Aufgabe erfüllen soll; denn der Körper ist 

ein Werkzeug (zu einem bestimmten Zweck existiert ja jeder seiner Teile und ebenso auch das Gan-

ze)." 



 5 

vollständigen Tätigkeit gebildet ist.19 Denn das Sägen ist nicht um der Säge willen da, 

sondern umgekehrt; das Sägen ist nämlich ein Gebrauch. Daher ist der Körper irgendwie 

zwecks der Seele da, und die Teile zwecks der Leistungen, für die sie von Natur be-

stimmt sind."20 

Dieser Schluß von den Teilen aufs Ganze ist fragwürdig.21 Betrachte ein selbsterhaltendes 

System S aus den Teilen A und B. Dabei habe A die Funktion, B zu erhalten; und B habe die 

Funktion, A zu erhalten. Die Selbsterhaltung von S ergibt sich somit aus der kombinierten 

Funktion der Teile A und B. Aber daraus folgt nicht, daß S die Funktion hat, sich selbst zu 

erhalten. Es ist nicht einmal klar, was das heißen soll. – Hingegen ergibt sich der Sinn der 

Funktionszuweisungen an die Teile A und B, d.h. die Auszeichnung ihrer jeweiligen Wir-

kung als ihre Funktion, umstandslos aus der Charakterisierung von S als selbsterhaltend. Sie 

ist relativ auf diese Beschreibung; die Selbsterhaltung von S fungiert als letztlicher Zweck.  

Es ist deshalb wichtig zu verstehen, daß die aristotelische Auffassung des Körpers als 

"Werkzeug" der Seele nicht von dem zitierten Argument abhängig ist. In diesem wird die 

Seele mit einer "vollständigen Tätigkeit" (praxis plêrês) identifiziert, die den Zweck (oder die 

Funktion) des ganzen Körpers ausmachen soll. Diese Auszeichnung der Seele als Zweck ist 

bei Aristoteles bekanntlich nicht die Definition von "Seele", sondern eine Charakterisierung, 

die sich erst aus dieser ergibt.  

2. Seele ist Lebendigsein – mit dieser Formel beschreibe ich einen Sprachgebrauch, den Aris-

toteles ganz selbstverständlich voraussetzt.22 Die Formel ist keine Definition. Aber sie ver-

weist auf den Ausgangspunkt, von dem her Aristoteles eingangs des II. Buchs von De anima 

seine "allgemeinste Erklärung" von "Seele" entwickelt.23 Ich beginne demgemäß in diesem 

und dem nächsten Abschnitt mit einigen Plausibilitätsbetrachtungen; anschließend kom-

mentiere ist die wichtigsten Schritte der Erklärung, die in De anima II 1 ausgearbeitet ist. 

                                                           
19 "Vollständig": plêrês (645b17) – nicht: "vielgliedrig" (polymerês; zu dieser von einigen Interpreten 

bevorzugten Textvariante Kullmann a.a.O. 356 ad loc.). 

20 PA I 5, 645b14-20: ᾽Επεὶ δὲ τὸ μὲν ὄργανον πᾶν ἕνεκά του, τῶν δὲ τοῦ σώματος μορίων ἕκαστον 

ἕνεκά του, τὸ δ' οὗ ἕνεκα πρᾶξίς τις, φανερὸν ὅτι καὶ τὸ σύνολον σῶμα συνέστηκε πράξεώς τινος 

ἕνεκα πλήρους. Οὐ γὰρ ἡ πρίσις τοῦ πρίονος χάριν γέγονεν, ἀλλ' ὁ πρίων τῆς πρίσεως· χρῆσις 

γάρ τις ἡ πρίσις ἐστίν. ῞Ωστε καὶ τὸ σῶμά πως τῆς ψυχῆς ἕνεκεν, καὶ τὰ μόρια τῶν ἔργων πρὸς ἃ 

πέφυκεν ἕκαστον.  

21 Vgl. Kullmann (a.a.O. 356) ad loc.; J. Lennox (Aristotle: On the Parts of Animals I-IV, tr. with introd. 

and comm., OUP 2001, p. 176 ad loc.) spricht treffend von einer "fallacy of composition". 

22 In diesem Sinne De anima II 2, 413a21-2: ... διωρίσϑαι τὸ ἔμψυχον τοῦ ἀψύχου τῷ ζῆν ("... daß sich 

das Beseelte vom Unbeseelten dadurch, daß es lebt, unterscheidet"). 

23 "Allgemeinste Erklärung": koinotatos logos (De anima. II 1, 412a5-6). 



 6 

Ich sage: Seele ist Lebendigsein, nicht Leben (wie man auch hört). Von "Seele" kann also nur 

die Rede sein, wenn zugleich davon die Rede ist, daß etwas lebendig ist. Dieses Etwas ist 

nicht das Leben, die Seele selbst oder ein Geist (das alles wäre einfach nur widersinnig). Bei 

Aristoteles ist es ein "natürlicher Körper" von bestimmter Beschaffenheit.24 Man möchte fra-

gen: Warum nicht z.B. eine Person? Tatsächlich ist das gar nicht ausgeschlossen, da nach 

Aristoteles auch Personen natürliche Körper von bestimmter Beschaffenheit sind. Aber die 

Definition ist allgemeiner. Sie betrifft alles, was in einem biologisch relevanten Sinne leben-

dig ist: Pflanzen und Tiere, wobei der Mensch zunächst nur als eine unter vielen Tierarten 

gilt.  

Aber gerade bei uns selbst sehen wir, daß dieses Lebendigsein mit dem Sein zusammenfällt. 

Ich existiere nur als dieser lebendige Körper. Wenn mein Körper nicht mehr lebendig ist, bin 

ich nicht mehr; der lebendige Körper hört auf zu existieren, wenn er aufhört, lebendig zu 

sein. Lebendigsein ist keine Eigenschaft; sein Aufhören ist keine Veränderung, sondern Ver-

nichtung. 

Lebendigsein ist daher auch ein Begriff von Identität. In den Vorbemerkungen zu seiner De-

finition von Seele erklärt Aristoteles, Leben sei dasselbe wie  

T4. "selbstverursachte Ernährung sowie Zunahme und Abnahme".25 

Der Begriff des Lebens wird naheliegenderweise am Stoffwechsel als der elementarsten Le-

bensfunktion festgemacht. Bemerkenswert ist dann aber sogleich die Erwähnung von Zu- 

und Abnahme. Was hier gemeint ist, wird durch die gängigen Übersetzungen eher verstellt: 

Statt "Abnahme" (so Theiler treffend für phthisis) schreibt Gigon "Verfall", Seidl "Schwinden", 

die ROT und Hamlyn "decay", Polansky (2007, 151 f.) "decline". Dabei erklärt Polansky (ebd. 

152) ganz richtig, daß hier – ich möchte sagen: vor allem – an eine Zu- und Abnahme bei 

wechselndem Ernährungsstand, z.B. auch Winterschlaf, und an den jahreszeitlichen Vitali-

                                                           
24 Ebd. 412a11-2 – "von bestimmter Beschaffenheit": toionde (ebd. a16-7, vgl. b11 und b27) – In Anleh-

nung an zeitgenössischen Sprachgebrauch (vgl. Platon, Lg. 891c3: physis; ebd. 892c5: physei) kann Aris-

toteles die sog. Elemente auch als "die natürlichen Körper" bezeichnen (vgl. z.B. Phys. IV 1, 208b8-9, 

Met. VII 2, 1028b10). Diese Wendung ist aber nicht für die Elemente reserviert (vgl. z.B. Phys. II 2, 

193b24 und bes. De caelo I 3, 270a29-33). Für die Annahme von Bos (2001, 188 f. und 2003, 74 ff.), daß 

auch an der o.g. Stelle (De anima II 1, 412a11-2) von "elementaren" Körpern, insbes. dem sog. pneuma, 

die Rede sei, spricht zwar vielleicht die anschließende Bemerkung, die natürlichen Körper seien 

"Prinzipien der anderen" (a12-3; dazu Bos 2003, 75 f.). Die Annahme scheitert aber daran, daß dann 

ein "elementarer" Körper "Leben" und somit "selbstverursachte Ernährung sowie Zunahme und Ab-

nahme" (a14-5) "haben" müßte. Was Bos allenfalls zeigen kann, ist aber etwas ganz anderes, nämlich: 

daß nach Aristoteles ein elementarer Körper, das sog. "natürliche Feuer", als Träger bestimmter Stoff-

wechselfunktionen erforderlich ist (vgl. De Juventute etc. 14 = De respiratione 8, 474b10 ff., dazu Bos 

2003, 82). Diese, und somit das "Leben" im Sinne "selbstverursachter Ernährung sowie Zunahme und 

Abnahme" eignen aber nicht dem "natürliche Feuer" als solchem, sondern dem lebendigen Leib, des-

sen Teil es ist. 

25 Ebd. 412a14-5: di' hautou trophê te kai auxêsis kai phthisis. 



 7 

tätszyklus von Pflanzen zu denken ist. Sogleich an altersbedingten Verfall und jugendliches 

Wachstum zu denken, ist geradezu irreführend, da in diesem Fall die ernährungsbedingte 

Zu- und Abnahme mit entsprechenden Phasen von Entstehen und Vernichtung einhergeht.26  

Der somit angedeutete (aber nicht ausgeführte) Zusammenhang des Zu- und Abnehmens 

mit der Ernährung ist auch bei einem Komödienfragment vorauszusetzen, dessen Wortlaut 

sich mit den obigen Zitaten auffällig überschneidet:27  

T5. (Schuldner S im Disput mit Gläubiger G) S: Wenn man zu einer Zahl einen Stein hin-

zufügt oder wenn man einen wegnimmt, ist sie noch dieselbe Zahl? – G: Nein. – S: Und 

wenn man eine Elle um ein Stück verlängert oder verkürzt, bleibt dann das Maß beste-

hen? – G: Nein. – S: Nun schau auf die Menschen: Der eine nimmt zu, der andere ab.28 Im 

Wechsel (metallaga) sind alle die ganze (Lebens-) Zeit. Was aber seiner Natur nach (kata 

physin) wechselt und nie im selben (sc. Zustand) bleibt, das ist doch wohl ein anderes (he-

teron) als das, von dem es sich abgesetzt hat (tou parexestakotos). Auch du und ich sind 

gestern andere, heute andere, morgen andere und nicht dieselben nach dieser Regel ... 

(weshalb der Schuldner für das früher geliehene Geld gar nicht zuständig ist). 

Daß es nach Aristoteles zu der beschriebenen Lebensfunktion gehört, das Lebewesen als 

Exemplar seiner Art und somit als Substanz zu erhalten,29 besagt daher auch, daß bei aller 

Zu- und Abnahme die Selbigkeit eines Lebewesens durch seine "Seele" gewährleistet ist.  

3. Plutarch (Theseus 23,1) erwähnt das zitierte Argument im Zusammenhang mit einem Ge-

dankenexperiment, das als "Schiff des Theseus" Karriere gemacht hat. Ich referiere hier die 

moderne, im Kern auf Hobbes (De corpore II 11,7) zurückgehende Version:  

T6. Bei der wiederholten Reparatur eines hölzernen Schiffs werden nacheinander alle 

Teile durch neue ersetzt. Anschließend werden die alten Teile in ihrer alten Anordnung 

neu zusammengesetzt. Welches der beiden Schiffe ist das ursprüngliche Schiff? 

                                                           
26 Vgl. zum Zusammenhang von Entstehen und Wachstum beim Embryo GA II 4, 739b33 ff.; die näh-

rende Seele ist hier keine andere als die erzeugende Seele (ebd. 740b36-7: εἰ οὖν αὕτη ἐστὶν ἡ 

ϑρεπτικὴ ψυχή, αὕτη ἐστὶ καὶ ἡ γεννῶσα).  

27 Epicharm, DK 23 B 2 (= Diogenes Laertios III 11) – ab "nun schau" wörtlich übersetzt. Schuldner und 

Gläubiger nicht bei D.L., vgl. aber bei DK das ebd. an das Zitat aus D.L. anschließende Testimonium 

(Plutarch). Nach einem zweite Testimonium bei DK (ebd., Anon. in Plat. Theait.) verprügelt der Gläu-

biger den Schuldner und erklärt sich nach dessen Vorhaltungen für ebenso unzuständig. R. Wasser-

man hat dies eingangs seines SEP-Artikels "Material Constitution" zu einer Szene zusammengezogen 

(http://plato.stanford.edu/entries/material-constitution, Feb 20, 2009, download Nov. 22, 2012). 

28 ho men gar auxeth', ho de man gar phthinei (Vs. 7) 

29 In diesem Sinne De anima II 4, 416b17-9: ἡ μὲν τοιαύτη τῆς ψυχῆς ἀρχὴ δύναμίς ἐστιν οἵα σώζειν 

τὸ ἔχον αὐτὴν ᾗ τοιοῦτον. 



 8 

Wenn dieses hölzerne Schiff definitionsgemäß dasselbe wie diese Hölzer (Planken etc.) in dieser 

Anordnung ist, dann ist das aus den alten Teilen neu zusammengesetzte Schiff das ursprüng-

liche Schiff; das durch Austausch der Teile entstandene Schiff ist ein anderes Schiff. – Bei 

einem Museumsstück (wovon Plutarch spricht) leuchtet das ein, bei einem Gebrauchsgegen-

stand nicht. Bei einem Museumsstück hält die Ergänzung den Verschleiß nicht auf: sie do-

kumentiert ihn vielmehr. Es kann geradezu eine konservatorische Aufgabe sein, das Original 

durch Zusammenbau der ausgebauten Teile wiederherzustellen. Das durch Austausch der 

Teile entstandene Schiff ist demgegenüber eine bloße Kopie. Hingegen wird ein Gebrauchs-

gegenstand durch den Austausch verschlissener Teile wiederhergestellt; er ist derselbe Ge-

genstand, aber "wie neu". Niemand muß über die Teile Buch führen. Ob irgendwann alle 

Teile ausgetauscht sind,30 wird gar nicht bemerkt: das ist für die Selbigkeit des Gegenstandes 

ohne Belang. 

Diese Unterscheidung folgt der bekannten Regel, daß Kriterien für Selbigkeit durch sortale 

Prädikate festgelegt – und somit evtl. beschreibungsabhängig – sind. Aristoteles beschreibt 

den Körper eines Lebewesens in Analogie zu einem Gebrauchsgegenstand. Wir haben daher 

zu fragen: Was ist überhaupt ein Gebrauchsgegenstand?  

Auf meinem Schreibtisch liegt ein Stein, den ich vor Jahrzehnten in einem trockenen Bach-

bett gefunden habe. Der Stein dient mir als Briefbeschwerer und ist somit ein Gebrauchsge-

genstand. Aber was heißt das? Während ich dies schreibe, liegt dieser Stein nur auf den 

Schreibtisch herum. Er wird nicht verwendet, sondern liegt zur Verwendung bereit. Vor ein 

paar Wochen hatte ich ihn verlegt, und habe ihn dann vergeblich gesucht. Damals lag er also 

noch nicht einmal bereit. Gleichwohl war dieser Stein mein Briefbeschwerer und somit ein 

Gebrauchsgegenstand; das Taschenmesser, das ich stattdessen zur Briefbeschwerung be-

nutzte, war ein schlechter Ersatz. Zu einem Gebrauchsgegenstand gehört es demnach, daß 

er normalerweise zur Verwendung bereitliegt. Wenn er nicht bereitliegt, ist das eine Störung 

und wird als solche vermerkt. Er kann z.B. auch zur Reinigung oder Reparatur vorüberge-

hend außer Gebrauch genommen werden. Die Unterbrechung dient dann seiner Verwend-

barkeit: der Stein bleibt Gebrauchsgegenstand. Er bleibt es, bis ich ihn außer Gebrauch neh-

me. Aber ich kann ihn auch verschenken, verkaufen oder vererben: wenn mein Erbe ihn sei-

nerseits in Gebrauch nimmt, bleibt der Stein ein Gebrauchsgegenstand – und zwar bleibt er 

derselbe Gebrauchsgegenstand .  

Die These liegt nahe, daß die Selbigkeit eines Gebrauchsgegenstandes von der Kontinuität 

seiner Verfügbarkeit abhängig ist. Diese ergibt sich ihrerseits aus der Kontinuität eines Ver-

fügungsanspruchs: daß dies mein Briefbeschwerer ist, unabhängig davon, ob ich ihn gerade 

                                                           
30 Bei hölzernen Schiffen ist das ganz normal – man lese alte Reisebeschreibungen: Schiffe werden 

unterwegs immer wieder zur Reparatur an den Strand gezogen; Bäume werden gefällt und zu Mas-

ten, Rahen, Planken usw. verarbeitet; es wird ausgetauscht, was ausgetauscht werden muß. 



 9 

als solchen verwende, ob er zur Verwendung bereitliegt oder vorübergehend nicht einmal 

das. Die Kontinuität des Verfügungsanspruchs zeigt sich gerade an den beschriebenen Un-

terbrechungen, die eben keine Abbrüche, sondern vorübergehende Störungen der Verfüg-

barkeit sind. Dasselbe gilt auch bei einem Austausch von Teilen: Die Kontinuität des Verfü-

gungsanspruchs ist davon unbetroffen; die Kontinuität der Verfügbarkeit ist demgemäß nur 

vorübergehend gestört. Und mit der Kontinuität des Verfügungsanspruchs ist zugleich auch 

die Selbigkeit des Gebrauchsgegenstandes von der Störung gar nicht betroffen.  

Die von Aristoteles behauptete Analogie zwischen Leib und Gebrauchsgegenstand betrifft 

jedenfalls diese Selbigkeit, die im einen Fall durch den Bestand der Seele und im anderen 

Fall durch die Kontinuität eines Verfügungsanspruchs gewährleistet ist. 

4. Wenn ein natürlicher Körper Leben hat, dann ist seine Lebendigkeit oder "Seele" seine 

"Substanz". Das ist bei Aristoteles der Ausgangspunkt: Als dasjenige, was auf den Körper 

zutrifft, wenn er Leben hat,31 ist die Seele zugleich dasjenige, was es für diesen Körper heißt, 

ein Gegenstand seiner Art zu sein.32 Sie ist "Substanz" im Sinne der definitionsgemäßen 

"Form",33 zu der sich der Körper als Träger und Material verhält.34  

Nach Aristoteles verhält sich Material zu Form wie Möglichkeit zu Wirklichkeit:35 Material 

als solches ist potenzieller Träger der Form; das Auftreten der Form realisiert eine mit dem 

Material gegebene Möglichkeit. Aber die Sache ist komplizierter. "Material" ist hier das 

"nächste Material",36 über dem die Form superveniert.37 Anders als in Phys. I 7, wo ein "blei-

bendes" Material als "Prinzip" eingeführt wird,38 ist "Material" in De anima II 1 kein potentiel-

ler Träger unterschiedlicher Formen. Es ist ein "natürlicher Körper, der potentiell Leben 

                                                           
31 In diesem Sinne ebd. 412a18: kath' hypokeimenou. 

32 Ebd. 412b11: to ti ên einai tôi toioutôi sômati. 

33 Ebd. 412a19-20: ousia hôs eidos; – "definitionsgemäß": kata ton logon (ebd. b10-1). 

34 Ebd. 412a18-9: hôs hypokeimenon kai hylê.  

35 Ebd. 412a9-10: ἔστι δ' ἡ μὲν ὕλη δύναμις, τὸ δ' εἶδος ἐντελέχεια. 

36 Met. VIII 6: 1045b18: eschatê hylê. – Vgl. zum Folgenden Kosman (a.a.O. 377) und Polansky (a.a.O. 

154n13). 

37 Die Supervenienz der Form über dem Material behauptet  

T7. "Ferner ist das Material etwas Bezügliches. Denn zu einer anderen Form gehört ein anderes 

Material." (Phys. II 2, 194b8-9: ἔτι τῶν πρός τι ἡ ὕλη· ἄλλῳ γὰρ εἴδει ἄλλη ὕλη). 

Bemerkenswert ist, daß nach Aristoteles gleichwohl nicht die Form durch das Material, sondern das 

Material durch die Form determiniert ist; dazu auch G. Heinemann, "Material und Supervenienz bei 

Aristoteles", in: Antike Naturwissenschaft und ihre Rezeption, Bd. 19, hg. von J. Althoff et al., Trier: WVT 

2009, S. 47-59 

38 "Bleibend": hypomenon (Phys. I 7, 190a10 und passim); im selben Simme ebd. b13 und passim: hypo-

keimenon.  



 10 

hat".39 Und als ein solcher ist das Material potentieller Träger genau derjenigen und keiner 

anderen Form, die es als lebendiger Körper tatsächlich trägt. Wenn der Körper diese Form 

verliert, hört er auf, lebensfähiger Körper zu sein; was von ihm bleibt, ist nur noch ein 

Leichnam.40 Der umgekehrte Fall, daß ein Körper zunächst nur lebensfähig ist und dann erst 

lebendig wird, kommt bekanntlich nicht vor;41 nach Aristoteles ist eine solche Annahme 

ganz widersinnig. 

Aber deshalb ist auch zunächst gar nicht klar, worin überhaupt der Unterschied zwischen 

einem lebensfähigen und einem lebendigen Körper liegt und was daher die Unterscheidung 

von Möglichkeit und Wirklichkeit hier überhaupt soll. Die aristotelische Formel, die Seele sei  

T8. "Substanz im Sinn von Form eines natürlichen Körpers, der potentiell Leben hat",42 

und somit 

T9. "Wirklichkeit eines solchen Körpers" – oder deutlicher übersetzt: "volles Ausgebildet-

sein (entelecheia) dessen, was ein natürlicher Körper, der potentiell Leben hat, potentiell 

ist",43 

bleibt somit erklärungsbedürftig. Der Hinweis auf die zwei Bedeutungen von "Wirklichkeit" 

(entelecheia), nämlich  

T10. "entweder wie Wissen (epistêmê) oder wie dessen Vergegenwärtiging (to theôrein – 

wörtlich: das Betrachten)",44 

sowie die Präzisierung, die Seele sei Wirklichkeit "wie Wissen",45 d.h. sie sei 

T11. "Wirklichkeit im ersteren Sinn eines natürlichen Körpers, der potentiell Leben hat",46 

                                                           
39 De anima. II 1, 412a20: sôma physikon dynamei zôên echon. 

40 In diesem Sinne ebd. 412b25-6: ἔστι δὲ οὐ τὸ ἀποβεβληκὸς τὴν ψυχὴν τὸ δυνάμει ὂν ὥστε ζῆν, 

ἀλλὰ τὸ ἔχον· ‒ "Potential zum Leben (dynamei on hôste zên) ist nicht der der Seele verlustige, sondern 

der sie habende Körper."  

41 Beachte: Die durch das männliche sperma zur Bildung eines Embryo angeregten katamenia sind sind 

zunächst ein bloßer Teil des weiblichen Körpers. Als "lebensfähiger Körper", der durch das sperma 

belebt würde, kommen sie nicht in Betracht. 

42 Ebd. 412a19-21: τὴν ψυχὴν οὐσίαν εἶναι ὡς εἶδος σώματος φυσικοῦ δυνάμει ζωὴν ἔχοντος. 

43 Ebd. 412a21-2: ... τοιούτου ἄρα σώματος ἐντελέχεια.  

44 Ebd. 412a22-3: αὕτη δὲ (die ἐντελέχεια, a22) λέγεται διχῶς, ἡ μὲν ὡς ἐπιστήμη, ἡ δ' ὡς τὸ ϑεω-

ρεῖν. Vgl. ebd. a9-11: τὸ δ' εἶδος ἐντελέχεια, καὶ τοῦτο διχῶς, τὸ μὲν ὡς ἐπιστήμη, τὸ δ' ὡς τὸ 

ϑεωρεῖν. 

45 412a23: ... φανερὸν οὖν ὅτι ὡς ἐπιστήμη. 

46 Ebd. 412a27-8: ἡ ψυχή ἐστιν ἐντελέχεια ἡ πρώτη σώματος φυσικοῦ δυνάμει ζωὴν ἔχοντος. – 

Zwischen T10 und T11 weist Aristoteles darauf hin, daß das Wissen seiner Vergegenwärtigung "der 

Entstehung nach" (têi genesei, a26) vorausgehen muß. Die "Wirklichkeit im ersteren Sinn" ist daher 



 11 

behebt diese Unklarheit nicht. Aber diese Unterscheidung ist für das gegenwärtige Thema 

bedeutsam, weil sie zugleich auch eine – von mir im vorigen Abschnitt erörterte – Eigentüm-

lichkeit von Gebrauchsgegenständen betrifft:  

5. Der Gebrauchsgegenstand ist auch dann Gebrauchsgegenstand, wenn er zur Verwendung 

bereitliegt. Das Bereitliegen entspricht hier dem Wissen; die Verwendung seiner Vergegen-

wärtigung. Das heißt: Der zur Verwendung bereitliegende Gebrauchsgegenstand ist wirklich, 

nicht nur potentiell Gebrauchsgegenstand. Mein Schreibtischstein dient mir wirklich als 

Briefbeschwerer – ganz unabhängig davon, ob ich ihn gerade als solchen verwende oder ob 

er nur zur Verwendung bereitliegt.  

Beiläufig war in meiner obigen Diskussion aber auch von diesem Stein als potentiellem 

Briefbeschwerer die Rede: Als der Stein im Bachbett lag und ich ihn mir griff, war er kein 

Briefbeschwerer, aber zum Briefbeschwerer geeignet. Ich habe den Stein aber zunächst nur ge-

griffen und mitgenommen, weil er mir gefiel. Erst später habe ich seine Eignung zum Brief-

beschwerer entdeckt und schließlich die somit entdeckte Möglichkeit, ihn zu meinem Brief-

beschwerer umzufunktionieren, in die Tat umgesetzt. Erst mit diesem letzten Schritt wurde 

der Stein zu meinem Briefbeschwerer und somit zu einem Gebrauchsgegenstand. Er ist jetzt, 

wie gesagt, wirklich mein Briefbeschwerer – in der Terminologie von T10: wirklich "wie Wis-

sen", wenn er zur Verwendung bereitliegt; und wenn ich ihn tatsächlich verwende, wirklich 

"wie dessen betrachtende Vergegenwärtigung (to theôrein )". Aber ohne diese Verwendung 

ist er immer noch wirklich ein – zum Briefbeschwerer geeigneter – Stein. 

Dies ist der entscheidende Unterschied zwischen meinem Stein und dem potentiell lebendi-

gen Körper, von dem Aristoteles spricht. Der Stein kann zum Briefbeschwerer geeignet sein, 

ohne zu dieser Verwendung bereitzuliegen. Er ist dann potentiell Briefbeschwerer, ohne 

wirklich Briefbeschwerer zu sein. Hingegen ist nach Aristoteles kein natürlicher Körper po-

tentiell lebendig, ohne wirklich lebendig zu sein.47  

Das bleibt zu beachten, wenn Aristoteles die obigen Definitionen (T8, T9, T11) mit der Be-

merkung erläutert, potentiell Leben habend sei ein Körper, der "zum Werkzeug geeignet" 

(organikon) ist48 – woraus sich schließlich folgende "gemeinsame Charakterisierung jeglicher 

Seele" ergibt: 

                                                                                                                                                                                     

auch "der Entstehung nach" die "erste Wirklichkeit". Dieser (einigermaßen unschädliche) Doppelsinn 

von prôtê muß wohl hingenommen werden (ebenso, wenn ich recht verstehe Polansky a.a.O. 159 f.). 

47 Derselbe Unterschied ergibt sich, wenn man den zum Briefbeschwerer geeigneten Stein mit Aristo-

teles als Material meines Briefbeschwerers beschreibt: Der Stein ist bleibendes Material; anders als der 

lebensfähige Körper ist er kein nächsten Material, über dem die "Form" und "definitionsgemäße Sub-

stanz" superveniert.  

48 Ebd. 412a28-b1. 



 12 

T12. "Wirklichkeit im ersteren Sinn eines natürlichen, zum Werkzeug geeigneten Kör-

pers".49 

Die Erläuterung von "potentiell Leben habend" durch "zum Werkzeug geeignet" aber ändert 

nichts daran, daß Wirklichkeit hier Lebendigsein ist. Anders als der zum Briefbeschwerer 

geeignete Stein existiert der zum Werkzeug geeignete und daher lebensfähige Körper nur, in-

dem er lebendig ist und als Werkzeug fungiert. Was es für diesen Körper heißt,  

 "zum Werkzeug geeignet" (organikon),  

im Unterschied zu  

 als Werkzeug fungierend und somit "Werkzeug" (organon) 

zu sein, läßt sich nicht durch die Analogie zu dem Stein erläutern; es bleibt erklärungsbe-

dürftig.  

6. Soweit ich sehe, tragen die Ausführungen in De anima II 1 zu dieser Erklärung nicht mehr 

viel bei. Der an T12 anschließende Hinweis, man solle die Werkzeugfunktion des Körpers 

auch anhand der Teile betrachten.50 führt zwar wieder in den Umkreis des eingangs zitierten 

Fehlschlusses von den Teilen aufs Ganze.51 Aber die Sache stellt sich doch anders dar, wenn 

man nicht direkt bei der Werkzeugfunktion ansetzt, sondern bei der Eignung der Körperteile 

für diese Funktion. 

Ich habe oben die Auffassung zurückgewiesen, als Gebrauchsgegenstand sei dieses hölzerne 

Schiff definitionsgemäß dasselbe wie diese Hölzer (Planken etc.) in dieser Anordnung.52 Dasselbe 

gilt für den lebendigen Körper, der aus bestimmten gleichteiligen und ungleichteiligen Tei-

len besteht. Aber es muß nicht auch für den lebensfähigen Körper als solchen gelten: Natürli-

che Körper könnten in solcher Weise beschreibbar sein, daß (i) diese Beschreibung auf keine 

Lebensfunktionen rekurriert, und daß sich (ii) anhand dieser Beschreibung Kriterien zur 

Unterscheidung lebensfähiger von lebensunfähigen Körpern explizieren lassen. Insbesonde-

re sollte die Eignung eines Körperteils zum Werkzeug für spezifische Lebensfunktionen an-

hand einer solchen Beschreibung beurteilbar sein. 

Aristoteles gibt dafür zahlreiche Beispiele: Der Kehlkopf ist zum Resonanzkörper geeignet, 

weil er hohl ist und weil der Knorpel, aus dem er gebildet ist, die nötige Härte und Elastizi-

tät aufweist;53 Tiere brauchen einen solchen Kehlkopf, wenn zu ihrer Lebensweise der Ge-

                                                           
49 Ebd. 412b4-6: εἰ δή τι κοινὸν ἐπὶ πάσης ψυχῆς δεῖ λέγειν, εἴη ἂν ἐντελέχεια ἡ πρώτη σώματος 

φυσικοῦ ὀργανικοῦ. – Zu prôtê ("im ersteren Sinn") s.o. Anm. zu T11. 

50 Ebd. 412b17-8: ϑεωρεῖν δὲ καὶ ἐπὶ τῶν μερῶν δεῖ τὸ λεχϑέν. 

51 Siehe oben, Abschnitt 1. 

52 Siehe oben, Abschnitt 3. 

53 PA III 3, 664b1-2, vgl. De anima II 8, 419b6-18; dazu J. Lennox, "Material and Formal Natures in Aris-

totle's De partibus animalium", in: ders., Aristotle's Philosophy of Biology CUP 2001, p. 182-204, hier p. 196 

f. 



 13 

brauch einer lauten Stimme gehört. Das Auge ist zum Sehwerkzeug geeignet, weil sich die 

Durchsichtigkeit das Wassers seinem Innern (der sog. korê) mitteilt, das mit einer wäßrigen 

Gallerte gefüllt ist;54 Tiere brauchen ein solches Auge, wenn zu ihrer Lebensweise das Sehen 

gehört. Ebenso braucht das Kamel einen harten Gaumen und einen geteilten Wiederkäuer-

magen, weil seine Nahrung dornig und holzig ist;55 Watvögel brauchen lange Beine und 

Zehen, weil sie im Sumpf leben, usf.56  

Ausgangspunkt der Erklärung ist jeweils ein bestimmtes Merkmal einer spezifischen Le-

bensweise (bios):57 Laute zu äußern, zu sehen, sich von dorniger und holziger Nahrung zu 

ernähren, im Sumpf zu leben usf. Die genannten Körpermerkmale werden durch ihre Funk-

tion für diese Lebensweise erklärt: 

T13: "... denn die Natur macht die Werkzeuge (organa) nach Maßgabe der Leistung [d.h. 

des ergon, das ihre Funktion ist], nicht die Leistung nach Maßgabe der Werkzeuge."58 

Näher betrachtet, handelt es sich in den obigen Beispielen um notwendige Bedingungen für 

die Eignung eines Körperteils zum Werkzeug für eine bestimmte, zur jeweiligen Lebenswei-

se gehörige Leistung – und demgemäß des ganzen Körpers zum Werkzeug für diese Le-

bensweise.59 Soweit hier von Kriterien zur Unterscheidung lebensfähiger von lebensunfähi-

gen Körpern die Rede sein kann, sind dies Kriterien, an denen man nicht den zum Werk-

zeug für eine bestimmte Lebensweise geeigneten und deshalb potentiell Leben habenden, 

sondern den zum Werkzeug für diese Lebensweise ungeeigneten Körper erkennt.  

Als hinreichende Bedingung für die Eignung eines Körpers zum Werkzeug für eine Lebens-

weise käme allenfalls die Erfüllung aller dieser notwendigen Bedingungen in Betracht: Zum 

Werkzeug geeignet (organikon) und deshalb potentiell Leben habend wäre demnach ein 

                                                           
54 De anima III 1, 425a4; vgl. De sensu 2, 438a12-6.  

55 PA III 14, 674a27-b5. 

56 PA IV 12, 694b12-7, zu diesen Beispielen L. Judson, "Aristotelian Teleology", OSAP 29 (2005) 341-

366, hier: p. 355n46.  

57 Vgl. PA IV 12, 694b7: tou biou charin. 

58 PA IV 12, 694b13-4: τὰ γὰρ ὄργανα πρὸς τὸ ἔργον ἡ φύσις ποιεῖ, ἀλλ' οὐ τὸ ἔργον πρὸς τὰ 

ὄργανα. Den ersten Teil das Satzes kann man auch so übersetzen: "die Natur paßt die Werkzeuge der 

Funktion an" (pros to ergon ... poiei). 

59 Beachte: Bei notwendigen Bedingungen ist der Schluß von den Teilen auf Ganze unproblematisch. 

Ohne lange Beine funktioniert die Lebensweise des Reihers nicht; und dann sind nicht nur seine Bei-

ne, sondern sein ganzer Körper nicht zum Werkzeug für diese für diese Lebensweise geeignet. Wer-

den die langen Beine durch ein anderes Körpermerkmal ersetzt, z.B. durch Schwimmhäute, so daß 

der Reiher nicht waten muß, sondern schwimmend gründeln kann, dann ist seine Lebensweise nicht 

mehr diejenige eines Reihers, sondern vielleicht einer Ente. Für die Ente ergibt sich genau dieselbe 

Betrachtung: Ohne Schwimmflossen funktioniert ihre Lebensweise nicht, usf.  



 14 

Körper, der alle für eine spezifische Lebensweise (bios) erforderlichen, ohne Rekurs auf die 

entsprechenden Lebensfunktionen beschreibbaren Merkmale aufweist.  

Ich weiß nicht, ob Aristoteles in T12 an dergleichen denkt. Aber darauf kommt es nicht an. 

Denn erstens ist von vornherein klar, daß sich aus der beschriebenen Wendung kein hand-

bares Kriterium für lebensfähige Körper ergibt: die Liste der relevanten Merkmale wäre un-

übersehbar. Und zweitens ist es schon bedeutsam genug, die zum Werkzeug für eine be-

stimmte Lebensweise geeigneten und deshalb potentiell Leben habenden Körper durch not-

wendige Bedingungen zu charalterisieren.  

Diese Bedingungen sind zwar ohne Rekurs auf Lebensfunktionen beschreibbar. Aber sie 

sind nur in einem lebendigen Körper – durch die vegetative Seele – gewährleistet. Ihre Ge-

währleistung ist eine Lebensfunktion. Ein totes Auge wird trüb, der Lauf eines toten Reihers 

zerfällt, und ganz buchstäbich: alles fressen die Würmer. Das geschieht nicht sofort – wie ja 

auch die abgetrennten Teile mancher Kerbtiere eine gewisse Zeit weiterleben. Aber dann 

sterben sie, und ebenso zerfallen die Teile eines Leichnams, 

T14. "... weil sie keine Werkzeuge haben zur Erhaltung ihrer natürlichen [d.h. der Natur 

des Tiers, dessen Teile sie sind, entsprechenden] Beschaffenheit."60 

Bereits durch notwendige Bedingungen wie die genannten wird der lebensfähige Körper 

daher als nächstes, und nicht nur bleibendes, Material charakterisiert.  

Die Frage, was es für einen natürlichen Körper heißt, zum Werkzeug für eine spezifische 

Lebensweise geeignet und somit potentiell als Exemplar der jeweiligen Art lebendig zu sein, 

läßt sich durch die Angabe notwendiger, auf keine Lebensfunktionen rekurrierender Bedin-

gungen nicht abschließend beantworten. Aber das heißt nur, daß jede Antwort fragmenta-

risch ist und ergänzungsbedürftig bleibt. Die Sinnhaftigkeit der begrifflichen Unterschei-

dung zwischen 

 einem lebensfähigen Körper, der zum Werkzeug geeignet (organikos) ist, und 

 einem lebendigen Körper, der als Werkzeug (organon) fungiert, 

und somit die Kohärenz der Terminologie von De anima II 1 ist hierdurch aber durchaus 

nicht beeinträchtigt. Und es ließe sich sogar ergänzen, daß die aristotelische Rede von einer 

Werkzeugfunktion des ganzen Körpers (s.o. T1-T3) überhaupt nur dadurch Sinn macht, daß 

man die Rede von einem zum Werkzeug geeigneten Körper versteht. 

                                                           
60 De anima I 5, 411b23-4: ὄργανα γὰρ οὐκ ἔχουσιν ὥστε σώζειν τὴν φύσιν. – Zum Vorherigen ebd. 

b19-22 ("Kerbtiere": entoma, b20; "eine gewisse Zeit": tina chronon, b22). Ebenso De longitudine et brevita-

te vitae 6, 467a20-2 und De juventute et senectute, de vita et morte 2, 468b5-7. 


