
 

 1 

 

Sektionsbeitrag, Deutscher Kongress für Philosophie, Berlin 1993 

BEMERKUNGEN ZUM NATURBEGRIFF 

Gottfried Heinemann (Kassel) 

1. 

Ich erspare Ihnen und mir die Blütenlese: Die sogenannte Natur ist ins Gerede gekommen. 

"Gerede" ist nach Heidegger (SuZ 168 f.) ein Verhalten, das "den primären Seinsbezug zum 

beredeten Seienden verloren bzw. nie gewonnen hat" und sich daher "nicht ... in der Weise 

der ursprünglichen Zueignung dieses Seienden" mitteilt, "sondern auf dem Wege des Weiter- 

und Nachredens". Ihm entspricht ein Verstehen, das sich im "Besorgen des Geredeten", d.h. 

im bloßen Weiterreden, erschöpft: ein mimetisches Verhalten, das auf jede "Zueignung der 

Sache" verzichtet. 

Heidegger dachte hier nicht speziell an das Gerede über die sogenannte Natur. Erst später – 

und längst nachdem er die fundamentalontologische Systematik von SuZ zugunsten einer 

seinsgeschicklichen Geschichtskonstruktion verabschiedet hatte – hat Heidegger in dem 

Wort 'Natur' ein "Grundwort der abendländischen Metaphysik" erkannt, das "Entscheidungen 

über die Wahrheit des Seienden in sich birgt", mit dieser aber auch "durch und durch frag-

würdig geworden" sein sollte (Wegmarken 239). Heidegger will diese Fragwürdigkeit aus 

einer "Geschichte der Wesensdeutung der physis" (ebd.) verstehen. Eine direkte "Zueignung" 

(SuZ 168 f.) der unter Verwendung des Worts 'Natur' beredeten Sache scheint unmöglich 

geworden zu sein, und stattdessen wird ein indirekter Zugang über den "anfänglichen und 

daher höchsten denkerischen Entwurf() des Wesens der physis, wie er uns in den Sprüchen 

von Anaximander, Heraklit und Parmenides noch aufbewahrt ist", sowie über die aristoteli-

sche Physik als dessen "letzte(n) Nachklang" im "erste(n) denkerisch geschlossene(n) Begrei-

fen der physis" gesucht (Wegmarken 240). 

Von Heraklit und Parmenides sagt Heidegger an anderer Stelle (EiM 104), sie teilten "den-

selben Standort. Wo sollen diese beiden griechischen Denker, die Stifter alles Denkertums, 

auch anders stehen als im Sein des Seienden?" Heideggers interpretatorischer Zugriff auf das 

"anfängliche" Griechentum ist so problematisch wie die Geschichtskonstruktion, die ihn 

letztlich begründet. Die physis als "das Sein selbst, kraft dessen das Seiende erst beobachtbar 

wird und bleibt" (EiM 11), als das "aufgehend-verweilende Walten" und "scheinende Er-

scheinen" (EiM 77) oder als dasjenige, "worinnen vom voraus Erde und Himmel, Meer und 

Gebirg, Baum und Tier, Mensch und Gott aufgehen und als Aufgehende dergestalt sich zei-

gen, daß sie im Hinblick darauf als 'Seiendes' nennbar sind" (Heraklit 88) erweist sich bei 

näherem Hinsehen als ein Artefakt der – ausdrücklich eingestandenen – "Gewaltsamkeit und 

Einseitigkeit des Heideggerschen Auslegungsverfahrens" (EiM 134). 

Gerade die Behauptung einer authentischen "Zueignung der Sache" – und sei es in Form 

einer Zuschreibung, etwa ans "anfängliche Griechentum" – fällt ins Gerede zurück. Das 

Reden und mimetische Weiterreden wird nur durch die Verweigerung der Mimesis im Ge-

spräch unterbrochen. Im durchaus nicht mehr anfänglichen Griechentum ist erst Sokrates mit 



 

 2 

 

seiner notorischen Forderung, über die Verwendung von Worten "Rechenschaft" abzulegen 

(logon didonai), als wären die Worte ein öffentlicher, dem jeweiligen Sprecher nur befristet 

anvertrauter Besitz, der Protagonist dieser Verweigerung und dadurch zugleich der Begrün-

der dessen, was wir heute noch Philosophie nennen können. 

Sicherlich wird die geforderte Rechenschaft über das jeweils Gesagte jeweils auch die ange-

sprochene Sache ins Spiel bringen müssen. Die Sokratische Forderung besagt wenig anderes 

als die Forderung eines zeitgenössischen Arztes (der wie Sokrates ein Kritiker der Naturfor-

schung war), es müsse angegeben werden, "worauf man [sc. das Gesagte] zu beziehen habe, 

um sich Gewißheit zu verschaffen".
1
 Aber die Sache kommt dann erst dadurch ins Spiel, daß 

diese Forderung jeweils eingelöst wird: der adäquate Zugang zur Sache wird durch Philoso-

phie reklamiert, nicht geleistet. 

Was Heidegger "Gerede" nennt, kann demnach als ein um die eigene Rechenschaftsfähigkeit 

– oder die Nachvollziehbarkeit des behaupteten Zugangs zur Sache – unbesorgtes Verhalten 

beanstandet werden.
2
 Und sofern sich Philosophie in dieser Kritik nicht erschöpft, besteht 

ihre Aufgabe darin, die Möglichkeit eines anderen als des beanstandeten Verhaltens zu erör-

tern. Philosophie versucht Bedingungen aufzuzeigen, durch welche die Rechenschaftsfähig-

keit des jeweils Gesagten und die Nachvollziehbarkeit des dabei jeweils behaupteten Zu-

gangs zur Sache von vornherein gewährleistet wären. 

2. 

Wenn Begriffe "nichts anderes [sind] als Verwendungsweisen von Worten" (Tugendhat 1977, 

106), dann besteht die Aufgabe einer philosophischen Erörterung des Naturbegriffs eben 

darin, Bedingungen aufzuzeigen, unter denen die Rechenschaftsfähigkeit der Verwendung 

des Worts 'Natur' – oder allgemeiner: eines aus diesem Wort gebildeten Vokabulars – gewähr-

leistet wäre. Die geforderte Nachvollziehbarkeit des für den Gebrauch dieses Vokabulars 

jeweils beanspruchten Zugang zur Sache müßte nach der von Tugendhat (1976) ausgearbei-

teten Systematik (an die ich mich hier ohne weitere Diskussion anlehnen muß) durch eine 

Erklärung der Bedeutung dieses Vokabulars gewährleistet werden. Dies obliegt freilich zu-

nächst den Verwendern des fraglichen Vokabulars. Die Kompetenz der Philosophie muß sich 

auf die Erörterung der verschiedenen Möglichkeiten beschränken, wie die geforderte Erklä-

rung in befriedigender Weise gegeben werden könnte. Gerade hinsichtlich des Naturbegriffs 

müßte ihr Verfahren ein Sokratisches sein – und ihre Darstellungsform daher der Sokratische 

Dialog, so daß es den Gesprächspartnern überlassen bliebe, über ihre Verwendung jenes 

Vokabulars Auskunft zu geben und dabei evtl. auch ihre Meinungen über die sogenannte 

Natur geltend zu machen. Die folgenden Ausführungen sind gewissermaßen als ein Exposé 

zu diesem ungeschriebenen Dialog zu verstehen. 

                                                 

1
 Ps.-Hippokrates, V.M. 1.3; vgl. Platon, Charm. 163D und Crat. 425D. 

2
 Selbstverständlich wird hierdurch die Tendenz der Polemik verkehrt: Diese richtet sich bei Heidegger gegen die 

im "Gerede" hergestellte, hier aber gegen eine durch das "Gerede" nur prätendierte "Öffentlichkeit". 



 

 3 

 

a) Man kann den Naturbegriff anhand der Bedeutung eines singulären oder eines generellen 

Terminus zu erklären versuchen. Die sogenannte Natur würde demnach entweder als ein 

Gegenstand oder als eine Klasse von Gegenständen (evtl. als eine Relation zwischen Gegen-

ständen) aufgefaßt. Beides scheint, wie zu zeigen sein wird, zu mißlingen: 

Unter Voraussetzung des Kontextprinzips in der Form, daß das Verstehen sprachlicher Aus-

drücke auf das Verstehen prädikativer Sätze zurückgeführt werden muß, sowie eines seman-

tischen Sinnkriteriums, wonach man einen solchen Satz genau dann versteht, wenn man 

weiß, unter welchen Umständen er wahr ist, müßte die 

 Erklärung der Bedeutung eines singulären Terminus durch Angabe einer Identifikations-

regel 

erfolgen, anhand derer sich derjenige Gegenstand aufsuchen und von anderen Gegenständen 

unterscheiden läßt, für den dieser singuläre Terminus steht; und andererseits müßte die 

 Erklärung der Bedeutung eines generellen Terminus oder (evtl. mehrstelligen) Prädikats 

durch Angabe einer Verifikationsregel 

erfolgen, anhand derer sich für gegebene (d.h. bereits identifizierte) Gegenstände entscheiden 

läßt, ob dieses Prädikat auf sie zutrifft. 

Dabei sind Identifikationsregeln für Gegenstände und Verifikationsregeln für Prädikate auf-

einander bezogen: Gegenstände sind in solcher Weise zu identifizieren, daß sich dann die 

Verifikationsregeln für die einschlägigen Prädikate ohne weiteres anwenden lassen. Bei der 

Erörterung der Bedeutung singulärer Termini kann man sich daher jeweils an einer Auswahl 

einschlägiger Prädikate und ihrer Verifikationsregeln orientieren, ohne irgendwelche Mei-

nungen über Gegenstände ungeprüft in die Argumentation einfließen lassen zu müssen. 

Eine solche Auswahl würde beispielsweise dadurch getroffen, daß man Prädikate durch ihre 

Verifikationsregeln auf Situationen bezieht, so daß der Wahrheitswert der fraglichen Aussa-

gen anhand der Gegebenenheiten der jeweiligen Situation festgestellt werden kann. Die 

Identifikation der involvierten Gegenstände kann dann durch Handlungen des Zeigens (evtl. 

mit Erläuterung durch geeignete sortiale Prädikate) erfolgen, und diese situative Identifizie-

rung der fraglichen Gegenstände (z.B. des Mondes, wie er am Himmel sichtbar ist) genügt in 

der Regel, um dann sogleich zur situativen Verifikation des Zutreffens der fraglichen Prädi-

kate (z.B. kreisrund zu sein) überzugehen. 

b) Sollte der Ausdruck 'die Natur' ein singulärer Terminus sein, dann ist der Gegenstand, für 

den dieser Ausdruck steht, sicherlich nicht situativ identifizierbar. Das heißt, es ist keine 

Situation vorstellbar, in der jemand die Bedeutung des Ausdrucks 'die Natur' durch eine 

geeignete hinweisende Geste und die Erläuterung erklären könnte, dies (oder der gezeigte, 

durch ein geeignetes sortiales Prädikat spezifizierte Gegenstand) sei "die Natur". Das Ge-

zeigte (und durch ein sortiales Prädikat Spezifizierte) wäre vielleicht ein Baum, Berg oder 

Sumpf usf.: "ein Stück Natur", wie man sagen könnte, aber eben deshalb nicht dasselbe wie 

"die Natur". 

Als Alternative zu einer situativen Identifizierung bietet sich die Identifizierung durch eine 

Kennzeichnung an. Diese kann sich im einfachsten Fall anhand bereits identifizierter Gegen-

stände durch gewisse – z.B. raumzeitliche, kausale oder das Verhältnis von Teil und Ganzem 



 

 4 

 

betreffende – Relationen vorwegnehmend auf eine situative Identifizierung beziehen: So mag 

"der Baum hinter diesem Haus" ein wohlbestimmter Gegenstand sein, desgleichen "das Feu-

er, von dem dieser Rauch aufsteigt", oder "das Schachspiel, zu dem dieser schwarze König 

gehört" – und zwar deshalb, weil diese Kennzeichnung eine Anweisung zum Aufsuchen 

einer Situation gibt, in welcher der fragliche Gegenstand dann unschwer situativ identifiziert 

werden kann. 

Aber für die sogenannte Natur kommt eine derartige Kennzeichnung nicht in Betracht: Wenn 

die Natur irgendwo sein sollte, dann wäre sie allenfalls 

 dasjenige, was überall ist; 

oder als ein Ganzes verstanden, wäre sie doch keinesfalls das aus gewissen gegebenen Teilen 

nach bestimmten Regeln gebildete Ganze, sondern vielmehr 

 dasjenige Ganze, das überhaupt alles umfaßt; 

und wenn man in der Natur so etwas wie eine Ursache sieht, dann wäre sie etwa 

 dasjenige, welches alles nicht durch Menschen Bewirkte bewirkt, 

oder etwas anders gewendet: die unverfügbare Ermöglichung und unüberschreitbare Bedin-

gung alles menschlichen Tuns. 

Die Problematik dieser Kennzeichnungen (die übrigens zur Unterscheidung von "Natur" und 

"Raum", "Welt" bzw. "Gott" noch präzisiert werden müßten) ist unübersehbar: Daß sie auf 

mindestens einen, aber auch nicht auf mehr als einen Gegenstand zutreffen, müßte vorab 

sichergestellt sein. Wenn nicht durch situative Identifizierung eines geeigneten Gegenstands 

(von dem dann noch gezeigt werden müßte, daß er der einzige ist), kann dies nur durch Ar-

gumente geschehen. Man kennt solche Argumente, die eine situative Identifizierung ersetzen, 

aus der Physik: Beispielsweise läßt sich die Unschärferelation der Quantenmechanik so 

interpretieren, daß gewisse Standardbedingungen der situativen Identifizierung nicht erfüllt 

sind, wenn es sich bei dem fraglichen Gegenstand um ein Elementarteilchen handelt; aber 

gleichwohl sind Elementarteilchen durch geeignete Kennzeichnungen identifizierbar, von 

denen im Rahmen der physikalischen Theorie gezeigt werden kann, daß sie auf genau einen 

Gegenstand zutreffen müssen. 

Wenn man einen Gegenstand nicht situativ, sondern nur durch theoretische Kennzeichnungen 

identifizieren kann, dann kann man auch keine Behauptungen über diesen Gegenstand situa-

tiv verifizieren. Aber das schließt die situative Verifizierbarkeit (oder Falsifizierbarkeit) 

anderer Behauptungen der Theorie, die man zu dieser Kennzeichnung heranzieht, nicht aus – 

sofern es sich dabei nämlich um Behauptungen über andere Gegenstände handelt, die ihrer-

seits situativ identifiziert werden können. Hierdurch können dann auch die Behauptungen 

derselben Theorie über einen theoretisch gekennzeichneten Gegenstand eine indirekte Bestä-

tigung finden. Die Verwendung derartiger Kennzeichnungen ist daher mit dem Festhalten an 

einem Wahrheitsbegriff vereinbar, der letztlich auf situative Verifikationen und Falsifikatio-

nen rekurriert. 

Metaphysisch möchte ich demgegenüber eine solche Kennzeichnung nennen, bei der die 

Behauptung der Existenz und Eindeutigkeit des gekennzeichneten Gegenstandes in keinem – 

wie immer indirekten – Implikationsverhältnis zu situativ verifizierbaren oder falsifizierba-



 

 5 

 

ren Aussagen steht. Und in diesem Sinne metaphysisch sind sicherlich die oben genannten 

Kennzeichnungen der sogenannten Natur. Für sie ist ein argumentativer Kontext erfordert, in 

dem situative Verifikationen und Falsifikationen irrelevant sind (oder eine nachgeordnete 

Rolle spielen), und in diesem Kontext wäre dann auch der Naturbegriff zu explizieren. 

c) Wenn nicht als einzelner Gegenstand, dann kann die sog. Natur als eine Klasse von Ge-

genständen (seien dies Dinge, Vorgänge oder Ereignisse) aufgefaßt werden. Der Naturbegriff 

würde demnach anhand der Bedeutung genereller Ausdrücke erklärt. Hierfür bieten sich die 

bekannten Antithesen an, mit denen man zwischen "Natur" und "Technik", zwischen "Natur" 

und Geschichte" oder zwischen "Natur" und "Geist" unterscheidet: Man kann Gegenstände 

als Naturdinge oder Artefakte, als Naturvorgänge oder menschliche Handlungen bzw. als 

körperliche oder mentale Ereignisse charakterisieren und dann jeweils die sog. Natur mit der 

Klasse der ersteren identifizieren. 

Wer dies tut, müßte freilich die Auffassung Schellings (Einleitung, 273) verwerfen, es sei in 

der Natur "alles auch [d.h. konsequenterweise] aus Natur-Kräften zu erklären": Als eine 

Klasse von Gegenständen wäre die Natur nach dieser Auffassung insgesamt durch kausale 

Abgeschlossenheit ausgezeichnet. Andererseits sind aber gewisse kausale Beziehungen zwi-

schen Naturdingen und Artefakten, zwischen Naturvorgängen und menschlichen Handlungen 

oder auch zwischen körperlichen und mentalen Ereignissen schwer zu bestreiten. Als ein 

kausal abgeschlossener Bereich von Gegenständen würde die Natur daher mit den Naturdin-

gen auch die Artefakte, mit den Naturvorgängen auch die menschlichen Handlungen und mit 

den körperlichen auch die mentalen Eeignisse umfassen, und insgesamt wäre sie daher von 

der Klasse aller Gegenstände kaum unterscheidbar.
3
 

Ebenso würde die Auffassung problematisch, daß die Teile von Naturdingen stets auch Na-

turdinge sind: Beispielsweise könnte dann die Biosphäre der Erde, da von Artefakten wim-

melnd, kein Naturding mehr sein, und die sog. Natur würde entweder in zusammenhanglose 

Stücke gerissen oder aber in unberührte, unerreichbare Ferne gerückt. 

3. 

Es ist also nicht empfehlenswert, den Naturbegriff anhand der Bedeutung singulärer oder 

gewöhnlicher genereller Termini zu erklären. Insbesondere sollten die genannten Antithesen 

– "Natur" vs. "Technik" usf. – nicht von vornherein als Klassifikationen von Gegenständen 

aufgefaßt werden. Stattdessen schlage ich vor, den Naturbegriff anhand einschlägiger Kon-

zepte höherer Stufe zu erklären.
4
 Anstelle des Ausdrucks 'die Natur', der überhaupt nur durch 

metaphysische Kennzeichnungen und somit in einem zunächst unausgewiesenen argumenta-

tiven Kontext erklärt werden kann, bieten sich hierfür beispielsweise die folgenden Wendun-

                                                 

3
 Soll die sog. Natur eine Relation zwischen Gegenständen sein, ist das Ergebnis dasselbe: Unter naheliegenden 

Voraussetzungen würde durch diese Relation einfach nur alles mit allem verknüpft. 

4
 Daß auch Kant, sofern nämlich die "formale" Bedeutung des Worts 'Natur' der "materiellen" Bedeutung 

systematisch vorhergeht (vgl. Metaphys. Anfangsgründe A iii), den Naturbegriff aus Begriffen höherer Stufe wie 

'Gesetz' und 'Notwendigkeit' (ebd. vi f.) erklärt, sei hier nur am Rande vermerkt. 



 

 6 

 

gen an: 'Es ist ein Naturgesetz, daß ...', 'Es ist naturbedingt, daß ...', 'Es ist naturgemäß, daß 

...' – oder etwa die für den griechischen Naturbegriff einschlägige Wendung 'Es gehört zur 

physis von x, daß ...'. Jeweils folgt ein ganzer Aussagesatz: nicht Gegenstände, sondern 

Sachverhalte werden als "ein Naturgesetz" usf. charakterisiert (oder z.B. als "naturbedingt" 

von den Resultaten menschlichen Tuns unterschieden).
5
 

Daß nicht alle wahren – und auch nicht alle wahren universellen – Aussagen als Naturgesetze 

aufgefaßt werden können, ist wohl unbestritten, kontrovers sind nur die erforderlichen Zu-

satzbedingungen. Aber eine wahre Aussage soll die Behauptung eines Naturgesetzes jeden-

falls sein, und die Kenntnis der Naturgesetze wird gemeinhin um der Kenntnis dessen willen, 

was der Fall ist, gesucht. Freilich scheint bereits das populärste aller Naturgesetze, Galileis 

Fallgesetz, ein Gegenbeispiel hierfür zu sein. Denn daß bei allen Fallbewegungen Zeit und 

Geschwindigkeit proportional sind, ist durchaus nicht wahr; und wenn man das Antezedens 

dieser Aussage geeignet verschärft, so daß die genannte Proportion nur für alle "freien" Fall-

bewegungen gelten soll, wird die Aussage evtl. leer, was ebenso unerwünscht ist. Diese 

Schwierigkeit wird bekanntlich dadurch behoben, daß Bestätigungsfälle für die Behauptung 

eines Naturgesetzes durch geeignete technische Verfahren herstellbar sein sollen. Man nennt 

dies ein wissenschaftliches Experiment; und mit der Charakterisierung des fraglichen Sach-

verhalts als "ein Naturgesetz" scheint man nichts anderes als die Reproduzierbarkeit der 

einschlägigen Experimente zu behaupten. 

Die Kenntnis der Naturgesetze wird somit auf technisches Wissen zurückgeführt, und umge-

kehrt wird technisches Wissen durch den Begriff des Naturgesetzes in charakteristischer 

Weise interpretiert: In Aussagen, die sich nicht direkt auf menschliches Tun, sondern nur auf 

die dabei bewirkten Vorgänge als solche beziehen, wird ein Aspekt dieses Wissens isoliert 

und – über die technische Bewährung hinaus – durch seine Integration in wissenschaftliche 

Theorien, die auf jegliche Vorgänge zutreffen sollen, den denkbar anspruchsvollsten Kohä-

renz- und Konsistenzbedingungen unterworfen. Zugleich erschließt man sich dabei über den 

Naturbegriff die philosophische Tradition als ein heuristisches Potential, dessen Unverzicht-

barkeit für die wissenschaftliche Theoriebildung und somit letztlich auch für die Prüfung und 

Erweiterung technischen Wissens an dieser Stelle nicht weiter dargelegt werden muß. 

Wenn diese Skizze einigermaßen zutreffend ist, dann wird durch die Charakterisierung eines 

Sachverhalts als "ein Naturgesetz" zu verstehen gegeben, daß man hinsichtlich dieses Sach-

verhalts (und verwandter Sachverhalte, die insbesondere die Gegenstände technischen Wis-

sens betreffen) in einer bestimmten Weise zu argumentieren gedenkt. Oder wenig anders 

gewendet: Über den Gebrauch des Worts 'Naturgesetz' Rechenschaft zu geben bedeutet, eine 

Strategie zur Begründung von Behauptungen offenzulegen und somit zur Diskussion zu 

stellen, die insbesondere auch die Gegenstände technischen Wissens betreffen. Bei der Be-

schreibung und Erörterung dieser Strategie scheint der Naturbegriff dann entbehrlich zu sein. 

                                                 

5
 Es ist hier nicht möglich, die für die folgenden Ausführungen einschlägige Literatur auch nur zu nennen; eine 

gewisse Nähe meiner Argumentation zur sog. konstruktivistischen Schule (vgl. etwa Mittelstraß 1973, Tetens 1982) 

ist unleugbar. 



 

 7 

 

Vermutlich lassen sich auch andere zum Naturbegriff gehörige Konzepte höherer Stufe ('na-

turbedingt', 'naturgemäß' usf.) als verdeckte Hinweise auf gewisse, insgesamt für den Natur-

begriff charakteristische Begründungsstrategien für Behauptungen interpretieren. Durch eine 

solche Interpretation ergäbe sich dann zugleich auch eine indirekte Erklärung der zum Na-

turbegriff gehörigen Konzepte niederer Stufe. Beispielsweise könnte man eben diejenigen 

Gegenstände zu der als Klasse aufgefaßten "Natur" rechnen, hinsichtlich derer man – und 

zwar im Hinblick auf eine bestimmte Auswahl von Sachverhalten – eine bestimmte, für den 

Naturbegriff charakteristische Strategie zur Begründung von Behauptungen verfolgt. Bei 

verschiedener Wahl dieser Strategie und/oder der betrachteten Sachverhalte würden sich 

dabei evtl. auch verschiedene Klassifikationen ergeben: so kann etwa die mit dem Geltungs-

bereich der Naturgesetze identifizierte "Natur" durchaus auch Artefakte umfassen, da sich die 

Unterscheidung von Naturdingen und Artefakten auf andere Sachverhalte und andere Argu-

mentationen (aber eben hinsichtlich derselben Gegenstände) bezieht. 

Es bleibt die Problematik der metaphysischen Kennzeichnungen der sogenannten Natur. 

Auch wenn man die für den Naturbegriff charakteristischen Begründungsstrategien für Be-

hauptungen akzeptiert, kann man bestreiten, daß Ausdrücke wie 'das umfassende Ganze' oder 

'die unverfügbare Ermöglichung und unüberschreitbare Bedingung alles menschlichen Tuns' 

als Kennzeichnungen eines Gegenstands zulässig sind. Wenn man sich freilich um eine 

Rechtfertigung dieser Strategien bemüht, wird man möglicherweise auf Argumentationen 

zurückgreifen müssen, die es nahelegen, auch die genannten Kennzeichnungen für zulässig 

zu halten. – Aber bereits mit der Erörterung eines diesbezüglichen Rechtfertigungsbedarfs 

wäre der Rahmen dieses Vortrags überschritten. 

Literaturangaben: 

Heidegger, Martin: Sein und Zeit (SuZ), 15. Aufl. Tübingen 1979 

–: Einführung in die Metaphysik (EiM), 5. Aufl. Tübingen 1987 

–: Vom Wesen und Begriff der Physis, in: ders., Wegmarken, 2. Aufl. Frankfurt/M. 1978 

–: Heraklit, in: ders., Gesamtausgabe Bd. 55, Frankfurt/M. 1979 

Hippocrate: De l'ancienne médicine (V.M.), ed. J. Jouanna, Paris 1990 

Kant, Immanuael: Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, in: ders., Werke, hg. von W. Wei-

schedel, Bd. V, Wiesbaden 1957 

Mittelstraß, Jürgen: Metaphysik der Natur in der Methodologie der Naturwissenschaften, in: Natur und Ge-

schichte. X. Deutscher Kongress für Philosophie, hg. von K. Hübner und A. Menne, Hamburg 1973, S. 63-87 

Platon: Werke, hg. von G. Eigler, Darmstadt 1970 ff. 

Schelling, F.W.J.: Einleitung zu dem Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, in: ders., Schriften 1799-

1801, Darmstadt 1975 

Tetens, Holm: Was ist ein Naturgesetz? Z. allg. Wissenschaftstheorie 13 (1982) 70-83 

Tugendhat, Ernst: Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philosophie, Frankfurt/M. 1976 

–: Die Seinsfrage und ihre sprachliche Grundlage (1977), in: ders., Philosophische Aufsätze, Frankfurt/M. 1992 


