Sektionsbeitrag, Deutscher Kongress fiir Philosophie, Berlin 1993

BEMERKUNGEN ZUM NATURBEGRIFF

Gottfried Heinemann (Kassel)

1.

Ich erspare Thnen und mir die Bliitenlese: Die sogenannte Natur ist ins Gerede gekommen.
"Gerede" ist nach Heidegger (SuZ 168 f.) ein Verhalten, das "den primédren Seinsbezug zum
beredeten Seienden verloren bzw. nie gewonnen hat" und sich daher "nicht ... in der Weise
der urspriinglichen Zueignung dieses Seienden" mitteilt, "sondern auf dem Wege des Weiter-
und Nachredens". Thm entspricht ein Verstehen, das sich im "Besorgen des Geredeten", d.h.
im bloBen Weiterreden, erschopft: ein mimetisches Verhalten, das auf jede "Zueignung der
Sache" verzichtet.

Heidegger dachte hier nicht speziell an das Gerede iiber die sogenannte Natur. Erst spater —
und ldngst nachdem er die fundamentalontologische Systematik von SuZ zugunsten einer
seinsgeschicklichen Geschichtskonstruktion verabschiedet hatte — hat Heidegger in dem
Wort 'Natur' ein "Grundwort der abendlédndischen Metaphysik" erkannt, das "Entscheidungen
iiber die Wahrheit des Seienden in sich birgt", mit dieser aber auch "durch und durch frag-
wiirdig geworden" sein sollte (Wegmarken 239). Heidegger will diese Fragwiirdigkeit aus
einer "Geschichte der Wesensdeutung der physis" (ebd.) verstehen. Eine direkte "Zueignung"
(SuzZ 168 f.) der unter Verwendung des Worts 'Natur' beredeten Sache scheint unmdoglich
geworden zu sein, und stattdessen wird ein indirekter Zugang tiber den "anfdnglichen und
daher hochsten denkerischen Entwurf() des Wesens der physis, wie er uns in den Spriichen
von Anaximander, Heraklit und Parmenides noch aufbewahrt ist", sowie iiber die aristoteli-
sche Physik als dessen "letzte(n) Nachklang" im "erste(n) denkerisch geschlossene(n) Begrei-
fen der physis" gesucht (Wegmarken 240).

Von Heraklit und Parmenides sagt Heidegger an anderer Stelle (EiM 104), sie teilten "den-
selben Standort. Wo sollen diese beiden griechischen Denker, die Stifter alles Denkertums,
auch anders stehen als im Sein des Seienden?" Heideggers interpretatorischer Zugriff auf das
"anfangliche" Griechentum ist so problematisch wie die Geschichtskonstruktion, die ihn
letztlich begriindet. Die physis als "das Sein selbst, kraft dessen das Seiende erst beobachtbar
wird und bleibt" (EiM 11), als das "aufgehend-verweilende Walten" und "scheinende Er-
scheinen" (EiM 77) oder als dasjenige, "worinnen vom voraus Erde und Himmel, Meer und
Gebirg, Baum und Tier, Mensch und Gott aufgehen und als Aufgehende dergestalt sich zei-
gen, daB} sie im Hinblick darauf als 'Seiendes' nennbar sind" (Heraklit 88) erweist sich bei
nidherem Hinsehen als ein Artefakt der — ausdriicklich eingestandenen — "Gewaltsamkeit und
Einseitigkeit des Heideggerschen Auslegungsverfahrens" (EiM 134).

Gerade die Behauptung einer authentischen "Zueignung der Sache" — und sei es in Form
einer Zuschreibung, etwa ans "anfdngliche Griechentum" — féllt ins Gerede zuriick. Das
Reden und mimetische Weiterreden wird nur durch die Verweigerung der Mimesis im Ge-
sprdch unterbrochen. Im durchaus nicht mehr anfanglichen Griechentum ist erst Sokrates mit

1



seiner notorischen Forderung, liber die Verwendung von Worten "Rechenschaft" abzulegen
(logon didonai), als wiren die Worte ein offentlicher, dem jeweiligen Sprecher nur befristet
anvertrauter Besitz, der Protagonist dieser Verweigerung und dadurch zugleich der Begriin-
der dessen, was wir heute noch Philosophie nennen konnen.

Sicherlich wird die geforderte Rechenschaft {iber das jeweils Gesagte jeweils auch die ange-
sprochene Sache ins Spiel bringen miissen. Die Sokratische Forderung besagt wenig anderes
als die Forderung eines zeitgendssischen Arztes (der wie Sokrates ein Kritiker der Naturfor-
schung war), es miisse angegeben werden, "worauf man [sc. das Gesagte] zu beziehen habe,
um sich GewiBheit zu verschaffen".! Aber die Sache kommt dann erst dadurch ins Spiel, daf
diese Forderung jeweils eingelost wird: der addquate Zugang zur Sache wird durch Philoso-

phie reklamiert, nicht geleistet.

Was Heidegger "Gerede" nennt, kann demnach als ein um die eigene Rechenschaftsfahigkeit
— oder die Nachvollziehbarkeit des behaupteten Zugangs zur Sache — unbesorgtes Verhalten
beanstandet werden.” Und sofern sich Philosophie in dieser Kritik nicht erschépft, besteht
ihre Aufgabe darin, die Moglichkeit eines anderen als des beanstandeten Verhaltens zu eror-
tern. Philosophie versucht Bedingungen aufzuzeigen, durch welche die Rechenschaftsfahig-
keit des jeweils Gesagten und die Nachvollziehbarkeit des dabei jeweils behaupteten Zu-
gangs zur Sache von vornherein gewdhrleistet wéren.

2.

Wenn Begriffe "nichts anderes [sind] als Verwendungsweisen von Worten" (Tugendhat /977,
106), dann besteht die Aufgabe einer philosophischen Erérterung des Naturbegriffs eben
darin, Bedingungen aufzuzeigen, unter denen die Rechenschaftsfdhigkeit der Verwendung
des Worts 'Natur' — oder allgemeiner: eines aus diesem Wort gebildeten Vokabulars — gewéhr-
leistet wére. Die geforderte Nachvollziehbarkeit des fiir den Gebrauch dieses Vokabulars
jeweils beanspruchten Zugang zur Sache miiite nach der von Tugendhat (/976) ausgearbei-
teten Systematik (an die ich mich hier ohne weitere Diskussion anlehnen muf3) durch eine
Erklarung der Bedeutung dieses Vokabulars gewihrleistet werden. Dies obliegt freilich zu-
nichst den Verwendern des fraglichen Vokabulars. Die Kompetenz der Philosophie muB3 sich
auf die Erorterung der verschiedenen Mdoglichkeiten beschranken, wie die geforderte Erkla-
rung in befriedigender Weise gegeben werden konnte. Gerade hinsichtlich des Naturbegriffs
miBte ihr Verfahren ein Sokratisches sein — und ihre Darstellungsform daher der Sokratische
Dialog, so dafl es den Gesprichspartnern {iberlassen bliebe, liber ihre Verwendung jenes
Vokabulars Auskunft zu geben und dabei evtl. auch ihre Meinungen iiber die sogenannte
Natur geltend zu machen. Die folgenden Ausfithrungen sind gewissermallen als ein Exposé
zu diesem ungeschriebenen Dialog zu verstehen.

! Ps.-Hippokrates, VM. 1.3; vgl. Platon, Charm. 163D und Crat. 425D.

* Selbstverstindlich wird hierdurch die Tendenz der Polemik verkehrt: Diese richtet sich bei Heidegger gegen die
im "Gerede" hergestellte, hier aber gegen eine durch das "Gerede" nur pritendierte "Offentlichkeit".



a) Man kann den Naturbegriff anhand der Bedeutung eines singuléren oder eines generellen
Terminus zu erkldren versuchen. Die sogenannte Natur wiirde demnach entweder als ein
Gegenstand oder als eine Klasse von Gegenstidnden (evtl. als eine Relation zwischen Gegen-
standen) aufgefallt. Beides scheint, wie zu zeigen sein wird, zu milllingen:

Unter Voraussetzung des Kontextprinzips in der Form, da} das Verstehen sprachlicher Aus-

driicke auf das Verstehen pradikativer Sétze zuriickgefiihrt werden mul}, sowie eines seman-

tischen Sinnkriteriums, wonach man einen solchen Satz genau dann versteht, wenn man

weil}, unter welchen Umstidnden er wahr ist, miifite die

e Erkldrung der Bedeutung eines singuldren Terminus durch Angabe einer Identifikations-
regel

erfolgen, anhand derer sich derjenige Gegenstand aufsuchen und von anderen Gegenstinden

unterscheiden 14Bt, fiir den dieser singuldre Terminus steht; und andererseits miif3te die

e Erkldrung der Bedeutung eines generellen Terminus oder (evtl. mehrstelligen) Prddikats
durch Angabe einer Verifikationsregel

erfolgen, anhand derer sich fiir gegebene (d.h. bereits identifizierte) Gegenstdnde entscheiden

14Bt, ob dieses Pradikat auf sie zutrifft.

Dabei sind Identifikationsregeln fiir Gegenstinde und Verifikationsregeln fiir Pradikate auf-
einander bezogen: Gegenstinde sind in solcher Weise zu identifizieren, da3 sich dann die
Verifikationsregeln fiir die einschldgigen Pridikate ohne weiteres anwenden lassen. Bei der
Erorterung der Bedeutung singulédrer Termini kann man sich daher jeweils an einer Auswahl
einschldgiger Pridikate und ihrer Verifikationsregeln orientieren, ohne irgendwelche Mei-
nungen iiber Gegenstinde ungepriift in die Argumentation einflieen lassen zu miissen.

Eine solche Auswahl wiirde beispielsweise dadurch getroffen, dal man Pradikate durch ihre
Verifikationsregeln auf Situationen bezieht, so dal der Wahrheitswert der fraglichen Aussa-
gen anhand der Gegebenenheiten der jeweiligen Situation festgestellt werden kann. Die
Identifikation der involvierten Gegenstéinde kann dann durch Handlungen des Zeigens (evtl.
mit Erlauterung durch geeignete sortiale Pradikate) erfolgen, und diese situative Identifizie-
rung der fraglichen Gegenstinde (z.B. des Mondes, wie er am Himmel sichtbar ist) geniigt in
der Regel, um dann sogleich zur situativen Verifikation des Zutreffens der fraglichen Pradi-
kate (z.B. kreisrund zu sein) liberzugehen.

b) Sollte der Ausdruck 'die Natur' ein singuldrer Terminus sein, dann ist der Gegenstand, fiir
den dieser Ausdruck steht, sicherlich nicht situativ identifizierbar. Das heilt, es ist keine
Situation vorstellbar, in der jemand die Bedeutung des Ausdrucks 'die Natur' durch eine
geeignete hinweisende Geste und die Erlduterung erkldren konnte, dies (oder der gezeigte,
durch ein geeignetes sortiales Priadikat spezifizierte Gegenstand) sei "die Natur". Das Ge-
zeigte (und durch ein sortiales Pradikat Spezifizierte) wére vielleicht ein Baum, Berg oder
Sumpf usf.: "ein Stiick Natur", wie man sagen konnte, aber eben deshalb nicht dasselbe wie
"die Natur".

Als Alternative zu einer situativen Identifizierung bietet sich die Identifizierung durch eine
Kennzeichnung an. Diese kann sich im einfachsten Fall anhand bereits identifizierter Gegen-
stande durch gewisse — z.B. raumzeitliche, kausale oder das Verhéltnis von Teil und Ganzem



betreffende — Relationen vorwegnehmend auf eine situative Identifizierung beziehen: So mag
"der Baum hinter diesem Haus" ein wohlbestimmter Gegenstand sein, desgleichen "das Feu-
er, von dem dieser Rauch aufsteigt", oder "das Schachspiel, zu dem dieser schwarze Konig
gehort" — und zwar deshalb, weil diese Kennzeichnung eine Anweisung zum Aufsuchen
einer Situation gibt, in welcher der fragliche Gegenstand dann unschwer situativ identifiziert
werden kann.

Aber fiir die sogenannte Natur kommt eine derartige Kennzeichnung nicht in Betracht: Wenn
die Natur irgendwo sein sollte, dann wére sie allenfalls

e dasjenige, was iiberall ist;

oder als ein Ganzes verstanden, wire sie doch keinesfalls das aus gewissen gegebenen Teilen
nach bestimmten Regeln gebildete Ganze, sondern vielmehr

e dasjenige Ganze, das tiberhaupt alles umfaft;

und wenn man in der Natur so etwas wie eine Ursache sieht, dann wére sie etwa

e dasjenige, welches alles nicht durch Menschen Bewirkte bewirkt,

oder etwas anders gewendet: die unverfiighare Ermoglichung und uniiberschreitbare Bedin-
gung alles menschlichen Tuns.

Die Problematik dieser Kennzeichnungen (die tibrigens zur Unterscheidung von "Natur" und
"Raum", "Welt" bzw. "Gott" noch prézisiert werden miiiten) ist uniibersehbar: Dal} sie auf
mindestens einen, aber auch nicht auf mehr als einen Gegenstand zutreffen, miilte vorab
sichergestellt sein. Wenn nicht durch situative Identifizierung eines geeigneten Gegenstands
(von dem dann noch gezeigt werden miiite, da3 er der einzige ist), kann dies nur durch Ar-
gumente geschehen. Man kennt solche Argumente, die eine situative Identifizierung ersetzen,
aus der Physik: Beispielsweise 14Bt sich die Unschirferelation der Quantenmechanik so
interpretieren, dafl gewisse Standardbedingungen der situativen Identifizierung nicht erfiillt
sind, wenn es sich bei dem fraglichen Gegenstand um ein Elementarteilchen handelt; aber
gleichwohl sind Elementarteilchen durch geeignete Kennzeichnungen identifizierbar, von
denen im Rahmen der physikalischen Theorie gezeigt werden kann, dal} sie auf genau einen
Gegenstand zutreffen miissen.

Wenn man einen Gegenstand nicht situativ, sondern nur durch theoretische Kennzeichnungen
identifizieren kann, dann kann man auch keine Behauptungen {iber diesen Gegenstand situa-
tiv verifizieren. Aber das schliefft die situative Verifizierbarkeit (oder Falsifizierbarkeit)
anderer Behauptungen der Theorie, die man zu dieser Kennzeichnung heranzieht, nicht aus —
sofern es sich dabei ndmlich um Behauptungen iiber andere Gegenstidnde handelt, die ihrer-
seits situativ identifiziert werden konnen. Hierdurch kénnen dann auch die Behauptungen
derselben Theorie iiber einen theoretisch gekennzeichneten Gegenstand eine indirekte Besti-
tigung finden. Die Verwendung derartiger Kennzeichnungen ist daher mit dem Festhalten an
einem Wahrheitsbegriff vereinbar, der letztlich auf situative Verifikationen und Falsifikatio-
nen rekurriert.

Metaphysisch mochte ich demgegeniiber eine solche Kennzeichnung nennen, bei der die
Behauptung der Existenz und Eindeutigkeit des gekennzeichneten Gegenstandes in keinem —
wie immer indirekten — Implikationsverhiltnis zu situativ verifizierbaren oder falsifizierba-



ren Aussagen steht. Und in diesem Sinne metaphysisch sind sicherlich die oben genannten
Kennzeichnungen der sogenannten Natur. Fiir sie ist ein argumentativer Kontext erfordert, in
dem situative Verifikationen und Falsifikationen irrelevant sind (oder eine nachgeordnete
Rolle spielen), und in diesem Kontext wire dann auch der Naturbegrift zu explizieren.

¢) Wenn nicht als einzelner Gegenstand, dann kann die sog. Natur als eine Klasse von Ge-
genstdnden (seien dies Dinge, Vorgénge oder Ereignisse) aufgefalit werden. Der Naturbegriff
wiirde demnach anhand der Bedeutung genereller Ausdriicke erklért. Hierfiir bieten sich die
bekannten Antithesen an, mit denen man zwischen "Natur" und "Technik", zwischen "Natur"
und Geschichte" oder zwischen "Natur" und "Geist" unterscheidet: Man kann Gegenstinde
als Naturdinge oder Artefakte, als Naturvorginge oder menschliche Handlungen bzw. als
korperliche oder mentale Ereignisse charakterisieren und dann jeweils die sog. Natur mit der
Klasse der ersteren identifizieren.

Wer dies tut, miiite freilich die Auffassung Schellings (Einleitung, 273) verwerfen, es sei in
der Natur "alles auch [d.h. konsequenterweise] aus Natur-Kriften zu erkldren": Als eine
Klasse von Gegenstinden wére die Natur nach dieser Auffassung insgesamt durch kausale
Abgeschlossenheit ausgezeichnet. Andererseits sind aber gewisse kausale Beziehungen zwi-
schen Naturdingen und Artefakten, zwischen Naturvorgdngen und menschlichen Handlungen
oder auch zwischen korperlichen und mentalen Ereignissen schwer zu bestreiten. Als ein
kausal abgeschlossener Bereich von Gegenstinden wiirde die Natur daher mit den Naturdin-
gen auch die Artefakte, mit den Naturvorgéngen auch die menschlichen Handlungen und mit
den korperlichen auch die mentalen Eeignisse umfassen, und insgesamt wire sie daher von
der Klasse aller Gegenstéinde kaum unterscheidbar.’

Ebenso wiirde die Auffassung problematisch, dal die 7eile von Naturdingen stets auch Na-
turdinge sind: Beispielsweise konnte dann die Biosphire der Erde, da von Artefakten wim-
melnd, kein Naturding mehr sein, und die sog. Natur wiirde entweder in zusammenhanglose
Stiicke gerissen oder aber in unberiihrte, unerreichbare Ferne geriickt.

3.

Es ist also nicht empfehlenswert, den Naturbegriff anhand der Bedeutung singulédrer oder
gewOhnlicher genereller Termini zu erkldren. Insbesondere sollten die genannten Antithesen
— "Natur" vs. "Technik" usf. — nicht von vornherein als Klassifikationen von Gegenstéinden
aufgefalit werden. Stattdessen schlage ich vor, den Naturbegriff anhand einschldgiger Kon-
zepte héherer Stufe zu erkliren.* Anstelle des Ausdrucks 'die Natur', der iiberhaupt nur durch
metaphysische Kennzeichnungen und somit in einem zunichst unausgewiesenen argumenta-
tiven Kontext erkliart werden kann, bieten sich hierfiir beispielsweise die folgenden Wendun-

? Soll die sog. Natur eine Relation zwischen Gegenstiinden sein, ist das Ergebnis dasselbe: Unter naheliegenden
Voraussetzungen wiirde durch diese Relation einfach nur alles mit allem verkniipft.

* DaB auch Kant, sofern nimlich die "formale" Bedeutung des Worts 'Natur' der "materiellen" Bedeutung
systematisch vorhergeht (vgl. Metaphys. Anfangsgriinde A iii), den Naturbegriff aus Begriffen hoherer Stufe wie
'Gesetz' und Notwendigkeit' (ebd. vi f.) erklért, sei hier nur am Rande vermerkt.



gen an: 'Es ist ein Naturgesetz, dal} ...", 'Es ist naturbedingt, daB} ...", 'Es ist naturgemdy3, dal3
... — oder etwa die fiir den griechischen Naturbegriff einschldgige Wendung 'Es gehort zur
physis von x, daB} ...". Jeweils folgt ein ganzer Aussagesatz: nicht Gegenstdnde, sondern
Sachverhalte werden als "ein Naturgesetz" usf. charakterisiert (oder z.B. als "naturbedingt"
von den Resultaten menschlichen Tuns unterschieden).’

Dal} nicht alle wahren — und auch nicht alle wahren universellen — Aussagen als Naturgesetze
aufgefalit werden konnen, ist wohl unbestritten, kontrovers sind nur die erforderlichen Zu-
satzbedingungen. Aber eine wahre Aussage soll die Behauptung eines Naturgesetzes jeden-
falls sein, und die Kenntnis der Naturgesetze wird gemeinhin um der Kenntnis dessen willen,
was der Fall ist, gesucht. Freilich scheint bereits das populdrste aller Naturgesetze, Galileis
Fallgesetz, ein Gegenbeispiel hierfiir zu sein. Denn daf} bei allen Fallbewegungen Zeit und
Geschwindigkeit proportional sind, ist durchaus nicht wahr; und wenn man das Antezedens
dieser Aussage geeignet verschirft, so da3 die genannte Proportion nur fiir alle "freien" Fall-
bewegungen gelten soll, wird die Aussage evtl. leer, was ebenso unerwiinscht ist. Diese
Schwierigkeit wird bekanntlich dadurch behoben, dal3 Bestitigungsfille fiir die Behauptung
eines Naturgesetzes durch geeignete technische Verfahren herstellbar sein sollen. Man nennt
dies ein wissenschaftliches Experiment; und mit der Charakterisierung des fraglichen Sach-
verhalts als "ein Naturgesetz" scheint man nichts anderes als die Reproduzierbarkeit der
einschldgigen Experimente zu behaupten.

Die Kenntnis der Naturgesetze wird somit auf technisches Wissen zuriickgefiihrt, und umge-
kehrt wird technisches Wissen durch den Begriff des Naturgesetzes in charakteristischer
Weise interpretiert: In Aussagen, die sich nicht direkt auf menschliches Tun, sondern nur auf
die dabei bewirkten Vorginge als solche beziehen, wird ein Aspekt dieses Wissens isoliert
und — iiber die technische Bewdhrung hinaus — durch seine Integration in wissenschaftliche
Theorien, die auf jegliche Vorgidnge zutreffen sollen, den denkbar anspruchsvollsten Kohd-
renz- und Konsistenzbedingungen unterworfen. Zugleich erschlieit man sich dabei iiber den
Naturbegriff die philosophische Tradition als ein heuristisches Potential, dessen Unverzicht-
barkeit fiir die wissenschaftliche Theoriebildung und somit letztlich auch fiir die Priifung und
Erweiterung technischen Wissens an dieser Stelle nicht weiter dargelegt werden muf3.

Wenn diese Skizze einigermafen zutreffend ist, dann wird durch die Charakterisierung eines
Sachverhalts als "ein Naturgesetz" zu verstehen gegeben, dal man hinsichtlich dieses Sach-
verhalts (und verwandter Sachverhalte, die insbesondere die Gegenstinde technischen Wis-
sens betreffen) in einer bestimmten Weise zu argumentieren gedenkt. Oder wenig anders
gewendet: Uber den Gebrauch des Worts Naturgesetz' Rechenschaft zu geben bedeutet, eine
Strategie zur Begriindung von Behauptungen offenzulegen und somit zur Diskussion zu
stellen, die insbesondere auch die Gegenstinde technischen Wissens betreffen. Bei der Be-
schreibung und Erdrterung dieser Strategie scheint der Naturbegriff dann entbehrlich zu sein.

> Es ist hier nicht moglich, die fiir die folgenden Ausfithrungen einschligige Literatur auch nur zu nennen; eine
gewisse Ndhe meiner Argumentation zur sog. konstruktivistischen Schule (vgl. etwa Mittelstrall /973, Tetens /982)
ist unleugbar.



Vermutlich lassen sich auch andere zum Naturbegriff gehorige Konzepte hoherer Stufe (‘na-
turbedingt', naturgemal}' usf.) als verdeckte Hinweise auf gewisse, insgesamt fiir den Natur-
begriff charakteristische Begriindungsstrategien fiir Behauptungen interpretieren. Durch eine
solche Interpretation ergidbe sich dann zugleich auch eine indirekte Erklarung der zum Na-
turbegriff gehdrigen Konzepte niederer Stufe. Beispielsweise konnte man eben diejenigen
Gegenstinde zu der als Klasse aufgefaiten "Natur" rechnen, hinsichtlich derer man — und
zwar im Hinblick auf eine bestimmte Auswahl von Sachverhalten — eine bestimmte, fiir den
Naturbegrift charakteristische Strategie zur Begriindung von Behauptungen verfolgt. Bei
verschiedener Wahl dieser Strategie und/oder der betrachteten Sachverhalte wiirden sich
dabei evtl. auch verschiedene Klassifikationen ergeben: so kann etwa die mit dem Geltungs-
bereich der Naturgesetze identifizierte "Natur" durchaus auch Artefakte umfassen, da sich die
Unterscheidung von Naturdingen und Artefakten auf andere Sachverhalte und andere Argu-
mentationen (aber eben hinsichtlich derselben Gegenstinde) bezieht.

Es bleibt die Problematik der metaphysischen Kennzeichnungen der sogenannten Natur.
Auch wenn man die fiir den Naturbegriff charakteristischen Begriindungsstrategien fiir Be-
hauptungen akzeptiert, kann man bestreiten, da3 Ausdriicke wie 'das umfassende Ganze' oder
'die unverfiigbare Ermdglichung und uniiberschreitbare Bedingung alles menschlichen Tuns'
als Kennzeichnungen eines Gegenstands zuldssig sind. Wenn man sich freilich um eine
Rechtfertigung dieser Strategien bemiiht, wird man mdoglicherweise auf Argumentationen
zurlickgreifen miissen, die es nahelegen, auch die genannten Kennzeichnungen fiir zuldssig
zu halten. — Aber bereits mit der Erorterung eines diesbeziiglichen Rechtfertigungsbedarfs
wire der Rahmen dieses Vortrags tiberschritten.

Literaturangaben:

Heidegger, Martin: Sein und Zeit (SuZ), 15. Aufl. Tiibingen 1979

—: Einfiihrung in die Metaphysik (EiM), 5. Aufl. Tibingen 1987

—: Vom Wesen und Begriff der Physis, in: ders., Wegmarken, 2. Aufl. Frankfurt/M. 1978
—: Heraklit, in: ders., Gesamtausgabe Bd. 55, Frankfurt/M. 1979

Hippocrate: De l'ancienne médicine (V.M.), ed. J. Jouanna, Paris 1990

Kant, Immanuael: Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft, in: ders., Werke, hg. von W. Wei-
schedel, Bd. V, Wiesbaden 1957

Mittelstral3, Jiirgen: Metaphysik der Natur in der Methodologie der Naturwissenschaften, in: Natur und Ge-
schichte. X. Deutscher Kongress fiir Philosophie, hg. von K. Hiibner und A. Menne, Hamburg 1973, S. 63-87

Platon: Werke, hg. von G. Eigler, Darmstadt 1970 ff.

Schelling, F.W.J.: Einleitung zu dem Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, in: ders., Schriften 1799-
1801, Darmstadt 1975

Tetens, Holm: Was ist ein Naturgesetz? Z. allg. Wissenschaftstheorie 13 (1982) 70-83
Tugendhat, Ernst: Vorlesungen zur Einfiihrung in die sprachanalytische Philosophie, Frankfurt/M. 1976
—: Die Seinsfrage und ihre sprachliche Grundlage (1977), in: ders., Philosophische Aufsdtze, Frankfurt/M. 1992



