G. Heinemann: Vorlesungen iiber die Geschichte des griechischen Na-

turbegriffs bis Aristoteles

A) Grundlagen und Ubersicht, Altere Begriffsgeschichte, Vorsokrati-

sche Kosmologien

(= Studien zum griechischen Naturbegriff, Teil II)

Vorbemerkung:

Die folgenden Studien wurden — unter Verwendung é&lteren Materials — als Skriptum zu
einer dreisemestigen Vorlesung (WS 2011/12 bis WS 2012/13) ausgearbeitet. Sie brechen im
sechsten Kapitel vor der Behandlung des Timaios ab; ein siebtes Kapitel zur Vorsokratiker-

Rezeption bei Aristoteles ist geplant (Inhaltsverzeichnis am Ende).

Das umfangreiche Material zum Naturbegriff in anthropologischen, erziehungstheoreti-
schen medizinischen etc. Kontexten konnte nicht eingearbeitet werden: Es wiirde nochmals
einen ganzen Band fiillen, fiir den ich jetzt aber keine Zeit habe. Deshalb habe ich das Wich-
tigste in Abschnitt 2.5. aus édlteren, hier aber nochmals iiberarbeiteten Aufsdtzen zusammen-

gestellt.

Die gegenwiértige Ausarbeitung ist noch ganz unfertig. Sie wird als Work in Progress ins Netz
gestellt. Offene Baustellen sind jeweils durch ### markiert. Das Material ist viel zu umfang-
reich, als daf$ ich iiberall in die wissenschaftliche Diskussion eingearbeitet sein konnte. Ich
bitte deshalb um Hinweise und Kritik.



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

1. Erste Illustrationen und Vorbereitungen

1.1. Die aristotelische Mimesisthese. Skizzen zu einer historischen Fall-

studie
1.1.1. Die Mimesisthese der Physikvorlesung.

Ich will mit einer Beobachtung beginnen, die mich vor Jahren darauf gebracht hat, von Aris-
toteles her zuriickfragen und die dltere Geschichte des Naturbegriffs zu rekonstruieren.
Aristoteles ist der erste, der den Naturbegriff ausdriicklich erdrtert.! Die systematischen Vo-
raussetzungen, die er in diese Erorterung einbringt, verbieten eine kurze Referierung; ich
muf$ Sie auf eine auf eine spétere Vorlesung vertrosten. Mich interessiert hier vielmehr zu-
néchst ein Gedanke, den Aristoteles in der sog. Physikvorlesung wie eine anerkannte Exper-
tenmeinung zitiert und, wenn nicht als Voraussetzung, so doch jedenfalls als Ausgangs-
punkt heuristischer Uberlegungen in seine Grundlegung der Naturwissenschaft eingehen
lasst.

Ich meine die Behauptung, daf} sich die "Kunst" zur "Natur" mimetisch verhalt — oder kurz:
daf3 sie die "Natur" imitiert.? Dies wurde oft im Sinne eines naturalistischen Verstandnisses
der sog. schonen Kiinste verstanden, als bestiinde etwa die Aufgabe der Malerei oder der
Poesie in einer Darstellung der Natur. Aber Aristoteles spricht in der Physikvorlesung gar
nicht von den sog. schonen Kiinsten. Seine Beispiele fiir ein mimetisches Verhalten der
"Kunst" zur "Natur" sind Hausbau und Medizin. Die Mimesisthese der Physikvorlesung
kommt darauf hinaus, daff Herstellungsprozesse und professionelle Verfahrensweisen
strukturelle Merkmale aufweisen, die den strukturellen Merkmalen natiirlichen Geschehens
entspechen. Dabei folgt einerseits die "Kunst" der "Natur". Und eben deshalb ist andererseits
die Struktur natiirlichen Geschehens an der Struktur technischer und professioneller Verfah-
ren ablesbar. Der sachlicher Primat der "Natur" vor der "Kunst" wird geradezu unterlaufen

durch einen epistemischen Primat der "Kunst" vor der "Natur".?

Diese Umkehrung wird meist mit der sog. wissenschaftlichen Revolution, etwa bei Galilei
und Bacon, in Verbindung gebracht. Erst durch sie wére demnach "Natur", nach einer For-

mulierung von Mittelstrafs, "ein Teil technischer Kulturen geworden". ¢+ Aber ich finde die-

1 Phys. 111, 192b8 ff.; Met. V 4, 1014b16 ff..
2 Phys. 11 2, 194a21, Meteor. IV 3, 381b6; s.u. T c.1 #1.

3 Vgl. zu dieser Umkehrung des Schlufskapitel von Teil. I meiner Studien zum griechischen Naturbegriff.
(im Folgenden kurz: Studien I) — Ich sollte freilich ergdnzen, daf$ der Schlufl von der Struktur techni-
scher und professioneller Verfahren auf die Struktur natiirlichen Geschehens — wie der eingangs der
Physik (184a16 ff.) beschriebene Ubergang von dem, was "uns bekannt ist" zu dem "schlechthin Be-
kannten — nur ein heuristischer ist.

¢ Mittelstraf3 1987, 51.; dazu Heinemann 1991, 311 und passim (zu Bacon auch Heinemann 1995).



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

selbe Umkehrung schon bei Aristoteles, als gehorte sie geradezu zum Naturbegriff — und

mit ihr die Kompetenzanmafiung, auf die sie die Behauptung eines sachlichen Primats der

"Natur" reduziert.

Eine solche, zundchst durch technisches und professionelles Wissen bekannte Struktur na-

tiirlichen Geschehens ist — so die erwahnte Stelle in der Physik — der Zusammenhang von

"Material" und "Form":

a25

T c.1 #1: Aristoteles Phys. II 2, 194a21-27

eLdE M) Téx VN piueltal
TV YoV, TG O& AVTNG EMOTHUNG eldEVal TO 100G kal TV
VANV HéxoL tov (olov latEoD Vyletav Kol XoANV kat GAEyua,
€V olg 1] Uylew, Opolwg O Kal 0lkodOUOUL TO TE €1D0G TNG
oikiag kat v VANV, 6Tt TAtvSoL kat EVAr woavTwe de
Kat €Ml TV AAAWV), kal TS PLOIKTS &v £l TO Yvwllety
appoTéQac Tag PUoELC.
"Angenommen, die Kunst folgt nachahmend der Natur. Nun ist es Sache desselben
Fachs, die Form und zu einem gewissen Grade auch das Material zu kennen — z.B. des
Arztes, sowohl die Gesundheit als auch Galle und Schleim, worin die Gesundheit [sc.
vorliegen soll], dhnlich des Baumeisters, die Form des Hauses und das Material, ndmlich
Ziegel und Bauholz, und ebenso bei den anderen Féchern. Daher sollte es auch Sache der

Naturwissenschaft sein, sich Kenntnis beider Naturen zu verschaffen."

Das Fachwissen der qualifizierten Berufe wird hier zum Vorbild fiir die Naturwissenschaft.

Systematisch relevante Fragen der Naturwissenschaft — nach "Form" (eidos) und Material

(hylé) — werden vom Fachwissen der qualifizierten Berufe {ibernommen.

Vielleicht noch eingangiger ist die Entsprechung zwischen der Schrittfolge eines Herstel-

lungsprozesses und der Schrittfolge natiirlichen Werdens.

al0

al5

T c.1 #2: Aristoteles,Phys. II 8, 199a8-15
£tL €v 000LC TEAOC €07TL TL, TOUTOV éveka
TIRATTETAL TO TIROTEQOV KAl TO €PeENG. OVKODV (WG TTQATTETAL,
oUtw TEPUKE, Kal W TEDUKEV, 0UTW TEATTETAL EKATTOV, AV
pr) Te EUTodICn). medTTeTAL D' EVEKd TOUL Kal tédukev doa
&verd tov. olov el oikiat TV PUOEL YLYVOUEVWV TV, OUTWS AV
£ylyveTto wg VOV UTIO NG TEXVNG €L OE TA PUOEL UUT) HOVOV
dvoeL AAAX kal TEXVT) Yy VOLTO, WoAVTWS &V YiyvoLTo 1) Tté-
duev. Evexa aga Satégov SdteQov.
"Ferner: Worin ein Ziel ist, da wird das Frithere und das AnschlieSende seinetwillen ge-
tan. Und zwar gilt jeweils: wie etwas getan wird, so wére es gewachsen, und wie etwas

gewachsen ist, so wiirde es getan, wenn nichts dazwischenkommt. Getan wird es zu ei-



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

nem Zweck. Daher ist es auch zu einem Zweck gewachsen. Gehorte beispielsweise ein
Haus zu den durch Natur entstehenden Dingen, dann entstiinde es auf dieselbe Weise
[und das heif3t hier: in derselben Schrittfolge; GH] wie jetzt infolge der Kunst. Und ent-
stiinden umgekehrt die Naturdinge nicht durch Natur, sondern durch Kunst, dann ent-
stiinden sie auf eben dieselbe Weise wie sie gewachsen sind. Also geschieht jeweils der

eine Schritt um des anderen willen."

Aristoteles unterstellt in beiden Bereichen einen Typ von Vorgangen, durch die jeweils ein
Anfangszustand {iiber eine kontinuierliche Folge von Zwischenschritten in einen Endzu-
stand {iberfiihrt wird. Die behauptete Entsprechung ergibt sich dann insbesondere daraus,
daf3 die Reihenfolge der Zwischenschritte in beiden Bereichen durch gleichartige Sachzwan-
ge festgelegt ist. Beim Bau eines Hauses wird zuerst das Fundament gelegt, dann werden
die Mauern hochgezogen und zuletzt das Dach hergestellt. Ebenso beginnt das Aufkeimen
eines Baumchens mit der Verwurzelung im Boden, dann bildet sich ein Stamm, der schliefs-
lich Blétter treibt, nachdem er eine gewisse Hohe erreicht hat. In beiden Fallen ist die Rei-
henfolge der Schritte ein Erfordernis fiir das Zustandekommen des Resultats: Man kann
kein Haus bauen, indem man mit dem Dach beginnt, um dann unter dem Dach die Mauern
zu errichten und unter den Mauern das Fundament zu legen; und ebenso kann kein Baum-
chen entstehen, indem zuerst die Blatter wachsen und dann erst der Stamm und die Wur-
zeln5 In beiden Féllen liegt es daher nahe, die tatsdchliche Abfolge unter Rekurs auf das

Resultat zu erklaren, fiir das sie erforderlich ist.

In beiden Bereichen wird das Ziel bereits zu Beginn das ganzen Vorgangs durch eine effizi-

ente Ursache antizipiert:®

e Ausgangspunkt natiirlichen Entstehens ist nach Aristoteles der "Samen" (sperma), aus
dem das entstehende Lebewesen dann selber besteht.” Durch ihn wird die relevante
"Form" (eidos) zu einem inneren Antrieb des Entstehens. Aber der Samen ist kein unhin-
tergehbarer Ausgangspunkt.® Sein Urheber und insofern die "zugespitzteste Ursache"
des Entstehens ist das elterliche Lebewesen,® als Exemplar derselben Art und somit als

Trager derselben Form.

5 Aus naheliegenden Griinden habe ich den biologischen Sachverhalt stark vereinfacht. Aristoteles ist
hier nicht so explizit, wie es wiinschenswert wére. Vgl. aber PA II 8, 654b27-655a4 zur Gertistfunktion
des tierischen Skeletts.

6 Vgl. zum Folgenden bes. auch Met. VII 7, 1032a24-b14.

7GA 12, 716a8-9: ek toutou ... synistatai. Zur Schliisselrolle des sperma bei der Bestreitung zufélligen
Entstehens: Phys. II 4, 196a31-3; ebd. 8, 199b7 und b9.

8In diesem Sinne Met. XIV 5, 1092a17: ouk esti to sperma proton.

2 Vgl. zum folgenden auch Phys. II 3, 195b21-5: Die "zugespitzteste Ursache" (to aition ... to akrotaton,
b22) ist beim Hausbau der Mensch als Fachmann - und somit letztlich sein Fachwissen.



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

e Ausgangspunkt kunstgerechten Herstellens ist das Wissen, worum es sich bei dem ge-
steckten Ziel handelt und was zu seiner Realisierung erforderlich ist; die relevante
"Form" (eidos) ist "in der Seele" der Herstellers, wie Aristoteles sagt. 10

Die Form (eidos) entsteht nach Aristoteles nicht;!! sie liegt immer schon vor, und zwar bei

natiirlichem Entstehen im Erzeuger als dessen "Natur" (physis), und bei kunstgerechtem

Herstellen im Hersteller als dessen "Fachwissen" (techné).’? Diese Unterscheidung zweier

Weisen, in denen eine Form vorliegen kann:

o verkorpert durch einen Gegenstand, dessen Form sie ist, bzw.

e gewufst durch einen Menschen, der evtl. als Hersteller eines sie verkorpernden Gegen-
standes fungiert,

ist nach Aristoteles fiir den Unterschied zwischen "Natur" und "Kunst" konstitutiv.

1.1.2. Zum Begriff der "Kunst", mit Exkurs zur mimesis in der Poetik.

Der Begriff der Kunst ist hier im weiten, alteuropédischen Sinn zu verstehen: 1> Als "Kunst"
(gr. techné, lat. ars, davon engl. art, etc.) gilt demnach jeder Bereich anspruchsvoller und
lehrbarer, eine bestimmte Aufgabe erfiillender Tatigkeiten, in dem es Kriterien zur Unter-
scheidung zwischen Richtig und Fehlerhaft gibt und in dem daher die Rede davon sein

kann, dafd jemand "kunstgerecht" oder "kunstwidrig" verfahrt.

T c.1 #3: [Hippokrates], Uber die Kunst (De arte), c. 5,6

Kat tot 6mov 16 1e 0030V kal 10 ur 0090V 6gov éxeL EKATEQOV, TS TOVTO OUK AV
téxvn ety Tovto ya Eywyé dnue atexviny elvat Gmov prte 000V €vi undev urjte ovk
0090V.

"Wo das Richtige und das Falsche jeweils eine Markierung hat, wie sollte das keine Kunst
sein? Denn das, so behaupte ich, ist die Abwesenheit jeglicher Kunst: daf$ darin weder
Richtig noch Falsch ist."4

10 Vgl. zum Folgenden bes. auch Met. VII 7, 1032b1.
11 Met. VII 8, 1033b5-8 u.0.

12 Wegen dieser Gleichsetzung der techné mit dem gewufSten eidos und der physis mit dem verkorper-
ten eidos kann Aristoteles nach Sedley (2007, 179 f.) behaupten, dafl die techné sowenig wie die physis
"liberlegt" (Phys. II 8, 199b28: ... ou bouleuetai): Nicht das Fachwissen iiberlegt, sondern der Fachmann.
- Dies ist m.E. {iberzeugender als Wielands (21970, 271) Interpretation der Stelle, wonach das Uberle-
gen erst einsetzt, "wo die unmittelbare Vertrautheit mit der Sache gestort ist" und die "vollendete
Kunstfertigkeit" daher "keiner Uberlegung ... bedarf".

13 Zu Begriff und Theorie der techné vgl. Heinimann 1961/76 (wegweisend), Schneider 1989, Roochnik
1996, Kap. 1. - Ich setze das Wort 'Kunst' meist in Anfithrungszeichen, wenn es als Ubersetzung des
griechischen fechné fungiert.

14 Dazu Heinimann 1961/76, 163 f. Dieselbe Auffassung formuliert Quintilian 2,17,42, zit. ebd. 162: qua
in re alius se inartificialiter, alius artificialiter gerat, in ea esse artem. ("Bei einer Sache, bei der sich der eine
kunstwidrig, das andere kunstgemaf verhlt, gilt es eine Kunst.")



al5

G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"Kiinste" sind beispielsweise die Medizin (iatriké), die Malerei (graphiké), das kaufmanni-
sche Rechnen (logistiké), die Politik (politiké) usf. Erst im 18. Jh. ist es iiblich geworden,
den Begriff der Kunst auf die — wie man damals auch sagte — "schonen" Kiinste einzu-
schranken.!® Dabei sind die "schonen" Kiinste eben diejenigen, die Aristoteles in der Poe-

tik als Weisen der "Nachahmung" oder "Darstellung" (mimésis) charakterisiert:

T c.1 #4: Aristoteles, Poet. 1, 1447a13-8

£moTtoLior d1) Kotk 1) TG Ty wding

ToMmo'ts €Tt d¢ kwHwdla Kal 1) dDLVEAUPOTOMNTIKT) kal TG

AUANTIKNG 1] MAE(0TI) KAl KISAQLOTIKNG TATAL TUYXAVOLOLY

ovoaL HUNOELS TO oUVOAOV: dladéQovat d¢ aAARAwY ToLoty,

1 YOO T €V £TEQOLS HLELOSAL T) TQ €TeQa 1) TQ ETE-

QWG KAl 1) TOV aUTOV TEOTIOV.

Schmitt {ibers.: "Epische und tragische Dichtung also, aufserdem die Komdédie, die Dithy-
rambendichtung und der grofite Teil der Kunst des Aulos- und des Kitharapiels: sind
grundsétzlich alle Nachahmungen. Sie unterscheiden sich aber voneinander in dreifa-
cher Hinsicht: dadurch, daf8 sie in verschiedenen Medien nachahmen, dadurch, daf8 sie
Verschiedenes, oder dadurch, daf$ sie auf verschiedene Weise, d.h. nicht im selben (Dar-

stellungs-)Modus nachahmen."

Es ist von einiger Wichtigkeit, dies nicht mit der eingangs aus der Physik zitierten Mimesis-

these zusammenzuwerfen. Tatsdchlich spricht Aristoteles nirgendwo in der Poetik von einer

Nachahmung oder Darstellung "der Natur". Vielmehr kann sich die dichterische oder visuel-

le Darstellung auf dreierlei beziehen: Auf das, "was der Fall war oder ist", auf das, "was man

sagt oder glaubt", sowie insbesondere auf das, "was" - nach einer "Wahrscheinlichkeit oder

Zwangslaufigkeit", die im Charakter der dargestellten Personen liegt'® - "der Fall zu sein
hat".

b10

T c.1 #5: Aristoteles, Poet. 25, 1460b8-11

ETEL YAQ €0TL ULUNTNG O oM TG womegavel Lwyadog 1 Tig

AAAOG ELKOVOTIOLOG, AVAYKT] HLHUELOSAL TOLWV OVTWYV TOV AQLS-

MOV €V TLael, ] Yo ola v 1] 0Ty, 1) ol paoty kal dokel,

1) oixx elvat Oel.

"Da der Dichter etwas zur Darstellung bringt, wie ein Maler oder ein anderer bildender

Kiinstler, mufl er immer eines von diesen dreien zur Darstellung bringen: entweder was

15 Vgl. Reckermann 1976, Sp. 1374 f.; Halliwell 2003, 167 ff. sowie im Grimmschen Worterbuch, Bd. V
(1873) = Bd. 11 (dtv), s.v. "Kunst", den Abschnitt II, 4c (Sp. 2681 f.).

16 Vgl. Poet. 9, 1451b9. Zum Zusammenhang von Charakter und Handlung in der Poetik Schmitt 2003,
194 ff.



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

der Fall ist oder war, oder was man sagt und der Fall zu sein scheint, oder was der Fall

zu sein hat."”

Nur im ersten Fall kann von einer "Abbildung" oder "Nachahmung" die Rede sein. In den
beiden anderen Fallen handelt es sich eben darum, dafs die "Darstellung" {iber das Vorhan-
dene hinausgeht: Ihr Gegenstand ist ausdriicklich nicht, was geschehen ist, sondern was
geschehen konnte;!$ mimésis ist in der Poetik des Aristoteles vor allem auch ein Begriff von
Fiktion.

1.1.3. Die Mimesisthese bei [Hippokrates], De victu.

Der Satz, dafd die "Kunst" die "Natur" imitiert, ist einem anderen Kontext entlehnt. Man fin-
det einen entsprechenden Gedanken erstmals in einer medizinischen Abhandlung, vermut-

lich aus dem friihern 4. Jh.:

T c.1 #6: [Hippokrates], De Victu, c. 11

Ot d¢ avSowmoL ¢k TV Pavegwv T adavéa okénteodatl ovk EmioTavtar TEXVNoL
YOQ X0eOHEVOL OpOINOLY AVvIQWTiv) GUOEL OV YIVWOKOLOLY SE@V YO VOO £didate
HLUEETIAL T EWVTAV, YIVWOKOVTAG & TTOLEOLTL, KAL OV YIVWOKOVTAS & HEOVTAL
Diller iibers..: "Die Menschen aber verstehen nicht, im Sichtbaren das Unsichtbare zu
schauen. Sie iiben namlich Kiinste, die der menschlichen Natur dhnlich sind, und erken-
nen es nicht. Die gottliche Vernunft lehrte sie, was in ihnen vorgeht, nachzuahmen, in-

dem sie erkennen, was sie tun, aber nicht erkennen, was sie nachahmen."

Dies will der Verfasser d&ndern und "offensichtliche Kiinste aufzeigen, die teils offensichtli-
chen, teils unsichtbaren Zustdnden des Menschen entsprechen".® Eines seiner Beispiele ist

der Gebrauch einer Sage:

T c.1 #7: [Hippokrates], De Victu, c. 16
Téxtovec moloviec 6 péV wOéel, 0 0 EAkel TO aUTO TOLEEWV AUDOTEQWS (PEQEL
TOLTIWOLY, O pEV EAKeL, O D& wOéer TeCOHVTWV Avw EQTTeL, TO D& KATW' LElw TIOLEOVTEG

mAelw ToLéovo, kal mAelw motéovteg Helw ToLéovat, GOV Te AVIQWTOL UIpéOVTAL

17 Ebenso tibers. Halliwell (Loeb). Entscheidend ist hoia = was (nicht: wie); daher "ist" im veritativen
Sinn. Demgegentiiber Schmitt (dhnlich Fuhrmann): "Sofern der Dichter etwas nachahmt -- genauso
wie ein Maler oder ein anderer bildender Kiinstler —, hat er genau drei <mogliche Arten von Gegen-
stainden>, von denen er immer eine bestimmte wahlen muf3: entweder er stellt etwas so dar, wie es
war oder ist, oder so wie man sagt oder meint <,daf} es ist>, oder so, wie es sein miifste."

18 Aristoteles, Poet. 9, 1451a36 ff. - Dazu Halliwell 2003, 180 (zur Ubersetzung von mimeésis ebd. 171 £.;
anders Schmitt 2003, 185 ff.).

19 Vict. 12: dnAwow téxvac Gpavepas avdewmnov madiuacty opolag €ovoac kat Gpavegoiot kal
adavéol.



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

[TveDpa 1o pev EAkel, O 0& wYéel, TO O' AVTO ToLéely ARPOTEQWS PEQEL TlTwWV T pEV
KATw TECETAL, T OE AV EQTIEL. ...

Diller {ibers.: "Zimmerleute sdgen. Der eine stof3t, der andere zieht, wobei sie auf zweier-
lei Weise dasselbe bewirken. Wenn sie driicken, geht die Sdge nach oben, aber auch nach
unten. Indem sie verkleinern, vermehren sie, und indem sie vermehren, verkleinern sie.
Damit ahmen sie die Natur des Menschen nach. Die Atmung zieht zum Teil (ein), zum
Teil stofst sie (aus). Sie bewirkt dasselbe auf zweierlei Weise. Ein Teil wird nach unten

gedréangt, ein Teil geht nach oben. ..."

1.1.4. Die "Natur" und "das Richtige".

Im Detail sind diese Beobachtungen recht merkwiirdig. Aber darauf kommt es hier nicht an.
Wichtig ist, was sie fiir das professionelle Selbstversténdnis der Medizin leisten sollen. Diese
gilt nur insofern als "Kunst", als es in ihr einen nachvollziehbaren Unterschied zwischen
Richtig und Fehlerhaft gibt (s.0. T c.1 #3). Aber das geniigt nicht:

T c.1 #8: [Hippokrates], De Victu, c. 11

Nopog yao kat $puois, olol mavTo dATENOTOUESR, 0VX OHOoAOYEeTal OHOAOyEdUEVA:
VOOV YaQ £9e0av &vIQwToL avTol EWUTOIOY, 0V YIVWOKOVTEG Tepl v ESeoav:
dvoV 0¢ TMAVTwV Veol dlekdounoav: & HEV OOV AvOQwmoL ESeoav, OVDEKOTE KATX
TWUTO €XeL 0VUTE 0PVWG OVTE 1) 00SWs Okdoa d& Jeol €Qeoav, alel 009Ws Exel KAl T
009 Kal T Lit) 0090 TOTOUTOV dlapéQeL.

Diller tibers.: "Denn Brauch und Natur, wonach wir alles ausfithren, stimmen nicht tiber-
ein, obwohl sie {ibereinstimmen. Den Brauch haben die Menschen sich selbst gesetzt,
ohne zu erkennen, woriiber sie ihn setzen; die Natur von allem aber haben die Gotter ge-

ordnet.? Was nun die Menschen setzten, bleibt niemals sich selbst gleich, sei es nun rich-

2 Dies ist wohl das élteste iiberlieferte Vorkommnis des Naturbegriffs in kreationistischem Kontext.
Platon, Soph. 265e3 etc. ist vermutlich spéter; die physis der Tiere im Protagoras (320e2) ist wohl nur
ihre korperliche Gestalt (und nicht, wie ich in "Das Ordnen der Naturen" unterstellte, ihre dymani-
sche Konstution).

Die Annahme einer gottlichen Welteinrichtung kann vielleicht auf Anaxagoras (Mitte 5. Jh.) — oder
auf eine bestimmte Weise der Anaxagoras-Rezeption — zuriickgefithrt werden. Sie ist im griechischen
Denken keinesfalls alt. In den alten Gottergeschichten finden die Gotter die Welt fertig vor und rich-
ten sich in ihr ein, indem sie die vorfindlichen Weltteile als jeweiligen Wirkungsbereiche besetzen.
Soweit die Beschreibung der Welt als kosmos — d.h. als geordnetes Ganzes aus zueinander passenden,
verschiedenenartigen Teilen — an die ordnende Tatigkeit eines gottlichen Herstellers denken 1d3t,
wird dies sogleich ausdriicklich bestritten. Vgl. Heraklit, DK 22 B 30: "Diesen kosmos ... hat keiner der
Gotter oder Menschen gemacht, sondern er war immer und ist und wird sein: immerlebendiges Feu-
er, nach festem Maf3 (metra) aufflammend und erloschend.”



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

tig oder nicht. Was aber die Gotter setzten, ist immer richtig, das Richtige sowohl wie das
Nichtrichtige. So grofs ist der Unterschied.?!

Die Unterscheidung zwischen Richtig und Fehlerhaft kann auch nach konventionellen Krite-
rien getroffen werden, aber diese hélt der Autor fiir unverlafslich. Verlafilich ist — und verlafs-
liche Kriterien liefert — nur die von den Gottern eingerichtete "Natur aller Dinge". Und das
heifst, wie wir sahen,? fiir den Verfasser: Richtigkeit 1afst sich nur durch solche medizinische

Verfahren erreichen, welche die natiirliche Funktionsweise der Kdrperorgane imitieren.?

Die Mimesisthese ist demnach die anschauliche Zuspitzung eines abstrakteren Gedankens:
daf3 die — fiir jede "Kunst" konstitutive — Unterscheidung zwischen Richtig und Fehlerhaft an
einer einschldgigen "Natur" ablesbar sein mufi. Seinen klassischen Ausdruck findet dieser

Gedanke in Platons Kratylos:

T c.1 #9: Platon, Crat. 387al-b5

{ZQ.} Kata mv avtov doa pvoy kal al moa&elg mMOATTOVTAL OV KATA TV TJUETEQAV
O0Ea. OlOV €AV TL EMLXEQNOWLEV TUELS TV OVIWV TEUVELY, TOTEQOV TJULV TUNTEOV
[¢otiv] ékaotov e av NUelS BovAdpeda kal @ av PovAnSwpeyv, (ad) 1) €AV HEV KaTa
TV GLOW POVANBWEV EKAOTOV TEUVELY TOD TEUVELY TE KAl TEUVETIAL KAl O TEPUKE,
TeEHODHEV Te kal MAéov TL ULV €0Tat Kal 009WS MEAEOHEV TODTO, €AV & Tapd GUOLY,
eEapaotnoduedda te kat 0VdEV TEALOHEV;

(b1) {EPM.} "Eporye dokel oUtw.

{ZQ.} OOkoLV Kol Eav KAELY TL ETUXEQNOWLLEV, OV KATX aoav dOEav del Kaewv, AAAX
Kato TV 0091V; avtn O €oTiv 1) €medUkel Exaotov kAeoSal Te Kal KAEW Kal @
emePukey;

(b5) {EPM.} "EottL tavtax.

Schleiermacher iibersetzt:? "SO: Also auch die Handlungen gehen nach ihrer eigenen
Natur vor sich und nicht nach unserer Vorstellung. Wie wenn wir unternehmen, etwas
zu schneiden, sollen wir dann jedes schneiden, wie wir wollen und womit wir wollen?
Oder werden wir nur dann, wenn wir jedes nach der Natur des Schneidens und Ge-

schnitten-Werdens und mit dem ihm Angemessenen [d.h.: "mit dem Naturgemaéfien": héi

21 Der obigen Interpunktion entspricht eher die Ubers. von Jones: "... but whatsoever things were ar-
ranged by the gods always remain right. So great the difference between the right and the wrong."

22 Sjehe oben, T ¢.1 #7 und T c.1 #8.

2 Bemerkenswert ist hier ein Schwanken der Naturbegriffs, der einerseits die von der Medizin zu
imitierende "menschliche Natur" (anthropiné physis) und andererseits, im Sprachgebrauch der Kosmo-
logie, die "Natur aller Dinge" (physis panton) bezeichnet. Die letztere bildet nur den Hintergrund; tat-
sachlich sollen Richtig und Falsch an der "natiirlichen" Funktionsweise der Korperorgane ablesbar
sein. — Dazu unten 6.2.1.

2 Mit den Korrekturen der Darmstadter Ausgabe (ed. Eigler, wbg 1970 ff.); Zusétze in eckigen Klam-
mern von mir.



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

pephyke] schneiden wollen, nur dann es wirklich schneiden und auch einen Vorteil davon
haben und die Handlung recht [d.h. "richtig": orthds] verrichten, wenn aber gegen die
Natur, dann es verfehlen [d.h. "fehlerhaft verfahren": exhamartésometha] und nichts aus-
richten? / HER: So dunkt es mich. / SO: Nicht auch, wenn wir etwas unternehmen zu
brennen, miissen wir es nicht nach jeder Weise [besser: Meinung: doxa], wie sie uns zu-
erst einfdllt, brennen, sondern nach der richtigen, und das ist die, wie eines jeden Natur

ist zu brennen und gebrannt zu werden und womit? / HER: Gewif3."

Denselben Zusammenhang von "Natur" und "Richtigkeit" setzt auch ein Euripides-Fragment

voraus, das vermutlich &lter ist als allen anderen Texte, die ich hier zitiert habe:

T c.1 #10: Euripides Frg. 206 N. (aus der verlorenen Antiope)
@ mat, yévowt' av e AeAeypévor Adyot
PeLdEiS, ETTWV O KAAAETLY VIKQEV OV
TAANIEG AAA' OV TOUTO TaKQIBEOTATOV,
AAA' 1) PO kat ToVEYOV' O¢ O eVYAwoTin
5 vik@, 00Og HEV, AAA' Eyw T TIRAYHATOL
kQeloow vopilw Twv Adywv det Tote.
"Mein Sohn,? gut gesprochene Reden konnen sich als Liigen erweisen und durch die
Pracht der Worte das Wahre besiegen. Aber nicht dies ist das Exakteste, sondern die Na-
tur und das Richtige. Wer durch Zungenfertigkeit siegt, ist zwar kompetent (sophos), aber

ich halte die Tatsachen auf Dauer immer fiir starker als die Reden."”

Die Wendung "das Exakteste" (fo akribestaton, Vs. 3) verweist auf eine — von Aristoteles in der
Nikomachischen Ethik zitierte — Auffassung von "Kunst", wonach die "Vorziiglichkeit" (areté)
eines Fachmanns in seiner "Kompetenz" (sophia) liegt und diese nach der "Exaktheit" (ak-

ribeia) von Wissen und Ausfiihrung zu beurteilen ist.2

T c.1 #11: Aristoteles, Nikomachische Ethik (E.N.) VI 7, 1141a9-12
Trv 0¢ codiav &v Te Tals TéEXVALS TOlG AKQUBETTATOLS

a0 g téxvag amodidopev, otov Pedioy AlSovgyov codov kai
IToAVKAELTOV AVOQLAVTOTIOWOV, EVTALSA EV OUV 0USEV GAAO

onpatvovteg TV codlay 1) 6Tt &Qetr) TéXVNG E0Tiv:

% Ein junger Mensch (pais) ist angesprochen . Wenn hier Antiope zu ihrem Sohn Amphion spricht
(Snell 1971, 80n13 und 97n58), muf sie ihn nicht schon als ihren Sohn, und er sie nicht als seine Mut-
ter, erkannt haben.

26 So ausdriicklich Aristoteles, E.N. 1141a9 ff.; derselbe Gedanke ist aber auch schon medizinischen
Literatur des spéten 5. Jh. nachweisbar; bei Platon geht er oft wie ein Gemeinplatz in die Formulie-
rungen ein. — Vgl. meine Studien I, 211n45

10



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"Kompetenz (sophia) schreiben wir in den Kiinsten denen zu, die hinsichtlich ihres je-
weiligen Fachwissens? die exaktesten sind. Beispielsweise nennen wir Phidias einen
kompetenten Steinmetz und Polyklet einen kompetenten Statuengiefler. Dabei verstehen

wir unter Kompetenz nichts anderes, als dafs sie die Vorziiglichkeit des Fachwissens ist."

Bei Euripides werden zwei Arten, A und B, der rhetorischen Leistung gegeniibergestellt:

e A wird durch die Wendungen "gut gesprochene Reden", "Pracht der Worte", "Zungenfer-
tigkeit" und "Reden" (d.h. blofle Reden, im Unterschied zu "Tatsachen") charakterisiert; A
kann "das Wahre ausstechen", und wer auf solche Weise zu "siegen" versteht, ist "kompe-
tent".

e B wird durch die Formeln "die Natur und das Richtige" sowie "Tatsachen" (im Unter-
schied zu blofien "Reden") beschrieben. Die erstere Formel bleibt fiir uns zunéchst un-
verstandlich; vermutlich sie aber dem Publikum vertraut, fiir das Euripides schreibt.

Die Bewertung ergibt sich daraus, dafs "Tatsachen auf Dauer stets starker als Reden sind".

Langfristig ist daher B erfolgreicher und somit "exakter" als A. Wer sich mit A durchzusetzen

weifs, ist zwar kompetent (sophos) — d.h. nach dem Aristoteles zitierten Sprachgebrauch: ein

vorziiglicher Fachmann. Aber diese Kompetenz halt sich, wie die Exaktheit seiner Leis-
tung,® in Grenzen. Kompetenter — und das heif$t: {iberhaupt erst wirklich kompetent — ist,

wer nicht mit "Zungenfertigkeit", sondern mit "der Natur und dem Richtigen" siegt.

Man konnte die Wendung "die Natur und das Richtige" so verstehen, als handelte es sich
einfach darum, sich an die "Tatsachen" zu halten. Das ist vermutlich mitgedacht; ebenso sagt
Sokrates in Platons Apologie (18A), es mache die "Vorziiglichkeit" (areté) des Redners aus, die
Wahrheit zu sagen (alétheia legein). Aber diese Interpretation erkldrt nicht, wieso das Euripi-
des-Fragment iiberhaupt von "der Natur und dem Richtigen" und nicht nur von den "Tatsa-
chen" spricht. Eine Gleichsetzung der "Natur" mit den "Tatsachen" und/oder des "Richtigen"

mit dem "Wahren" wire ohne Vorbild im zeitgendssischen Sprachgebrauch;? sie sollte nicht

% Das gr. Wort techné kann einerseits einen Tatigkeitsbereich oder Beruf und andererseits das hierfiir

einschlagige Fachwissen bezeichnen. Aristoteles verwendet es hier in beiden Bedeutungen:

- einerseits en tais technais (a9): "in den Kiinsten";

- andererseits fas technas (al0): "hinsichtlich ihres jeweiligen Fachwissens"; technés (al12): "des Fach-
wissens.

28 Ausdriicklich belegt ist diese Entsprechung erst mehr als ein halbes Jahrhundert spéter, an der zi-
tierten Stelle der Nikomachischen Ethik (s.o. T c.1 #11). Das Ideal der Exaktheit — und mit ihm die Ent-
sprechung zwischen fachlicher Kompetenz (sophia) oder Vorziiglichkeit (areté) und Exaktheit (akribeia)
— ist aber auch schon medizinischen Literatur des spdten 5. Jh. nachweisbar; bei Platon geht dies oft
wie ein Gemeinplatz in die Formulierungen ein. — Vgl. meine Studien I, 211n45

Zum zeitlichen Abstand der Antiope und der E.N. muf$ hier eine grobe Schitzung geniigen: Die Anti-
ope wird meist zwischen 412 und 408 v. Chr. datiert. Aristoteles lebte von 384-322. Die Datierung sei-
ner Schriften ist unsicher; die Nikomachische Ethik gilt eher als spat.

2 Kein Gegenbeispiel ist Euripides Frg. 759 N.: mpog tag Gpvoelg o1 Kal T TQAYUATA OKOTELV ...
("Man muf$ auf die Naturen und die Tatsachen sehen und auf die Lebensweise der Schlechten und der

11



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

ohne Not unterstellt werden. Stattdessen schlage ich vor, die Wendung "die Natur und das

Richtige" so zu verstehen, daf3

e der Ausdruck "das Richtige" (to orthon, Vs. 4) auf die — nach zeitgendssischer Auffassung
fiir jede "Kunst" konstitutive® — Unterscheidung zwischen Richtig und Fehlerhaft ver-
weist, und daf3

e der Ausdruck "die Natur" (hé physis, ebd.) andeutet, daff diese Unterscheidung — wie in
der Medizin und jeder anderen "Kunst™! — an einer einschldgigen "Natur" ablesbar sein
mufs.

Dieser Zusammenhang zwischen der "Natur" und der "Richtigen" wird nicht spezifiziert. Er

kann — wie der professionelle Jargon, auf den die Formel "die Natur und das Richtige" eben-

so anspielt wie die Zusammenstellung von "kompetent" und "exakt" — von Euripides als be-

kannt vorausgesetzt werden.

1.1.5. Vorldufiges (und ausblickendes) Resumé.

Der Naturbegriff wird oft als ein Begriff von Gegensdtzen charakterisiert: "Natur" vs. "Kul-
tur", "Natur" vs. "Kunst", "Natur" vs. "Konvention" usf. Es fragt sich daher, ob diese Gegens-
atze bis in die Geschichte des griechischen Naturbegriffs zuriickverfolgt werden konnen. Bei
dem Gegensatz von "Natur" und "Konvention" (nomos vs. physis) ist dies bekanntlich, und
wie wir sahen,® der Fall; aber — ich kann hier vorgreifen — dieser Gegensatz ist nicht fiir den
griechischen Naturbegriff, sondern nur fiir eine Episode in seiner Geschichte konstitutiv.
Zwischen "Natur" und "Kunst" besteht gar kein Gegensatz, sondern ein Erganzungsverhalt-
nis (das beider Unterscheidung freilich voraussetzt). Fiir die Frage nach einem Gegensatz
zwischen "Natur" und "Kultur" gab es bei den bisherigen Betrachtungen noch keinen Anlaf3.
Tatsdchlich gibt es einen solchen Gegenstatz im &lteren Griechentum nicht. Die griechischen
Kulturentstehungslehren kennen zwar einen kulturlosen Urzustand des Menschen. Aber
dieser wird nicht als Naturzustand beschrieben. Ein Gegensatz zwischen "Natur" und "Kon-

vention" ergibt sich erst im Rahmen der Kultur. Dabei steht "Natur" eher fiir Fortschritt und

Guten; den Verstandigen muf$ man grofles Vertrauen entgegenbringen, aber mit denen, die das Recht
miBachten, keinen Verkehr pflegen." — Ubers. teilw. nach Seeck, dort als Frg. 757.114 ff.; vgl. auch 2.
Vorl., T 2.25). Wie der Kontext zeigt, ist "Natur" hier der jeweilige Charakter der Menschen und somit
eine Verhaltensdisposition; die "Tatsachen" betreffen das Verhalten, in dem sich diese Disposition
duflert. — In Frg. 206 macht die Interpretation von "Natur" als Charakter m.E. keinen Sinn.

30 Siehe oben T c.1 #3.
31 Siehe oben T ¢.1 #8 und T ¢.1 #9.
32 Siehe oben T c.1 #8.

12



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Vernunft; "Konvention" eher fiir Beliebigkeit und Stagnation; "naturgeméafS" hat mit "primi-

tiv" nicht das Geringste zu tun.®

1.2. Weitere Vorbemerkungen

Ich habe hier zundchst von Aristoteles her zuriickgefragt. Mein Ausgangspunkt war die
Mimesisthese der aristotelischen Physikvorlesung. Diese ist tatsdchlich als Expertenmeinung
nachweisbar und wird von Aristoteles offenbar als solche zitiert. Dabei erwies sich die Mi-
mesisthese aber als Variante der allgemeineren These, dafs die fiir jede "Kunst" konstitutiven
Kriterien fiir Richtig und Fehlerhaft an einer einschldgigen "Natur" ablesbar sind. Die letzte-
re These gehort offenbar zum Selbstverstandnis der qualifiziereten Berufe. Sie wird bereits
bei Euripides vorausgesetzt. Ihre weitere Vorgeschichte bleibt fiir uns aber zunachst im

Dunkeln. Das heifst, sie wird durch keine weiteren Zufallsfunde erhellt.

Die Vorgeschichte der aristotelischen Mimesisthese liegt nur teilweise in der Philosophie;
tatsachlich scheinen ihre Kontexte unabsehbar zu sein. Soweit es dabei um das Selbstver-
standnis der qualifizierten Berufe geht, finden sich dessen AuBerungen nicht nur in der ein-
schldgigen Fachliteratur. Sie sind weit verstreut in Texten der unterschiedlichsten Art. Man

muf3 sie iberall suchen; und oft findet man nur Andeutungen.

Diese Schwierigkeit wird noch dadurch verschérft, dafy die griechische Literatur vor Aristo-

teles — wie {iberhaupt die antike Literatur — nur zu geringen Teilen erhalten ist:

e An Philosophen haben wir nur Platon und Aristoteles (und von diesem nur die sog.
Schulschriften, d.h. etwa: Vorlesungsskripten; das publizierte Werk ist verloren). Verlo-
ren sind, bis auf Zitate und Referate bei anderen Autoren, deren Zeitgenossen und Vor-
ganger: Sokratiker (aufler Xenophon), Dialektiker, Kyniker und Atomisten des 4. Jh.. so-
wie alle sog. Vorsokratiker, darunter so berithmte und einflufSreiche Autoren wie
Anaximandros, Heraklit, Parmenides, Anaxagoras und Empedokles; das verlorene
Oeuvre Demokrits stand demjenigen Platons an Umfang kaum nach.3

e Biihnenliteratur haben wir, aufser Fragmenten, etwa 50 Stiicke von weitaus mehr als
1000. Von der alten Epik haben wir nur Homer und Hesiod; von der Lyrik, aufSer Frag-
menten und einzelnen Stiicken, nur Pindar und Theognis. Die Musik, die jeweils dazu-

gehorte, ist génzlich verloren.

3 Eine gewisse Modifikation ergibt sich bei den Kynikern: Diese lehnen die Kultur ab, weil sie nach
ihrer Auffassung auf konventionellen Wertungen beruht.

3 Schlimmer noch steht es um die hellenistische Philosophie: Die Schriften der alten und die mittleren
Stoa sind — mit Ausnahme des Zeus-Hymnos von Kleanthes — ganz verloren, ebenso die dlteren Skep-
tiker sowie die Hauptschriften Epikurs. Wieder sind wir auf Zitate und Referate bei spéteren, oft auch
lateinischen Autoren verwiesen.

13



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

e Landerkunde und Geschichtsschreibung scheint durch Herodot, Thukydides und Xeno-
phon gut vertreten zu sein. Aber wichtige Autoren wie Hekataios sind verloren; ebenso
alle Lokalgeschichten (bis auf die von Aristoteles kompilierte Verfassungsgeschichte
Athens).

e Die Fachliteratur der "Kiinste" und qualifizierten Berufe, von der Musik bis zur Gram-
matik, ist gdnzlich verloren — mit Ausnahme einer unter dem Namen des Hippokrates
iiberlieferten medizinischen Handbibliothek sowie einer umfangreichen Sammlung von
(teilweise fiktiven) Reden, die meist als Muster forensischer und politischer Rhetorik pu-
bliziert wurden; verloren sind auch die mathematische und astronomische Fachliteratur

sowie die Hauptwerke der sog. Sophistik.

Die Auswahl des Uberlieferten ist nicht ganz zufallig. Grob gesagt, haben wir, was man im
frithen Mittelalter fiir die hohere Bildung gebraucht hat — und was man sich bei der Umstel-
lung der Buchproduktion von Papyrus auf das viel teurere Pergament (d.h. von Gras auf
Leder) noch leisten konnte. Aber diese Auswahl ist doch zufillig im Hinblick auf die Frage-
stellung dieser Vorlesungen. Insofern bleiben wir hier auf Zufallsfunde angewiesen; was wir
nicht bei Anaxagoras suchen konnen, finden wir vielleicht bei einer einschldgig belesenen

Bithnenfigur — oder bei einem Autor, der fiir ein einschlagig belesenes Publikum schreibt.

Wenn man nicht weif3, wo man suchen soll, muf man alles durchkdmmen, was man hat. Die
folgenden Vorlesungen beruhen auf einer ausfiihrlichen — dem Anspruch nach vollstandigen
— Dokumentation des zum Naturbegriff gehorigen Vokabulars, soweit es in der {iberlieferten
Literatur vor Aristoteles nachweisbar ist. % Das sind knapp 4000 voraristotelische Verwen-
dungsfille, die anhand ihrer jeweiligen Kontexte und aus ihrer eigenen Zeit interpretiert

werden sollten.

Es ist bei einem solchen Vorhaben gar nicht sinnvoll, die Fragestellungen vorab festzulegen.
Einerseits gibt es hinsichtlich des griechischen Naturbegriffs einige Routinefragen, zu denen
man sich eine Meinung bilden sollte. Andererseits beginnt man mit eigenen Fragen; aber
diese d@ndern sich mit dem Vorwissen, das in sie eingeht. Schliefllich entwickelt man - als

Zwischenergebnis — ganz neue Fragen, die das Thema vielleicht ganz neu strukturieren.

Die Fragestellungen, mit denen ich meine Studien zum griechischen Naturbegriff begonnen
habe, sind u.a. durch die eingangs skizzierten Beobachtungen zur aristotelischen Mimesis-
these angeregt:

e Wie wird "Natur" zum Mafistab von Richtig und Fehlerhaft und somit zur fechnischen

Norm?

% Unbearbeitet sind allerdings: die gesamte Epigraphik, die Historikerfragmente sowie die mittlere
und neue Komddie; von den Tragddienfragmenten sind erst Aischylos, Sophokles und Euripides be-
arbeitet.

14



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

e  Wenn "Natur" iiberdies auch zum Mafistab von Gut und Schlecht und somit zur morali-
schen Norm wird, wie hangt beides zusammen?

e In vielen Kontexten 1d3t sich der Naturbegriff geradezu als Ausdruck einer Kompe-
tenzanmaflung verstehen. Wann fangt das an?* Und wieso gerade der Naturbegriff?%
Dies bleiben leitende Fragen, aber zugleich miissen die Routinefragen und —themen abgear-
beitet werden. Um deren systematischen und historischen Hintergrund klarzumachen, wer-

de ich — in der nédchsten Vorlesung — jeweils etwas weiter ausholen miissen.

Zusatz (Mai 2013): Als ich dies im Herbst 2011 schrieb, glaubte ich noch, hier die voraristote-
lische Begriffsgeschichte von physis in ihrem ganzen thematischen Umfang darstellen zu
konnen. Das hat sich als illusorisch erwiesen. Die Behandlung der kosmologischen Kontexte
ist noch nicht ganz abgeschlossen; die fiir die oben skizzierte Fragestellung ausschlaggeben-
den anthropologischen und professionellen Kontexte lielen sich nur am Rande berticksich-
tigen. Insofern verweist diese Einleitung auf noch Ungeschriebenes; als Notbehelf mufs die

Ubersichtsskizze in Abschnitt 2.5. geniigen.

3 Nach Lloyd 1992 finden wir diese Kompetenzanmaflung schon im Corpus Hippocraticum.

% Zusatzfrage: Mit vergleichbarer Anmaflung pflegt man sich in monotheistischen Kontexten auf Gott
zu berufen. Macht das einen Unterschied? Welchen?

15



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

2. Grundlagen. Systematische und historische Fragestellungen. Uberblick

Ich beginne mit einer kurzen Ubersicht iiber das — neben physis ("Natur") - einschligige Vo-
kabular. Die anschliefenden, umfangreicheren Abschnitte behandeln den grammatischen
Stellenwert bzw. die Bedeutung von physis. Die dabei gewahrte Reihenfolge entspricht dem
sog. Kontextprinzip, wonach Bedeutungen stets nur im Hinblick auf Satzzusammenhénge in

Betracht kommen konnen.

2.1. Das fiir den Naturbegriff einschligige Vokabular

Begriffe sind "Verwendungsweisen von Worten".! Thema meiner Vorlesungen iiber die Ge-
schichte des griechischen Naturbegriffs sind dementsprechend die Verwendungsweisen eines
einschldgigen griechischen Vokabulars. Dieses umfafit neben dem Wort physis ("Natur")
zahlreiche weitere Bildungen aus demselben Wortstamm (phy-). Dabei ist die Einschlagig-
keit aber nicht nur nach etymologischen Kriterien zu beurteilen. Worauf es ankommt, sind
dann vielmehr die semantischen und pragmatischen Zusammenhinge, die sich an den je-
weiligen Wortverwendungen aufzeigen lassem. Die etymologische Betrachtungsweise liefert
nur eine Liste von Vokabeln, deren Einschladgigkeit sich erst bei einer Sichtung der Verwen-

dungsfalle herausstellen kann.

Ich nehme hier das Ergebnis dieser Sichtung vorweg. Fiir den griechischen Naturbegriff

einschlédgig sind, mit insgesamt ca. 4000 voraristotelischen Verwendungsfallen:

e die Substantiva physis und phyé — im dorischen Dialekt: phya — ("Natur", "Gestalt" usf.)
sowie die zugehorigen Komposita,

e das Verb phyo / phyomai (transitiv: "wachsen lassen" / intransitiv: "wachsen") mit den ei-
gens zu betrachtenden Aorist- und Perfektformen ephyn und pephyka sowie Ableitungen
und Komposita,

e die Verben phyteud, phyted, phityé ("pflanzen" etc.) mit Ableitungen und Komposita,

o die Adjektive auf -phyés ("-gewachsen", "-gestalt", "begabt" usf.),

e weitere Substantive wie phylon / phylé ("Sippe", "Volksstamm" etc.) mit Ableitungen und

"o

Komposita, phyton ("Setzling", "Pflanze"), phyma ("Gewéchs", "Geschwiir") — wobei aber

! Tugendhat 1977, 106; ders. 1989, 265. - Vgl. Wittgenstein, PU §383: "Wir analysieren nicht ein Pha-
nomen (z.B. das Denken), sondern einen Begriff (z.B. den des Denkens), und also die Anwendung
eines Worts."

Wittgenstein hat die Bezeichnung 'Nominalismus' fiir diese Auffassung verworfen, denn "Nomi-
nalisten machen den Fehler, dafs sie alle Worter als Namen deuten, also ihre Verwendung nicht wirk-
lich beschreiben" (ebd.). In dieser terminologischen Frage folgt Tugendhat (vgl. bes. 1976, 184 ff.)
Wittgenstein nicht; Schnéddelbach (1991, 55) referiert die Auffassung, Begriffe seien Verwendungswei-
sen von Worten, als "d(as) Prinzip des 'methodologischen Nominalismus', fiir das es nach Wittgen-
stein wohl keine Alternative gibt".

16



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

teilweise eine starke Verselbstindigung in Spezialterminologien und somit eine Ablo-

sung vom Naturbegriff zu beobachten ist.

2.2. Zum grammatischen Stellenwert von physis bzw. "Natur"

2.2.1. Limitierende Genitive und adverbielle Verwendung; Kants "adjekti-

ver" Gebrauch

Die "Natur", sagt Aristoteles, "ist immer in einem Zugrundeliegenden".? Eine andere "Natur"
als die - individuelle oder spezifische — Natur der jeweils betrachteten Gegenstinde kommt
demnach nicht in Betracht. Diese Regel gilt im Griechischen fast ausnahmslos. Fiir uns ist sie

befremdlich, da wir ganz anders von der "Natur" zu sprechen gewohnt sind.

Fiir den grammatischen Stellenwert® des Wortes "Natur" impliziert die zitierte Regel einen
Primat der adverbiellen Verwendung: Karl ist "von Natur" schiichtern, Menschen sind "von
Natur" Allesfresser usf. "Natur" ist demnach ein Konzept hoherer Stufe, das keine Dinge,
sondern deren Eigenschaften — oder sie betreffende Tatsachen — klassifiziert: Es gehort zur

(individuellen) "Natur" von Karl, daf8 er schiichtern, aber nicht, daf§ er arbeitslos ist; es ge-

2 Phys. 111, 192b34: év Ovmoketpévew €otiv 1) oo ael. —s.u. T c.2 #12

3 Den Ausdruck "grammatischer Stellenwert" verwendet Tugendhat (1981, 174) eher beildufig im Hin-
blick auf Heideggers Entgegensetzung von Vorhandenheit und Existenz. Ich zitiere ausfiihrlich (ebd.
173 £.):
"Heidegger hitte sich viel klarer verstandlich gemacht, wenn er einen allgemeinen Gattungsbe-
griff Existenz zugestanden hitte und dann unterschieden hitte zwischen Existenz im Sinn von
Vorhandenheit und Existenz im Sinn von Zu-Sein. Daf3 er das nicht tat, ist freilich nicht einfach
ein Versehen, da das Zugestdndnis einer Gattungseinheit Heideggers Tendenz zur totalen Entge-
gensetzung seiner Konzeption zu der traditionellen widersprochen hatte. Dieser Tendenz zu tota-
ler Entgegensetzung werden wir im weiteren Verlauf der Interpretation immer wieder begegnen;
sie ist ein sachwidriges Motiv, das immer wieder Klarungen verhindert hat. Im konkreten Fall ist
es ein Erfordernis der sprachanalytischen Interpretation, daf8 erst einmal der grammatische Stel-
lenwert desjenigen Seins, das Heidegger im Auge hat, fixiert wird, bevor es ndher geklart werden
kann, und es ist dieser grammatische Stellenwert, der die Gattungseinheit zwischen diesem Sein
und dem Allgemeinen Existenzbegriff ausmacht. Die grammatische Stelle dieses 'ist' ist, dafs es,
wie man sich ausgedriickt hat, 'absolut’ verwendet wird, als selbstandiges Pradikat mit einem
Nomen oder Pronomen, z.B. 'ich bin', 'er ist nicht mehr'."
Néher betrachtet, handelt es sich hier nicht nur um den "Stellenwert" eines Wortes in der grammati-
schen, sondern insbesondere in der semantischen Struktur von Satzen, d.h. darum "wie die Wahrheit
des Satzes von der Bedeutung seiner Teilausdriicke abhidngt" (Tugendhat und Wolf 1983, 93). Die
semantische Struktur eines Satzes fillt mit seiner grammatischen Struktur durchaus nicht zusammen
(zu beider Unterschiedung ebd. Abschnitt 6.3, S. 92 ff.). Aber sie wird durch diese angezeigt, wenn
auch in einer Weise, die bei der logischen Analyse irrefiihrend sein kann. Deshalb halte ich auch die
(bei Tugendhat, wie gesagt, nur beilaufige) Rede vom "grammatischen Stellenwert" eines Wortes fiir
zuldssig und erhellend — wobei dann freilich der Ubergang zur Betrachtung der semantischen Struk-
tur von Sdtzen nicht versiumt werden darf.

17



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

hort zur (spezifischen) "Natur" von Menschen (kurz: zur "menschlichen Natur"), daf8 sie Al-

lesfresser, aber nicht, dafs sie bei McDonalds Stammkunden sind.

Kant nennt dies an einer etwas versteckten Stelle in der Kritik der reinen Vernunft eine "adjek-
tive" Verwendungweise von "Natur"; das ist bei Kant diejenige Verwendungweise, der dann
in einem zweiten Schritt die "formale" Bedeutung beigelegt wird. Ich zitiere ausfiihrlich; der

Vergleich mit Kant wird uns in diesem Vorlesungen eine Strecke begleiten.

T c.2 #1: Kant, KrV, A 417 f./ B 446, Anm.

"Natur, adjective (formaliter) genommen, bedeutet den Zusammenhang der Bestimmun-
gen eines Dinges nach einem innern Princip der Causalitit. Dagegen versteht man unter
Natur substantive (materialiter) den Inbegriff der Erscheinungen, so fern diese vermdge
eines innern Princips der Causalitdt durchgédngig zusammenhangen. Im ersteren Ver-
stande spricht man von der Natur der fliissigen Materie, des Feuers etc. und bedient sich
dieses Worts nur adjective; dagegen wenn man von den Dingen der Natur redet, so hat

man ein bestehendes Ganzes in Gedanken."

Auf die "formale" Bedeutung von "Natur" komme ich bald zuriick. Hier interessiert die "ad-
jektive" Verwendungsweise, die Kant zundchst anhand eines grammatischen Kriteriums
beschreibt. Dabei ist die Orientierung an limitierenden Genitiven — "von Karl", "von Men-
schen", "der fliissigen Materie" usf. — ein wenig irrefithrend. Denn erstens wird bei adverbi-
eller Verwendung — "Karl ist von Natur schiichtern”, usf. — durch das Satzsubjekt und nicht
durch einen limitierenden Genitiv angegeben, von wessen "Natur" die Rede sein soll. Und

zweitens kann dies auch ohne limitierenden Genitiv klar sein.

2.2.2. Bestimmter Gebrauchvon physis

Ich spreche von einem bestimmten Gebrauch von physis (bzw. "Natur"), wenn durch eine
explizite Angabe oder durch die Gegebenheiten des Kontextes klar ist, von wessen "Natur
die Rede sein soll. - Dazu sogleich drei Beispiele aus dem Griechischen, zunéchst das &lteste

uiberlieferte Vorkommnis von physis:*

T c.2 #2: Homer, Odyssee 10. 302-6
s apa pwvroag moge paguakov 'AQyeidpovtng
€K yaing éovoag Katl pot oy avtoL €dete.
Ol pev péAav Eoke, yaAaktt O¢ elkeAov avSoc:
305 AL Oé uv kaAéovat Seol, xaAemov d€ T oguooey

avdpdoL ye SvnTolor Seol € Te TAvTa dUVAVTAL.

4 Ich komme auf die meisten Beispiele von Abschnitt 2.1. bis 2.4. an spateren Stellen zurick.

18



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Schadewaldt iibersetzt: "Als er so gesprochen hatte, reichte er mir das Kraut, der Argos-
toter, nachdem er es aus der Erde gezogen hatte, und wies mir seinen Wuchs: schwarz
war es an der Wurzel, aber der Milch vergleichbar war die Bliite, und Moly nennen es die

Gotter. Schwer ist es fiir sterbliche Méanner zu ergraben, die Gotter aber konnen alles."

Das Wort physis steht hier mit limitierendem Genitiv: physin autou, d.h. "seinen Wuchs". Die
Rede ist von Wuchs und Aussehen des Krauts, das Odysseus bei Kirke fiir einen Gegenzau-

ber benétigt.

T c.2 #3: Aischylos, Ch. 281
Axnvog éE€éoSovtag agyalav pvowv
Dem Orestes wurde von Apollon, falls er seinen Vater nicht racht, "Bartflechte, die das

bisherige Aussehen frifst," angedroht.

Hier steht physis ohne limitierenden Genitiv. Aber es ist aus dem Zusammenhang klar, daf$

nur von der physis des Orestes die Rede sein kann. Also bestimmter Gebrauch

T c.2 #4: Gorgias, Palamedes (DK 82 B 11a) c. 1

Qdvatov pév ya 1 dvoig pavepa M YPrjdpw mdvtwv kateyndioato twv Svntav, 1meQ
Nuéoa éyévero [sc. Ekaotog]

(Anfangssatz einer fiktiven Prozefirede): Der Prozefs entscheidet nicht iiber Leben und
Tod, denn "den Tod hat die Natur mit offenbarem Stimmstein allen Sterblichen verhédngt,

an dem Tag, da einer geboren ist".

Trotz der personifizierenden Redeweise ist hier von der physis der Menschen die Rede. Also

wiederum bestimmter Gebrauch.®

Es folgen drei Beispiele mit adverbieller Verwendung von physis bzw. kopulativer Verwen-

dung von pephyka:

T c.2 #5: Aischylos, Prom. 488-490

YoppwvOXwV TE TTHOLWV OlWwVAV 0KeSQWS

duLS', oltLvég te de€lol pvoy

EDWVLOUG TE

(Prometheus spricht) "Der krummkralligen Vogel Flug habe ich genau unterschieden:

welche giinstig in ihrem Charakter sind, und die unheilverkiindenden."”

Hier steht physis ("Charakter") im adverbiellen Akkusitiv. Man kann dasselbe auch mit limi-
tierendem Genitiv ausgedriickt: Prometheus hat den Menschen den (mantisch relevanten)

Charakter der Vogel erklért. — Dasselbe geht auch mit pephyka als Kopula:

5 D.i. der Gott Hermes

¢ Ahnlich Schmalzriedt (1970, 118; anders Heinimann (1945, 106n49).

19



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.2 #6: Euripides, Medea 285
oo médukac Kal Kak@wv ToAAQV doLg

"Du bist klug in deiner Art und vieler Ubel kiindig"

Ein blofles "bist" ware hier zu schwach. Behauptet wird, daff die genannten Merkmale zu

Medea gehoren: Sie liegen in ihrer "Natur” oder "Art".

Man sieht die Ersetzbarkeit von physis durch pephyka sehr schon bei bei Herodot, wo dieser
eine Beschreibung Agyptens mit

T c.2 #7a: Herodot 2, 5, 2
Atyvmtov ya ¢pUoLg E0TL TNG XWETNS TOOE ...
"Die Landesnatur Agyptens ist folgende:"

beginnt und resiimierend mit

T ¢.2 #7b: Herodot 2,9, 1
[Tépure pév vuv 1) xawon avtn oUtwe.

So ist also dieses Land selbst geartet

schliefdt.8

2.2.3. Unbestimmter Gebrauch von physis

Demgegentiiber spreche ich von einem unbestimmten Gebrauch, wenn

e weder angegeben wird noch aus dem Kontext erschlieffbar ist, von wessen physis die
Rede sein soll,

e aber die Bedeutung von physis gleichwohl in derselben Weise zu erfragen ist wie bei be-

stimmtem Gebrauch.

Bei unbestimmtem Gebrauch ist mit einer generellen Aussage zu rechnen. Das bekannteste

Beispiel ist wohl

T c.2 #8: Heraklit, DK 22 B 123
dVoLs KEUTMTETS 0L PLAEL?
"Natur", d.h. die Weise, in der die Dinge jeweils zustandekommen, "pflegt sich zu ver-

bergen."

Die Bedeutung von physis ist hier in derselben Weise zu erfragen wie bei bestimmtem Ge-

brauch. Es handelt sich um eine universelle Aussage: Bei allen Gegenstdanden hat man damit

7 "Glinstig'": dexios (wortl.: "rechts"); unheilverkiindend: eudénymous (euphemistisch fiir "links").
8 Ahnlich Herodot 2,19: physis (§1) ~ pephykenai (§3)
9 Siehe unten T c.4 #49.

20



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

zu rechnen, daf ihre jeweilige Natur verborgen ist. — Ein weiteres Beispiel fiir unbestimmten
Gebrauch ist

T c.2 #9: [Hippokrates], Uber die Kunst (De arte), c. 8, 3

. el Y&o g N TéEXVNY, €¢ & pr) Téxvn, N dvowy, ¢ & ur Gpvois mépukev, alidoete
dvvaoSat, dyvoet ayvolav aguolovoav pavin paAAov 1 apasm. "Qv yao éotv Nuiv
T0l0( T& TOV GLOIWV TOLOL TE TOV TEXVEWV OQYAVOLS ETUKQATEELY, TOVTEWV E0TLV T)UIV
dnuovEYOLS eivat, dAAwV O¢ oUK €0TLv.
"Denn wenn jemand erwartet, dafd Kunst leiste, wozu nicht Kunst, oder Natur, wozu
nicht Natur bestimmt ist, dann hat seine Ignoranz mehr mit Verriicktheit als mit blofser
Unwissenheit zu tun. Denn was wir mit den Werkzeugen der Naturen und der Kiinste

bewaltigen kénnen, darin konnen wir Fachleute sein, sonst aber nicht."

Die Rede ist — wieder in genereller Weise!® — von den jeweiligen "Naturen" der Patienten:
Deren Selbstheilungskrifte sind begrenzt; es ist in jedem Einzelfall schwachsinnig, diese
Grenzen zu ignorieren (und ebenso bei drztlichen Eingriffen die Leistungsfahigkeit der
"Kunst").

2.2.4. Absoluter Gebrauch von physis

Die Frage, von wessen "Natur" die Rede ist, kann auch génzlich ins Leere laufen. Ich spreche

dann von einem absoluten Gebrauch - z.B. in

T c.2 #10: Demokrit, DK 68 B 267
GVOEL TO AOXELV OIKT|LOV TWL KQEOTOVL.

"Das Herrschen eignet naturgemafs dem Starkeren."
Dasselbe wortreicher:

T c.2 #11: Thukydides 5,105,2

yovpeSa Yoo 1o te Selov 00&n 0 avIWmeldV e oadpws dx mavtog VIO PvoEwS
avaykaiag, ob &v KQATT), &QXELV.

"Denn wir sind der Meinung, dafs vermutlich das Gottliche und gewifs das Menschliche
durchgingig und aufgrund einer zwangslaufigen Natur, wo immer es iiberlegen ist
(kratéi), herrscht."

Der Ausdruck "das Gottliche" verweist hier nicht direkt auf die Gotter,!! sondern auf ein

Geschehen, das in ihrem traditionellen Wirkungsbereich liegt. Wie im Corpus Hippocraticum

10 Die Antezedentien beider Satze sind partikuldr, die ganzen Sitze daher eher universell.

11 Was ist der Unterschied zwischen dem "Gottlichen" (theion) und den Gottern (theoi)? — Die Gotter
sind Personen, das "Géttliche" nicht. Das Wirken der Gétter 1a3t sich durch Erzahlungen (oder im
Hinblick auf ein erzdhlbares Geschehen) beschreiben; die Funktionsweise des "Gottlichen" nicht.

21



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

eine Krankheit zugleich als "géttlich” und als "menschlich” charakterisiert und dabei durch
"natiirliche" Ursachen erkladrt werden kann,'? so ergibt sich in den Bereichen des "Géttlichen”
und des "Menschlichen" der Ausgang allen Geschehens zwangsldufig aus dem jeweils gege-
benen Kréfteverhaltnis. "Natur" ist hier nichts anderes als diese in der Wechselwirkung der
beteiligten Krafte liegende Zwangsldufigkeit, und zwar unabhingig davon, ob diese Krafte

ihrerseits die "Naturen" der beteiligten Gegenstande ausmachen.®

Diese Ablosung des Naturbegriffs von den involvierten Gegenstidnden lehnt Aristoteles ab.

Es gibt nach Aristoteles keine abstrakte "Natur". Seine eingangs zitierte Gegenbehauptung,

T c.2 #12: Aristoteles Phys. 111, 192b34
€v UTIoKELpéVQ E0Tv 1) VOIS el

"Die Natur ist immer in einem Zugrundeliegenden"

1a6t, wie gesagt, nur individuelle und spezifische Naturen zu — mit charakteristischen Kom-
plikationen bei der Beschreibung und Erkldrung von Interaktionen zwischen Dingen von

verschiedener Art.14

2.2.5. Inbegriffliche Verwendungen von physis

Inbegriffliche Verwendungen von physis lassen sich meist in dem skizzierten Rahmen er-
klaren. Es gibt umschreibende — im philologischen Fachjargon: periphrastische — Redewei-
sen, bei denen die Bezeichnung einer bestimmten, durch ein bestimmtes Merkmal charakte-

risierten physis fiir deren Tréger steht, z.B.

T c.2 #13: Sophokles, O.T. 674-5'

at ... TowavTol Guoelg

avTaic dikaiwg elotv alylotat Gpégerv.

"Solche Naturen" — namlich: die jahzornig sind und das dann bereuen - "sind sich selbst

an schmerzlichsten zu tragen”

"Solche Naturen" — d.i. diejenigen, die "solche Naturen" haben (meist mit Riickbezug auf

deren Beschreibung).1¢

12Vgl. [Hippokrates], Aer. 22 und Morb. sacr. 1, 2 und 18; dazu Lloyd 1979, 26 £. (s.u. #60 f.).

13 Demgegeniiber unterstellt Kahns Ubersetzung — "of gods we believe and of men we certainly know
that in every case, by a necessity of their nature, they rule whenever they are strong enough to do so."
(Kahn 1998, 39; Unterstreichung GH) — einen bestimmten Gebrauch:

14 Aristoteles ist Pluralist: Verschiedene biologische Arten haben bei ihm verschiedene spezifische
Naturen. Da es nur diese spezifischen Naturen (und iiberdies die Naturen der einfachen Stoffsorten)
gibt, kann Aristoteles nicht einmal Raubtier-Beute-Verhaltnisse zwischen verschiedenen biologischen
Arten durch eine iibergreifende "Natur" erkldren. — Dieselbe Schwierigkeit haben Dualisten wie
Descartes bei der Erklarung von Wechselwirkungen zwischen "Kérper" und "Geist".

22



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.2 #14: Sophokles Frg. 590 (ebenso Demokrit, DK 68 B 297; Platon, Symp. 207d1 so-
wie Tht. 176a7-8)

Qv pvowg

"die sterbliche Natur" — d.i. was "sterbliche Natur" hat.

Demgemaf3 vermutlich auch

T c.2 #15: Euripides Frg. 910 N. (s.u. 4.10.)
aSavartog pvoig
"die unsterbliche Natur" — d.i. was "unsterbliche Natur" hat.

Inbegriffliche — und in einem weiteren Sinne periphrastische — Verwendungen kénnen sich

schliefSlich auch ergeben, wo "Natur" (physis) als Resultat des Wachsens (phyomai, intr.) oder

des Erzeugens und Wachsenlassens (phyo, tr.) aufgefafst wird:!”

T c.2 #16: Aischylos Ag. 633 / Sophokles, Ant. 345
xSovog / movtov Gpvoig

"was die Erde / das Meer wachsen 1afst" — namlich: Pflanzen bzw. Fische.!8

15 Ebenso [Hippokrates], Aer. 4 u.6.; V.M. 12,1; Vict. 32 u.6.: al ... Tolx0vton GpuoeLs.

16 Entsprechende periphrastische Bezeichnungen finden sich im Corpus Hippocraticum auch fiir Konsti-
tutionstypen, die z.B. durch das Vorherrschen bestimmter Elementarqualitdten charakterisiert sind:
"feuchte Naturen" sind diejenigen, die von Natur feucht sind (Mul. 111), usf. (s.u. 2.5.7.1.).

17 Dazu auch Heinemann 2005a, 36n110.

18 Wir haben also entweder

(1) hé tou x physis = hosa tou x phyetai ("was aus x wéchst").

In diesem Sinne auch Holwerda (1955, 116) unter Berufung auf Heidel (1910, 110n124) und gegen

Beardslee (1918, 86): physis = to ho phyetai (ebenso zu Xenophon, Cyn. 7,1). Oder wir haben

(2) hé tou x physis = hosa x phyei ("was x wachsen 1af3t").

In beiden Féllen ist chthonou physis bei Aischylos ein ausgefallener Ausdruck fiir das gangige ta ek tés

gés phyomena (Herodot 4,122,1; [Hippokrates] Aer. c. 12, V.M. c. 3).

Beachte tibrigens: Trivialerweise sind chthonos und pontou keine limitierenden Genitive zu physis. Mit

(2) haben wir genitivus subiectivus; mit (1) ergibt sich der Genitiv aus der adverbiellen Ergéanzung zu

phyetai.

Wenn man in (1) zu einem unbestimmten Gebrauch {ibergeht, ergibt sich mit

3) hé physis = hosa archés tinos phyetai | pephyke ("was aus irgendeinem Ursprung hervorgeht /
hervorgegangen ist")

zumindest das Aquivalent einer inbegrifflichen Rede von einer umfassenden "Natur". Ich habe an

anderer Stelle (Heinemann 2005a, 36n111) gegen diesen von Patzer (1939/93, 276 f.) angedeuteten

Vorschlag eingewandt, daf8 er schlecht zu der von Platon und Aristoteles bezeugten zeitgendssischen

Auffassung von physis als Urstoff (s.u. 4.8.2.) pafit. Aber dieser Einwand ist schwach. Wenn physis im

bestimmten Gebrauch gleichermaflen fiir Erzeuger und Erzeugnis stehen kann. warum dann nicht

auch im unbestimmten Gerbrauch?

23



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

2.2.6. Allumfassende "Natur"?

Die inbegriffliche Rede von einer allumfassenden "Natur" ist selten.’ In den meisten Fallen
absoluten Gebrauchs bleibt es bei der adverbiellen Verwendung (s.o. T c.2 #10 £.). Ein abso-
luter Gebrauch mit inbegrifflicher Verwendung ist aber nicht ausgeschlossen. Das alteste

klare Beispiel ist m.E.

T c.2 #17: Platon, Menon 81c5-d5

“Ate 00V 1] YPuxn ASavatdc te ovoa Kal TOAAAKIC Yeyovula, Kal EwQakvia Kal To
€v94de kal ta v "Adov Kal TAvVTa XONUATA, OUK €0TLV OTL OV LEUASTKEV" (DOTE OVOEV
Savpaotov Kol TeQl AQETNS katl TeQL AAAWV oloV T' elvat avTiv avapvnodnval, & ye
Kal TEdTeQov MTioTato. dte yaQ g ¢voews (d1) andong ovyyevoig olorg, kal
pepadnkLiag e Puxns ATAVIR, OVOEV KWAVEL €V UOVOV AVARVIOSEvTa—O O
HASNOV KAAODOLV &VIQWTOL—TAAAX TTAVTA AUTOV AVEVQELY, EAV TIC AVOQELOG T) kal
1) amokapvn Cntv: 1o ya Cntetv doa Kol to pavdavewy (d5) avapvnois 6Aov éotiv.
Schleiermacher {ibers.: "Wie nun die Seele unsterblich ist und oftmals geboren und, was
hier ist und in der Unterwelt, alles erblickt hat, so ist auch nichts, was sie nicht hatte in
Erfahrung gebracht, so daf$ nicht zu verwundern ist, wenn sie auch von der Tugend und
allem anderen vermag, sich dessen zu erinnern, was sie ja auch frither gewuft hat. Denn
da die ganze Natur unter sich verwandt ist und die Seele alles innegehabt hat, so hindert
nichts, daf}, wer nur an ein einziges erinnert wird, was bei den Menschen lernen heifst, al-
les iibrige selbst auffinde, wenn er nur tapfer ist und nicht ermiidet im Suchen. Denn das

Suchen und Lernen ist demnach ganz und gar Erinnerung."

Offenbar ist hier "die ganze Natur" (hé physis hapasa, c9-d1) dem Umfang nach dasselbe wie:
"was hier ist, was in der Unterwelt ist, und {iberhaupt alle Dinge" (c6-7). — Vor dem Hinter-
grund der obigen Beispiele halte ich folgende Erkldarung dieser Redeweise fiir erwagens-
wert: Angenommen, Platon unterstellt mit "unter sich verwandt" (syngenés, d1) eine gemein-
same Natur aller Dinge. Der Ausdruck "die ganze Natur" kann dann umschreibend fiir die
Dinge stehen, denen diese Natur — d.i. die gemeinsame Natur aller Dinge — eignet. Und das
sind eben alle Dinge — mit Platons Worten: "was hier ist, was in der Unterwelt ist, und iiber-

haupt alles".

T c.2 #18: Aristoteles, Met.. I'3, 1005a31 / a32-b1

<. TV PLOKWV EVIOL, / ... HOVOL YXQ OVTO TteQl Te TN OANG
dVOEWG OKOTIELY KAl TTEQL TOL GVTOG. €TeL O 0TIV €TL TOD
HLOWKOD TIS AVWTEQW (EV YAQ TLYEVOS TOD OVTOG 1) HUOLS),

%5 1oL KaYOAOL Katl TOD TTEQL TNV TIEWTNV 0V av SewEnToD KAl 1)

19 Der inbegrifflichen Rede von einer umfassenden "Natur" entspricht bei Kant die "materiale” Bedeu-
tung, die der "substantiven" Verwendung von "Natur" beigelegt. Siehe oben., T c.2 #1.

24



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

b1 mtepl TovTWV Qv £l okéPIc
"Einige Naturwissenschaftler ... glaubten, als einzige die ganze Natur und das Seiende zu
untersuchen. Aber es steht noch jemand {iber dem Naturwissenschaftler. Denn die Natur
ist nur eine Gattung des Seienden unter anderen.?’ Deshalb ist die Untersuchung dieser
Dinge" — der "sog. Axiome" (a20) und insbes. des Satzes vom Widerspruch - "Aufgabe

dessen, der das Allgemeine und die erste Substanz betrachtet."

Die anderen "Gattungen das Seienden" werden hier nicht genannt — und ebensowenig die
Kriterien, nach denen die "Natur" als eine bestimmte "Gattung des Seienden" definiert ist.
Man kann hier an die Unterscheidung zwischen Naturdingen und Artefakten denken, die in
der Physikvorlesung die Erklarung des Naturbegriffs illustriert.?! Naherliegend ist aber die
Unterscheidung zwischen Naturdingen und unverdnderlichen Gegenstinden (Abstrakta
und Gott), an der sich die Wissenschaftssystematik des VI. Buchs der Metaphysik orientiert.2
Beidemale sind Naturdinge dadurch ausgezeichnet, daf sie — im strengen, aristotelischen
Sinne - eine "Natur" haben.?® Die inbegriffliche Rede von der "Natur" stiinde demnach fiir
diejenigen Dinge, denen iiberhaupt eine Natur eignet.?* Sie wére wie bei Platon im peri-

phrastischen Sinn zu verstehen. 2

2 "Eine ... unter anderen": hen ti (a34).
2 Phys. 111, 192b12 ff. u.6.

2 Vgl. zur Naturwissenschaft Met. VI 1, 1025b18 ff., zu Mathematik und Theologie ebd. 1026a7 ff. Zur
Auffassung mathematischer Gegenstande als Abstrakta auch Met. XIII c. 2 f. sowie zusammenfassend
Phys. 11 2, 193b22-35.

2 Aristoteles definiert "Natur" als einen "Antrieb von Bewegung und Stillstand" eines Gegenstandes,
der zu diesem Gegenstand "als solchem" (kath’ hauto), d.h. zu dem, was ihn als ein Ding von bestimm-
ter Art kennzeichnet und somit seine "Substanz" ausmacht, gehort (Phys. II 1, 192b21-23 mit Riickbe-
zug auf bl7; vgl. Met. V 4,1015a14-5,). In diesem Sinne eine "Natur" zu haben, zeichnet nach Aristote-
les die sog. "Naturdinge" (physei onta) aus.

Artefakte haben keine "Natur", da ihnen nach Aristoteles nur aufgrund ihrer Materialeigenschaf-
ten, nicht hingegen "insofern, als auf sie die jeweilige Artbezeichnung zutrifft und sie durch Kunst
sind", ein "Antrieb" zur Anderung "eingepflanzt" ist (Phys. II 1, 192b16-20.).

Abstrakte Gegenstande und Gott haben nach Aristoteles keine "Natur", weil sie bewegungslos
sind.

2 In demselben Sinne wohl auch drei Stellen mit "die (ganze) Natur": Met. I 3, 984b16: en téi physei; De
anima 111 5, 430a10: en hapaséi téi physei; Pol. 1 5, 1254a31: ek tés hapasés physeds. An den {ibrigen Stellen,
die H. Bonitz (Index Aristotelicus, Berlin 1870, Sp. 835b, Z. 50-60) als Belege fiir physis = rerum univer-
sitas nennt, wird "Natur" gar nicht im inbegrifflichen Sinn aufgefafit.

25 Ahnlich bei Kant, s.0. T c.2 #1.: Die "Natur" im "materiellen" Sinne umfat — bei vordergriindiger
Betrachtung — genau diejenigen Dinge, denen eine "Natur" im "formalen" Sinn eignet. Tatsdchlich geht
Kant aber noch weiter: Die "Natur" im "materiellen" Sinne umfafit diese Dinge nicht als solche (Kant
sagt auch: nicht "an sich"), sondern nur "so fern" sie "vermoge eines innern Princips der Causalitét
durchgéngig zusammenhéangen". Das heift, sie umfafit sie als Trager einer "Natur" im "formalen" Sin-

25



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Aber anders als bei Platon, haben bei Aristoteles nicht alle Dinge eine "Natur". Die Natur-
wissenschaft handelt nicht "tuber alles".26 Hierin bricht Aristoteles mit einer Tradition, die
iiber die Vorsokratiker-Rezeption der Wende zum 4. Jh. und Heraklit vermutungsweise bis

in die Anfange der ionischen Wissenschaft zuriickverfolgt werden kann.?”

2.3. Zur Bedeutung von physis — I. Werden und Sein
2.3.1. Vorbemerkungen

2.3.1.1. Wenn ich im Deutschen "Natur" fiir physis schreibe, folge ich der Ubersetzungstradi-
tion. Aber diese Ubersetzung erklért nichts; sie gibt keine Auskunft dariiber, was das grie-
chische Wort physis bedeutet. Dies erfidhrt man nur durch die Interpretation der einschlagi-
gen Verwendungsfalle — und es ist fiir philologische Laien bequemer, dabei schon einen
deutschen Wortlaut als Gedachtnisstiitze zur Hand zu haben. Wie "Kunst" fiir techné , ist
"Natur" fiir physis eine blofle Platzhalteriibersetzung:?® Das dt. Wort "Natur" zeigt nur an,
daf im Griechischen physis steht; was damit gemeint ist, wird durch die Ubersetzung nicht

vorentschieden.

Um unnétige Irritation zu vermeiden, muf$ ich meinen eigenen Gebrauch des Wortes "Na-
tur" auf die indirekte Rede beschranken. Deshalb setze ich dieses Wort hier stets in Anfiih-
rungszeichen und unterlege ihm selber keine bestimmten Bedeutung. Es kommt in der
Sprache, die ich hier selber spreche, nicht vor. Ich habe im ersten Band meiner Studien ge-
zeigt, daf$ das geht — das heif$t: dafs der Naturbegriff aus der philosophischen Terminologie,
soweit sie fiir die historische Darstellung und systematische Ertrterung des griechischen

Naturbegriffs relevant ist, eliminiert werden kann.

ne (als qua-Objekte); sie ist keine blofie Klasse von Dingen, sondern von vornherein eine Struktur, die
sich aus deren "Natur" (im "formalen" Sinne) ergibt.

% In diesem Sinne auch, mit Anspielung auf die alte Themenbezeichnung "iiber alles" fiir die Natur-
wissenschaft, PA. I 1, 641a36-b1: ... "Qote mepl mavtwy 1) Puowkr) yvaorg av ein ('Denn dann wire
die Naturwissenschaft eine Erkenntnis {iber alles").

7 Vgl. die Themenangabe "iiber die Natur von allem", unter der die Schriften der sog. Vorsokratiker
um die Wende zum 4. Jh. rezipiert worden sind. In den Vorsokratiker-Fragmenten (auSer Philolaos,
DK 44 B 6) fehlt zwar die Formel "tiber Natur" (peri physeds). Ihr Gegenstand ist ausdriicklich "alles"
(s.u.5.5.2).

Vgl. aber z.B. die Ankiindigung Heraklits, er werde jedes Ding gemaf3 seiner Natur auseinander-
legen (DK 22 B 1): Da er hier — im unmittelbaren Kontext der Behauptung, daf} "alles geméf} dem logos
zustandekommt" (ebd.) — ausdriicklich von "allem" spricht, unterstellt Heraklit mit dieser Ankiindi-
gung fiir alle Dinge eine "Natur".

28 "Platzhalteriibersetzung" — vgl. S. Makin, Rez. zu Jonathan Beere, Doing and Being. An Interrpetation
of Aristotle’s Metaphysics Theta, OUP 2009, Arch. Gesch. Philos. 93 (2011) 370-373, hier: 371: "placehol-
der translation". — Ich sage stattdessen auch gern: ein"Joker".

26



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

2.3.1.2. Man muf bei der Zuschreibung von Bedeutungen vorsichtig sein. Worter haben kei-
ne Bedeutungen, sondern sie werden im jeweiligen Verwendungsfall mit einer bestimmten
Bedeutung verwendet. Das heifst, es wird durch ihre Verwendung in einem bestimmten
Satzzusammenhang etwas zu verstehen gegeben. Die Bedeutung des einzelnen Wortes ist,
grob gesagt, sein Beitrag zur Bedeutung des Satzes, in dem es verwendet wird. Was somit
zu verstehen gegeben wird, 1df3t sich durch Interpretation das Satzes rekonstruieren. Die
Angabe einer Bedeutung — oder einer Liste von Bedeutungsalternativen — ist eine Hypothe-

se, die sich dabei moglicherweise bewahrt.

Solche Hypothesen orientieren sich letztlich an paradigmatischen Verwendungsfillen, deren
Interpretation man fiir vergleichsweise gut gesichert hélt. Grob gesagt, taugt der Verwen-
dungsfall 8 als Paradigma fiir die Interpretation des Verwendungsfalls o, wenn man sich mit
Gewinn vorstellen kann, (3 sei im Verwendungsfall « fiir den Sprecher paradigmatisch gewe-
sen. Die an dem Paradigma [ orientierte Interpretationshypothese fiir &« kommt demnach
darauf hinaus, eine hinreichende Ahnlichkeit anzunehmen zwischen [ und einem Verwen-
dungsfall ¥, der im Verwendungsfall « tatsdchlich paradigmatisch war, aber dem Interpre-

ten unbekannt ist.

2.3.2. Grundbedeutungen von physis

Etymologische Untersuchungen zum griechischen Naturbegriff verweisen auf eine indo-
germanische Wurzel *bheu, die mit Bedeutungen wie "wachsen" und "sein" in Verbindung
gebracht wird.? Bei Beginn der schriftlichen Uberlieferung des Griechischen ist das zugeho-
rige Vokabular bereits in mannigfaltiger Weise differenziert. Man hat seine Verwendung auf
eine der Grundbedeutungen,

(a) als Bezeichnung fiir "Wachstum" und "Werden" (sowie fiir deren Ursprung bzw. Re-

sultat),?

(b) als Bezeichnung fiir "Wesen" und stabile Beschaffenheit,*

zurlickzufithren versucht.?? Das hat aber zu keinem einheitlichen Ergebnis gefiihrt. Soweit

ich sehe, lafit sich die Verwendung des einschlagigen Vokabulars iiberhaupt nicht durch

» Dazu zusammenfassend Mannsperger 1969, 38 ff.

3 So (u.a.) Heidel 1910, 96 f. und passim; Thimme 1935; Diller 1939, 242 f.; Patzer 1939/93, 220 ff.; Hei-
nimann 1945/80, 89 ff.; Heidegger 1958; Kahn 1960, 201 f.; Solmsen 1960, 96 sowie Naddaf 1992, 11 f.,
24 f. und passim (vgl. ders. 2005, 20).

31 So (u.a.) Lovejoy 1909, 376; Kirk 21962, 228 ff.; Holwerda 1955, 7; Guthrie; HGP 1,82; Vlastos 1975, 19
und Kerferd 1981, 111.

32 Ausloser der Diskussion war die These Burnets, physis sei urspriinglich die Bezeichnung des Stoffs,
aus dem etwas besteht, und bedeute dementsprechend bei den Vorsokratikern dasselbe wie "Urstoff"
(Burnet 41930, 10 f., vgl. ebd. 205n4, 228 und 363 {.; dhnlich Cornford 1912, 39; zustimmend auch Gut-

27



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

eine einzige Grundbedeutung erkldren.® Je nach Verwendungsfall und Kontext ist mit der
ersteren oder der letzteren Grundbedeutung — sowie mit Uberschneidungen zwischen bei-

den Grundbedeutungen — zu rechnen.
Die genannten Grundbedeutungen lassen sich anhand des zugehorigen Verbums erldutern:

Zu (a): Entsprechend den Grundformen

"non "non

phyo : "wachsen lassen", "sdhen", "pflanzen", "hervorbringen",

"non

phyomai : "wachsen", "entstehen”,
ephyn (Aor.), pephyka (Perf.): "gewachsen sein", "entstanden sein",
bezeichnet physis gemaf (a)

(al) den Ursprung des Wachsens oder Entstehens, d.h. woraus etwas hervorgeht, da-
her z.B. die Abstammung und Herkunft eines Menschen oder den Stoff, aus dem
etwas gebildet ist;

(a2) den Vorgang des Wachsens oder Entstehens;

(@3) das Resultat des Wachsens oder Entstehens und die durch Ursprung und Werden
bedingten Merkmale, z.B. den Wuchs und das Aussehen eines Lebewesens, die

Begabung und den ererbten Charakter eines Menschen, usf..

Zu (b): Bei Verwendung als Kopula bedeuten ephyn und pephyka nicht "gewachsen sein",
"geworden sein" oder "entstanden sein", sondern schlicht "sein" (wie sonst eimi).3* Trotz des
grammatischen Aorists bzw. Perfekts ist die Bedeutung présentisch. Durch die Verwendung
von pephyka (statt eimi) als Kopula wird eine ausgezeichnete Bindung des pradizierten
Merkmals an den Gegenstand angezeigt; dasselbe gilt oft auch fiir ephyn.®: Es handelt sich
nach Ansicht des Sprechers um ein stabiles Merkmal, oder um ein Merkmal, das zu "Art"
und "Wesen" seines Trédgers gehort. Dabei sind zwei Spezialfélle zu unterscheiden:
e Das fragliche Merkmal kann gemafS (a3) auf Ursprung und Werden des Gegenstandes
zuriickgefiihrt werden. Das heifit: Eine ausgezeichnete Bindung des pradizierten Merk-
mals an seinen Trédger ergibt sich fiir den Sprecher nach dem Kriterium, dafy das Merk-

mal durch Ursprung und Werden seines Tragers bedingt ist.

hrie, HGP 1,82 f. und 1,142 f.). Soweit sie tiberhaupt vertretbar ist (dazu spater), 1af8t sich diese These
in beide Auffassungen integrieren.

3 Mit beiden Grundbedeutungen rechnen (u.a.) auch Beardslee 1918, 2 und passim; Mannsperger
1969, 39 ff.; Bremer 1989, 255; Buchheim 1999, 22 ff.

34 Ebenso lat. fui, als Perf. zu esse ("sein").

% Als Kopula findet sich ephyn fast ausschliefSlich in metrisch gebundenen Kontexten und wird evtl.
nur aus metrischen Griinden gewahlt. Vgl. z.B. Aischylos, Pers. 157: Seo0 pev evvatewa Ilegoav,
Qeov d¢ kat unne édug, / el Tt pn dailpwv maAatog vov peSéotnke otoatq (wenn Xerxes die Grie-
chen besiegt, "ist" Atossa nicht nur Gattin, sondern Mutter eines Gottes).

28



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

e Diese Zuriickfithrung kann unterbleiben; der Sprecher beurteilt die Bindung des pradi-
zierten Merkmals an seinen Trager nach anderen Kriterien.*
Demgemaf bezeichnet physis
(b) die stabilen, oder zu Art und Wesen gehorigen, Merkmale eines Gegenstandes,
und zwar, je nach Verwendungsfall,
(b/a3) nach dem Kriterium daf§ das fragliche Merkmal durch Ursprung und Werden be-
dingt ist, oder
(b0)  nach einem anderen als diesem genetischen Kriterium.
In vielen Fallen ist dies nicht entscheidbar. Es ist dann (b) ohne Festlegung auf (b/a3) oder

(b0) anzusetzen.

2.3.3. Beispiele
2.3.3.1. Beispiele fiir (al):

T c.2 #19: Sophokles, Frg. 1138 (Radt)
TodATIOS NV TV PVOLY;

"Von woher war er von Geburt?" — oder: "... der Abstammung nach?"

T c.2 #20: Empedokles, DK 31 B 63 (= Aristoteles, G.A. 118, 722b12, ebd. IV 1, 764b18)
AAAG dLéoTtaotal peAéwv GooLs: 1) HEV €v avdQOg ... ¥
"Aber der (stoffliche) Ursprung der Glieder" — sc. des Embryos — "ist verstreut: teils im

mannlichen <und teils im weiblichen Samen>" 38

2.3.3.2. Beispiele fiir (a2):

T c¢.2 #21: Empedokles, DK 31 B 8 (s.u. T c.4 #9)

AAAO O€ oL €0 PVOIC OVOEVOS ETTLV ATIAVTWV

Svntav, oLdE TIG OVAOUEVOL SAVATOLO TEAELTT),

AAAQ HOVOV HUELS TE DIAAAAEIS Te pryévTwy

€01, PUOLG d' €T TOIg OVopAleTal avIQWTOLoY. %

"Noch etwas sage ich dir: Natur” — d.h. hier: "Geburt" oder "Aufkeimen" — "gibt es bei

keinem aller / sterblichen Dinge, und auch kein Ende in verderblichem Tod,* / sondern

% Ein solches Kriterium kann insbesondere die Erfahrung sein (s.u. #25).
37=T c.4 #8, s.u. 4.3.3.

3 Durch < ... > markierte Ergénzung sinngemaf nach Aristoteles. Vgl. die Ubersetzung in DK sowie
Guthrie, HGP II, 217; Wright 1981, 219.

¥=Tc44#9,su.43.2 und 4.3.6.

4 Das heifsit: Entstehen in dem starken Sinn, daf etwas zu existieren beginnt, das zuvor nicht existier-
te.

29



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

nur Mischung und Austausch des Gemischten / gibt es, 'Natur' ist dafiir — d.h. fiir Vor-
gange, die nach E. als "Mischung und Austausch des Gemischten" zu beschreiben sind
(GH) — nur der Name bei den Menschen."

T c.2 #22: [Hippokrates], De natura pueri , c. 29

Kat TV &AANV pvowv tov nadiov, v elonka, @de Exovoav eVENOELS TATAV UEXOLS €G
TéA0g, 6KWG ot év ToloL Adyolowv anomédpavrtat,

"Auch bei der iibrigen Entwicklung des Fotus, von der ich gesprochen habe, wird man
finden, daf$ sie ganz bis zum Abschluf$ so verlduft, wie es von mir in dieser Abhandlung

dargestellt wurde."#

2.3.3.3. Ein Beispiel fiir (b/a3):

T c.2 #23: Sophokles, Phil. 902-5

{NE.} "Antavta dvoyxéoeta, v adtov pvov

OtV ATV TIG DQA TAL UT) TTQOO ELKOTAL.

{DL.} "TAAA" 000V €Ew TOD PuTEVOAVTOG OV Ye

00aG 0UdE PwVELS, ETIAOV AvOQ' EMwdPeAwV.

"{Neoptolemos} Alles geht schief, wenn man die eigene Natur verlassend tut, was ihr
nicht entspricht. — {Philoktetes} Aber du tust und sprichst doch nichts abseits vom Er-

zeuger, wenn du einem edlen Mann hilfst."

Fiir Philoktetes ist "die eigene Natur verlassend" dasselbe wie "abseits vom Erzeuger".*
Aber hat Neoptolemos das auch so gemeint? — Das laf3t sich nicht entscheiden, wenn man
nur diese Stelle und ihren unmittelbaren Kontext betrachtet: Neoptolemos wurde durch
Odysseus in eine Intrige gegen Philoktetes verstrickt (von der dieser hier noch nichts ahnt).
Er merkt, daf$ das nicht funktioniert, weil es nicht zu ihm pafit. Mehr sagt die Wendung "die
eigene Natur verlassend" zunachst nicht; er konnte stattdessen auch sagen: "... das pafit nicht
zu mir". Warum es nicht zu ihm pafit, und was sein Vater damit zu tun hat, erfahren wir

nicht. Die Frage klart sich erst, wenn man eine friihere Stelle hinzuzieht:
T c.2 #24: Sophokles, Phil. 50 / 79-80 / 88-89
{OA.} AxiAAéws mad, ... /

"E€oda kat pvoeL o€ ur) medurodTa

41 Das heifit: Vernichtung in dem starken Sinn, daf$ etwas zu existieren aufhort, das zuvor existierte.

# Naddaf (2005, 21) verwendet diese Stelle als Beleg fiir den Naturbegriff der Vorsokratiker (was ich
fiir groBen Quatsch halte). — Die Stelle ist aber interessant, weil sie mit der sukzessiven Offnung be-
briiteter Hiithnereier (dazu v.d. Eijk 1999, 61 f.) die entsprechenden Beobachtungen bei Aristoteles
(H.A. VI 3, 561a6-562a20) vorwegnimmt.

# "Erzeuger": phyteusas, Vs. 904. — Zur Verwendung von phyteud ("pflanzen") sowie von phyd und
Komposita (z.B. ekphyo, Vs. 89, s.u. T c.2 #24) fiir "zeugen" siehe unten Kap. 3..

30



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

80 TolAUTA HWVELV UNdE TEXVATDa Kakd: /
{NE.} ...

88 EPUV YQ OVOEV €K TEXVNG MOACTELY KAKTG,
oUT' avTog 019, ¢ paoty, oUKPVOAG EHE.
"{Odysseus} Sohn des Achilleus ... Ich weif3, da8 du auch von Natur nicht so geartet bist,
dergleichen zu sprechen oder iible Listen anzuwenden. ... — {Neoptolemos} ... Ich bin so
geartet, nichts aus {ibler List zu tun, ich selbst sowenig wie, so heifit es, der mich gezeugt
hat (ho ekphysas)."

Ephyn ("ich bin so geartet") greift hier physei pephykota ("von Natur so geartet") auf; die Er-
wahnung des Vaters dient dann zweifellos der Bekraftigung: Die "Natur", die Neoptolemos
fiir die Intrige disqualifiziert, ist die vom Vater ererbte. - Wenn Neoptolemos in Vs. 902 (s.o.
T c.2 #23) hierauf zuriickkommt, ist daher in Vs. 902 bei physis und jedenfalls in Vs. 88 bei

ephyn (b/a3) anzusetzen.

2.3.3.4. Klare Beispiele fiir (b0) sind

T c.2 #25: Euripides Frg. 759 N.

TEOG TG PUOELS XOT) KAL T TOAY AT OKOTIELV

Kal TG da(Tag TV Kak@v Te kayadwv,

meldw d¢ OIS HEV 0WdEOOLY TTOAAT|V EXELY,

TOIG pT) dkaiolg ' 00dE CUHUPAAAELY XQEWV.

"Man mufs auf die Naturen und die Tatsachen sehen und auf die Lebensweise der
Schlechten und der Guten; den Verstandigen mufS man grofses Vertrauen entgegenbrin-

gen, aber mit denen, die das Recht mifsachten, keinen Verkehr pflegen." 4

Was jemand taugt — und somit seine "Natur" — ist demnach an seinem Verhalten ablesbar.

Von Herkunft und Abstammung ist nicht die Rede.

T c.2 #26: Euenos Frg. 9 (West)

PNt ToAvXEOVIOV peAétnV Epevat Pide, kat dm)

TAVTNV AvIQWTOLoL TeEAgvTWoav OOV elvat.

"Ich sage: Ubung ist langwierig, mein Freund, und wenn sie fiir die Menschen ein Ende
hat, ist sie Natur."

Die jeweilige "Natur" eines Menschen wird durch ”Ubung” erworben. Herkunft und Ab-

stammung sind irrelevant.

4 (Jbers. teilw. nach Seeck, dort als Frg. 757.114 ff. - Dieselbe Zusammenstellung von physis und diaita
in Frg. 812, Vs. 5 f.: Ein kluger Richter beurteilt die Wahrheit von Zeugenaussagen &ig avdog pvov
okom@v diatrtav ' vy’ Nuegevetal ("indem er auf die Natur des Mannes achtet und darauf, mit
welchem Lebenswandel er seine Tage verbringt").

31



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

2.3.3.5. Beispiele fiir (b) ohne Entscheidung zwischen (b/a3) und (b0)

T c.2 #6: Euripides, Medea 285 (s.0.)
ooPn TEDLKAS KAl KAKWV TOAA®V (DOLg

"Du bist klug in deiner Art und vieler Ubel kundig"

Man koénnte daran denken, dafs Medea nach Ansicht des Sprechers aufgrund ihrer Herkunft
und Abstammung diese Eigenschaften hat. Aber es wird nicht gesagt. Daher weder (b/a3)
noch (b0), sondern (b).

T c.2 #27: Aristophanes, Ranae 810. Bei einem posthumen Dichterwettstreit (Vs. 793: [sc.
aywv] meptl e téxvng) zwischen Aischylos und Euripides soll eine Jury entscheiden,
welcher von beiden in der "Kunst" unter seinen Kollegen der "beste" (Vs. 763: &olotog),
"der stérkste in der Kunst" (Vs. 770: kgatiotog v téxvnv) und somit von beiden "in der
Kunst der sachverstandigere” ist (Vs. 780: . trjv téxvnv codpartepoc). Es wird nun die Zu-
sammensetzung der Jury erdrtert und von den Bedenken des Aischylos gegen eine Mit-
wirkung der Athener berichtet (Vs. 808-810):

{EA.} TToAAoUG iowg évopile TOUG TOLXWQEUXOUG.

{AL} AnooV te TAAA’ 1)yelto TOD yvavat téQL

dvoelg montwv

"{Xanthos] Er halt die meisten von ihnen fiir Spitzbuben — {Aiakos} Und den Rest fiir ei-
nen einzigen Schwatzhaufen beim Urteil {iber das jeweilige professionelle Leistungs-

vermogen (die physeis) der Dichter."

Die Ubersetzung von physis ergibt sich aus dem zitierten Kontext. Dabei bleibt aber offen, ob
dieses Leistungsvermdgen wie im traditionellen Selbstverstandnis der Dichter gemaf (a3)
auf Begabung und Begnadung zuriickgefiihrt wird.*> Man konnte auch daran denken, daf$
das professionelle Leistungsvermogen eines Dichters, wie bei anderen Fachleuten,* vor al-
lem durch Ausbildung und Erfahrung bedingt ist. Das bleibt offen, daher nicht (b/a3) oder
(b0), sondern (b).

T c.2 #28: Herodot 2, 45, 2.

Ein Bericht iiber ein von Herakles unter den Agyptern angerichtetes Massaker ist aus
verschiedenen Griinden fragwiirdig — u.a.: ... "Ett 8¢ éva éovta tov 'HoakAéa kai €Tt
AvSwWMOoV, ws 1) Paot, KWs PUoLV ExeL TOAAAXS puoLdag Povedoay

"... Ferner, wenn Herakles allein war und, wie sie ja sagen, noch ein Mensch, wie soll er

dann die Natur haben, soviele Zehntausende zu toten?"

45 Dazu unten 2.5.3.1

46 Dazu unten 2.5.4.3.

32



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Daf§ Herakles spater — tatsdachlich erst mit seinem Tod — zu einem Gott wurde, spielt hier
ausdriicklich keine Rolle; ebensowenig, dafs Zeus sein Vater war. Als Sohn einer Sterblichen
ist er ein sterblicher Mensch wie andere — vielleicht ausgezeichnet, aber eben immer noch
Mensch. Sein Leistungsvermdgen entspricht daher denjenigen Merkmalen, welche die spezi-
fische menschliche Natur ausmachen. Erst diese stiftet den unleugbaren Zusammenhang
zwischen Abstammung und Leistungsvermogen: Wegen seiner menschlichen Abstammung
ist Herakles Mensch; als einem Menschen eignet ihn die spezifisch menschliche Natur;
durch diese ist sein Leistungsvermogen begrenzt. — Die Frage, ob (b/a3) oder (b0) lauft ir-

gendwie ins Leere, daher stattdessen nur (b).

Bei spezifischen, im Unterschied zu individuellen, Naturen ist die Zuriickfithrung auf Ur-
sprung und Werden zwar unbestreitbar, aber trivial. Ein Adliger ist genau deshalb ein Adli-
ger, weil er von Adligen abstammt; und er wird im Zweifelsfall anhand dieser Abstammung
als solcher erkannt. Auch eine Katze ist genau deshalb eine Katze, weil sie von Katzen ab-
stammt; aber sie wird nicht daran, daf3 sie von Katzen abstammt, als Katze erkannt. Die
Merkmale, die ihre spezifische Natur ausmachen, sind zwar erblich. Aber daf$ sie die spezi-
fische Natur von Katzen ausmachen, heifst nicht, daf3 sie erblich sind, sondern daf3 sie bei

allen Katzen auftreten und daf man an ihnen Katzen iiberhaupt erst als Katzen erkennt.¥

2.4. Zur Bedeutung von physis — II. dynamische und genetische Konstituti-

on; Regularitit
2.4.1. Dynamische und genetische Konstitution.

Gemaf3 (b) konnen insbesondere auch kausale Eigenschaften — d.h. fiir kausale Zusammen-
hinge relevante Merkmale und Dispositionen — zur physis eines Gegenstandes gehoren. Eine
entsprechende Definition gibt Vlastos mit Blick auf zuletzt diskutierte Stelle bei Herodot
(s.0. #28); aber ihre Anwendbarkeit ist nicht auf Herodot beschrankt:

"(T)he physis of any given thing is that cluster of stable characteristics by which we can
recognize that thing and can anticipate the limits within which it can act upon other

things or can be acted upon by them".#8

Kausale Eigenschaften in diesem Sinn sind "Krafte" (gr. dynameis). Dementsprechend sage

ich auch, daf8 physis in den Verwendungsfillen, auf die die zitierte Definition pafSt, als dy-

4 Der taxonomische Artbegriff, den ich hier voraussetze, sollte nicht irritieren: Er entspricht dem wis-
senschaftsgeschichtlichen Kontext.

48 Vlastos 1975, 19. Die Einschlédgigkeit fiir die Medizin betont v. Staden 1998, 269.

33



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

namische Konstitution aufgefafst wird.*” Dabei ergeben sich wieder die obigen Spezialfille:
Als dynamische Konstitution umfafst physis
(b)dyn die stabilen, oder zu Art und Wesen gehorigen, kausalen Merkmale eines Ge-
genstandes,
wobei kausale Merkmale, je nach Verwendungsfall,
(b/a3)ayn  nach dem Kriterium, daf sie durch Ursprung und Werden bedingt ist, oder
(b0)dyn nach einem anderen als diesem genetischen Kriterium,

als stabile — oder wesentliche Merkmale — dieses Gegenstandes beurteilt werden.

Charaktereigenschaften gelten zwar nicht als kausale Eigenschaften im engeren Sinne, d.h.
als dynameis. Als stabile, zu jemandes Art und Wesen gehdrige Handlungsdispositionen ei-
nes Menschen oder sonstigen Lebeswesens konnen sie im griechischen Sprachgebrauch aber
ebenfalls dessen — im jeweiligen Kontext relevante®® — "Natur" ausmachen. Und dies nicht
nur, wenn man entsprechend dem Kriterium fiir (b/a3) unterstellt, sie seien durch dessen
Ursprung und Werden bedingt, sondern iiberhaupt, wenn man sie gemaf3 (b) fiir stabil halt,
und ebenso wenn man sie gemafs (b0) als durch Lebensumsténde oder durch Erziehung und

Lebenswandel erworbenes "Wesen" auszeichnet.

Ich nenne die gemafs (b) zur "Natur" eines Gegenstandes gerechneten Dispositionen und
kausalen Merkmale auch dessen Konstitution. Dabei umfafit die dynamische Konstitution
des Gegenstandes die im engeren Sinne kausalen Merkmale (dynameis). Die genetische Kon-
stitution eines Gegenstandes umfafit diejenigen Dispositionen und kausalen Merkmale, die
gemaf (b/a3) — d.h. nach dem Kriterium, durch Ursprung und Werden bedingt zu sein. —
zu dessen "Natur" gerechnet werden. Genetische und dynamische Konstitution konnen sich
— geméf (b/a3)dyn — liberschneiden. Das ist vielleicht etwas uniibersichtlich, aber ich will an

der Terminologie festhalten, die ich vor langer Zeit eingefiihrt habe.’!

Es ist fiir das Verstandnis der Geschichte des griechischen Naturbegriffs wohl hilfreich, von
(b) auszugehen: Man spricht von der physis als dem jeweiligen Wesen der Dinge. Der Auf-
fassung von physis als genetischer Konstitution entspricht demnach — ich zitiere aus der
klassischen Monographie von Felix Heinimann bzw. dem Parmenides-Kommentar von Uvo
Holscher — "eine Anschauung, die das wahre Wesen der Dinge fiir etwas Gewordenes

hélt";*> man will "das Wesen einer Sache" verstehen, "indem man ihren Ursprung versteht".5

¥ Gelegentlich bezeichne ich die dynamische Konstitution eines Gegenstandes auch als desse kausale
Charakteristik.

% Naheliegenderweise werden meist nur im jeweiligen Kontext relevante eines Gegenstandes zu des-
sen "Natur" gerechnet. Die "Natur" (physis) eines Vogels kann dessen — in diesem Kontext sein "We-
sen" ausmachende — mantische Bedeutsamkeit sein, s.o. T c.2 #5.

51 Vgl. Heinemann 1999, 30 ff. und 70 ff. (= Heinemann 2000a, 31 ff. bzw. Heinemann 2001b, 24 £.).
52 Heinimann, 1945, 94.

34



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Diese Anschauung ist alt, aber der griechische Naturbegriff geht von Anfang an nicht in ihr
auf. Sie wird im Laufe des 5. Jh. in mancher Hinsicht obsolet und durch Varianten einer Auf-

fassung von "Natur" als dynamische Konstitution abgeldst.

In den folgenden Kapiteln werde ich diese Entwicklung in groben Ziigen — aber auch mit

einigen Details — nachzeichnen.

2.4.2. Natur und Regularitat

Der Begriff der dynamischen Konstitution eines Gegenstandes ist ein Begriff von Regulari-
tat. Als ein solcher wird der Naturbegriff von Aristoteles aus der Tradition {ibernommen
und im Sinne seiner Vier-Ursachen-Lehre expliziert (s.u. 2.5.9). Auf Aristoteles komme ich in
diesen Vorlesungen (und bei anderen Gelegenheiten) immer wieder zuriick. Zunachst will
ich aber auf Kant hinweisen, der "Natur" (im grundlegenden, "formalen" Sinne) ebenfalls als

Begriff von Regularitdt definiert.

Deutlicher als an der eingangs zitierten Stelle (s.0. T c.2 #1) ergibt sich diese Auffassung des

Naturbegriffs aus der bekannten Erklarung, "Natur” (im "formalen” Sinne) sei

T c.2 #29: Kant, Prolegomena §14, A 71 (Akad. Ausg. 4, 294); GMS, A 52 (Akad. Ausg. 4,
429)

"das Dasein der Dinge, so fern es nach allgemeinen Gesetzen bestimmt ist"
oder

T c.2 #30: Kant, KrV B 165 (transzendentale Deduktion B, §26)
die "Gesetzmafligkeit der Erscheinungen in Raum und Zeit".

Der Naturbegriff ist somit ein Begriff davon, wie "{ibereinstimmende Erscheinungen fiir

Gesetze gelten konnen".** Was eine Regularitdt zum "Gesetz" macht, ist nach Kant ihre

"Notwendigkeit". Kant betont daher,

T c.2 #31: Kant, MAdN, Vorrede, A vi (Akad. Ausg. 4, 469 £.)

... daf$ "das Wort Natur schon den Begriff von Gesetzen bei sich fiihrt, dieser aber den
Begriff der Notwendigkeit aller Bestimmungen eines Dinges, die zu seinem Dasein geho-
ren”, und dafs somit "dem Begriffe der Natur" die "Notwendigkeit der Gesetze ... unzer-

trennlich anhéangt".

Schon Euripides bezeugt einen Sprachgebrauch, bei dem "naturgemafs" (kata physin) gerade-
zu dasselbe wie "notwendig" — oder vielleicht treffender: "zwangslaufig" (anankaids) — bedeu-

tet: %

53 Holscher, 1969, 106.

35



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.2 #32: Euripides, Frg. 757 N, Vs. 2-8
£Pv pnev ovdeis GOTIS OV TOVEL BRoTAY,
Qamrtel te Tékva XAteQ' ad KTAtAl VEQ,
avToG Te YVijokeL Kal Tad' axSovtat Bootoi,
5 elg ynv ¢pégovteg yNv. Avaykaiwg d' €xet
Blov SepiCelv WoTe KAQTLUOV OTAXLV,
KAl TOV HEV elvat, TOV 0& pny Tl Tt del
oTévery, dmeg del katd GpUOLV dLEKTTEQARV;
Seeck iibers.: % "Kein Mensch ist frei von Leid: Er begrébt Kinder, bekommt neue und
stirbt. Und das nehmen die Menschen schwer: wenn sie Erde zu Erde tragen! Notwendig
wird das Leben abgeerntet wie Kornédhren: der eine lebt, der andere ist tot. Warum soll

man iiber etwas klagen, was jeder von Natur aus durchmachen muf3?
Ahnlich, wie schon zitiert

T c.2 #11: Thukydides 5,105,2 (s.o0.)

1yovpeSa yop 16 te Selov dO&n 0 avIWMEOV e CaPws dx Tavtog VIO GUOEWS
avaykaiag, o0 av KQATI), AQXELV.

"Denn wir sind der Meinung, dafs vermutlich das Gottliche und gewifs das Menschliche
durchgéingig und aufgrund einer zwangsldufigen Natur, wo immer es iiberlegen ist
(kratéi), herrscht."

Die Zwangslaufigkeit ergibt sich bei Euripides aus der menschlichen "Natur". An der zitier-
ten Stelle bei Thukydides liegt sie in einer allgemeinen "Natur" von Krafteverhaltnissen, die
alle Dinge - "vermutlich das Géttliche und gewifs das Menschliche durchgéngig" — betrifft.
"Natur" ist hier nicht die dynamische Konstitution der involvierten Gegenstande, sondern
eine abstrakte Zwangsldufigkeit; durch den Naturbegriff wird keine Riickbindung von Re-

gularitdten an die involvierten Gegenstande angezeigt.

Dies bleibt ein Ausnahmefall. Die in T c.2 #11 vermifite Riickbindung kann auf unterschied-
liche Weise erfolgen: Der griechische Sprachgebrauch kennt individuelle und spezifische
"Naturen", landestypische Charaktere und nach Korpersiften unterschiedene Konstitutions-
typen. Aristoteles unterscheidet soviele spezifische "Naturen", wie es Arten von Naturdin-
gen gibt. Kant unterstellt (wie vor ihm Descartes) eine gemeinsame "Natur" aller raumzeitli-

chen Gegenstande. Das sind nur zwei unter vielen moglichen Systematisierungen.

5t Kant, KrV, Vorrede zur 2. Aufl,, B XIII - Die unterminologische Rede von der "Natur" im Kontext
des Zitats sollte nicht irritieren.

% Zu "Natur" und "Zwangslaufigkeit" auch unten 2.5.6. — Die Ubersetzungstradition, der auch Kants
Wortwahl entspricht, hat "notwendig" (statt "zwangslaufig") fiir anankaios und "Notwendigkeit" (statt
"Zwang" oder "Zwangslaufigkeit") fiir ananke..

36



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Aber diese Riickbindung ist nicht selbstverstandlich. Sie kann gelost werden, wie an der
zitierten Stelle bei Thukydides. Aber das ist nur eine Variante und Weiterentwicklung der
Auffassung von physis als dynamische Konstitution. Tatsédchlich ist diese selbst und iiber-
haupt die Auffassung von "Natur" als Regularitat — d.h. die durch den bestimmten und un-
bestimmten Gebrauch von physis angezeigte Riickbindung von Regularitdten an die invol-

vierten Gegenstande — in der griechischen Wissenschaft eine Innovation.

Die Riickbindung von Regularitdten an die involvierten Gegenstande fehlt bei den sog. Vor-

sokratikern (soweit aus den iiberlieferten Referaten und Zitaten ersichtlich): Regularitat liegt

hier nicht in der "Natur" der Dinge. Vielmehr wird Regularitat bei den sog. Vorsokratikern

o einerseits auf abstrakte Strukturprinzipien wie das "Recht" (diké) Anaximanders, die
"Regel" (logos) Heraklits und Leukipps, die "Zwangslaufigkeit" (anagké) bei Parmenides
oder die "Passung" (harmonia) bei Philolaos zuriickgefiihrt und

e andererseits durch eine Kapitansmetapher — in diesem Sinne: kybernad bei Anaximander
(?), Heraklit, Parmenides und Diogenes von Apollonia — als Leistung gottlicher Len-

kungsinstanzen beschrieben.”

2.5. Ubersicht

Die folgende Skizze beruht weitgehend auf meinem é&lteren Ubersichtsartikel,® den diese
Vorlesungen nur zum kleineren Teil ersetzen. Eine monographische Darstellung des Materi-

als zu den Abschnitten 2.5.3. ff. muf$ vorerst zuriickgestellt werden,

2.5.1. Wachsenlassen, Wachsen, Festsitzen: die dltere Begriffsgeschichte

Aus der Literatur von Ende des 6. Jh. ist ein Verwendungsfall von physis tiberliefert, ferner
ca. 200 Verwendungsfélle des zugehorigen Vokabulars. Der beste Ausgangspunkt fiir die
Interpretation ist das zugrundeliegende Verb:

e phyé im Sinn von "hervortreiben”, "aufkeimen und wachsen lassen” (s.u. 3.1.1.): Ein
Baum treibt Blatter (Homer, II. 6.148), die Erde Gras und Blumen (ebd. 14.247), ein Kind
Zidhne (Solon, Frg. 27.2); der Wind 145t Friichte wachsen und ein Zaubertrank Schweine-
borsten (Homer, Od. 7.119 bzw. 10.393);%°

% Bei Seeck Vs. 90-96.
57 Siehe unten 6.4.1.3. sowie Heinemann 2002, 54 ff.
58 Heinemann 2005a. Gelegentlich habe ich auch Material aus spéteren Aufsdtzen Heinemann 2006a

und (bei Aristoteles ausfiihrlich) Heinemann 2006b in tiberarbeiteter Form {ibernommen.

% Alt ist auch ein metaphorischer Gebrauch von phyé und phyteud ("pflanzen") fiir "aushecken”, "vor-
bereiten" und "bewirken" — und zwar typischerweise etwas Ubles (Homer, II. 15.134, Od. 2.165 u.6.;
Hymn. Demeter 8; s.u. 3.1.3.1.). Erst im 5. Jh. steht phyd auch fiir "zeugen" und "gebaren" ([Theognis]

37



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

o phyomai (Med./ Pass. zu phyd) dementsprechend fiir "wachsen" (s.u. 3.1.4.): Es wachsen
Getreide und Weinstocke (Homer, Od. 9.109), aber auch "die Bliiten der até" (Solon, Frg.
4.35); daher

o pephyka (Perf. zu phyomai) fiir "gewachsen sein” (s.u. 3.1.5.), z.B. Biume etc. (Homer, II.
4.483 u.6., Od. 5.63 u.0.), aber auch hervorragende Korperteile wie Horner (Homer, II.
4.109) und Kopfe (Hesiod, Th. 152); in derselben Bedeutung gelegentlich auch ephyn
(Aor. zu phyomai): Baume (Homer, Od. 5.481 und 23.190) und Blumen (Hymn. Demeter
428).

DemgemafS steht phyton (s.u. 3.1.6.) gelegentlich fiir etwas, das "hervorgetrieben" wird:
Pflanzen (Hymn. Apollon 55) oder auch ein Geschwiir (Achilochos Frg. 67 West), typischer-
weise aber fiir etwas, das in die Erde "gepflanzt" worden ist, d.h. fiir einen "Setzling" im Un-
terschied zu aufgegangenem Saatgut (z.B. Homer, II. 14.123, Od. 9.108); spater meist einfach

fir "Pflanze".

Wie phyton auf das "Hervortreiben" (phyd) und "Anpflanzen" (phyteud), so scheinen physis
und phyé als Resultat auf das "Wachsen" (phyomai) bezogen zu sein (s.u. 3.1.7.). Bei Homer
und Hesiod wird durch diese Worter der "Wuchs" eines Lebewesens angezeigt.® Im einzi-
gen Verwendungsfall von physis (Od. 10.303) handelt es sich dabei um ein Kraut (pharmakon),
in den zahlreichen Verwendungsfillen von phyé hingegen um Menschen. Dahinter ist aber

keine allgemeine Regel zu vermuten (s.u. 3.1.7.2.).

Schon bald scheint phyé auch fiir "Charakter" zu stehen (Archilochos, Frg. 25 West; Semoni-
des, Frg. 7.42 West; s.u. 3.1.7.3.). Dabei muf3 nicht an das Resultat einer Entwicklung gedacht
werden; schon bei Homer kann durch Komposita von phyomai die Unlsbarkeit einer Ver-
bindung angezeigt werden (s.u. 3.2.2.). Dem entspricht dann auch der erstmals bei Solon
(Frg. 33.1 West) und Alkaios (Frg. 298.5 LP) belegte kopulative Gebrauch von ephyn und
pephyka (s.u. 3.1.5.4.)

Die sparliche Uberlieferung 148t die Entwicklung des Begriffs physis von Homer bis zur
Wende zum 5. Jh. weitgehend im Dunkeln. Greifbarer wird diese Entwicklung erst bei den
sog. Vorsokratikern seit Xenophanes und Heraklit sowie — gleichzeitig und unabhéingig von
ihnen — in den Auferungen des Adelsethos bei Pindar. Nach einer verbreiteten Ansicht ist
"der Begriff der Physis ... eine Schopfung der ionischen Wissenschaft".®® Auch wurde be-

hauptet, erst "die Sophisten und ihre Zeitgenossen" hitten diesen Begriff "von dem Ganzen

429; Aischylos, Frg. 273.2; Sophokles, Trach. 31, O.T. 458 u.6.; s.u. 3.1.3.3.) — Ebenso ist phyteud fiir
"zeugen" belegt (Hesiod Frg. 195.29 MW; Hymn. Hermes 160; seit Pindar dann &fter, s.u. 3.1.3.2.).

% Im selben Sinne spéter: physis bei Aischylos (in den meisten Verwendungsfillen, vgl. Heinimann
1945/80, 92n5); physis und phya (in einigen Verwendungsféllen) bei Pindar. Dann auch z.B. im Sisy-
phos-Fragment (von Euripides oder Kritias, DK 88 B 25.19, s.u. 4.10.3.).

61 Pohlenz 1953, 426 (zustimmend zit. von Guthrie, HGP I, 82 und Naddaf 1992, 17).

38



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

des Alls auf das Einzelne, auf den Menschen iibertragen".® Beides ist unhaltbar. Die relevan-
ten Verwendungsweisen des einschldgigen Vokabulars wurden von den Autoren des 5.
Jahrhunderts (bzw. ihren jeweiligen Vorgangern, bei denen der Naturbegriff nicht tiberlie-
fert ist) "fertig im {iberkommenen Begriffsschema vorgefunden".®® Nur durch Ankniipfung
an diese Vorgeschichte konnte der Naturbegriff dann — in durchaus unterschiedlicher Weise

— zum "Schliisselbegriff" fiir ein neues Welt- und Selbstverstandnis umfunktioniert werden.®

2.5.2. Vorsokratische Kosmologien

Die Schriften der sog. Vorsokratiker sind unter dem Titel "Uber Natur" (peri physeds) iiberlie-
fert. Dieser Einheitstitel geht vermutlich auf eine in der Schule des Aristoteles eingefiihrte
Bibliothekssystematik zuriick (s.u. 5.3.). Noch Aristoteles verwendet die Formel "iiber Na-
tur" nicht als Buchtitel, sondern nur als Themenangabe sowie bei Querverweisen auf seinen

eigenen naturwissenschaftlichen "Lehrgang"” (s.u. 5.4.1.)

Als Themenangabe ist die Formel "iiber Natur" seit dem spaten 5. Jh. in verschiedenen Vari-
anten belegt (s.u. 5.4.2.). Sie beschreibt eine bestimmte, wohl auf Anaximander zuriickge-
hende Gattung von Schriften sowie deren Rezeption durch professionelle Gelehrte (sophistai)
und interessierte Laien (philosophountes im pouldren Sinne, s.u. 5.2.3.).%° Dabei fungiert sie
aber zunéchst nicht als Buchtitel;% erst bei Philolaos sehen wir, dafs der Verfasser selbst im
Einleitungssatz seiner Abhandlung das Wort "Natur" (physis) als Themenangabe verwendet
DK 44 B 1, s.u. 4.6.1.). Demgegeniiber verwendet Demokrit die Formel "iiber alles" (peri ton
xympantdon, DK 68 B 165) wie einen Buchtitel (s.u. 5.5.2.3.). Diogenes von Apollonia scheint
seine Abhandlung selber als "Hohenerklarung" (metedrologia) bezeichnet zu haben (DK 64 A
4,s.u. T c.5 #98). Das entspréache der seinerzeit populdren Formel "dariiber, was in der Hohe
ist" (peri ton meteéron), unter der kosmologische Themen rezipiert wurden (s.u. 5.5.1.) sind.

die oft auch mit einem Zusatz wie "und unter der Erde" versehen wird.

¢ Jaeger, Paideia 1, 388; vgl. ebd. 2,15 f.

6 Vgl. Vlastos 1975, 18 f.: "Physis they [i.e., "the physiologoi"] found ready-made in the inherited con-
ceptual scheme". Dasselbe gilt fiir Pindar; unverstiandlicherweise wird Pindars Naturbegriff — phya als
adlige Geburt und adelsgleiche Begnadung — im einschladgigen Kapitel von Jaegers Paideia (I, 271 ff.)
verschwiegen.

¢ Vgl. Pohlenz (1953, 426), Kahn (1960, 201) und Vlastos (1975, 18), jeweils auf die sog. Vorsokratiker
bezogen.

¢ Dementsprechend spricht Naddaf von einer "peri physeds tradition" (1997) und charakterisiert die

einschldgigen Schriften als "du type peri physeds" (1992, 6 und passim).

¢ Keine Ausnahme sind entsprechende Buchtitel in der Medizin (s.u. T ¢.5 #74 f), da sie in eine andere
Gattung fallen. — Zu Guthries Versuch (HGP I, 73) einer Frithdatierung des Buchtitels peri physeds an-
hand der (vermeintlichen) Buchtitel "Uber das Nichtseiende oder iiber Natur" und "Uber Natur oder
iiber das Seiende" bei Gorgias bzw. Melissos s.u. 5.3.2.3.

39



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Insgesamt finden wir somit im Sprachgebrauch des spaten 5. Jh. drei konkurrierende The-

menbezeichnungen fiir dieselben Schriften und Lehren:

(@) "tiber alles",
(b) "dariiber, was in der Hohe (und unter der Erde) ist", und
(0 "tiber Natur".

Dabei sind (b) und (c) erst seit dem spéten 5. Jh. bezeugt. Hingegen kann (a) vielleicht bis
auf Xenophanes (DK 21 B 34) zuriickverfolgt werden (s.u. 5.5.2.4.). Jedenfalls entspricht die-
ser Formel eine Verwendung des Wortes "alles" (im Plural: panta) in den Einleitungen vieler
vorsokratischer Schriften, die sich mit Long (1999, 10 ff.) als Ankiindigung einer "Darstel-
lung aller Dinge" verstehen lafst (s.u. 5.5.4.1.). (b) liest sich wie eine aufzdhlende Erldute-
rung zu (a): Durch beide Formeln wird der Gegenstandsbereich der vorsokratischen Lehren
bezeichnet. Vor allem unter der Formel (b) werden diese Lehren zur Zielscheibe vielfacher
Polemik, bis zum Vorwurf der Unseriositdt und des Religionsfrevels (s.u. 5.5.1.3. f.); es ist
m.E. nicht abwegig, die zunehmende Verwendung von (c) als ein Ausweichen vor dieser

Polemik zu erklaren.

In der Formel "tiber Natur" wird der behandelte Gegenstandsbereich meist durch Zuséatze
wie "der Dinge" oder "von allem" angegeben (s.u.5.4.3.1.). Der Naturbegriff bezeichnet in
dieser Formel also nicht den Gegenstand der vorsokratischen Lehren. Sondern er verweist auf
eine bestimmte Fragestellung, die sich jeweils auf die Gegenstiande einer "Darstellung aller
Dinge" bezieht (s.u. 5.4.3.2.). Eine pragnante Formulierung gibt die Abhandlung Uber die alte
Medizin:% Soweit die Fragestellung den Menschen und somit den Gegenstand &rztlichen
Wissens betrifft, handelt es sich eben darum, die Fragen

"Was ist der Mensch? Wie entstand er zuerst? Von woher [d.h. aus welchen Bestandtei-

len] wurde er zusammengesetzt?"
durch eine Darstellung "von Anfang an" zu beantworten. Auf die Himmelskorper iibertra-
gen, entspricht das dem Programm, das Parmenides in der Einleitung zum astronomischen
Teil seines Gedichts (DK 28 B 10) formuliert (s.u. 4.2.1.). Die physis der Dinge ist hier, und
ebenso in einem viel diskutierten Empedokles-Fragment,® ihr jeweiliges Entstehen und die

Weise ihres Zustandekommens.

¢ Nach Naddaf (1992, 36 ff. und passim; ders. 1997 und 1998) handelt es sich dabei typischerweise um
eine Darstellung von Ursprung, Entwicklung und gegenwartiger Ordnung, und zwar jeweils des
Universums insgesamt, des Menschen und seiner (insbesondere auch politischen) Zivilisation. Gegen
Naddaf mochte ich freilich betonen, dafs fiir dieses Programm, jedenfalls vor Ende des 5. Jh., gerade
nicht die Formel "{iber Natur" (peri physeds), sondern eben die Formel "iiber alles" (peri pantén) ein-
schlagig ist.

¢ [Hippokrates], V.M. 20,1; s.u. T c.4 #6 und T ¢.5, #1

9 DK 31B8,,s.u. Tc4#9; dazu bes. 4.3.6.

40



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Bekanntlich wird das Entstehen der Dinge von Parmenides und in den nachparmenidei-
schen Kosmologien als eine Verbindung aus gewissen bleibenden Stoffen beschrieben. Als
Resultat dieses Prozesses ist die physis eines Gegenstandes daher dessen stoffliche Zusam-
mensetzung.”” Und soweit das Wort physis umgekehrt auf den jeweiligen Ursprung der Din-
ge und somit auf deren letzte, mit gewissen Grundstoffen identifizierte Bestandteile ver-

weist, wird es spéter auch als Bezeichnung dieser Stoffe verwendet. (s.u. 4.8.2.).

Anders als die genannten Stellen erlauben die Verwendungsfalle von physis bei Heraklit
(s.u. 4.12.) und Philolaos (s.u. 4.6) , ebenso auch pephyka bei Xenophanes (DK 21 B 32, s.u.
4.1.1.), keinen direkten Riickschlufs auf die Bedeutung von physis; sie lassen sich nur anhand
des sonstigen vorsokratischen Sprachgebauchs interpretieren.”” Dementsprechend schlage
ich vor, den Naturbegriff auch hier im genetischen Sinn zu verstehen: Bei den sog. Vorsokra-
tikern ist die physis eines Gegenstandes zunidchst die Weise seines Zustandekommens. So-
weit der Naturbegriff auf bleibende, das "Wesen" eines Gegenstandes ausmachende Merk-
male verweist, werden diese auf das Werden dieses Gegenstandes zurtiickgefiihrt; die "Na-

tur" eines Gegenstandes ist dann seine genetische Konstitution.

Es ist wichtig, die durch den Naturbegriff angezeigte Frage nach dem jeweiligen Ursprung
und Zustandekommen der Dinge von einer zweiten Fragestellung, nach der Gewdhrleistung
von Ordnung, zu unterscheiden. Die "Ordnung” (kosmos) der Welt wird in den vorsokrati-
schen Kosmologien gerade nicht durch die "Natur" der Dinge erklart.”? Vielmehr wird sie
(a) auf abstrakte Strukturprinzipien zuriickgefiihrt, z.B. das "Recht" (diké) Anaximanders
(DK 12 B 1), die "Regel" (logos) Heraklits (DK 22 B 1 und passim) und Leukipps (DK
67 B 2), "Zwangslaufigkeit" (anagké) bei Parmenides (DK 28 B 10.6) und "Passung"
(harmonia) bei Philolaos (DK 44 B 6), sowie
(b) als Leistung mehr oder minder anonymer, aber jedenfalls gottlicher Lenkungsinstan-
zen beschrieben; dies ist die durch das Wort kybernad angezeigte Kapitansfunktion
bei Heraklit (DK 22 B 41), Parmenides (DK 28 B 12.3) und Diogenes von Apollonia
(DK 64 B 5), evtl. schon bei Anaximander (DK 12 A 15).73

70 Parmenides, DK 22 B 16.3 (s.u. 4.2.2.) und Empedokles, DK 31 B 63: meledn physis = die stoffliche
Zusammensetzung des menschlichen Leibes, im selben Sinne auch DK 31 B 110, unter Hinzunahme
von B 108 (s.u. 4.3.3.); Diogenes von Apollonia, DK 64 B 2 (s.u. 4.5.); ebenso dann auch [Hippokrates],
Nat. hom. 4 (s.u. 6.1.2.2.).

71 Ebenso Kirk 21962, 42 f. und bes. 228 ff. (zu Heraklit) und Huffman 1993, 96 {. (zu Philolaos).
72 Siehe unten 6.4. sowie Heinemann 2002, 54 ff.

7 Die Kapitdansmetapher fehlt bei Anaxagoras und Empedokles. Auf die Leistung einer Lenkungs-
instanz verweist aber auch die Behauptung des Anaxagoras, die "Vernunft" habe durch den Anstof3
einer Wirbelbewegung "alles geordnet" (DK 59 B 12; dazu Heinemann 2003a). Bei Empedokles kon-
nen "Liebe" und "Streit" gleichermafien als Ordnungsprinzipien und als Lenkungsinstanzen aufgefaf3t
werden.

41



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Die genannten Fragestellungen wiirden nur zusammenfallen, wenn die "Natur" mit der un-
ter (a) angedeuteten Regularitdt oder mit dem unter (b) genannten "Goéttlichen" zu identifi-
zieren ware. Beides wurde behauptet.”* Aber beidemale ist dies eine blofle Konstruktion;
eine Auffassung von "Natur" als universelle Regularitdt oder Lenkungsinstanz ist bei den

sog. Vorsokratikern nicht nachweisbar.”

2.5.3. Abstammung, Charakter und Leistungsvermdgen: Adelsethos und

Erziehungstheorien im 5. Jahrhundert

2.5.3.1. Der Adlige ist, nach einer pragnanten Formulierung Pindars (Ol. 10.20 f.), "zur Leis-
tung geboren" (phys aretai); mit géttlichem Beistand kann ihn ein Erzieher "anspitzen", so dafs
"er sich zu ungeheurem Ruhm aufmacht". Die adlige Geburt bewahrt sich als "angestamm-

te", die eigene "Natur" oder "Art" (phya) ausmachende Vorziiglichkeit.

T c.2 #33: Pindar, Pyth. 8.44 f.

dua TO YeVvailov EMTEETIEL / €K TATEQWV TTALOL AU

"Aufgrund der Art sticht hervor der edle Mut, den S6hnen von den Vatern her."7
Umgekehrt werden nennenswerte Leistungen von Pindar auf eine ausgezeichnete "Art" zu-

riickgefiihrt. Dies ist aber nicht nur die adlige Geburt, sondern ebenso auch die Begnadung
des Dichters.

T c.2 #34: Pindar, OL. 2.86
00dOg O TIOAAN eldws Ppua

Kompetent ist, wer durch seine Art vieles weif." 77

74 Zu (a) vgl. Vlastos 1975, 19 ff. (mit Betonung eines Ausschlusses {ibernatiirlicher Interventionen).
Auch Lloyd (1979, 32 ff.) fithrt die Auffassung von "Natur" als Regularitét (zu dieser auch ebd. 25 £.)
vermutungsweise auf die vorsokratischen Kosmologien zuriick; dazu unten ###; vorlaufig: Heine-
mann 2002, 51 ff.

Zu (b): Nach Jaeger 1953, 43n44 (S. 234) ist "fiir vorsokratisches Denken" eine "kiithne Identifizie-
rung von fo theion mit hé physis ... charakteristisch"; zustimmend Hager 1984, 425, Text zu Anm. 71 ff.
(mit irrefiihrenden Belegen); Schubert 1993, 104n6 und passim.

75 Allenfalls liefe sich die Charakterisierung der — die gemeinsame "Natur" aller Dinge ausmachenden
— Luft (aér) als gottliche Lenkungsinstanz bei Diogenes von Apollonia (DK 64 B 5) in diesem Sinne
interpretieren. Dazu unten, 6.4.1.3. in Verbindung mit 6.2.1.

76 Im selben Sinne Isthm. 3.14: cOudvTog detr. Ahnlich OL 11.19 f.: éudvéc ... AS0c (= ovyyevig
N9og, Ol 13.13). — Um Pindars Ton zu treffen, wahle ich in meinen Ubersetzungen "Art" fiir pua. Fiir
die Interpretation ist es aber wichtig, daf3 es sich dabei um eine Variante des Naturbegriffs handelt
und nicht etwa um einen anderen Begriff. Die adltere Begriffsgeschichte liefert keinen Hinweis auf
einen Bedeutungsunterschied zwischen ¢pvoig und ¢pun (bzw. dorisch: pva).

77 Ebenso Ol. 9.100: 10 d¢ dpua kodtiotov anav ("was man durch seine Art leistet, ist stets tiberlegen");
Nem. 1.25: ... téxvar d' étéowv €tegar xor O &v evVeiloug 6doic otelxovia pdovaocdat uva. ("die
Kiinste, die einer jeweils hat, sind verschieden. Man muf$ aber einen geraden Weg gehen und gemafd

42



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Gemeinsam ist beiden der gottliche Ursprung:

T c.2 #35: Pindar Pyth. 1.41 f.:

&k Qewv yap paxoaval maocat Peotéalc agetailc, / kai codol kat xepol Buatal
neglyAwoooi T Eduv.

"Von den Gottern stammen alle Kunstgriffe, die menschlichen Leistungen dienen, und

[sc. ihnen verdankt man es,] kompetent, handgewaltig oder beredt geartet zu sein".

Hingegen fiihrt jeder Versuch, mit "erlernten Leistungen" und somit "ohne Gott" Ruhm zu

erwerben, zu Ergebnissen, die "durch Verschweigen nicht mifSlicher werden".”®

2.5.3.2. Ahnlich im Sprachgebrauch einiger Biihnenfiguren bei Sophokles: Jemandes physis
ist zundchst dessen "Geburt" und "Herkunft",” daher auch sein "gebiirtiger Status" (als Adli-

ger oder als Sklave):

T c.2 #36a: Sophokles, Ai. 1259
... HaSwv ¢ el pvoy

Teukros soll "lernen, wer er von Geburt ist",

namlich, als Sohn einer ausldndischen Beutefrau, Sklave (in diesem Sinne der Gegenbegriff
eleutheros, Vs. 1260) und Auslander (vgl. Vs. 1263: barbaros ... glossa). Teukros antwortet, seine

Mutter sei

T c.2 #36b: Sophokles, Ai. 1301
dvoet ... acitenx

"von Geburt koniglich”
gewesen; als Sohn zweier hoher Adliger sei er dies auch (ebd. 1304 £.)

Als adlige Geburt ist die physis eine Berufung, die iiberfordern kann. Nicht nur als Berufung,
sondern zugleich auch als Uberforderung wird sie zum Thema im Aias von Sophokles: Der
Adlige ist "verpflichtet, entweder ansehnlich zu leben oder wenigstens ansehnlich gestorben
zu sein” (Vs. 479 f.). Soweit sich seine physis als Charakter und Leistungsvermdgen bewdhrt,
sind diese aber nicht schon durch die adlige Geburt garantiert. Die physis des Sohnes wird
dem Vater erst durch "Zureitung" angeglichen (Vs. 548 £.); wessen physis gleichwohl gegen-
iiber den Vorfahren zurtiickbleibt, hat dann freilich selber versagt (Vs. 470 ff.).

der eigenen Art kampfen"); Nem. 7.54: pva d' €xaotog duxdpégopev Botav Aaxovtes ("entsprechend
unserer jeweiligen Art unterscheiden wir uns in unserer Lebensweise").

78 Pindar, OI. 9.100 ff.: ... ToAAoL d¢ ddakTals / avWTIWV aeTals KAE0G [ povoav agéoSat [ &vev
d¢ Seov, oeoryapévov / oL okaidtegov XofW' ékaotov kTA. — Ahnlich OL 2.86: dpua vs. paSovreg;
Nem. 3.40 f.: cuyyevig e0dOE 0t Vs. DDAKTA.

7 Daher auch: Alter, vgl. Sophokles, Ant. 727, O.C. 1295; Euripides, EI. 338.

43



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Hier und in den Erziehungstheorien, auf die bei Sophokles und Euripides immer wieder
angespielt wird, erweist sich das Verhaltnis zwischen

(a) der physis als adliger Geburt und Berufung (dann auch als ererbter Begabung und

Charakteranlage) und

(b) der physis als ausgebildetem Charakter und Leistungsvermogen
als problematisch. Bei Pindar ist es das noch nicht: In seiner Rede von der phya des Adligen
oder des Dichters kommt eine Trennung von (a) und (b) gar nicht erst in Betracht. Auch bei
Sophokles wird ein eventuelles Auseinanderfallen von (a) und (b) zundchst nur als skanda-

16ses Paradoxon thematisiert:

T c.2 #37: Sophokles, Ant. 37 f.
... Kol Del€els taxa / elt’ evyevng médukag elt' EoSAWV Kakn
(Antigone zu ihrer Schwester Ismene): "Du wirst gleich zeigen, ob du adlig geboren bist

oder aus Edelsten schlecht".

Im ersten Glied der Disjunktion, eugenés pephykas ("du bist adlig geboren") fallen (a) und (b)
zusammen: pephykas ist durchaus auch als Kopula zu verstehen, eugenés pephykas daher
ebenso auch durch "du bist adlig geartet" wiederzugeben. Mit der letzteren Bedeutung ist
pephykas dann im zweiten Glied bei kaké zu ergéanzen: "du bist schlecht geartet". Eine solche
Erganzung, nun durch das zugehdrige Partizip pephykyia, verlangt im zweiten Glied auch
esthlon ("von Edelsten"); dabei wird pephykyia durch den Genitiv auf die Bedeutung "gebo-
ren" festgelegt. Die beiden Bedeutungen von pephyka, "bin ... geboren" und "bin ... geartet",
spielen ineinander. Im ersten Glied der Disjunktion wird zwischen "du bist adlig geboren"
und "du bist adlig geartet" nicht unterschieden. Das zweite Glied, "von Edelsten geboren,
bist du schlecht geartet", ist daher als ein Paradoxon zu verstehen: So etwas kann eigentlich
gar nicht sein; oder es ist ein unertrdglicher Skandal. Bei Euripides mag man sich mit dieser
"Verwirrung" der "Naturen" abfinden (EL 368, s.u. #46); dafs "wenige S6hne dem Vater dhn-
lich werden, die meisten schlechter, nur wenige besser als der Vater", weif$ ja schon Homer
(Od. 11 276 £.). Fiir die Sophokleische Antigone kommt eine Hinnahme dieses Skandals aber
nicht in Betracht.

Anders im (weitaus spateren) Philoktetes: Neoptolemos wird von Odysseus fiir ein betriigeri-
sches Komplott eingespannt. Beide wissen von vornherein, dafS es nicht seine "Art" ist, zu
betriigen (Vs. 79 und 88, s.o. #24), und daf$ er hierin dem Vorbild des Vaters entspricht (Vs.
89 u.6.). Wie schon im Aias und der Antigone wird im Philoktetes die Problematik adliger
"Art" demonstriert. Diese bewihrt sich bei Neoptolemos nun aber gerade darin, daf$ er als
Betriiger versagt. Der Anspruch, "zur Leistung geboren" zu sein, ist an den skrupellosen

Odysseus abgetreten; seine "Art" ist es, "bei allen siegen zu miissen" (Vs. 1052). Mit dem

44



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Versagen des Neoptolemos scheitert freilich auch er. Die Losung bleibt einem Deus ex machi-

na vorbehalten.8

2.5.4. Genetische und dynamische Konstitution in der Erziehungstheorie

Die begriffliche Unterscheidung zwischen der physis als
(a) mit der Geburt erworbene Begabung und Charakteranlage, und als
(b) ausgebildetem Charakter und Leistungsvermogen

bleibt bei Sophokles und im Sprachgebrauch der zeitgenossischen Erziehungstheorien un-

ausgefiihrt. Dasselbe gibt fiir die Auffassung von "Natur" als genetische bzw. dynamische

Konstitution. Der Naturbegriff bleibt mehrdeutig. Bei einer Bestandsaufnahme ist nicht nur

zu fragen, ob im gegebenen Verwendungsfall der Akzent eher auf jemandes Geburt und

Anlagen liegt oder eher auf dem ausgebildeten Charakter und Leistungsvermogen. Worauf

es ankommt, ist vielmehr, ob die Verwendungsweise des einschlégigen Vokabulars

(1) einen Zusammenhang zwischen (a) und (b) unterstellt und "Natur" somit als gewach-
seneArt oder genetische Konstitution aufgefafit wird,

oder ob sie hinsichtlich eines solchen Zusammenhanges nichts préjudiziert. Je nachdem, ob

dabei der Akzent auf (a) oder auf (b) liegt, sind dann nochmals zwei Fille zu unterscheiden:

(2) "Natur" kann eine blofSe Anlage sein, aus der sich das Leistungsvermdgen und der Cha-
rakter erst unter dem Einflufl von Unterricht und Erziehung entwickeln.

(3) Durch das einschldgige Vokabular kann angezeigt werden, dafs gewisse Charakterei-
genschaften und Leistungsdispositionen einem Menschen (oder sonstigem Lebewesen)
in verlafilicher Weise eignen, ohne daf$ hiermit schon etwas iiber ihr Zustandekommen
gesagt wiirde. Dies kann dann ausdriicklich geschehen, indem man z.B. die Erblichkeit
der "Natur" bzw. ihre Zurtickfithrbarkeit auf jemandes Erziehung und Lebensweise be-
hauptet oder bestreitet. In beiden Fallen wird "Natur" als dynamische Konstitution aufge-
fafit.

2.5.4.1. Beispiele zu (1): Pindar und Sophokles wie oben (2.5.3.). Einen Kontrast zwischen der
— ungeschieden als Anlage und Charakter aufgefafiten — "Natur" und dem Einflu8 von Er-

ziehung und Lebensweise thematisieren:

T c.2 #38: Euripides, Hipp. 79 ff.

o015 dWAKTOV UNdéV, AAA' év ) Ppvoel / 10 owdovelv eiAnxev &g ta mavd' ouwe, /
TOUTOLG ...

"Wer [sc. sexuelle] Zuriickhaltung nicht erst lernen mufite, sondern sie ganz in seiner Art

hat, dem ...".

80 Dazu Alt 1961, bes. 457 f.

45



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Ahnlich

T c.2 #39: [Epicharm], DK 23 B 40
dVOLV EXELV AQLOTOV €0TL, DEVTEQOV D& <UAVIAVELV>

"Die angeborene Art zu haben, ist am besten, dann erst das Lernen."s!
Die Unwandelbarkeit des Charakters behauptet Hekabe bei Euripides:

T c.2 #40: Euripides, Hek. 595 ff.:

... AVIQWTIOG D' AEL / O P&V TIOVIEOG 0VDEV AXAAD TATIV Kkakog, / 0 O' €09A0¢ €09A0G,
ovde ovudoag Vo / Gpvoy dLEPSeLY' ...

Anders als ein Acker, dessen Ertrag weniger von seiner eigenen Giite als vielmehr vom
Wetter abhangt (Vs. 592 ff.), ist "bei den Menschen der Schlechte immer nur schlecht, der

Vorziigliche hingegen vorziiglich; er wird in seiner Art nicht durch Ungliick verdorben"

Die anschlieffend aufgeworfene Frage nach dem Beitrag der Eltern und der Erziehung wird
von der Sprecherin dahingehend beantwortet, dafl "auch die Erziehung" (Vs. 600: kai to
threphthénai) ihre Verdienste haben kann. Ihre Wirkung beschréanke sich aber auf eine blofse

Kenntnis des Guten und Schlechten; fiir Hekabe scheint dies nicht der Idealfall zu sein.

Daf$ auch jemandes angeborener und gewachsener Charakter verdorben werden kann, be-

hauptet demgegeniiber

T c.2 #41: Euripides, Frg. 187.5 f.:
... 1 PLO1 Yo olxetat, / dtav YAvkeiag NOOVIE HOOWYV TIG 1)

"Die urspriingliche Art geht dahin, wenn man der siiffen Lust unterliegt."s

2.5.4.2. Beispiele zu (2): Bei Protagoras sind "Begabung" (physis) und "Ubung" unabhéngige
Faktoren des Ausbildungserfolgs.
T c.2 #42: Protagoras, DK 80 B 3

dLOEWS KAl aokNoEws daokaia deltal

"Unterricht braucht Begabung und Ubung.”

Im selben Sinne spricht Platon (Resp. 375e10 f. und bes. 485a5 u.0.) von der philosophos physis
als einer "philosophischen" Begabung und Charakteranlage, die durch eine geeignete Aus-

bildung und Erziehung ergénzt werden muf3.#

Grenzfélle sind einerseits das ausgezeichnete "Talent", das (wie Themistokles nach Thuky-

dides) keine griindliche Ausbildung braucht:

81 "Lernen" (manthanein) in DK sinngemaf3 ergénzt.
82 Ahnlich [Hippokrates], Aer. c. 16 und Platon, Resp. 491e ff.
8 Dazu Heinemann 2007, 66 ff.

46



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.2 #43: Thukydides 1,138,3

dVoews pEV duvapel, peAétng D¢ PoaxVTNTL KOATIOTOG O] 00TOC avTOoXedALEY T
déovta €yéveto

"... durch die Kraft seiner Natur und trotz der Kiirze seiner Ausbildung wurde dieser

Mann zum Stérksten darin, das Notige aus dem Stegreif zustandezubringen”
und andererseits die schlechte "Charakteranlage”, die keine Erziehung zurechtriicken kann:

T c.2 #44: Euripides, Frg. 810
péylotov Q' NV 1) GpLOIG" TO Y& [sc. pvow] karov ovdels toédpwv €0 [durch gute Erzie-
hung] xonotov av Sein moté.
"Die Hauptsache war die Natur. Denn das Schlechte kann niemand durch gute Erzie-

hung dahin bringen, daf$ es irgendwann brauchbar dasteht.”

Umgekehrt heifit es bei Kritias, daf$ "eifrige Bemiithung" einen grofieren Beitrag zur Vorziig-
lichkeit leistet als die "Natur".

T c.2 #45: Kritias, DK 88 B 9
€K peAétng mAelovg 1) pLoews dyadol

"Mehr Menschen sind durch eifrige Bemithung gut als durch Natur." %

2.5.4.3. Beispiele zu (3): Schon bei Aischylos ist vom "Charakter" (Prom. 489: physis) der Vo-
gel die Rede, dessen Kenntnis fiir die Mantik erforderlich sei. Sophokles (O.T. 334 £.) spricht
von einer Sturheit, welche die "Natur" eines Steins in Rage bringen kann. Die "Natur" der
Dichter in den Froschen von Aristophanes und die "Natur" der Arzte in der Abhandlung
Uber die irztliche Kunst ist nicht ihre Begabung, sondern ihr professionelles Leistungsvermo-

gen.®

Jemandes "Natur" kann ausdriicklich eine erworbene sein: Bei Sophokles werden Kinder
durch Erziehung, Erwachsene durch ihre Lebensweise "in ihrer Natur" (physin, adv.) gewis-
sen "Brauchen" (nomoi) angeglichen.® Bei Euenos (Frg. 9, s.o. #26) ist "Natur" das Ergebnis
"langjahriger Bemiihung". Nach Demokrit (DK 68 B 33, s.u. 4.8.1.) sind "Natur" und Erzie-

8 Fast gleichlautend [Epicharm], DK 23 B 33. Auf dieselbe Formulierung spielt Euenos an (Frg. 9, s.o.
#26).

8 Aristophanes Ran. 810, vgl. 770 und 780 (dhnlich bereits Nub. 503 — mit dem Witz, daf8 Strepsiades
das Wort physis nicht auf den fachlichen Leistungsstand, sondern auf das Aussehen Chairephons be-
zieht), bzw. [Hippokrates], De arte 11,1 — wo zur physis die professionelle "Einsicht" gehort (ebd. 11,2
gnomeé); physis ist hier nicht nur "Begabung" (so Holwerda 1955, 73n1), da zu dieser, wie auch zu einer
Charakteranlage, die Einsicht erst hinzukommen miifSte (vgl. Sophokles, EI. 1023).

8 Sophokles, Ai. 548 £. (s.0., oben 2.5.3., nach #36.) sowie O.C. 337 f. — Eine dhnliche, schliefllich sogar
erbliche Angleichung der "Natur" an einen "Brauch" beobachtet [Hippokrates], Aer. 14 bei den Mak-
rokephalen.

47



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

hung darin dhnlich, daf$ auch die Erziehung den Menschen "umformt" (metarysmoi) und da-
bei "eine Natur erschafft" (physiopoiei). "Natur" (physis) ist hier zunéchst die "natiirliche Ent-
wicklung" eines Lebewesens. Wie diese, "erschafft" auch die Erziehung "eine Natur" (physi-
opoiei): aus beiden resultiert jeweils ein bestimmter Charakter und ein bestimmtes Leis-

tungsvermogen.

Ein anderes Fragment Demokrits (DK 68 B 277, s.u. 4.8.1.) empfiehlt, es sei besser, ein Kind
zu adoptieren als zu zeugen. Denn dann habe man die Wahl und kénne am ehesten sicher-
stellen, daff das Kind "gemafs seiner Natur folgt" (... kata physin hepoito). Wenn man hingegen

ein Kind zeugt, miisse man nehmen, was man bekommt.

Demgegeniiber bekraftigt ein Fragment des Euripides die Regel, "dafs von vorziiglichen
Maénnern vorziigliche Kinder abstammen, von schlechten aber welche, die der Natur des
Vaters gleichen" (Frg. 75.3: ... homoia téi physei tou patros). An einer anderen Stelle bei Euripi-
des (EL 367 ff.) wird es hingegen als eine "Verwirrung der menschlichen Naturen" beklagt
(ebd. 368: éxovot yao tagayuov at pvoels Pootwv), dafs eben diese Regel nicht gilt und

man Menschen nur "nach ihrem Verhalten und Charakter als edel beurteilen kann":

T c.2 #46: Euripides, Elektra 367-370, 383-386

beDr oUk €0T' AKQLPEG 0VDEV €lg evaVdRIlaY [ EXOVTL YaQ TapayHOV al pvoeLs PeoTtv. /
NoN yaQ €dov dvdoa yevvailov matQog / tO UnNdEv dvia, XONoTa T €k KKV Tékva,
[...] o0 pr ¢oovroed’, ot kevov dofaoudtwv /| mANEels mMAavaoDe, ) O opAlg
Pootolg / kowvelte kail Tolg N9e0LV TOUG eVYEVELS; Ol YAQ TOLODTOL Kol TOAELS OIKODOLY
ev

"Ach, es gibt kein sicheres Merkmal dafiir, ob ein Mann etwas taugt. Denn der Menschen
Naturen sind in Verwirrung: Ich sah schon manchen Mann, von edlem Vater, der war das
schiere Nichts, und trefflich waren oft die Kinder der Schlechten. [...] Warum besinnt ihr
euch nicht, die ihr mit leeren Vorurteilen angefiillt umherirrt, und beurteilt die Menschen

als edel nach ihrem Umgang (homilia) und ihrer [sc. dabei gezeigten] Gesinnung (éthos)?"

Erwartungen, die sich aus jemandes Abstammung, Geburt und Herkunft ergeben, und so-
mit eine Auffassung von "Natur" als genetische Konstitution, werden hier als "leeres Vorur-
teil" abgetan. Der Naturbegriff wird dadurch aber nicht obsolet. Nach einer Bemerkung,
wonach Standfestigkeit im Kampf keine Sache der Korperkraft ist, sagt Orestes ausdriick-
lich:

T c.2 #47: Euripides, Elektra 390
€v ) PpvoEL d& TOUTO KAV evu)ia.

"sondern dies liegt an der Natur (physis) und der Beherztheit (eupsychia)".

In demselben Sinne Euripides, Frg. 759 N. (s.o. #25): "Natur" ist der Charakter, den man aus

dem Verhalten erkennt.

48



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

2.5.5. "Natur" und Regularitdt im anthropologischen Kontexten

Erziehung, Ausbildung und Menschenkenntnis sind nur einer der Themenbereiche, fiir die
ein dynamischer Naturbegriff in Betracht kommt. Weitere Bereiche sind: Lander- und Vol-
kerkunde, politische Anthropologie, Medizin usf. Als dynamische Konstitution aufgefafst,
wird "Natur" um die Wende zum 4. Jh. zum Stichwort fiir ein reflektiertes Methodenver-

standnis der qualifizierten Berufe.®”

Jemandes Charakter und Leistungsvermdgen zu kennen, heifst, zu wissen, was von dieser
Person zu erwarten ist. Nach dem genetischen Naturbegriff hat man hierfiir nach Ursprung
und Herkunft — allgemeiner: nach der Weise des Zustandekommens des fraglichen Gegen-
standes — zu fragen. Nach dem dynamischen Naturbegriff sind diese Fragen unnétig und
irrelevant. Durch ihn wird stattdessen die Zuversicht bekundet, daf$ sich relevante Erwar-
tungen aus einschldgigen Beobachtungen — dem faktischen Verhalten eines Menschen, der

Wechselwirkung von Gegenstianden usf. — ableiten lassen.

Die Regularititsannahmen, die eine entsprechenden Schlufifolgerung erlauben, bleiben
meist unausgesprochen. Dafs Menschen und sonstige relevanten Gegenstande verlédfiliche
Verhaltens- und Leistungsdispositionen — oder allgemeiner: kausale Eigenschaften (dyna-
meis) — besitzen, die ihre "Natur" ausmachen, wird mit der Verwendung des Wortes "Natur"
stillschweigend unterstellt. Wie der genetische, steht auch der dynamische Naturbegriff fiir

eine charakteristische Weise, sich in der Welt auszukennen.

Zu ihr gehort es, kausales Wissen als unhintergehbar anzuerkennen. Die Reaktions- und
Wirkungsweise von Personen und Dingen wird durch Bebachtung, evtl. auch durch syste-
matisches Ausprobieren,® erkannt. Bei komplexen Gegenstanden wird sie evtl. aus den kau-
salen Eigenschaften und dem Arrangement ihrer Bestandteile erschlossen. Der Autor der
Abhandlung Uber die alte Medizin weist darauf hin, daf es aber nicht angeht, letzte Bestand-
teile nach dem Vorbild der Kosmologie als theoretische Gegenstande (hypotheseis) zu postu-
lieren. Wo so verfahren wird, "gibt es nichts, worauf man das Gesagte zu beziehen hat, um
sich GewifSheit zu verschaffen" (V.M. 1,3). Der Realitatsgehalt drztlichen Wissens ist letztlich
nur durch seine Nachvollziehbarkeit fiir die Patienten zu sichern, die das Krankheitsgesche-
hen tatséchlich erleben (V.M. 2,3).

8 Vgl. bes. die resiimierenden Stellen bei Platon: Grg. 464b2-465c3 und 500a7-501c5, Phrd. 269e ff.,
Crat. 386c ff. (dazu Heinemann 2003b, 507 ff.)

8 Vgl. [Hippokrates], V.M. 9,3: stochasasthai. Die korperliche "Empfindlichkeit" (aisthésis, ebd.) der
Kranken heifst hier nur deshalb nicht ihre "Natur" (physis), weil diese mit den entsprechenden Reakti-
onsweisen der Gesunden identifiziert wird (vgl. V.M. 20,3). — Auch die V.M. 3,5 beschriebene Entspre-
chung zwischen den "Kréften" (dynameis) der Nahrungsmittel und der menschlichen "Natur" ist durch
"Suchen und Finden" (ebd. 3,4) zustandegekommen.

49



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Vlastos (1975, 19) hat diese Auffassung von "Natur" als dynamische Konstitution auf die
bereits zitierte Formel gebracht: "(T)he physis of any given thing is that cluster of stable
characteristics by which we can recognize that thing and can anticipate the limits within
which it can act upon other things or can be acted upon by them". Diese Formel laf3t sich in
naheliegender Weise auf art-, geschlechts- oder landesspezifische "Naturen" oder auf die

Konstitutionstypen der Medizin usf. iibertragen:

Im Monolog des Prometheus bei Aischylos (Vs. 489) ist die spezifische "Natur" der Vogel ihr
Charakter — und das heifst hier: ihre mantische Bedeutsamkeit. Bei Herodot (2,68 bzw. 2,71)
sind Aussehen, Koérperbau und Lebensweise von Krokodil und Flufspferd deren "Natur".
Die menschliche "Natur" und "Verfafstheit" ist bei Herodot der Rahmen fiir alle praktischen
Uberlegungen; bei Sophokles heifit es pragnant, daf "die sterbliche Natur nur Sterbliches im
Sinn haben soll".# Nur in Ausnahmesituationen kann man die eigene "Natur" iiberbieten.®
"Solange die menschliche Natur dieselbe bleibt", hat man nach Thukydides fiir die Zukunft
mit dhnlichen Ereignissen wie in der Vergangenheit zu rechnen (3,82,2); es ware naiv zu
glauben, "die menschliche Natur" liefSe sich durch Gesetze und Drohungen aufhalten, "wenn
sie heftig darauf drangt, irgendetwas zu tun" (3,45,7). Die weibliche "Natur" wird gern als
defizitdr beschrieben;”! eine differenziertere Betrachtung findet man erst bei Platon.”? Ein
beliebtes Thema sind landestypische Charaktere;”* der Einfluff vom Klima und Umwelt auf
Konstitution und Charakter ist ein Thema der medizinischen Literatur.®* SchliefSlich haben
auch abstrakte Gegenstiande wie "die menschlichen Angelegenheiten”" eine "Natur";*® die

"Natur" der Krankheiten ist die Regularitat im Krankheitsgeschehen.®

Die "Natur" setzt Grenzen, aber sie liefert auch Griinde zur Grenziiberschreitung;:

8 Herodot 8,83,1; vgl. auch 3,65,2. Sophokles, Frg. 590 (s.o. #14).
% Herodot 5,118,2 und 7,103,4; Thukydides 3,74,1.

91 Sophokles, Ant. 62 und 79 (als Antwort auf Ant. 37 f. (s.0. #37). O.C. 445; Thukydides 2,45,2 und
3,74,1; Euripides, Med. 407 und 928, Tr. 672 (ambivalent sind auch Frg. 108 und 494 N.).

2Platon, Resp. 452e ff., bes. 454d7-455a3 und 455c4-e2.

9 Zum Charakter der Perser und der Athener vgl. Herodot 1,89,2 bzw. Euripides, Heracl. 199, Aris-
tophanes, Eq. 518 und Pax 607, Thukydides 7,14,2 und passim.

% Vgl. [Hippokrates], Aer. 12 und 23 f.

% Euripides, Alc. 174.

% Vgl. [Hippokrates], Aer. 22, Morb. sacr. 1 und passim (dazu Lloyd 1979, 25 ff.), Prog. 1, Acut. (Sp.) 20;
evtl. auch Aer. 2 und Epid. 1,3,10 (= c. 23 bei Jones), dazu unten 2.5.7.2.

50



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.2 #48: Antiphon, DK 87 B 44A, Frg. A, col. 1.23 ff.*
TO HEV YOO TV VOV Emideta, Ta d¢ g PpUoews avaryKaiot.

"Denn gesetzliche Forderungen sind auferlegt, natiirliche Erfordernisse sind zwingend"

Die MifSachtung natiirlicher Erfordernisse schadigt immer; und letztlich handelt es sich da-
bei um Leben und Tod. Hingegen schéadigt die Milachtung gesetzlicher Forderungen nach
einer populdren Meinung, der sich Antiphon anschliefit, nur dann, wenn man dabei ertappt
wird.® Und anders als Gesetz und Brauch, sind die "natiirlichen" Erfordernisse bei allen
Menschen dieselben;” als "zwingend" charakterisiert Antiphon somit die Erfordernisse ihrer
spezifischen, nicht ihrer individuellen "Natur". — Wie gefahrlich dieses Argument ist, wurde
bald gesehen. In zeitgenossischen Texten wurde es in eine Legitimation krimineller Hand-

lungsweisen umgemdiinzt,'® mit polemischer oder diagnostischer Absicht.

2.5.6. Zum absoluten Gebrauch von physis

Die Verkniipfung der Begriffe von "Natur" (physis) — meist im adverbiellen Gebrauch — und
"Zwangslaufigkeit" (anagké) geht einher mit einer Innovation: Von "Natur" kann nun auch
ohne (evtl. auch stillschweigende) Bezugnahme auf Gegenstande, um deren "Natur” es sich
handelt, die Rede sein. Die behauptete "Zwangslaufigkeit" wird zwar insofern auf die jewei-
lige "Natur" der involvierten Menschen und Dinge zuriickgefiihrt, als zu dieser jeweils ge-
wisse "Krafte" gehoren, aus deren Wirkung sich ein bestimmtes Geschehen ergibt. Die Regu-
laritat dieses Geschehens kann aber auch direkt als eine Regularitat im Wechselspiel gege-
bener "Krifte" aufgefait werden. Daf es sich dabei um eine Wechselwirkung zwischen Ge-
genstdnden handelt, zu deren jeweiliger "Natur" diese "Kréfte" gehoren, ist nur insofern von
Belang, als jede "Kraft" einen Trager braucht, um iiberhaupt zu existieren und wirksam zu

werden. Auf die Art und Identitét dieses Tragers kommt es dann gar nicht mehr an.

Die Behauptung bei Thukydides, "daff vermutlich das Géttliche und gewifs das Menschliche
durchgangig und aufgrund einer zwangsldufigen Natur (physis anagkaia), wo immer es

iiberlegen (kratéi) ist, herrscht (archein),"® beschreibt die menschlichen Angelegenheiten

97=Schirren und Zinsmaier 2003, 194: Frg. B, col. I.
% Antiphon, DK 87 B 44A, Frg. A, col. 2.3 ff. und col. 3.25 ff.

% Antiphon, DK 87 B 44A, Frg B, col. 2.15 ff. (bessere Lesung und Ubersetzung: Schirren und Zins-
maier 2003, 194 f., dort als Frg. A, col. II).

100 Vgl. Euripides, Frg. 920 N. (= 265a Snell): Vergewaltigung; Aristophanes, Nub. 1075 ff.: Ehebruch;
Thukydides 5,105,2: militarische Erpressung. Einen Schritt weiter geht dann Kallikles in Platons Gor-
gias (483c8 ff., s.u. #49), indem er die bei Thukydides (5,89) behauptete Irrelevanz rechtlicher Einwinde
gegeniiber der "natiirlichen” Zwangsliufigkeit eines Umschlags von Macht- in Herrschaftsverhiltnisse als
"natiirliches” Recht des Stirkeren interpretiert.

101 Thukydides 5,105,2 (s.o. #11; vgl. auch oben 2.4.2.).

51



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

und die traditionellen Wirkungsbereiche der Gotter als einen Bereich, in dem "Kréfte" wir-
ken und sich der Ausgang jedes Geschehens aus einem Kréfteverhiltnis ergibt.!” Auch bei
Euripides kann "naturgemdfs” dasselbe wie "zwangsldufig" bedeuten, wobei es dann nicht
mehr darauf ankommt, von wessen "Natur" iiberhaupt die Rede ist;'® die alte Frage nach
einer passenden Anrede der obersten Gottheit kann nun die Form annehmen, ob Zeus mit
der "Zwangslaufigkeit der Natur" (anagké physeds) oder mit "menschlicher Einsicht" gleichge-
setzt werden soll.'* Dabei ist "Natur" aber gar nichts anderes als diejenige universelle Regu-

laritat alles Geschehens, die seit jeher als Leistung des Zeus angesehen wurde.

Gerade im absoluten Gebrauch, der sich an den zitierten Stellen erstmals andeutet,!% ist die
Bedeutung von physis aus einer adverbiellen Verwendung zu verstehen, bei der sich die ge-
genstdndliche Bezugnahme eriibrigen kann. — Ebenso dann auch bei Platon: Fiir Kallikles
demonstriert "die Natur selbst" in unzéhligen Beispielen das Vorrecht des Besseren und Fa-

higeren:

T c.2 #49: Platon, Gorgias 483c8-e3

1 0¢ ye olpaw Ppvog avt anmodaivel (d1) avto, 6t dikaOV €0tV TOV ApEivVw TOD
Xelgovog MAéoV EXEV KAl TOV dUVATWTEQOV TOU AdLVATWTEQOL. dNAOL dE TALTA
TOAAAXOD OtL 0UTwG €XeL, Kal €V Toig AAAOLS (OIS Kal TV avIQWTwV v SAXIS Taig
TMOAEOL Kal toig Yéveotv, (d5) 6t 00tw 1O dikalov KEKQLTAL, TOV KQEITTW TOV TJTTOVOS
apxewv kal mAéov E€xewv. émel molw Odwkalw xowpevos ZépEng émi v EAAGda
€0TATELOEV T) O ATHE avToL €mi LkVSag; 1) (el) dAAa pvola &v Tig €xot TolavTa
Aéyew. aAA' otpat odtoL Kata GUOV TV TOL dKAOL TADTA TEATTOVOLY, KAl val H&
Al kator vOHOV Ye TOV TG GPUOEWS, 0V HEVTOL [0WS KATX TOVTOV OV T)UELS TISEUESAr...
"Die Natur selbst aber, denke ich, beweist dagegen, dafs es gerecht ist, daf$ der Edlere
mehr habe als der Schlechtere, und der Tiichtigere als der Untiichtige. Sie zeigt aber viel-
faltig, daf3 sich dieses so verhélt, sowohl an den iibrigen Tieren, als auch an ganzen Staa-

ten und Geschlechtern der Menschen, daf§ das Gerechte (fo dikaion) so entschieden ist (ke-

102 Vel. auch die Verwendung von krated und epikrated ("bewailtigen") in der medizinischen Literatur
([Hippokrates], V.M. 3 u.6., Vict. 2 u.6.). — Bei den sog. Vorsokratikern steht krated fiir eine Durchset-
zung, die zumindest nicht ausdriicklich auf ein Grofienverhiltnis zwischen "Kriften" zuriickgefiihrt
wird: vgl. Heraklit, DK 22 B 114; Empedokles, DK 31 B 17.29 und B 26.1; Anaxagoras, DK 59 B 12;
Diogenes von Apollonia, DK 64 B 5. Zum "kratistischen" Vokabular der politischen Theorien des 5.
Jh.. Meier 1980, 427 f.; zu dessen Anwendung in Medizin und Biologie Kullmann 1995, 44.

103 Euripides, Frg. 757 (s.o. #32): kata physin (Vs. 8) = anagkaids (Vs. 5).
104 Euripides, Troad. 886. Zur Anrede des Zeus vgl. Heraklit, DK 22 B 32 und Aischylos, Ag. 160 f.

105 Heinimann (1945/80, 104 ff.) vermutet {iberdies auch bei Gorgias, DK 82 B 11a, c. 1 und [Epicharm],
DK 23 B 4.6 {., ferner bei Euripides, Frg. 910 N. (dazu oben, Anm. 43) einen absoluten Gebrauch; unter
physis sei hier "eine {iber den Menschen und Dingen stehende Allnatur zu verstehen". Demgegentiber
weist Schmalzriedt 1970, 116 ff. zu Recht darauf hin, dafd bei Gorgias und in dem Epicharm-Fragment
eher von der spezifischen "Natur” von Menschen bzw. Hennen die Rede ist.

52



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

kritai), dafs der Starkere tiber den Schwacheren herrsche und mehr habe. Denn nach wel-
chem Recht fiihrte Xerxes Krieg gegen Hellas, oder dessen Vater gegen die Skythen? Und
tausend anderes der Art konnte man anfiithren. Also meine ich, tun sie dieses der Natur
des Gerechten gemafs und, beim Zeus, auch dem Gesetz gemafs, namlich dem der Natur,

aber wohl nicht nach dem, welches wir selbst willkiirlich machen ..."106

Was Kallikles hier mit "Natur" meint, ist nicht leicht zu verstehen. Man konnte daran den-
ken, dafs "Natur" in Anlehnung an Antiphon so etwas wie die Regel sein soll, nach der jeder
den Erfordernissen des eigenen Wohlergehens folgt.!”” Aber es bleibt ratselhaft, was daran
"gerecht" (dikaion) sein soll, wie Kallikles doch ausdriicklich behauptet. Zu erwarten ware
eher, daf§ Kallikles wie die Athener im Melierdialog die Irrelevanz des Gerechten betont.
Vgl

T c.2 #50: Thukydides 5,89 (teilw.)

... OTLOKALL HEV €V TR AVIQwTEelw AdYw ATO TG {0MG AVAYKNG KElveTal, duvata d¢ ol
TIEOVXOVTEG TQATTOVTL KAl Ol A0 DeVelg EVYXwEOLOLV.

"... daf$ Gerechtes (dikaia) bei einem Gleichgewicht des Zwangs (anagké) entschieden wird
(krinetai), das Machbare (dynata) aber tut, wer einen Vorsprung hat, und wer schwacher

ist, zulafst."

Aufgrund des wortlichen Anklangs — dikaia krinetai (#50), to dikaion kekritai (#49) — 1af3t sich
#49 als direkte Gegenthese zu #50 verstehen. Wo der Melierdialog nur Machtverhaltnisse
kennt, wird von Kallikles ein Rechtsverhaltnis behauptet. Das liest sich, als ware die Darstel-
lung der Athener bei Thukydides fiir Platon immer noch zu wohlwollend — und als wiirde

er auf Thukydides antworten, es sei noch viel schlimmer: Die halten das sogar fiir gerecht!

Es ist wichtig, daff man Kallikles vor diesem Hintergrund nicht als Wirrkopf verharmlost.
Seine Behauptung eines Recht des Starkeren ist eine absurde Uberspitzung, die im Gorgias
aber ein Problem verdeutlichen soll. Der von Kallikles unterstellte Zusammenhang von
Kraft und Recht ist vermutlich &lteren Quellen entlehnt. Wie im Melierdialog (s.o. # 11) und
an anderen Stellen bei Platon,1% ist "Natur" in #49 die Weise, wie die Welt funktioniert. Aber

fiir Kallikles ist dies, anders als fiir die Athener im Melierdialog, keine blofse Zwangslaufig-

106 Ubers. Schleiermacher, mit Korr.

107 Wie Antiphon (s.o. #48) hat Kallikles schon eingangs seiner Intervention (Grg. 482e2 ff.) die seiner-
zeit populdre Unterscheidung von nomos uind physis aufgegriffen.

108 Vgl. beispielsweise Phd. 71e9: Die "Natur" wiirde "hinken" (chdlé estai hé physis), wenn keine strikte
Entsprechung zwischen Entstehen und Vergehen bestiinde. Ahnlich Resp. 473al f.: "Es liegt in der
Natur (physin echei), daf3 die Tat weniger die Wahrheit trifft als die Rede". Beidemale ist "Natur" nichts
anderes als der normale und insofern naturgemaifie Gang der Dinge — oder wie oben gesagt: die Wei-
se, wie die Welt funktioniert.

53



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

keit. Sie ist dies so wenig wie die Herrschaft des Wettergotts bei Homer und Hesiod:'® wie
diese, soll die Weise, in der die Welt nun einmal funktioniert und sich der Starkere durch-
setzt, vielmehr eine Rechtsordnung sein. Als Gegenthese hierzu zitiert Sokrates daher unge-

nannte "Gelehrte", die

T c.2 #51: Platon, Gorgias 507e6-508a4

daot ... kat ovEAVOV Kal YNV kal Se0Us Kal AvSQWMIOUS TV Kowviay CUVEXELY Kal
dAlav kal KooUOTNTA Kat owdEooLVNV Kal dikadtnta, Kol T0 AoV ToUTO dx TaAvTR
KOOHOV KAAOVOLV, @ £TAIQE, OUK AKOOUIAY 0UdE akoAaaiav.

"behaupten, daff Himmel und Erde und Goétter und Menschen die Gemeinsamkeit zu-
sammenhalt und Freundschaft und Einordnung und Zuriickhaltung und Gerechtigkeit,
und dieses Ganze deshalb Ordnung (kosmos) nennen, nicht Unordnung und Ziigellosig-
keit."

Ein kosmos — d.h. ein Ganzes aus verschiedenartigen, zueinander passenden Teilen'? —
kommt nicht durch die Durchsetzung des Stdrkeren zustande, sondern durch Einordnung
(kosmiotés) und Gerechtigkeit, wobei diese aber nun geradezu mit der Zuriickhaltung (soph-
rosyné) zusammenfallt und gerade nicht in dem von Kallikles propagierten im Nichtgenug-
konnen (pleonexia) liegt.!"! Die Kontroverse betrifft immer noch die Beschaffenheit der Welt
insgesamt. Aber "Natur" ist nur ein Aspekt dieser Beschaffenheit; der Naturbegriff be-
schreibt keine Ordnung der Welt, da Ordnung nach Platon stets nur auf Vernunft — und

eben deshalb nicht auf "Natur" — zurlickfithrbar ist.

Auch in der bekannten Antithese von "Natur" (physis) und "Gesetz" (oder "Brauch": vopioc)
kann die gegenstandliche Bezugnahme entbehrlich werden. Bei Platons Kallikles ist sie es

von Anfang an:

T c.2 #52: Platon, Gorgias 483a2-4:

€0V PEV TIS KAt VOHOV A€y, katd GLOY DTEQUTAY, €av ¢ T TG PUoEWS, T TOD
VOHOU

"Wenn jemand dem Gesetz gemaf spricht, dann befragst du ihn gemafS der Natur; wenn
er aber die Erfordernisse der Natur zur Sprache bringt, dann spielst du Forderungen des

Gesetzes dagegen aus".

19 Vegl. Homer, II. 14.384 ff.; Hesiod, Erga 276 ff.; dhnlich Solon Frg. 1 D., Vs. 16 ff. (dazu Heinemann,
Fragil. Abschnitt 3.2.2.).

110 Kahn 1960, 219 ff. - s.u. Kap. 6.

M Zum Zusammenhang von Gerechtigkeit und Zuriickhaltung bzw. Nichtgenugkriegenkénnen im
Gorgias vgl. Heinemann 2004.

54



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

An beiden Stellen der zitierten Rede lauft die Frage ins Leere, von wessen "Natur" Kallikles
spricht. Hingegen war bei Antiphon, der hier wortlich zitiert wird,'? noch unmifSverstand-

lich von der "Natur" des Menschen die Rede.

Bei Antithesen wie "naturgemafl" vs. "naturwidrig" oder "natiirlich" vs. "kiinstlich" ergibt
sich die gegenstdndliche Bezugnahme meist aus dem Kontext;''* aber der Naturbegriff kann
sich im Rahmen solcher Antithesen auch verselbstandigen, so daf3 sich die gegenstandliche
Bezugnahme eriibrigt. Sie eriibrigt sich schliefslich auch, wenn im Epitaphios des Lysias (?)
iiber Xerxes gesagt wird, er habe sich mit der Uberbriickung des Hellespont und dem
Durchstich am Athos iiber

T c.2 #53: Lysias, or. 2, 29
Kkat T puoeL TTePuLKOTA KAl Ta VeI TIQAYHATA KAL TAG AVIQWTIIVAG dlxvolog
"die natiirlichen Gegebenheiten, die gottlichen Angelegenheiten und die menschlichen
Uberlegungen"
hinweggesetzt. Einen dhnlichen Sprachgebrauch — mit erstmaligem Hinweis auf eine Unter-
scheidung von Naturdingen und Artefakten — bezeugt Platon im Spatwerk mit der Behaup-

tung,

T c.2 #54: Platon, Sophistes 265e3
T eV pvoeL Aeyopeva motetoSat elax TéXv, ...,

"die sogenannten Naturdinge seien Produkte der gottlichen Kunst".

Erst bei Platon und Aristoteles kann physis im absoluten Gebrauch auch einen Bereich von
Gegenstanden bezeichnen: Der Ausdruck "die gesamte Natur" kann nun dasselbe wie "alle
Dinge" bedeuten;* die "Natur" kann als ein rdumlich gegliederter Bereich aufgefafit wer-

den, in dem sich Oben, Unten und Mitte unterscheiden lassen:
T c.2 #55: Platon, Resp. (=Politeia) 584d3 f.
&v ) PpUoEeL elval TO HEV AV, TO 0& KATW, TO & LEoOV.

"...in der Natur sei ein Teil oben, ein Teil unten, ein Teil in der Mitte."

112 Antiphon, DK 87 B 44A, Frg. A, col. 1.23 ff. (s.0. #48): ta ton nomoén vs. ta tés physeds. Platon, Grg.
483a4 (s.o. #52): ta tés physeds vs. ta tou nomou.

113 Vgl. zu der ersteren Antithese (kata physin vs. para physin) z.B. den Redner Antiphon, Tetr. 3,4,2 so-
wie Frg. 6,1; dann [Hippokrates], Nat. hom. 5 sowie Hippias bei Platon, Prot. 337d1-3 (weitere Platon-
Stellen bei Mannsperger 1969, 64 ff.); zur Antithese von "natiirlich" und "kiinstlich" z.B. [Hippokrates],
Vict. 39: kata physin vs. dia technés (vgl. ebd. 2: kata physin vs. di’ agagkén kai technén anthropinén).

114 Platon, Men. 81cd, s.o. #17.

55



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Eine Sonderbedeutung ist Platons Identifizierung der "Natur" mit dem "noetischen" oder
"tiberhimmlischen" Ort der Ideen.!’> Erst Aristoteles identifiziert "die Natur", als "eine Gat-

tung des Seienden", umstandslos mit dem Gegenstand der Naturwissenschaft.!¢

2.5.7. "Die Natur und das Richtige": Der Begriff physis im Selbstverstind-

nis der qualifizierten Berufe (vor allem der Medizin)

Die Leistungen der "Kiinste", d.h. der qualifizierten Tatigkeiten und Berufe (technai),""” beru-
hen auf einschldgigen Kenntnissen "{iber Natur" (s.0. 1.1.4.). Zum Selbstverstandnis der
"Kiinste" gehort es einerseits, {iber "Markierungen" (horoi) zur Unterscheidung von Richtig
und Falsch zu verfiigen, und andererseits, daf$ dabei das Richtige mit dem Naturgemafsen
zusammentfallt;"'® es ist eben die "Natur" der involvierten Gegenstande, an der sich das Rich-
tige ablesen lafit.""” So liegt die "Exaktheit" einer kompetenten rhetorischen Leistung eben

darin, der "Natur" und dem "Richtigen" zu entsprechen.!?

Die unter dem Namen des Hippokrates aus dem 5. und 4. Jh. iiberlieferte medizinische Lite-
ratur ist einerseits eine ausgezeichnete Quelle fiir das methodologische Selbstverstandnis
der qualifizierten Berufe.! Wegen der schlechten Uberlieferung zu anderen Berufen mufl
sie in mancher Hinsicht als reprasentativ gelten. Andererseits ist aber auch damit zu rech-
nen, dafy die Medizin ihre unleugbaren praktischen Defizite durch die Intensitat ihrer theo-
retischen Kontroversen und das Niveau ihrer methodologischen Selbstausweisung zu kom-
pensieren versuchte.'? Der Naturbegriff wird vor allem auch in der medizinischen Literatur
als Schliisselbegriff fiir das methodologische Selbstverstandnis der qualifizierten Berufe

ausgearbeitet.

115 In diesem Sinne Platon, Phd. 103b5, Resp. 597b6 u.6., Parm. 132d2: en téi physei (s.u. 2.5.8.2.).
116 Vgl. Aristoteles, Met. IV 3, 1005a34; s.o. #18, dann unten 2.5.9.4 (meine Bemerkungen zu Wieland).
117 Zum Begriff der techné vgl. Heinimann 1961/76, Schneider 1989.

118 Vgl. einerseits [Hippokrates], De arte 5,6 (s.0. T c.1 #3); andererseits, nach vielen &lteren Andeutun-
gen, Platon, Crat. 386¢ ff. (s.0. T c.1 #9); zum Sachzusammenhang zwischen diesen Stellen auch Hei-
nemann 2003b.

119 Dje Unzuverlédssigkeit konventioneller Unterscheidungen von Richtig und Falsch betont [Hippo-
krates], Vict. 11 (s.o. T c.1 #8): Verlafilich ist nur die — nach Auffassung des Autors von den Gottern
eingerichtete — "Natur aller Dinge"; Richtigkeit 16t sich nur durch solche medizinische Verfahren
erreichen, welche die natiirliche Funktionsweise der Kérperorgane imitieren (dazu oben 1.1.3.). — In
der Rechtstheorie (s.o. #48 f., #52) vermutet Striker (1987, 82) eine entsprechende Argumentation

120 Vgl. Euripides, Frg. 206 (s.o. T c.1 #10).

121 Ich beriicksichtige hier nur diejenigen Schriften des Corpus Hippocraticum, bei denen eine Datierung
im 5. oder 4. Jh. anzunehmen ist, vgl. die Angaben bei Kiithn / Fleischer 1989, S. XVI {f. und bei Jouan-
na 1992, 527 ff.

12 #44Vel. Lloyd, v.d. Eijk, Vegetti

56



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

2.5.7.1. Dem entsprechen programmatische Formulierungen wie

T c.2 #56: [Hippokrates], Loc. hom. 2:
DVOIS OE TOL CWHATOS, AQXT) TOV €V INTOLKT) AdYOU.
"Ausgangspunkt (arché) medizinischer Argumentation (logos) ist die Natur des Kor-

pers".'?

Einschldgige Kenntnisse betreffen einerseits die "Natur" verschiedener Korperteile, z.B.

Hand, Knochen, Korperseiten, innere Organe.* Eine umfassende Liste gibt

T c.2 #57: [Hippokrates], Epid. 6,6,14:

Trv amo kepaAng ootéwv Pvowy, Emerta vevpwv, kat GAePV, Kal cagkwv, Kol Twv
GAAWV YUHOV, KAl TOV &V Kol TWV KATW KOV, Kal YVOUNG, Kal ToOTwV, KAl Twv
KAT EVIAUTOV YLVOUEVV ...

"Die Natur der Knochen vom Kopf her (?), dann der Sehnen, Adern, Weichteile, der tib-
rigen Korperfliissigkeiten, der oberen und der unteren Leibeshohlen, der Einsicht

(gnomeé), Sitten und jahreszeitlichen Vorgénge ..."

Andererseits werden individuelle "Naturen" durch Merkmale beschrieben, anhand derer
sich (unter Zugrundelegung der allgemeinen menschlichen "Natur") eine Einteilung nach
Konstitutionstypen ergibt. Als Konstitutionsmerkmale fungieren die sog. Elementarqualititen
(warm, kalt, trocken, feucht) sowie vorherrschende Korperfliissigkeiten wie Galle und
Schleim.'> Die Rede ist auch von einer "milzigen" Konstitution und einer Konstitution, bei
der die Schulterblatter wie Fliigel abstehen.!¢ Weniger terminologisch fixiert sind Konstitu-
tionsmerkmale wie hart, weich, fest, hitzig, ausgezehrt und dergleichen;'”” in diesem Sinne

auch
T c.2 #58: Euripides, Suppl. 884
OoKkANEX T1) PvOoEL DOV

"seine Natur abhéartend".

123 Zur menschlichen "Natur" als Thema arztlichen Wissens vgl. auch die Themenangaben und pro-
grammatischen Formulierungen in Nat. hom. 1, Vict. 2 sowie bes. V.M. 20 (dazu Heinemann 2000a);
dementsprechend zur "weibliche Natur", Nat. mul. 1.

124 "Natur" der Hand: [Hippokrates], Fract. 1, der Knochen: Mochl. 1, Epid. 2,3,12; der K&rperseiten:
Epid. 2,6,15. Die "Natur" der inneren Organe wird in V.M. 22 mit ihrer geometrischen Form (schéma),
in Morb. 4,40 mit den Korpersaften in Verbindung gebracht.

125 Vollstandiges Schema der Elementarqualititen in [Hippokrates], Loc. hom. 42, Mul. 111, Vict. 32;
ferner z.B. Aph. 3,11, Salubr. 2, Morb. 3,15. Korperséfte in Morb. sacr. 2 [c. 5 bei Jones], Mul. 118, Morb.
3,16, Fract. 36 etc.

126 "Milzig": splénddés ([Hippokrates], Morb. 2,55, Mul. 118, dhnlich Hum. 8), "fligelig": pterygddes (Epid.
6,3,10).

127 Vgl. [Hippokrates], Aer. 4 u.6., Epid. 1,1,2, Epid. 2,1,8, Epid. 6,4,13, Salubr. 7, Mul. 73.

57



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

In der Abhandlung Uber die alte Medizin, deren Autor sich auch hierin gegen leichtfertige
Systematisierungen sperrt, wird nur zwischen kraftigen und schwachen Konstitutionen un-
terschieden. Die Relevanz der Elementarqualitaten fiir die Medizin wird grundsétzlich be-

stritten.128

Diese unterschiedlichen "Konstitutionen" korrespondieren mit der jeweiligen "Natur" von
Nahrungsmitteln und Arzneien, von Klima, Jahreszeiten und sonstigen Lebensumstanden.
Wie die jeweilige menschliche Kondition, so kann auch die jeweilige "Natur" (physis) oder
"Kraft" (dynamis) von Nahrungsmitteln teils durch das Schema der Elementarqualitaten, teils
nur als kréftiger oder schwicher beschrieben werden.” Die Abhandlung Uber die Natur des
Menschen lafst Arzneien direkt auf die Korperfliissigkeiten wirken: sie extrahieren diese in
dhnlicher Weise, wie eine Pflanze dem Boden saure, bittere, siifle, salzige usw. Bestandteile
entzieht (c. 6). Die "Natur" von Korperfliissigkeiten und Jahreszeiten ist durch gemeinsame
Kombinationen von Elementarqualitdte charakterisiert (ebd. c. 7 s.u. 6.1.2.2.). Weniger sche-
matisch werden Entsprechungsverhaltnisse zwischen Korper und Umwelt in der Abhand-
lung Uber Winde, Gewisser und Orte (Aer., passim) anhand einer offenen Merkmalsliste be-

schrieben.

Konstitutionstypen gehen daher jeweils mit einer charakteristischen Krankheitsanfalligkeit,
charakteristischen Heilungschancen und charakteristischen Erfordernissen fiir die Behand-
lung einher.'® Beispielsweise sind von Epilepsie nur "schleimige", keine "galligen" Konstitu-

tionen betroffen:

T c.2 #59: [Hippokrates], Morb. sacr. 2 (c. 5 bei Jones):
TOlOL YOO PAeYHATOETL PUOEL YIVETAL TOLOL D€ XOAWDETLY OV TIQOOTITITEL

"Bei den durch ihre Natur Schleimigen entsteht sie, die Galligen befillt sie nicht."

Es ist nicht von vornherein klar, ob hier von der jeweiligen "Natur" der Patienten oder von
der - in dieser Abhandlung als Thema &rztlichen Fachwissens eingefiihrten'® — "Natur" der
Epilepsie die Rede ist. Der kausale Dativ physei ("durch Natur") 1aft sich auf drei verschie-
dene Weisen beziehen:

()  "durch die Natur" (des Patienten) qualifiziert "schleimig";

(1) "durch die Natur" (des Patienten) qualifiziert "tritt auf";

(B2) "durch die Natur" (der Epilepsie) qualifiziert "tritt auf".

128 [Hippokrates], V.M. 3 u.6. Zu den Elementarqualititen c. 1 f. und 13 ff.

129 Vgl. [Hippokrates], Vict. 40 u.6. bzw. Aff. 60, V.M. 3 u.6. (ebenso Loc. hom. 45 iiber die "Natur" von
Arzneien).

130 Allgemein: [Hippokrates], Hum. 8 und 16; Aph. 2,34 u.6.; Flat. 6; V.M. 20.
131 Sjehe unten 2.5.7.2.

58



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Der Kontext in c. 2 betont die Erblichkeit der Konstitutionstypen und der entsprechenden
Anfalligkeit; diese wird in c. 5 ff. auf starke Schleimproduktion zuriickgefiihrt. Das spricht
zusammen fiir (a): der Patient ist aufgrund seiner eigenen Natur schleimig und deshalb an-

fallig gegen Epilepsie.

2.5.7.2. Dafs zum arztlichen Fachwissen auch eine Kenntnis der "Natur" der Krankheiten
gehort, wird im Corpus Hippocraticum an verschiedenen Stellen betont.’®? Die "Natur" einer
Krankheit ist diejenige kausale Charakteristik, die diese Krankheit medizinisch handhabbar
macht.'® Die Zustédndigkeit der Medizin als einer "Kunst" ergibt sich tiberhaupt erst daraus,
dafl Krankheiten eine solche "Natur" zuschreibbar ist. Dies versteht sich aber durchaus nicht
von selbst. Es handelt sich um eine begriffliche Innovation, die mit neuartigen Regularitats-
annahmen einhergeht.’* Sie wird im Corpus Hippocraticum meist stillschweigend vollzogen.
Anders vor allem bei Krankheiten, die wie die Epilepsie als "heilig" oder "gottgesandt" gel-
ten (und bei denen die Konkurrenz der Volksmedizin und populédrer Heiler eine besondere

Auseinandersetzung fordert):

T c.2 #60: [Hippokrates], Morb. sacr. 1 (Text nach Jones)

ITept g teEng VOUoOL KAAEOUEVTIG D' €XeL. OVDEV TL oL dOKeL TWV AAAwV Selotépn
elval vovowv oLdE LepwTéEn), aAAX VOV pEv €xel kal mEodaoty, ol ' &vSgwrot
Evopoav Selov T mENYHa eivat VIO ameling kat Savpactdtog, Tt ovdEV €otkev
étégolor

"Mit der sog. heiligen Krankheit verhalt es sich so: Sie scheint mir um nichts gottlicher zu
sein als die anderen und auch nicht heiliger. Sondern sie hat eine Natur und einen jewei-

ligen Anlafs (prophasis).’> Die Menschen hielten sie fiir eine géttliche Sache aus Unver-

132 Vgl. [Hippokrates], Prog. 1, Acut. (Sp.) 20; vielleicht auch Epid. 1,3,10 (= c. 23 bei Jones): "... aus einer
Kenntnis der gemeinsamen Natur aller [sc. Krankheiten] und der besonderen Natur jeder einzelnen
[sc. Krankheit], usf. " (... paSovteg €k g kowvng PUOLOg AMAvVTwY, Kal TG ing ékdotov, kTA.). Die
Erganzung (nach v.d. Eijk 1999, 60) ist umstritten. Nach Deichgraber (1933/71, 13) ist vielmehr von der
"generellen und individuellen Natur des Korpers" die Rede, nach Langholf (1990, 194 ff., unter Beru-
fung auf Platon, Phdr. 270c3).von der gemeinsamen und der jeweiligen "Natur" von Menschen und
Dingen. Vgl. auch Heinemann 2011, 75 f. — Hingegen spricht Aer. 2 vermutlich nicht von der "Natur
der allgemeinen [sc. Krankheiten]" (... ton koinén), sondern von der "die Natur der Leibeshohle" (f6n
koilion); vgl. Jouanna 1996, 255 (weitere Literatur zu dieser Stelle in Heinemann 2005a, 39n127).

133 Ich belasse es hier bei dieser vagen Formulierung. Zur Erlduterung kann man daran denken, daf§
zur medizinischen Handhabung einer Krankheit gemaf3 [Hippokrates], De arte 3,2 nicht nur die Behe-
bung heilbarer und die Linderung unheilbarer Leiden, sondern auch die Vermeidung von Therapie-
versuchen bei (in beiderlei Hinsicht) hoffnungslosen Fallen gehort (dazu Heinemann 2011, 70 f.).

134 Vgl. Lloyd 1979, 25 ff., dann auch v.d. Eijk 2008 (mit ausfiihrlichen Literaturangaben).
135 Zur Bedeutung von prophasis v.d. Eijk 1999, 58 und 2008, 397.

59



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

trautheit (apeirié) und Verbliiffung (thaumasiotés), weil sie anderen Krankheiten gar nicht

gleicht."

Soweit der Verfasser populdre Auffassungen referiert, 1af8t sich "gottlich" als gottgesandt ver-
stehen. Demgemafs betont der Verfasser in einem theologischen Exkurs,'** dafs es keine gott-
gesandten Ubel und insbesondere keine gottgesandten Krankheiten gibt. Da8 die Epilepsie
"eine Natur hat", besagt demgegentiiber, dafs sich ihr Auftreten und Verlauf nicht in Analo-
gie zu einem Handlungsablauf beschreiben 14£t.!*” Die Ursachen, auf die sie — wie alle ande-

ren Krankheiten — zuriickgefiihrt wird, sind von anderer Art:

T c.2 #61: [Hippokrates], Morb. sacr. 18 (Text nach Jones, dort c. 21)

AU d¢ 1) vOLOOG 1) LeQT) KAAEOHEVT ATIO TV VTV TEOPACIWV Yivetat ad' v Kal at
Aowmtal ATO TV TEOOLOVTIWV Kol ATIOVTWY, Kal Ppovxeog kal NAov kal TVELHATWY
petaBardopévwy e kal o0dETOoTE ATEEULOVTWY. TavTa O ¢0Tl Sela, oTe UNndEV del
amokEivovta O voonua SEOTEQOV TWV AOLTIWV VOLOT|UATWVY Vouloar aAAa mavta
Qela kal mavta avSgwnvar ¢pvoty d¢ €xaotov Exel kal dvvauw €' éwvtod, kal
0VDEV ATIOEOV ETTLV OVOE AT XAXVOV"

"Diese Krankheit, die sog. heilige, entsteht aus denselben Anldssen wie die iibrigen: aus
dem, was [sc. in den Korper] eintritt und was [sc. ihn] verlafst, aus Kalte, Sonne und rast-
los wechselnden Winden. Dieses ist gottlich. Daher mufs man diese Krankheit nicht ab-
sondern und fiir gottlicher als die anderen Krankheiten halten. Sondern alle sind goéttlich
und alle sind menschlich, jede hat ihre eigene Natur und Kraft, *® und keine ist ausweg-

los und unbehandelbar."

Daf3 alle Krankheiten "gottlich" sind, besagt vielleicht nur, dafs ihre Ursachen in der Wech-

selwirkung des Leibes mit seiner Umwelt und somit im traditionellen Wirkungsbereich der

136 Morb. sacr. 1 (letztes Drittel, c. 4 bei Jones); ebenso betont dann Platon (Resp. 379bc), "der Gott" sei
stets nur Ursache des Guten, nicht des Schlechten (dazu v.d. Eijk 2008, 392 f.).

137 In der Vermeidung dieser Analogie ist mit einem Einflufs der frithen griechischen Philosophie zu
rechnen, vgl. Lloyd 1979, 32 ff. Hingegen ist die Auffassung von "Natur" als Regularitit m.E. auch
gegeniiber der frithen griechischen Philosophie eine Innovation (dazu unten Kap. 6).

138 Ebenso Aer. 22. iiber die Impotenz und Verweiblichung der skythischen Reiter: "Ich selbst halte
diese Leiden fiir gottlich, und alle anderen auch: Keines ist im Vergleich zu einem anderen gottlicher
oder menschlicher, sondern alle sind gleich und alle goéttlich; jedes von ihnen hat seine eigene Natur
und keines entsteht ohne Natur." (¢pot 8¢ kai avT® dokel TadTa T TaSea Vel eivat kat TdAAa
TAVTA KAl OVDEV €TeQoV ETEQOV SeldTEQOV 0VE AVIQWTIVATEQOV, AAAX TTAVTA OO Kol TTAVTA
Qela. €xaotov d¢ avt@v €xel OOV TNV £WLTOL Kal oLdEV dvev $votog yiyvetatr — Text: Jones,
dort Zeilen 8 ff.) — Dann ausdriicklich: "Jedes dieser Dinge geschieht gemafs der [sc. jeweiligen] Natur
(vivetat d¢ kata dpvow Exaotar, ebd. Z. 54 f. bei Jones).

60



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Gotter liegen. Vielleicht besagt es aber iiberdies auch, dafd gerade die behauptete Regularitat

des Krankheitsgeschehens als etwas "Gottliches" aufgefafit wird.'®

2.5.7.3. Sonderbedeutungen in der medizinischen Terminologie sind: (i) Die Verwendung
von physis zur Bezeichnung der gewachsenen "Position" eines Korperteils, insbes. des "Sit-

zes" eines Knochens im Gelenk, 40 vgl.

T c.2 #62: [Hippokrates], De fracturis 15
T O0TE ... £G TV PUOLV AyaYELV:

"die Knochen in ihre gewachsene Position bringen",

(ii) Die Verwendung von archaia physis zur Bezeichnung des "fritheren Normalzustandes"
eines Patienten. Der Ausdruck archaia physis ist alter als die {iberlieferte medizinische Litera-
tur. Er findet sich zuerst bei Aischylos, Jemandes "frithere Gestalt" wird durch eine entstel-
lende Krankheit zerfressen.!*! Die Abhandlung Uber Winde, Gewisser und Orte behauptet,
Schmelzwasser sei schlecht, weil es nicht mehr die "urspriingliche Zusammensetzung" habe,
sondern nur noch die besonders triiben und verunreinigten Bestandteile enthalte.’*? Dersel-
be Ausdruck bezeichnet im chirurgischen Sprachgebrauch die "lirspriingliche Position" der
Knochen, im 2. Buch der Epidemien den "Normalzustand im Vergleich zum Krankheitszu-
stand".’* An anderer Stelle wird die Heilung einer Krankheit ausdriicklich als Riickkehr in

den "fritheren Normalzustand" beschrieben.!4

Soweit die Aufgabe des Arztes als Wiederherstellung verstanden wird, fallt beidemale der
erwunschte mit dem "natiirlichen" Zustand zusammen. Das heif3t aber nicht, daf3 dieser Zu-
stand gerade deshalb als besser beurteilt wiirde, weil er der "natiirliche" ist. Die Medizin hat
die Aufgabe, unfragliche Leiden zu beheben oder zu lindern.!*® Dabei ist die Bewertung ei-

ner Verletzung oder Erkrankung als Ubel gar nicht begriindungsbediirftig.1¢ Soweit hier

139 Vgl. v.d. Eijk 2008, 392. — Ebenso vielleicht Euripides, Troad. 886, wo die oberste Gottheit probewei-
se mit einem "Zwang der Natur" gleichgesetzt wird (s.o. 2.5.6.). Jaegers Annahme einer "kiihnen Iden-
tifizierung von to theion mit hé physis ", die "fiir vorsokratisches Denken charakteristisch” sei (Jaeger
(1953, 43n44 [S. 234]; s.0. Schlufs von 2.5.2.), ist aber auch hier — aufSerhalb des vorsokratischen Cor-
pus! —nicht schliissig belegt.

140 Besonders in den chirurgischen Abhandlungen: [Hippokrates], V.C. 5 u.6.; Fract. 15 u.6.; Art. 6 u.6.
14 Aischylos, Choeph. 281 (s.o. #3); vgl. Holwerda 1955, 63.

1422 [Hippokrates], Aer. 8.

143 [Hippokrates], Fract. 44, Art. 13 u.6. (dhnlich Mul. 241)); dann Epid. 2.1.6.

144 [Hippokrates], Mul. 17; dhnlich Platon, Symp. 191d2 u.6..

15 Vel. [Hippokrates], De arte 3,2, Vict. 15

146 Anders dann erst Platon. Vgl. zunéchst Grg. 512d5 f., wo die Medizin zu denjenigen "Kiinsten"
gerechnet wird, deren Leistung sich auf das blofe Uberleben beschrankt: Wenn dies ein elendes Le-

61



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

von einem "normativen” Naturbegriff die Rede sein kann,* ist "Natur" keine evaluative, son-
dern eine technische Norm: Nicht die Richtigkeit der arztlichen Zielsetzungen, sondern die

Richtigkeit der Verfahren zum Erreichen gegebener Ziele soll an der "Natur" ablesbar sein.

Ahnliches gilt auch fiir die im 6. Buch der Epidemien formulierte Auffassung der "Natur" als
Selbstheilungskraft. — Vgl.

T c.2 #63: [Hippokrates], Epid. 6,5,1:

Novowv ¢voteg intol. 'Avevgioket 1) PLOKG avT) Ewut Tag €Podovg, ovk Ek
dlavoing, ... evTadeVTOG 1) PYOIS EoDOA kAl oV paSovoa ta déovia oLéeL. 148

"Die jeweiligen Naturen sind Arzte der Krankheiten. Die Natur findet selbstindig die
Angriffswege, nicht aus Uberlegung. ... Gebildet ist die Natur; von sich aus, nicht eigens
belehrt, tut sie das Notige."

Wenn die Aufgabe des Arztes darin liegt, die Ursachen von Schmerz und Leid zu beheben
und zu somit heilen, dann "versteht die Natur sich darauf von selbst';*’ sie "geniigt" — wie es
an einer anderen, zweifelhafteren Stelle heifdt — "fiir alles bei allem".!® Der Arzt ware dem-

nach, als "Diener der Kunst",'! zugleich "Diener der Natur".!52

Diese Zitate sind vielleicht allzu verfanglich. Bei ihrer Interpretation muf8 man sich zunéchst
vergegenwartigen, daff zum normalen Verlauf vieler Krankheiten schliefslich auch die Hei-
lung gehort. Der dynamische Naturbegriff der Medizin erlaubt es daher, diese Regularitét
auf eine entsprechende Disposition oder "Kraft" in der "Natur" des Leibes zuriickzufiihren.
Die Selbstheilungskréfte des Leibes gehoren dann naheliegenderweise zu denjenigen Aspek-

ten der "Natur", die ein Arzt mit besonderer Sorgfalt beriicksichtigen muf3. Aber seine Tatig-

ben ist, das besser beendet wiirde, hat der Arzt dem Patienten tatséchlich geschadet (ebd. 511e9: eblap-
sen; dort auf die entsprechende Leistung eines Kapitans bezogen). Ebenso kommt dann auch die aus-
fihrliche Kritik der Medizin in der Politeia (404d11 ff.) darauf hinaus, da8 die Medizin nur niitzlich
ist, soweit sie dazu befdhigt, nicht nur weiterzuleben, sondern sich der eigenen Sache zu widmen (in
diesem Sinne Resp. 406e2: ... ta heautou pratton).

147 Vgl. Michler 1962; Wittern 1994, 21.

148 Zum Text (eupaideutos statt wie bei Littré apaideutos) vgl. Deichgraber 1933/71, 52n3). — Mit dersel-
ben Metaphorik wird bei [Epicharm], DK 23 B 4.6 f. die Leistung der "Natur" im Brutpflegeverhalten
von Hennen beschrieben.

149 [Hippokrates], De victu 15: 1] pvO1g avtopatn tavta Emiotatat.

150 [Hippokrates], De alimento , c. 15: pvowg éEapréet mavta maow (evtl. zu einer alten Schicht dieser
ansonsten spateren Schrift gehorig, vgl. Luz 1998).

151 [Hippokrates], Epid. 1,11,2: hyperetés tés technés

152 So eine von Galenos bezeugte (von Bacon im Novum Organum 1, Aph. 1 aufgegriffene) Textvariante:
hyperetés tés technés — was nach Galenos beides auf dasselbe hinauskommt. Dazu einerseits Wittern
1994, 21, andererseits Heinemann 1995, 295n25.

62



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

keit ist ihnen nicht untergeordnet. Er muR sie vielmehr, so die Abhandlung Uber die drztliche

Kunst, als "Werkzeug" verwenden.

T c.2 #64: [Hippokrates], De arte 8,2 f. (Jouanna):

el Y&Q TG 1) TEXVNY, € & U1 TéXvn, 1) Pvow, &g & un ¢volg mépukev, aludoete
dvvaoSat, ayvoet pavin agpolovoav ayvowxv paAdov 1 apadin. (3) wv yap €otwv
ULV TOlo( Te TV PUOiWV TOIOL Te TWV TEXVEWV OQYAVOLOLY ETUKQATELV, TOVTWV E0TLV
ULV dnpovgyoloy etvat, AAAwV 0& oUKk EoTLv.

"Der Kunst oder der Natur eine Wirkung zuzutrauen, wo das nicht deren jeweilige Sache
ist, zeugt von einer Ignoranz, die an Verriicktheit grenzt. Nur was wir unter Verwendung
der von den Naturen bereitgestellten und der von den Kiinsten bereitgestellten Werk-

zeugen beherrschen, darin konnen wir Fachleute sein, und sonst nicht"

2.5.7.4. Naturbegriffe von Medizin und Kosmologie: Es stellt sich hier auch die Frage nach
dem Verhiltnis zwischen denjenigen Kenntnissen "tiber Natur", die fiir die Medizin (und
iberhaupt fiir die qualifizierten Berufe) erforderlich sind, und den unter derselben Formel
rezipierten kosmologischen Lehren. Durch programmatische Formulierungen in der zeitge-
nossischen Literatur wird eine Abhéngigkeit nahegelegt. Es wird behauptet, daf§ kosmologi-
sches Wissen die Befahigung zur Vermittlung aller praktischen Kenntnisse nach sich zieht.'
Bei Platon ist es ein Gemeinplatz, daf3 "alle grofien Kiinste einen Zusatz brauchen an Scharf-
sinn und Hohengelehrtheit iiber Natur";'** dies gelte fiir die Rhetorik wie fiir die Medizin,
mit ausdriicklicher Berufung auf Hippokrates.'> Und dementsprechend wird an einer Stelle
im Corpus Hippocraticum fiir die Darstellung medizinischen Wissens "ein allgemein vertrau-
ter Ausgangspunkt vorgeschlagen",'* welcher der Kosmologie, d.h. den zeitgendssischen
Lehren "iiber die Dinge in der Hohe",’” entlehnt ist.

Tatsachlich wird durch den Naturbegriff der zeitgenossischen Kosmologien fiir die medizi-
nische Theoriebildung ein reduktionistisches Programm nahegelegt, bei dem

e die genetische Konstitution des Leibes auf seine stoffliche Zusammensetzung und

153 Dissoi logoi, DK 90, c. 8.2 (s.u. T ¢.5 #84)
154 Platon, Phdr. 269e4-270al (s.u. T c.5 #85a).

155 Vgl. Phrd. 270c3 ff., wo Hippokrates mit der Behauptung zitiert wird, die Natur des Korpers lasse
sich nicht ohne eingehende Befassung mit der "Natur des Ganzen" erkennen (s.u. T c.5 #85b).

15 [Hippokrates], Carn. 1: kowvn)v dxrv vro9éoSat ot yvwunot (dazu auch Lloyd 1963/91, 61n32).
— Ahnlich wohl auch bei den von Philolaos beeinflulten Autoren, gegen die sich die Abhandlung
Uber die alte Medizin vermutlich wendet (dazu Lloyd 1963/91 und Huffman 1993, 78 ff.; vgl. auch
Jouanna 1990, 25 ff.).

157 Ebd.: megt ... t@v petewpwv (s.u. T c.5 #94).

63



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

e die Regularitiat im Krankheitsgeschehen etc. auf kausale Eigenschaften (dynameis) der
einfachen stofflichen Bestandteile des Leibes
zurlickgefiihrt wird.'®® Bei diesen Bestandteilen kann es sich um sog. Elemente handeln, die
zugleich als Grundbestandteile der Welt angesetzt werden, oder um bestimmte Korperfliis-
sigkeiten.’® Thre relevanten Eigenschaften werden durch Elementarqualitaten (warm, kalt,
trocken, feucht) beschrieben. Die Wechselwirkung des Leibes mit seiner Umwelt ergibt sich
dann teils als direkter Stoffwechsel, teils durch Vermittlung der Elementarqualitdten iiber
ein System von Entsprechungsverhaltnissen.'®® Indirekt ist auch eine verdinglichende Re-
deweise bezeugt, bei der die Elementarqualitaten nicht mehr als Eigenschaften von etwas,

sondern als theoretische Gegensténde (hypotheseis) fungieren. 6!

Gegen dieses Programm wird in der Abhandlung Uber die alte Medizin die Selbstandigkeit
und methodologische Uberlegenheit medizinischen Wissens geltend gemacht. Dabei sind
zwei Punkte zu unterscheiden: (i) Wie in Kap. 20 ausgefiihrt wird,'¢? kann der genetische Na-

turbegriff, und mit ihm die Fragestellung einer Kosmologie "von Anfang an",

T c.2 #65a: [Hippokrates], V.M. 20,1
0 Tl €0V AVIEWTOG Kkal OTwS €YEVETO TEWTOV KAt 0mdVev Evvemay.
"Was ist der Mensch? Wie entstand er zuerst? Von woher [d.h. aus welchen Bestandtei-

len] wurde er zusammengesetzt?"
fiir die Medizin gar nicht einschlédgig sein. Einschldgig sind vielmehr Fragen wie

T c.2 #65b: [Hippokrates], Uber die alte Medizin (V.M.) 20,3
0 TL Té 20TV AVOQWTOG TROG T €0DIOLEVA TE Kal TTvopeva Katl 6 TL TROS Tot AAAx
rundevpata Kol 6 Tt ' éxdortov éxdote Evuproetal, ...
"Was ist der Mensch im Hinblick auf Speisen, Getranke und sonstige Tatigkeiten und

"

was sind die Auswirkungen des jeweiligen Faktors auf den jeweiligen Menschen? ...

158 Treffend v. Staden 1998, 269: "The Hippocratics ... tend to explain a thing's nature in terms of the
capacities, powers, and susceptibilities imparted by its constituent parts." Vgl. auch die Ubersicht bei
Lloyd 1963/91, 59 ff.

159 Vgl. beispielsweise [Hippokrates], Vict. 3 (Feuer und Wasser), Flat. 3 (Luft) bzw. Nat. hom. (Blut,
Schleim, gelbe und schwarze Galle).

160 Vel. bes. [Hippokrates], Nat. hom. 7 (s.u. T c.6. #5).

161 [Hippokrates], V.M. 1 und passim (zur Ubersetzung von hypothesis durch "theoretischer Gegen-
stand" Heinemann 2000a, 30n61). — Zur Verdinglichung der Elementarqualitdten vgl. auch Nat. hom. 3;
ferner Platon, Phd. 86b7 ff. und Soph. 242d2 (mit Elementarqualititen in der Rolle von Elementen,
ohne Bezugnahme auf die Medizin). Bereits in [Hippokrates], Carn. 2 wird eines der vier Elemente als
"Warmes" eingefiihrt und dann erst mit dem "Ather" (entspricht dem Feuer) identifiziert. Die Zuord-
nung zwischen Elementen und Elementarqualitdten (ebd.) entspricht noch nicht ganz dem Schema,
das bei Aristoteles (G.C. 330a30 £f.) ausgefiihrt ist.

162 Zu V.M. 20 dann unten, 5.1.2.

64



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Medizinische Kenntnisse "tiber Natur" betreffen demnach die dynamische Konstitution des
Menschen, und sie sind nur aus der Medizin selbst zu gewinnen; der Kosmologie entlehnte
Kenntnisse "tiber Natur" sind bestenfalls als Anleitung zum Bilderkolorieren geeignet.¢® (ii)
Zur Verteidigung des skizzierten Programms liefie sich anfiihren, dafs die Einschldgigkeit
eines dynamischen Naturbegriffs fiir die Medizin gar nicht bestritten werde; eben deshalb
werde die Regularitdt im Krankheitsgeschehen auf kausale Eigenschaften der einfachen
stofflichen Bestandteile des Leibes zuriickgefiihrt. Hiergegen wird bereits im Einleitungska-
pitel der Einwand erhoben, dafs dabei die sog. Elementarqualitdten als Trager der relevanten
Wechselwirkungen und somit auch als letzte Ursachen des Krankheitsgeschehens fungieren
miissen. Diese konnen aber nur als theoretische Gegenstéande ins Spiel gebracht werden, und
es ist nicht absehbar, wie die Wahrheit einer derartigen Theorie {iberpriift werden kann.

Denn

T c.2 #66: [Hippokrates], Uber die alte Medizin (V.M.) 1,3
oV YO €07TL TIOG O TL XOT) EMAVEVEYKAVTA eDEVAaL TO OadEG.
"es gibt nichts, worauf man das Gesagte zu beziehen hat, um sich Gewifsheit zu verschaf-

fen.

2.5.8. Platon: "Natur" und "Idee"

2.5.8.1. Der Begriff physis wird von Platon mit der ganzen Vielfalt des einschlagigen Vokabu-
lars und der ganzen Uneinheitlichkeit seiner Verwendungsweisen aus dem zeitgenossischen
Sprachgebrauch iibernommen.'® Platons eigener Beitrag zur Entwicklung des Begriffs ergibt
sich vor allem aus einer terminologischen Ankniipfung an das methodologische Selbstver-
standnis der qualifizierten Berufe; eine Schliisselrolle spielt dabei die Medizin.'®® Zu diesem
Selbstverstandnis gehort der Anspruch, daf$ professionelle Kompetenz auf Natur- und Ursa-

chenkenntnis beruht.

In diesem Sinne lassen sich insbesondere die im vorigen Abschnitt zitierten Forderungen
verstehen, (i) Richtig und Falsch miifsten an "markierten Grenzen" (horoi) ablesbar sein, !¢

und (ii) es miisse fiir alle einschlagigen Aussagen etwas geben, "worauf man das Gesagte zu

163 [Hippokrates], V.M. 20,2. — "Bilderkolorieren": graphiké, vgl. Jouanna 1990, 20 und 208 f.

164 Dies gilt insbesondere auch fiir den Timaios: Anders als Aristoteles hat Platon keinen Naturbegriff,
der in spezifischer Weise fiir das Thema "iiber Natur" einschldgig ware. Wo seine Verwendung des
einschlagigen Vokabulars nicht dem tiiblichen Sprachgebrauch folgt, ist sie vielmehr der Terminologie
der Ideenlehre entlehnt.

165 Zur Vertrautheit Platons mit der medizinischen Terminologie vgl. Craik 2001. Speziell zum Begriff
dynamis auch v. Staden 1998.

166 [Hippokrates], De arte 5,6 (s.0. T c.1 #3).

65



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

beziehen hat, um sich GewifSsheit zu verschaffen".” Die — als Regularitat aufgefafite — "Na-
tur", auf die diese Forderungen verweisen, wird an den zitierten Stellen nicht ausdriicklich
genannt; dafl der Naturbegriff sinngemafS interpoliert werden kann, ist aber kaum zu be-

streiten.168

Wie der Naturbegriff wird auch die Rede von einer "Bezugnahme" auf ein Kriterium von
Platon aus dem zeitgendssischen methodologischen Vokabular iibernommen:'® So be-
schreibt die Politeia die Leistung der Philosophie als eine "Bezugnahme"auf geeignete "Mus-
ter" beschreibt,'” nach denen der Gebrauch wertender Pradikate wie 'schon', 'gerecht' und

'gut' zu regeln sei. Vgl.

T c.2 #67: Platon, Resp. 484c8-d1, d1-3

woTeQ yoadng eig 0 aAnSéotatov amoBAETOVTEG KAKELTE Ael AVadEQOVTEG Te Kal
Qewpevol e 0ldV Te AKQPEOTATA ... TA EVIADE VOULUA KAAQV Te TTEQL Kal dikalwV Katl
ayoSwv tiSeodal e, éav dén ti¥eoday, kat T kelpeva pvAdttovteg oqleLy.

"Wie ein Maler (graphés) auf das Wahrste blickend und immer dorthin beziehend (anaphe-
rontes) und moglichst genau sehend" sind die Philosophen in der Lage, "die hiesigen Ub-
lichkeiten (nomima) hinsichtlich dessen, was lobenswert, gerecht und empfehlenswert

ist,!”! wenn notig festzusetzen, und wenn sie festliegen, durch Aufsicht zubewahren".'”?

167 [Hippokrates], V.M. 1,3 (s.o. #66).

168 Auch die Abhandlung Uber die alte Medizin spricht nicht ausdriicklich von einer "Bezugnahme" auf
"Natur", sondern — bei der Bemessung der Krankendidt — auf die "kdrperliche Empfindung (oder
Empfindlichkeit: aisthésis)" der Patienten; sonst finde man "weder Zahl noch Maf$ (stathmos), worauf
man sich beziehen konnte, um die exakte Dosierung (metron) zu erkennen" (V.M. 9,3: uétgov d¢ ovdE
AQISOV 0VdE OTaSUOV dAAOV TEOG O AvadéQwv elor) TO ArQIPBES, ovK Aav eUgolg AAA' 1) ToD
owpatog v alodnov - zur Ubersetzung von aisthésis vgl. einerseits Jouanna 1990, 174; andererseits
Schiefsky 2005, 187 f. — Dabei handelt es sich aber um dieselben Wechselwirkungen, die bei Gesunden
durch den Naturbegriff beschrieben werden (vgl. ebd. 3 und 20); bei Kranken ist diese Terminologie
nur deshalb unangebracht, weil deren Reaktionen eben nicht die "natiirlichen" sind (vgl. Heinemann
2007, 74 £.).

169 Dazu auch Lloyd 1963/91, 68. — Nach Diller (1952/73, 54) ist "das anapherein ... auf ein Kriterium ...
platonisch”; V.M. muf8 demnach von Platon abhéngig sein. Diese These wurde von Kiihn (1956, 46 ff.)
widerlegt und wird heute nicht mehr vertreten.

170 Beachte: émavevéykavta, V.M. 1,3 = part. aor. II zu énavadéow). — "Muster": paradeigma, ebd. 484c8.

171 "Lobenswert, gerecht und empfehlenswert":kalon, dikaion, agathon — vulgo "schon, gerecht, und gut".
Die Rede ist von geltenden Wertungsregeln (ebenso zuvor Resp. 479d3 f.: t& t@v MOAA@V mOAAX
VOULUA KAXAOD Te TTEQL KAl TV GAAWV.)

172 Ahnlich Resp. 501b1-7, 520c1-d1, 540a8-b1.

66



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Bei diesen "Mustern" handelt es sich um die einschldgigen Ideen;'”* schon im Phaidon heifst
es, dal zur Anwendung von Begriffen wie 'gleich / grofier / kleiner', 'schén’, 'gut’, 'gerecht,
'fromm’ usf. eine "Bezugnahme" auf Ideen, mit denen die wahrnehmbaren Dinge verglichen
werden, erforderlich ist. Ebenso spricht Platon im Phaidros von einer "Bezugnahme" auf eine
"markierte Grenze" (horos), welche die Eigenschaften und Leistungen einer Sache beschreibt.
Im Kratylos wird die Zuriickfithrung von Wortbedeutungen auf Lautmalerei dadurch ge-
rechtfertigt, dafs "wir nichts Besseres haben, auf das wir uns beziehen kénnten hinsichtlich

der Wahrheit der urspriinglichen Bezeichnungen".'7*

Der methodologische Leitsatz aus der Abhandlung Uber die alte Medizin wird somit aus ei-
nem wissenschaftstheoretischen Kontext auf eine semantische — und insofern auch ontologische —
Fragestellung iibertragen. Diese ist fiir Platon von grofster Wichtigkeit, denn sie betrifft ins-
besondere den richtigen Gebrauch der Worter, die zur wertenden Charakterisierung von
Handlungen verwendet werden. Schon Thukydides beobachtet einen manipulativen Ge-
brauch dieses Vokabulars;'”> eine ganz dhnliche Beobachtung beunruhigt auch Platon.'”®
Nach Thukydides gehort dieser Miflbrauch zur Pathologie des Biirgerkrieges; es handelt
sich insgesamt um einen in der menschlichen "Natur" angelegten, nur unter giinstigen Um-
standen vermeidbaren "Umschlag ins Bosartige".!”” Demgegeniiber spricht Platon von einem

Mifsstand der demokratischen Erziehung.'”® Zur Behebung solcher Mifistinde fordert Platon

173 Ideen als "Muster" (paradeigmata): Wie Resp. 484c8 (s.0.) auch an den Parallelstellen, ebd. 500e3 und
540a9. Ahnlich bereits Euthyphr. 6e4 f., dann bes. Parm. 132d2. — Anders hingegen Resp. 472c4-e2, wo
eine Schilderung als paradeigmata eines gerechten Mannes oder Gemeinwesens fungiert. Bei der Stadt
(polis), die "vielleicht im Himmel als paradeigmata aufgestellt ist" (Resp. 592b2) handelt es sich um eine
Ausfithrung des zuvor Beschriebenen (vgl. ebd. al0 f.). Diese lafst sich mit keiner der Ideen identifizie-
ren, die an den zuvor zitierten Stellen genannt sind. Ahnlich wie das von Gott verfertigte, "in der Na-
tur seiende" (Resp. 597b6: en téi physei ousa, s.u. vorletzter Absatz von 2.5.8.2.) Mdbelstiick, nach dem
sich der Schreiner zu richten hat (ebd. 596b6-10), und wie das "durch Vernunft erkennbare Lebewe-
sen" das im Timaios als Modell der Welterschaffung fungiert (s.u. drittletzter Absatz von 2.5.8.2.), soll
sie nicht im semantischen Sinne als "Muster" fungieren, sondern im praktischen Sinn als "Modell".

174 Platon, Phd. 75b7: anoisein, ebd. 76d7-el: epi ... anapheromen (vgl. auch die Liste ebd. 75¢10-d1); Phdr.
237d2: anapherontes; Crat. 425d4. apanenegkomen.

175 Thukydides 3,82,4: kai v elwdviav atiwowv twv ovouatwv & tor égya avijAialav )
dwkauoel ("und sie vertauschten in ihren Urteilen die gewohnte Wertung, wie sie durch die Bezeich-
nungen fiir Handlungsweisen zum Ausdruck kommt"); so wird als "Tapferheit" (andreia) gelobt, was
iiblicherweise als "striflicher Leichtsinn" (folma) zu tadeln wire, usf. (ebd.). — Zu Ubersetzung und
Interpretation vgl. Hornblower 21997, 483 (mit weiteren Literaturangaben), Heinemann 1999, 57 ff.

176 Platon, Resp. 560d1-561al; dazu Heinemann 1999, 60 f.

177 Thukydides 3,82,2. - "Umschlag ins Bosartige": kakotropia, ebd. 3,83.1; in demselben Sinne [Hippo-
krates], Mul. 1,38: ein Geschwiir "wird bosartig": kakotropei.

178 Platon, Resp. 5594 ff.

67



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

eine geeignete Korrektur und Uberwachung der geltenden Wertungsregeln,'”” wozu eben
die "Bezugnahme" auf die Ideen als "Muster" — und somit die ausgezeichnete Kompetenz

der Philosophen — erforderlich ist.

Andeutungsweise beansprucht Platons Sokrates diese Kompetenz schon im Gorgias fiir die
Philosophie.’® Hier verweist er auch auf die Medizin als Methodenparadigma einer fach-
mannisch betriebenen — und das heifst: durch Natur- und Ursachenkenntnis geleiteten — Po-
litik. Die im Gorgias thematische Rhetorik geniigt diesen Anspriichen nicht — wie die Delika-

tessenzubereitung, von der Sokrates sagt: '

T c.2 #68: Platon, Gorgias 465a2-5:

TéXVNV d¢ avtnv oL ¢nuL eivar dAA' éumepiov, 0Tt oUK &xel Adyov ovdéva @
TMEOODEQEL &t MEOOPéQeL OTOL ATta TNV GUOLWV €0TLY, WOTE TV alTlory EKAOTOL W)
éxewv elmeiv.

"Ich bestreite, daf3 sie eine Kunst ist. Vielmehr ist sie blofSe Routine, da sie keine Erkla-
rung (logos) dafiir hat, wem sie zufiihrt, was sie zufiihrt, wie es ndmlich von Natur be-

schaffen ist, und daher nicht den jeweiligen Grund angeben kann"
Demgegeniiber zeichne sich die Medizin dadurch aus,

T c.2 #69: Platon, Gorgias 501a1-3

Ot M) pév tovTov 00 Yepamevet kal TV GLOLY E0KETTAL KAL TNV alTloy @OV MEATTEL Kal
Adyov €xeL ToVTwV EKATTOL dOLVAL.

"daf$ sie sich mit der Natur dessen, was sie behandelt, und mit dem Grund dessen, was

sie tut, befafit hat und dariiber im Einzelnen eine Erkldrung zu geben vermag"

Das somit beschriebene Desiderat soll in den mittleren Dialogen Platons durch den Ideenbe-
zug eingeldst werden. Schon die sog. Sophistik betonte die Verbindlichkeit der "Natur" ge-
geniiber der Beliebigkeit aller in einem Gemeinwesen geltenden Gesetzen und Regeln (n0-
moi).'®2 In Platons Gorgias versucht Kallikles — kein Sophist (d.h. professioneller Gelehrter),
sondern ein Athener Adliger — diesen Gedanken zur Rechtfertigung seiner politischen Am-
bitionen umzufunktionieren: Die riicksichtslose Durchsetzung des Uberlegenen sei zwar

nach den iiblichen Regeln unzuldssig, aber nicht "nach dem Gesetz der Natur".'®* Der Stérke-

179 Resp. 484d1-3 (s.o. #67).

180 Vgl. Platon, Grg. 521d6-8, wonach Sokrates als Einziger unter den Athenern "die wahre politische
techné ausiibt".

181 Vgl. insgesamt Grg. 464b2-465c3, 500a7-501c5 - "Delikatessenzubereitung" opsopoiia oder opsopoiiké
(462d8 u.6., meist falschlich: "Kochkunst").

182 Dazu zusammenfassend Hoffmann 1997, 368 ff..

183 Siehe oben #49. — "nach den iiblichen Regeln": kati tovtov [sc. vopov] ov nueic t19éueda (Grg.
483e3-4); "nach dem Gesetz der Natur": kata vopov ... 1oV g pvoews (ebd. 483€3).

68



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

re habe sogar einen Anspruch darauf, sich uneingeschrankten Vorteil zu verschaffen. Dafs
dies "das von Natur Gerechte" (to physei dikaion) ist,'* werde durch den "natiirlichen Gang

der Dinge" bestatigt.'®>

Platons Antwort auf diese Herausforderung findet sich erst an einer der erwéahnten Stellen
in der Politeia; sie ergibt sich daraus, daf er dieselbe Formel — to physei dikaion, d.h. "das von
Natur Gerechte" — zur Bezeichnung der Idee des Gerechten verwendet:'® Nur die "Bezug-
nahme" auf die sog. Ideen kann demnach leisten, was Kallikles mit seiner Berufung auf die
"Natur" zu leisten beansprucht. Sie ist eine Bezugnahme auf eben diejenige "Natur", die fiir
die politische und ethische Fragestellung des Gorgias und der Politeia einschlégig ist.'” Daher
steht der Naturbegriff an dieser Stelle der Politeia auch nicht mehr fiir den natiirlichen Gang
der Dinge. Seine Anwendung auf die sog. Ideen ist vielmehr als Anspielung auf das fiir Pla-
ton mafigebliche — vor allem in der Abhandlung Uber die alte Medizin ausgearbeitete — me-

thodologische Selbstverstandnisses der Medizin zu verstehen.

Ein Punkt bleibt zu erwéhnen, in dem Platon {iber die Argumentation dieser Abhandlung
hinausgeht: Wie die verdinglichten Elementarqualitdten in den dort kritisierten Theorien
miissen die sog. Ideen — und das heifst: die fiir die Philosophie relevante "Natur" — als theore-
tische Gegenstinde eingefiihrt werden.!®® Platon ist sich dieser Problematik aber bewufst und
betont die Vorlaufigkeit jeder derartigen "Setzung". Er stimmt mit der Abhandlung Uber die
alte Medizin darin iiberein, dafi die "Setzung" von Gegenstianden nicht als "sachgemafer
Ausgangspunkt" (arché) einer wissenschaftlichen Argumentation gelten kann. Ein "nicht
blof$ gesetzter Ausgangspunkt" (arché anypothetos) wird nach Platon erst durch ein "dialekti-
sches" Verfahren erreicht, bei der "Setzungen" nur als "Einstieg" fungieren und dadurch

"aufgehoben" werden, dafs man von ihnen "Rechenschaft" gibt.'®

2.5.8.2. Platons Terminologie ist nicht ganz einheitlich. Es finden sich Stellen, an denen er

den Eindruck erweckt, als wére die Idee ein Gegenstand, auf den das entsprechende Pradi-

184 In diesem Sinne Grg. 484cl: wg ToVTOL GVTOG TOL dikaiov PpvoeL KTA.; ebenso 488c5: Kata TO PpvoeL
dikatov; 490a6 f.: TovTo Y oipat Eyw To dikaov eivat pvoel KTA. Vgl. ebd. 483e2 (s.o. #49): kata
dvow TV 1oL dikaiov, 484b1: o T PvoEws dikaov488b2 f.: TO dliatov ... TO Kt GVOLV.

185 In diesem Sinne Grg. 483c8-d2 (s.o. #49).

186 Resp. 501b2 (s.u. #72) — Hingegen ist die gleichbedeutende Wendung héi to dikaion pephyke im Kriton
(51cl) noch aus dem sophistischen Sprachgebrauch zu verstehen.

187 An der zuletzt zitierten Stelle fallt das Wort "Bezug nehmen" (anapherein) nicht. Die Rede ist nur
vom "Hinsehen" (Resp. 501b1 f.: apoblepoien) — aber mit uniiberhérbar Ankniipfung an die Parallelstelle
(ebd. 484c9, s.o0. #67), wo apoblepontes mit anapherontes gepaart ist.

188 Vgl. Phd. 100b5 £.: UtoSépevog eivatl Tt kaAov avTo kad' adTo KTA.
189 Resp. 511b3 ff., 533¢7 ff.; dhnlich bereits Phd. 101d5 ff. — "Rechenschaft": Resp. 533c2 f.: logon didonai
autdén, ebenso Phd. 101d6.

69



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

kat in ausgezeichneter Weise zutrifft (sog. Selbstpradikation der Ideen). Die Bekraftigung
dieser Pradikation durch den Naturbegriff hidtte dann ihren gewohnlichen Sinn: Die Idee
wire ein Gegenstand, zu dessen "Natur" die fragliche Eigenschaft gehort, im Gegensatz zu
anderen Gegenstanden, an dem sie nur voriibergehend, in einer bestimmten Hinsicht oder

vergleichs- und beziehungsweise auftritt. So ist die Idee des Schénen

T c¢.2 #70: Platon, Symp. 210e4-5, 210e6-211a5

L SavpaoTov TV VOV KAAOGY, ..., TewTov HEv (211al) del OV kol oUTe YryvOpeVOV
ovTe AMOAAVUEVOVY, 0UTE av&avipevov olte GBivov, Emetta oV T HEV KaAdv, Th) d'
aloxoov, oVdE ToTE HEV, TOTE D& OV, 0VOE TEOG HEV TO KAAOV, TIROG OE TO aloXOV, ovd'
Evla Hev KaAdv, Evla d¢ aloXdV, WG TIOL HEV OV KAADV, TIoL O& aloxQoV:

"etwas Erstaunliches, von Natur Schones ..., erstens: immer [sc. schon] seiend, nicht ent-
stehend oder vergehend, nicht zu- oder abnehmend; ferner: nicht hierin schon, darin
héflich; nicht zur einen Zeit schon, zur anderen nicht; nicht in einer Hinsicht schon, in
anderer nicht; nicht hier schon, dort hagllich — als ware es fiir manche schon, fiir manche
haglich. "

Demgemaf ist die Idee des Schonen "dasjenige, das schon IST" (auto ho estin kalon).!*® — Diese
Auffassung (und mit ihr die Rede von den sog. Ideen als "Muster") ist aber auch irrefiihrend.
Denn sie unterstellt falschlich, daf} eine Eigenschaft von der entsprechenden Idee in demsel-
ben Sinne wie von gewohnlichen Gegenstanden pradiziert werden kann. Tatséchlich zeigt
die Argumentation in Platons Parmenides, dafs sich die Selbstpradikation der Ideen nicht in
demselben Sinne verstehen lafit wie die Charakterisierung eines gewohnlichen Gegenstan-
des durch das fragliche Merkmal."”* Welche Alternative Platon im Parmenides entwickelt, ist

hier nicht zu erértern.'”? Aber jedenfalls 143t sich festhalten:

Fiir Platon ist es nicht mehr sinnvoll, zwischen einer Idee und dem Merkmal, das ihre "Na-
tur" ausmacht, und somit zwischen der "Natur", die sie hat, und der "Natur", die sie ist, zu

unterscheiden. Schon in der Politeia kann diese Unterscheidung vernachléssigt werden. Vgl.
bes.

T c.2 #71: Platon, Resp. 490a9-b1, b2-3

0 ve OVtws GLAOHadG ... 0V ETtpévol €mi Toilg dofalopévols elvat TOAAOLS EKATTOLS

19 Die Grofischreibung zeigt ein 'ist' an, das den zitierten Kriterien ("erstens ..., ferner ...") entspricht.

191 Dies ist insbesondere die Pointe des sog. "dritten Menschen", Parm. 132al-b2. Vgl. Meinwald 1992
(passim) und v. Kutschera 1995, 29 ff.

192 Die attraktivsten Kandidaten sind m.E. die von Meinwald (1991, 63 ff. und passim; dies. 1992, 378
ff.) vorgeschlagenen pros heauto-Pradikationen sowie die mereologische Rekonstruktion v. Kutscheras
(1995, passim).

70



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Es sei @ ein genereller Terminus.’® "Der wahrhaft Lernbegierige ... wird sich nicht mit
dem Vielen aufhalten, das dafiir gehalten wird, @ zu sein", er ist unzufrieden,

TELV ALTOL O €0TLV £KAOTOL TS PUoews dpaoSat

"bis er die Natur jenigen, das @ IST, erfaf3t hat".

Der vermutliche Riickbezug auf Resp. 479d3 ff.1* erlaubt einen Vergleich mit den genannten
Parallelstellen: Resp. 484cd (s.o. #67) und

T c.2 #72: Platon, Resp. 501b1-4

TIUKVO AV EKATEQWS' ATIOPAETIOLEY, TEOC Te TO PUOEL dIKALOV Kal KAAOV Kal owPpov
KAl TTAVTA T TOTA, KAl TTROG €KEV' Al TO €V TOlG AVIQWTOLS EUTOLOLEY,

Die Philosophen "werden immer wieder auf beides blicken: einerseits auf das von Natur
Gerechte und Schoéne und Besonnene und alles dergleichen, andererseits auf jenes, was

sie bei den Menschen einarbeiten".

An der letzteren Stelle (#72) wird nicht die "Natur" der jeweiligen Idee, sondern diese selbst,
als Trager einer "Natur", inspiziert; an der ersteren Stelle (#67) ist von dem "Echtesten" als
"Muster" die Rede,’®® was ebenso auf die Idee als solche wie auf ihre "Natur" verweisen
kann. — Auch Resp. 476b unterscheidet nicht zwischen einer Betrachtung des "Schoénen
selbst" (b10) und einer Betrachtung seiner "Natur" (b7)

T c.2 #73: Platon, Resp. 476b6-11

... aDTOL d¢ TOL KAAOD AdVVATOS ATV 1) dLdvota TV GLOLY DELV T kal AoTTAoATdAL.
... (b10) Ot 8¢ d1) €' avTO TO KAAOV duvatol tévat te Kat 0pav kad' adtO &Qa oV
OTIAVIOL AV elev

"Thr [der "Hor- und Schaulustigen" (b4)] Verstand ist unfahig, die Natur des Schonen
selbst zu sehen und zu lieben. ... Die hingegen féahig sind, zu dem Schénen selbst zu ge-

hen und es an sich zu sehen, sind die nicht selten?"

Ich deute dieses Schwenken nicht als Laxheit, sondern als Hinweis darauf, dafs Platon schon
in der Politeia die Unterscheidung zwischen einer Idee und der "Natur" dieser Idee zumin-
dest fiir irrelevant halt. — In der Terminologie der spéteren Dialoge wird die "Idee" (idea, ei-

dos) oder "Gattung" (genos) geradezu mit der entsprechenden "Natur" identifiziert.

1% In diesem Sinne hekastois (b1) und hekastou (b3) — jeweils als Komplement (Pradikatsnomen) zu einai
bzw. estin.

194 Zit. in meiner obigen Anm. zu #67. Vgl. bes. die Entsprechung von doxaston (479d7) und doxazome-
nois (490b1).

195 Resp. 484¢9: aléthestaton; ebd. ¢8: paradeigma.

71



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

So spricht Platon im Parmenides von der "Natur" des Eins und des Selben.'* Im Sophistes ist
die "Natur" der Gattungen — Sein (or1), Ruhe (stasis), Bewegung (kinésis), Selbigkeit (tauton)
und Verschiedenheit (thateron) — dasselbe wie deren "Idee".’” Auch die im Philebos betrachte-
ten "Gattungen" — Grenze (peras), Unbegrenztheit (apeiron), Ursache (aition) und Gemein-
samkeit (koinon) — werden mit den entsprechenden "Naturen" identifiziert.!” In demselben
Sinne spricht Platon im Timaios von der "Natur" des Selben und des Verschiedenen.!” Das
"Modell", an dem sich der "Schopfer und Vater dieses des Weltganzen" orientiert,?® wird als
ein "durch Vernunft erkennbares Lebewesen", dessen "Natur" ewig sei, ist charakterisiert.?"!
Seine Bezeichnung als die "ewige Natur"?? lafit zundchst an eine periphrastische Verwen-
dung von physis denken. Soweit das "durch Vernunft erkennbare Lebewesen" aber gar nichts
anderes ist als das System aller Ideen (oder dieses zumindest umfafit),% 1afst sich der Aus-
druck "die ewige Natur" aber auch als Anwendung der beschriebenen Terminologie inter-

pretieren.

Dieser Terminologie entspricht auch die erwdhnte Auffassung der "Natur" als Ort der
"Ideen".2** Bekanntlich bilden die "Ideen" bei Platon eine komplexe Struktur, die insgesamt
von der Idee des Guten abhdngt.?> In mythologisierender Rede kann Platon daher auch von
"Gott" als dem "Pflanzer" der "Ideen" sprechen, der sie "gemafs ihrer Natur gemacht hat".20

Urheber der Ideen — und einer mit den "Ideen" identifizierten "Natur" — ist Gott aber nur

196 Parm. 139d2 u.0.: tou henos physis; Parm. 139d2 und 139e9: tou tautou [sc. physis]. Bemerkenswert ist
Parm. 147e5, wo diese "Natur" — in diesem Falle des Anderen (heteron) — als Kriterium der entspre-
chenden Wortbedeutung fungiert (dhnlich PIt. 284a2).

197 Vgl. z.B. Soph. 255de: hé thaterou physis (d9) = hé idea hé thaterou (e6).
198 Vgl. z.B. Phb. 24e-25a:tou apeirou physis (e4) = to tou apeirou genos (al).
199 Tim. 35a4 u.0.: tou tautou physis, ebd. 35a8 u.0.: thaterou physis.

200 "Modell": Tim. 28a7 u.0.: paradeigma. "Schjopfer und Vater ...": ebd. c3-4: ton ... poiotén kai patera
toude tou pantos

201 Tim. 39el: noéton zbion, ahnlich 30d1 f.; ebd. 37d3: hé ... tou zbiou physis etugchanen ousa aiénios
202 Tim. 38b8 und 39e2: diaionia physis.
203 Taylor 1928, 80 f.; ebenso Cornford 1937, 40 f. Zuriickhaltender Rivaud 1963, 32 ff.

204 Phd. 103b5, Resp. 597b6 u.6., Parm. 132d2: en téi physei ("in der Natur"). év 1) pvoeL In derselben
Bedeutung Resp. 508cl u.0.: en toi noétdi topdi ("an dem durch Vernunft erkennbaren Ort", vgl. Phdr.
247c3: ton ... hyperouranion topon ("den iiberhimmlichen Ort")

205 Vgl. bes. Resp. 508e1-509b10.

206 Resp. 597b ff. — "Gott": theos (b6 u.0), "Pflanzer": phytourgos (d5), "gemas ..." physei ... pepoiéken (d7). —
Das Beispiel, an dem Platon dies ausfiihrt, die "Idee" des Bettgestells (kliné), ist unrettbar ad hoc (vgl.
Fine 1993, 117n68 mit Hinweis auf die Unvereinbarkeit von Resp. 596b6 ff. mit Resp. 601d8 ff.). "Ideen"
zu Artefakten sind zumindest keine typischen "Ideen" im Sinne Platons (ebd. 85 ff. und 116 ff.),2% ihre
Zuriickfiihrung auf Gott wiederholt nur die traditionelle Annahme eines gottlichen Ursprungs der
menschlichen "Kiinste".

72



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

insofern, als er selber mit der Idee des Guten identifiziert werden kann. Gerade dies trifft
nicht auf den "Schopfer und Vater des Weltganzen" zu, der im Timaios die "ewige Natur" als
"Modell" verwendet. Die Frage nach dem Verhiltnis zwischen beiden ist ein Scheinproblem.
Die mythologischen Bilder illustrieren ganz verschiedene Themen: einerseits die interne
Struktur des Ideenbereichs, andererseits das Verhaltnis zwischen dem Ideenbereich und der
gewohnlichen Welt. Sie lassen sich nicht zu einer kohdrenten Theologie kombinieren. Sie
miissen dies nicht, da Platon seine Theologie als Ideenlehre — und erst der spétere Platonis-

mus die Ideenlehre als Theologie expliziert.2””

Der Naturbegriff der frithen griechischen Philosophie wird von Platon nur gelegentlich zi-
tiert, aber kaum von den Protagonisten der Dialoge verwendet. Das gilt einerseits fiir das X.
Buch der Gesetze, das (in direkter Rede) den Naturbegriff iiberhaupt fast ganzlich vermeidet
(s.u. 6.3.2.). Es gilt andererseits fiir den Timaios, wo die Einschldgigkeit eines an der Ideen-
lehre (oder ihrer skizzierten Weiterentwicklung) orientierten Naturbegriffs fiir die Kosmo-
logie durchgespielt wird: Die jeweilige "Natur" der Dinge wird auf gewisse abstrakte Struk-
turen zuriickgefiihrt, die ihrerseits als "Naturen" aufgefafit werden. Die Durchfiihrung die-

ses Programms und seine Wirkungsgeschichte sind hier nicht mehr zu erortern.

2.5.9. Aristoteles

Der griechische Naturbegriff wird oft von Aristoteles her rezipiert. Tatséchlich ist Aristoteles
—nach den Andeutungen in der Abhandlung Uber die alte Medizin 25— der erste, den den Na-
turbegriff ausdriicklich erdrtert. Diese Erdrterung steht aber unter systematischen Fragestel-

lungen, die fiir die &ltere Begriffsgeschichte nicht immer aufschlufSreich sind.

Insbesondere ist der Naturbegriff bei Aristoteles vor dem Hintergrund seiner Kritik an Pla-
tons Ideenlehre zu verstehen. Ein Hauptpunkt dieser Kritik ist bekanntlich, da8 Platon die
"Ideen" — oder, was bei Platon dasselbe heifit: "Formen" — unzuldssigerweise gegeniiber den
Gegenstanden, an denen sie als Merkmale auftreten, verselbstandigt hat.?” Tatsachlich exis-
tieren "Formen" nach Aristoteles iiberhaupt nur als Merkmale dieser Gegenstande, und zwar
insbesondere als deren jeweilige Definitions- oder Wesensmerkmale. Vereinfacht gesagt: Bei
Platon ist die Ideenlehre zundchst eine Bedeutungstheorie fiir generelle, insbesondere eva-

luative Termini; im Spadtwerk handelt es sich eher um eine allgemeine Theorie abstrakter

27 Dazu Gombocz 1997, 34 f. und passim.
208 [Hippokrates] V.M. 20,1-3, s.o. #65, dann unten 5.1.2.

209 Aristoteles, Met. 19, 991b1 ff. (= XIII 5, 1079b35). — Zur Terminologie: Bei Platon kann der Bedeu-
tungsunterschied zwischen "Idee" (idea) und "Form" (eidos) meist vernachlassigt werden. Dementspre-
chend ist in der deutschsprachigen Platon-Rezeption, deren Sprachgebrauch ich hier iibernommen
habe, meist unterschiedslos von "Ideen" die Rede. DafS Aristoteles den Begriff der "Form" von Platon
ubernimmt (und umdeutet), wird dadurch freilich verdeckt.

73



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Strukturen. Bei Aristoteles wird sie zu einer Bedeutungstheorie fiir sortale Pradikate um-

funktioniert.

Dabei tibernimmt Aristoteles von Platon die Bezeichnung von "Formen" als "Naturen": Die
"Natur" eines Gegenstandes ist dessen "definitionsgemaéfie Form" somit sein "Wesen'?!; die

"Natur" von Fleisch oder Knochen ist

T c.2 #74: Aristoteles, Phys. 111, 193b1-2
TO €100G TO KT TOV AOYOV, © 0QLLOHEVOL AéyopeV Ti E€0TL 0AQE T) O0TODY
"diejenige Form, die der sachgemaéflen Auskunft (logos) entspricht, mit der wir definieren

und angeben, was Fleisch bzw. oder Knochen ist".

Dabei sind "Fleisch" und "Knochen" nur herausgegriffene Beispiele; im Allgemeinen handelt
es sich um die "sachgemdfle Auskunft (logos), iiber das Was-heifst-es-so-etwas-zu-sein".2!!
Das heifst, zur "Natur" eines Gegenstandes gehdren diejenigen seiner Merkmale, durch die

er als ein Gegenstand von bestimmter Art und somit als "Substanz" gekennzeichnet ist.?2

Freilich ist diese Terminologie bei Aristoteles auf "Naturdinge" (physei onta) beschrankt.?’3
"Natur" ist "das Wesen der Naturdinge";** soweit andere Dinge ein "Wesen" haben, ist die-
ses nicht ihre "Natur". Was es nach Aristoteles heifit, ein Naturding zu sein, 1dfst sich am

besten vor dem Hintergrund seiner Wissenschaftslehre verstehen.

2.5.9.1. Aristoteles expliziert den Naturbegriff in solcher Weise, dafs "Natur" das charakteris-
tische Thema der "Naturwissenschaft" ist.?’> Die Wissenschaftssystematik des VI. Buchs der
Metaphysik unterscheidet zunachst zwischen Handlungs-, Herstellungs- und betrachtendem
Wissen. Das letztere wird dann nach zwei Kriterien eingeteilt: (i) ob seine Gegenstédnde be-
weglich sind und somit aus einem "Material" (hylé) bestehen, an dem gegensatzliche Best-
immungen auftreten konnen, und (ii) ob bei diesen Gegenstdnden das Was-heifst-es-so-

etwas-zu-sein ohne Rekurs auf Bewegung und Material bestimmbar und somit "abgetrennt”

20Vgl. Phys. 111, 193a31: to eidos to kata ton logon; Met. V 4, 1015al1 (ebenso wohl auch 1014b36): ousia.

21 Phys. 11 3, 194b27: ho logos ho tou ti én einai. Zum Begriff to ti én einai vgl. M. Frede und G. Patzig,
Aristoteles, Metaphysik Zeta, Miinchen 1988, Bd. 1, S. 19 u.6.

22]n diesem Sinne wohl Phys. II 1, 192b33: ousia.

23 Nur "{ibertragenerweise" (metaphorai) kann "jede Substanz" (pasa ousia) als "Natur" bezeichnet wer-
den (Met. V 5, 1015a11-2 f.). Das heifst, Aristoteles billigt einen Sprachgebrauch, bei dem das Wort
ousia stets durch physis ersetzt werden kann. Vgl. Heinemann 2001a, 289n1 (mit Literaturangaben).

214 Met. V 4, 1014b36: hé ton physei onton ousia. In demselben Sinne Phys. I 1, 193b2 £. Gestalt (morphé)
und Form (eidos) der Dinge, die in sich einen Bewegungsantrieb haben (t6n echontén en hautois kinéseds
archén — mit Riickgriff auf die Charakterisierung der "Naturdinge", ebd. 192b8-33).

215 "Naturwissenschaft": peri physeds epistémé (Phys. 11, 184al4-5 u.0.), gleichbedeutend auch: physiké
(Met. VI1,1025b19 u.6.).

74



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

ist. In (i) kann statt der Beweglichkeit auch die Wahrnehmbarkeit als Kriterium fungieren;
die Beweglichkeit wird dann als Konsequenz der Wahrnehmbarkeit eingefiihrt. Die Gegen-
stande der Naturwissenschaft sind dadurch charakterisiert, daf8 auf sie (i) zutrifft, aber nicht
(ii): Sie sind wahrnehmbar und beweglich; ihr "Wesen" 14fst sich nicht unabhéngig von Be-
wegung und Material definieren. Hingegen ist der Gegenstand der "ersten Philosophie”, die
hier ausdriicklich als "Theologie" beschrieben wird, ewig, unbeweglich und abgetrennt. Der
Mathematik als der dritten betrachtenden Disziplin wird eine Zwischenstellung zugewiesen.
Zwar existieren mathematische Gegenstédnde nicht abgetrennt, sondern nur als Eigenschaf-
ten beweglicher und wahrnehmbarer Dinge. Aber sie lassen sich "im Denken" abtrennen,
ohne dafs dabei — ich erganze: fiir die Betrachtung der Dinge, an denen sie als Eigenschaften

auftreten — ein Fehler entstiinde.216

Vordergiindig betrachtet, ergibt sich somit eine Klassifikation aller Dinge in Gegenstande
von (a) Handlungs-, (b) Herstellungs- und (c) betrachtendem Wissen, wobei die letzteren
zusdtzlich eingeteilt werden in die Gegenstande von («) Theologie, () Naturwissenschaft
und (y) Mathematik. Sind "Naturdinge” (physei onta) dasselbe wie Gegenstinde der Naturwis-
senschaft, dann werden sie durch diese Klassifikation nicht nur von Artefakten als den Ge-
genstanden (b) technischen Wissens, sondern ebenso auch von den Gegenstianden (a) prakti-
schen Wissens, (ca) der Theologie und (cy) der Mathematik unterschieden. Die Gegenstande
der Naturwissenschaft machen insgesamt eine "Gattung des Seienden" aus, zu deren Be-
zeichnung Aristoteles gelegentlich auch den Ausdruck 'die Natur' im inbegrifflichen Sinne
verwendet.?’” Man mag dabei an die obige Klassifikation denken. Aber es bleibt auch festzu-
halten, dafs diese klassifikatorische Betrachtung die Pointe der aristotelischen Wissenschafts-
systematik verfehlt. Die inbegriffliche Redeweise ist fiir den terminologisch gefaiten Natur-
begriff ohne Belang. Bei dessen ausdriicklicher Erorterung in den einschldgigen Kapiteln der

Physikvorlesung und der Metaphysik kann sie unerwahnt bleiben.?'8

Nach Aristoteles beziehen sich Naturwissenschaft und Mathematik auf dieselben Dinge. Sie
unterscheiden sich darin, dafs die Naturwissenschaft diese Dinge "im Hinblick darauf, dafs
sie bewegt sind", betrachtet, die Mathematik hingegen nur "im Hinblick darauf, dafs sie Vo-

lumina [etc.] sind".?® Die erste Philosophie scheint zwar, soweit sie als Theologie beschrie-

216 Vgl. insgesamt Met. VI 1, 1025b18-1026a16; erganzend Met. XII 1/2, 1069b3-9 sowie zur Mathematik
Phys. 11 2, 193b31-35 und Met. XIII 3, 1077b17-1078a9.

27In diesem Sinne Met. VI 1, 1025b19: Die "Naturwissenschaft" (physiké) handelt peri genos ti tou ontos.
Ebenfalls im wissenschaftssystematischen Kontext Met. IV 3, 1005b34: hen gar ti genos tou ontos hé phy-
sis.

218 Phys. 111, 192b8-193b21 und Met. V 4, 1014b16-1015a19,.

219 Met. XIII 3, 1077b28. — "Im Hinblick darauf, daf sie ... sind": hé; (kurz: qua). Vgl. Wieland 21970, 197-
202 (dort: "insofern"); zur logischen Analyse auch W. Detel 1993, II 175-182.

75



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

ben wird, nicht auf diese Dinge bezogen zu sein. Sie ist aber zugleich und vor allem, wie
Aristoteles auch an der oben zitierten Stelle bekréftigt, diejenige Wissenschaft, welche "das
Seiende im Hinblick darauf betrachtet, daf§ es ist".? Da kein Ding davon ausgeschlossen ist,
zu sein, bezieht sich erste Philosophie insbesondere auch auf diejenigen Dinge, die unter
anderen Hinsichten von der Naturwissenschaft und der Mathematik betrachtet werden.
Genau genommen, ergibt sich aus der Wissenschaftssystematik der Metaphysik keine Klassi-
fikation von Dingen, sondern nur eine Unterscheidung verschiedener Hinsichten ihrer Be-
trachtung. Die Dinge werden qua bewegt, qua Volumina bzw. qua seiend betrachtet. Oder
was auf dasselbe hinauskommt: Gegenstand des Wissens sind nicht gewohnliche Dinge (o-
der "Dinge an sich" im Sinne Kants), sondern stets nur qua-Objekte unterschiedlicher, durch

die referierte Klassifikation beschriebener Art.22

Hingegen 1a88t sich die Unterscheidung zwischen Naturdingen und Artefakten nicht um-
standslos auf eine Unterscheidung blofser Hinsichten auf dieselben Dinge beschreiben. Hir-
sche werden gezeugt und geboren, Kieselsteine liegen am Strand und in Béchen, aber Stiihle
werden gemacht. Das ist ganz naheliegend. Sofern sich mit diesem "aber" eine Klassifikation
von Dingen ergibt, ist das freilich ein Unterschied, fiir den man sich vor Aristoteles kaum
interessiert hat. Eine erste Andeutung findet sich bei Lysias (s.0. #53); im Spatwerk Platons

ist die Unterscheidung als gidngig vorausgesetzt.??> Aristoteles greift sie undiskutiert auf:

T c.2 #75: Aristoteles, Phys. 111, 192b8-12

Taov dvtwv T pév ot povoel, T dE d' dAAag attiag, Pvoet pev ta te {Ha Kol tax HEQN
avTOV Kal Tt PUTA KAl T ATAG TOV CWHATWY, 0loV YT Kal o kat &re kat VdwE
(tavTa yaQ eivat kat ta tolxvta PUoeL Gapév).

"Die Dinge sind teils durch Natur, teils aus anderen Ursachen. Durch Natur sind die Tie-
re und ihre Teile und die Pflanzen und die einfachen unter den Korpern, d.i. Erde, Feuer,
Luft und Wasser; denn von diesem und von dergleichen behaupten wir, es sei durch Na-

tur.

20 Met. IV 1, 1003b21: thedrei to on héi on; Met. VI 1, 1025b9-10: ... héi on, ebd. 1026a31: peri tou ontos héi
on. Vgl. Kirwans klug abwédgenden Kommentar zu diesen Stellen (Kirwan 21993, bes. S. 77 f., 188 f.
und 201 f£.).

21 Qua-Obijekte lassen sich in Anlehnung an Wieland (21970, 200) als "begriffliche” oder "logische", im
Unterschied zu "rdumlichen”, "Bestandteile einer Sache" charakterisieren. Es liegt nahe, sie als abs-
trakte Gegenstdnde aufzufassen, die durch konsequente Beachtung des grammatischen Stellenwerts
des qua-Operators — d.h. der Verwendung von gqua-Klauseln als adverbiell konstruierte "Pradikatsmo-
difikatoren" (Jansen 2002, 43; vgl. auch Kirwan 21993, 77) — eliminiert werden konnen.

22 Lysias, or. 2, 29: ta physei pephykota ("die natiirlichen Gegebenheiten", s.o. #53); Platon, Soph. 265e3:
ta physei legomena ("die sogenannten Naturdinge”, s.o. #54),vgl. Lg. 892b6 (s.u. T c.4 #45b und T c.6
#16).

76



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Seine anschliefende Erkldarung rekurriert aber nicht auf die obige Unterscheidung (gewach-
sen oder vorgefunden vs. gemacht), sondern auf die Frage nach dem "Woher" des "Anfangs
von Anderung [oder: Bewegung] und Stillstand",?? die zu einem anderen Aspekt seiner
Wissenschaftslehre gehort (s.u. 2.5.9.2.): Naturdinge haben nach Aristoteles einen solchen
Anfang "in sich"; Artefakte unterscheiden sich von ihnen eben darin, daf§ sie nicht qua Ge-
genstdnde der jeweiligen Art, sondern nur aufgrund ihrer Materialeigenschaften einen "ein-

gepflanzten Antrieb zur Anderung" haben.2

Bei vordergriindiger Betrachtung leuchtet das durchaus nicht ein — als miifite z.B. die Elasti-
zitét eines Stuhls auf blofse Materialeigenschaften, statt auf seine Konstruktion zurtickfiihr-
bar sein. Etwas weiter fiihrt die eingangs referierte wissenschaftssystematische Betrachtung:
Die Vorginge an Artefakten sowie deren einschldgige Merkmale sind Themen technischen
Wissens. Das heifst, sie werden beschrieben als fachmannische Herstellung und erwiinschter
Gebrauch — und somit auf ein Tun zuriickgefiihrt, das bei diesen Dingen den Anfang von
Bewegung und Ruhe von auflen bestimmt. Natiirlich sind Vorgédnge, bei denen sich diese
Beschreibung verbietet; und sie verbietet sich eben dann, wenn der Anfang von Bewegung

und Ruhe von aufien bestimmt ist.

2.5.9.2. Aristoteles folgt der Tradition, indem er Wissen als Ursachenkenntnis versteht.??> Dabei

unterscheidet er bekanntlich vier Arten der Ursache. Dieser Unterscheidung liegt ein Fragenka-

talog zugrunde, der bei wissenschaftlichen Erklirungen abzuarbeiten ist:?¢

(1) "Woraus, als weiterhin Vorhandenem", der Gegenstand entstanden ist und besteht (diese
Frage wird durch Angabe der sog. causa materialis beantwortet),

(2) was es heifst, ein Gegenstand der vorliegenden Art zu sein (sog. causa formalis),

(3) '"von woher der néchstliegende Anfang von Veranderung oder Verharren" bestimmt ist
(sog. causa efficiens) und

(4) inwiefern durch den jeweiligen Vorgang oder Sachverhalt etwas "Gutes" realisiert oder

gewdhrleistet wird (sog. causa finalis).??’

23 Dies ist bekanntlich die Formel fiir die sog. effiziente Ursache (Phys. II 3, 194b29-30, s.u. 2.5.9.2.). —
"Anfang": arché (vermutlich in zeitlichen Sinn, vgl. King 2001, 16 f.).

24 Phys. 111, 192b12-20 (s.u. 2.5.9.3.) — "qua Gegenstande der jeweiligen Art": héi ... tetechyke tés katego-
rias hekastés (b17); "eingepflanzter Antrieb zur Anderung": hormé metabolés emphytos (b18-9).

25 Met. VI 1, 1025b5-7, vgl. Phys. 11 3, 194b17-20 sowie Met. I 3, 982b25-26 und Anal. post. I 2, 71b9-12.
Auch im Bereich der "Kiinste" unterscheidet sich "Fachwissen" (techné) dadurch von bloler "Routine"
(empeiria), dafl es auf Ursachenkenntnis beruht, vgl. Met. I 1, 981a24-30; ebenso bereits Platon, Grg.
465a2-5 und 500e4-501b1 (s.o. #68 f.). Zum Selbstverstindnis der Medizin als Ursachenkenntnis vgl.
[Hippokrates], Aer. 22; Morb. sacr. 1 (s.o. #60); V.M. 2 u.6. — Naheres unten, Kap. 7.

26 Phys. 11 3, 194b23-195a3; ebenso Met. V 2, 1013a24-b3, vgl. ebd. I 3, 983a26-32. Die Formulierung in
der Physik hat den Vorzug, daf$ hier die Arten von "Ursache" ausdriicklich als Aspekte des "Warum?"
(dia ti, ebd. 194b19; vgl. Anal. post. 12, 71b10-11: aitia ... di’ hén) eingefithrt werden.

77



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Herstellungs- und Handlungswissen sind nach Aristoteles dadurch ausgezeichnet, daff die
Frage nach dem Woher das Anfangs von Veranderung oder Verharren auf den Hersteller bzw.
den Handelnden verweist — d.h. auf dessen Einsicht, Fachwissen oder sonstiges Vermogen

bzw. auf dessen Entschlufs.??

Von einer naturwissenschaftlichen Erkldrung wird demgegentiber verlangt, dafl sie diesen
Anfang in den Dingen selbst aufsucht. Das heifst, bei diesen Dingen muf$ es sinnvoll sein, zwi-
schen den Fillen zu unterscheiden, daf$ ein Vorgang oder Sachverhalt durch duflere Einwir-
kung und "Gewalt" bedingt (und insofern "naturwidrig") bzw. durch einen inneren Antrieb
bedingt (und insofern "naturgemaf3") ist.?* Als Gegenstand der Naturwissenschaft kommen
daher nur solche Dinge in Betracht, bei denen sich die Frage nach dem Woher des Anfangs
von Verdnderung oder Verharren gegebenenfalls unter Rekurs auf diejenigen Merkmale, die
sie jeweils als Gegenstinde ihrer Art charakterisieren, und somit auf ihre "Definition" (logos) oder
"Form" (eidos), beantworten 1aft. Der fragliche Vorgang oder Sachverhalt wird dann auf ei-
nen Anfang von Verdnderung oder Verharren zuriickgefiihrt, der, wie Aristoteles sagt, "in"

dem betreffenden Ding liegt und dessen "Natur" ausmacht.?

Diese Auffassung von "Natur" als innerer Antrieb von Verdnderung oder Verharren ent-
spricht dem dynamischen Naturbegriff: Nach einer treffenden Formulierung Sarah Water-
lows manifestiert sich "Natur" durch "some single typifying pattern of change to which ex-

ternal circumstances contribute nothing but the opportunity of realization".?!

Bei Naturdingen ist es daher sinnvoll, zwischen den Fillen zu unterscheiden, daf8 ein Vor-
gang oder Sachverhalt durch "dufsere" Einwirkung (dynamis) und "Gewalt" (bia) bzw. durch
einen "inneren" Antrieb bedingt ist.?2 Im letzteren Fall wird (3) auf (2) und somit auf die

"definitionsgeméfie Form" des Gegenstandes zuriickgefiihrt. Zur richtigen Angabe der

27 Die sog. Finalursache wird Phys. II 3, 194b32-33 als "Ziel" (telos) und "Zweck" (hou heneka) einge-
fithrt, wofiir nur "das Beste" in Betracht kommen kann (Phys. II 2, 194a33; vgl. II 3, 195a24 f. und 11 7,
198b8-9).

28 Met. VI 1, 1025b22-24. — "Einsicht": nous; vgl. Bonitz, Index 491b22.
29 Zu dieser Terminologie vgl. Phys. IV 8, 215al ff., De caelo 17, 274b30 ff. u.6.

20 Vgl. bes. Phys. 11 1, 192b8-32 (teilw. oben #75). Meine Interpretation stiitzt sich vor allem auf die
Beobachtung, daf$ Aristoteles hier zwischen "in sich selbst” (en heautéi, b13) und "sofern es unter die
jeweilige Bezeichnung fallt" (héi tetychéke tés katégorias hekastés, b17) nicht unterscheidet. "Natur" in
dem hier besprochenen Sinne ist die "definitionsgeméfse Natur" (vgl. Phys. II 1, 193a30-b5; pragnant
P.A.1II 3, 663b23: kata ton logon physis).

21 Waterlow 21988, 33. Ich komme auf die zitierte Formulierung mit dem Stichwort "Verdnderungs-
muster” zuriick.

22 Diese Unterscheidung fallt bei Aristoteles mit derjenigen zwischen "naturwidrig" (para physin) und
"naturgemaf" (kata physin) zusammen. Dabei ist "gewaltsam" (bia:) nur ein anderer Ausdruck fiir "na-
turwidrig". Vgl. Phys. IV 8, 215al ff., Cael. 17, 274b30 ff. u.06.

78



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"Form" eines Naturdings gehort daher insbesondere die Angabe eines "inneren Antriebs von
Veranderung und Verharren" — und eben insofern die Beschreibung dieser "Form" als "Na-
tur". Demgemaf} unterscheidet Aristoteles strikt zwischen "Natur" (physis) als innerem und
"Kraft" (dynamis) als dufSerem Bewegungsantrieb.?* Anders als bei alteren Autoren kann der
(terminologisch gefafite) Naturbegriff daher nicht mehr ohne weiteres auf die Regularitat

einer Wechselwirkung verweisen.

"Natur" in einem zweiten Sinne ist das Material, aus dem ein Ding besteht, d.h. seine stoffliche
Zusammensetzung. Aristoteles entlehnt diese Auffassung von "Natur" der zeitgendssischen
Kosmologie, deren Sprachgebrauch die gemeinsame "Natur" aller Dinge mit deren letzten
stofflichen Bestandteilen identifiziert (s.u. 4.8.2.). Es handelt sich aber nicht nur um einen Tradi-
tionsbestand: Aristoteles selbst betont die Unverzichtbarkeit eines Rekurses naturwissenschaft-
licher Erklarungen auf das Material, aus dem die Dinge jeweils bestehen, sowie auf dessen Bil-
dung aus "einfachen Korpern" (den sog. "Elementen”) und Elementarqualitdten. Durch die
Charakterisierung des Materials als "Natur” wird angezeigt, daff die entsprechende Art des
Warum? — wie die Frage nach dem "néchstliegenden Anfang von Verdnderung oder Verhar-
ren" — auf das betreffende Ding selber verweist: Das Ding ist das Auftreten einer bestimmten
Form an einem bestimmten Material;?* die Komplexitit seiner "Natur" mufS bei wissenschaftli-

chen Erklarungen ber{icksichtigt werden.?

2.5.9.3. Der dynamische Naturbegriff ist bei Aristoteles so gefafit, dal er mit dem geneti-
schen Naturbegriff zusammenfillt. Den Zusammenhang, auf den es dabei ankommt, illus-
triert die bekannte Formel, daf$ "ein Mensch einen Menschen erzeugt".** Im Sinne des dyna-
mischen Naturbegriffs gehdren zur "Natur" eines Lebewesens diejenigen biologischen
Merkmale und Lebensfunktionen, die es als ein Exemplar seiner Art charakterisieren. Eine
dieser Lebensfunktionen ist die Reproduktion — das heifit: neue Exemplare derselben Art,
und somit auch mit derselben "Natur", zu erzeugen. Im Sinne des genetischen Naturbegriffs
gehort es daher zur "Natur” eines Lebewesens, von gleichartigen Lebewesen erzeugt zu sein.
Die spezifischen Merkmale und Lebensfunktionen, die seine "Natur" ausmachen, sind eben
diejenigen, vermdge derer es erzeugt worden ist; es ist somit durch dieselbe "Natur" entstan-

den, die es dann hat.

23 Vgl. De caelo 1II 2, 301b17-9 (physis / dynamis): en autdi hyparchousa vs. en alloi é héi allo. Met. V 12,
1019a16 (dynamis): é en heteto: é héi heteron.

24 Umgekehrt 148t sich dieses "Material" nur im Hinblick auf die "Form" des Gegenstandes, der aus
ihm besteht, thematisieren. Denn anders als "Materie" in der neuzeitlichen Terminologie ist "Material"
(hyle) bei Aristoteles ein Relationsbegriff, vgl. Phys. II 2, 194b8-9 (dazu Heinemann 2009).

25 Zum Zusammenspiel beider Arten von "Natur” in der aristotelischen Biologie vgl. Lennox 1997;
zur Wirkungsgeschichte bes. auch v. Staden 1997.

26 Met. VII 7, 1032a25 u.6., Phys. 111, 193b8 u.6.
79



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Bei Artefakten ist die "Form" (eidos), die ein Ding als Exemplar seiner Art charakterisiert,
nicht von gleichartigen Dingen ererbt, sondern von Menschen erdacht und kunstgerecht
realisiert. Sie ist daher keine "Natur" im genetischen Sinn. Wenn sie als "Natur" im dynami-
schen Sinn gelten konnte, wire die Entsprechung zwischen dem genetischen und dynami-
schen Naturbegriff bei Artefakten gestort. Aristoteles vermeidet diese Konsequenz, indem er
die Zuriickfiihrbarkeit eines charakteristischen Veranderungsmusters auf die "Form" von
Artefakten génzlich bestreitet.?” Diese Bestreitung einer definitionsgeméien "Natur" von
Artefakten kommt letztlich darauf hinaus, daff Artefakte gar nicht in derselben Weise wie
z.B. Lebewesen als Gegenstiande von bestimmter Art (d.i. "Substanzen"), sondern nur als
Arrangements ihrer einfacheren Bestandteile (und somit als "akzidentelle Dinge") aufzufas-

sen sind.238

Aristoteles ware zwar schlecht beraten, wenn er nicht damit rechnete, dafs auch bei Artefak-
ten ein charakteristisches Veranderungsmuster durch ihre "Form" — oder richtiger: durch ein
geeignetes Zusammenspiel von "Form" und "Material" — festgelegt ist. Aber er kann insistie-
ren, dafl dieser Zusammenhang bei Artefakten, im Gegensatz zu Naturdingen, zu keiner
Erklarung gentigt. Zur Erklarung der Bewegungsabldufe an einem Automaten, der Elastizi-
tat eines Stuhls oder des Klanges eines Musikinstruments kann man zwar im ersten Schritt,
wie bei den Organen eines Lebewesens, auf deren Konstruktion (aus geeigneten Materia-
lien) verweisen.?® Ganz dhnlich wie bei den Organen von Lebewesen lafit sich dieser Zu-
sammenhang als Zweckmafigkeit der Konstruktion fiir eine erwiinschte Funktion beschrei-
ben. Die Erklarung rekurriert also auf etwas Gutes, das durch die fraglichen Eigenschaften
des Gegenstandes realisiert oder gewahrleistet wird (sog. causa finalis).?** Dieses kommt nun

aber bei Naturdingen und Artefakten in ganz unterschiedlicher Weise zur Geltung;:

Bei Artefakten kann von einer erwiinschten Funktion nur insofern die Rede sein, als sie ei-

nem erwiinschten Gebrauch dient, dessen Wert in einer praktischen Uberlegung beurteilbar

%7 Phys. 11 1, 192b13-20 hinsichtlich der Anderung von Ort, Grofle und Qualitat; ebd. b29 hinsichtlich
des Herstellens.

28 In diesem Sinne Met. VIII 3, 1043b20-23, vgl.. VII 7, 1032a19 u.6.; dazu Waterlow 21988, 51-53 und
bes. Kosman 1987. — Ich sollte erwadhnen, daf$ diese Auffassung von Artefakten als akzidentelle Dinge
die von Aristoteles immer wieder, und gerade auch hinsichtlich des Verhaltnisses von Material und
Form, unterstellte Analogie von "Kunst" und "Natur" untergrabt. In meinen diesbeziiglichen Publika-
tionen (Heinemann 2001a, Kap. 11.2 und 11.3; Heinemann 2001b, 28) habe ich das nicht beriicksich-
tigt.

29 Dementsprechend auch die Automatenvergleiche in der aristotelischen Biologie, vgl. De motu ani-
malium 7, 701b1-10; G.A. II 2, 734b9-17 und 1II 5, 741b7-9 (dazu Berryman 2003 und Henry 2005); zu
kiinstlichen und natiirlichen Resonanzkorpern Lennox 1997/2001, 196 f

20 Dijese Entsprechung zwischen (wohlgemerkt: spezifischer) "Natur" und "Kunst" (d.h. fachmanni-
scher Tatigkeit) kommt bei Aristoteles gelegentlich in einer "poietischen" Metaphorik zum Ausdruck,
die aber nicht tiberinterpretiert werden sollte. Vgl. J. Lennox 2001, 183 f., 187 ff. und 205 ff.

80



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

ist.241 Als Erfordernis dieses Gebrauchs wird die Funktion des Artefakts durch eine kunstge-
recht entworfene und ausgefithrte Konstruktion realisiert. Im zweiten, entscheidenden
Schritt der Erklarung kommen somit externe Instanzen ins Spiel: Eine solche ist einerseits
der Hersteller und sein fachliches Wissen und Koénnen. Andererseits und insbesondere ist
das Gute, auf das die Erkldrung letztlich rekurriert, der konstruktionsgeméfien Funktion des
Artefakts insofern dufierlich, als der erwiinschte Gebrauch unterbleiben oder mifslingen
kann, ohne daf} die Funktion als solche beeintrédchtigt wiirde. Die erwiinschte Funktion eines
Musikinstruments besteht eben darin, dafS es meisterhaft gespielt werden kann; aber ein
stiimperhaft gespieltes Instrument ist nicht schon deshalb defekt. Eben hierin liegt seine

Verfiigbarkeit: Die Giite des Instruments ist fiir die Wertung seines Gebrauchs ohne Belang.

Bei den Organen von Lebewesen ist beides nicht der Fall: Die Funktion des Organs ist kei-
nem dufleren Zweck, sondern der spezifischen Lebendigkeit des Organismus untergeordnet,
an der es partizipiert. Insofern hat auch das Organ keine eigene "Natur", sondern es partizi-
piert an der "Natur" des Organismus, zu dem es gehort. Das heifst einerseits, daf das Organ
mit dem ganzen Organismus entsteht und dafs es auch nur im Zusammenhang des Ganzen,
zu dem es gehort, als Gegenstand seiner jeweiligen Art (als menschliches Auge, als Hiih-
nermagen etc.) existieren und funktionieren kann.?*> Und es heifSt andererseits, daf8 sich die
Organfunktion zu dem durch sie gewédhrleisteten Guten — zur Lebendigkeit des Organismus
und zur Reproduktion seiner Art — nicht nur als Mittel zum Zweck, sondern zugleich und
insbesondere auch als Teil zum Ganzen verhélt. Nur als Beitrag zu ihm findet die Organ-

funktion iiberhaupt statt.

Die fiir organische Zusammenhénge charakteristische Unverfiigbarkeit ergibt sich nach dem
aristotelischen Naturbegriff gerade daraus, dafS die relevanten teleologischen Beziige nicht
iiber den jeweiligen Organismus (bzw. iiber die Art, von der er ein Exemplar ist) hinauswei-
sen. Der terminologisch gefafite und somit wissenschaftstheoretisch explizierte Naturbegriff
beschreibt bei Aristoteles nur die spezifischen Lebensfunktionen der jeweiligen Art. Globale
Strukturen und interspezifische Beziehungen werden durch ihn nicht erfafit. Sie ergeben
sich einerseits durch die Ordnung der Himmelsbewegungen und den Wechsel der Tages-

und Jahreszeiten, andererseits iiber die sog. Nahrungskette — d.h. gerade daraus, dafs die

21 Nach Aristoteles (Phys. II 2, 194a36-b7) ist es daher der Benutzer, dessen Fachwissen sich auf die
"Form" des Gegenstandes bezieht; das Fachwissen des Herstellers beschrankt sich auf die Auswahl
und Bearbeitung der Materialien. Das Beispiel ist aus Platons Kratylos (390d1-2) tibernommen; dhnlich
Resp. 601d ff., wo Platon betont, dafy nur der ausiibende Musiker aufgrund eigenen Wissens zwischen
guten und schlechten Instrumenten unterscheiden kann; der Hersteller muf8 sich das sagen lassen
und kann dariiber folglich nur richtige Meinungen haben.

22[n diesem Sinne Met. VII 16, b6-8: Abgetrennt, sind die Korperteile der Tiere blofles Material. Die-
selbe Konsequenz ergibt sich aus De anima II 1, 412b17-22: Das Auge, das nicht mehr sieht, ist keines
mehr; sogar seine Bezeichnung hat es nur noch, wie ein gemaltes Auge, iibertragenerweise.

81



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Lebewesen beim wechselseitigen Verzehr in ihre stofflichen Bestandteile zerfallen und somit

zum blofien Material herabgesetzt werden.?#

2.5.9.4. Schon Platon hat die Unverzichtbarkeit des Begriffs des Guten bei naturwissenschaft-
lichen Erklarungen behauptet.?#* Aristoteles {ibernimmt diese Forderung, verzichtet dabei
aber auf den kreationistischen Kontext, in den sie bei Platon eingebettet ist: Das jeweils
"Bestmogliche" wird nicht von Gott als "Hersteller" der Welt,?*® sondern von der "Natur"

zustandegebracht:

T c.2 #76: Aristoteles, De Caelo 11 5, 288a2 f.
1 GUOIS el TTOLEL TV EVOEXOUEVWV TO BEATIOTOV.

"Von dem, was moglich ist, macht die Natur immer das Beste." 24

Dabei wahlt Aristoteles gelegentlich eine metaphorische Redeweise und vergleicht auch die
Leistung der "Natur" mit einer fachmannischen Tatigkeit: Wie "Gott", tut die "Natur" nichts
"umsonst". Sie tut nichts "ohne Grund" oder "wie es sich gerade ergibt", und sie laf}t nichts
"unvollendet". Was sie tut, geschieht vielmehr "aus einem guten Grund".?¥’ Man sollte derar-
tige Formulierungen und ihr "poietisches" Vokabular aber nicht iiberbewerten. Daf die Per-
sonalisierung der "Natur" nur als Metapher zu verstehen ist, ergibt sich gerade aus dem
Vergleich mit "Gott", bei dem nach Aristoteles auch nur im metaphorischen Sinne von einem
"Tun" die Rede sein kann.?*® Maf3geblich bleibt auch hier der terminologisch gefafite Natur-
begriff, wie er an den zitierten Stellen der Metaphysik und der Physikvorlesung expliziert

243]n diesem Sinne Met. XII 10, 1075a23-4: diakrithénai (zur Diskussion vgl. Verf., "Des Bessere ...".
24 Platon, Phd. 97b8 ff., dann Tim. 29a2 ff., 29d7 ff. u.6.; vgl. auch Lg. 897¢7 ff.

25 In diesem Sinne Platon, Resp. 530a6, Tim. 28a6 und passim (ebenso Xenophon, Mem. 1,4,7): démiour-
80s.

26 Fast gleichlautend P.A. IV 10, 687al6 f. Vgl. zum Folgenden auch Lennox 1997, 165 und 169 ff. so-
wie 205 ff.

27 G.A. 123, 731a24: hé physis démiourgei ("die Natur stellt her" — dhnlich G.A. II 6, 743b23; PA. 1 5,
645a9; 11 9, 654b32); Cael. 1 4, 271a33: ho de theos kai hé physis ouden matén poiousin ("der Gott und die
Natur machen nichts vergebens"); Cael. IT 11, 291b13 f.: hé de physis ouden alogds oude matén poiei ("die
Natur macht nichts ohne Grund oder vergebens"); Cael. 11 9, 290a31: outhen gar hos etyche poiei hé physis
("nichts macht die Natur wie es sich gerade trifft"); Pol. A8, 1256b21: hé physis méthen méte ateles poiei
méte matén ("die Natur macht nichts unvollendet und nichts vergebens"); PA III 2, 663a32 f.: eulogds ...
hé physis ... epoiésen ("die Natur hat aus gutem Grund ... gemacht" — dhnlich G.A. 1 23, 731a24). — Mittel-
strass (1981) sieht hier eine "poietische" Naturauffassung, die rehabilitiert zu werden verdient. Aber
es handelt sich nur eine metaphorische Redeweise, deren Gehalt durch einen biologischen Funktions-
begriff expliziert werden kann (vgl. Lennox 2001, 205 ff., Heinemann, "Das Bessere ...").

28 Treffend Lloyd 1968, 62: "Aristotle ... clearly recognises that his metaphors are metaphors". Dassel-
be gilt m.E. fiir die personalisierende Rede von der "Natur" bei anderen Autoren — Euripides, Frg. 920
N.; Gorgias, DK 82 B 11a, c. 1; [Epicharm], DK 23 B 4.6 {.; [Hippokrates], Epid. 6,5,1; Epikur, fr. 469 Us.

82



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

worden ist: Zur "Natur", als "definitionsgeméafler Form" eines Naturdings, gehort ein "An-

"

trieb" von Vorgéngen, die fiir es "naturgemafs" sind. Das ist insbesondere bei der Zeugung
eines Lebewesens der Fall: Die "definitionsgeméfie Form" des Erzeugnisses ist zundchst im
Erzeuger realisiert. Sie ist dessen "Natur" und fungiert hier als Bewegungsantrieb (causa effi-
ciens). Zugleich ist sie im Erzeugnis das Ziel der Entwicklung (causa finalis). Als Realisierung
dieser "Form" im Erzeugnis ist sie dessen "Natur — und als solche zugleich auch das "Beste",

das durch den ganzen Vorgang gewahrleistet wird.

Insgesamt fallen also (2), (3) und (4) — causa formalis, efficiens und finalis — in eins.?*’ Die "Na-
tur" wirkt auf ein Ziel; dabei ist die Zweckmaéfigkeit ihrer Schrittfolge mit einem kunstge-
rechten Herstellungsverfahren vergleichbar.?® Dieses teleologische Erklarungsschema soll
grundsétzlich fiir alle "natiirlichen" Vorgangen und Sachverhalten einschldgig sein; eben
dies besagt die oben zitierte Formel, daf8 "die Natur nichts umsonst tut". Aber von einer der-
artigen Zwecktdtigkeit der "Natur" kann nur insofern und deshalb die Rede sein, weil die

artspezifische "Natur" eines Lebewesens das Ziel, auf das hin sie wirkt, selber ist.>!

Nach Wieland (21970, 245) besteht die "Eigenart und Bedeutung der aristotelischen Physik
[...] zu einem guten Teil darin, dafl hier zum ersten Male konsequent versucht wird, nicht
eine Theorie der Natur im ganzen (physis), sondern eine Theorie des natiirlichen Dings (phy-
sei on) zu liefern". Tatsdchlich ist die aristotelischen Physik als "Theorie des natiirlichen
Dings" tiberhaupt erstmals eine "Theorie der Natur im ganzen": Die Naturdinge bilden eben
diejenige "Gattung des Seienden", fiir welche eine wissenschaftliche Erklarung unter Rekurs
auf die "Natur" der involvierten Gegenstande einschlédgig ist.>> Anders als in der von Aristo-
teles mit der Themenbezeichnung peri physeds aufgegriffenen Tradition (und dann auch bei
den Stoikern und Epikureern) ist dieser Bereich nach Aristoteles nicht allumfassend. Arte-
fakte gehoren nicht zu ihm, und ebensowenig die rationalen Seelenfunktionen und deren
Objekte.”® Die Auffassung von Naturwissenschaft als Universalwissenschaft ist nach Aristo-

teles unhaltbar; der Anspruch der sog. Vorsokratiker, eine "Darstellung aller Dinge" zu ge-

%9 Vgl. Phys. 117, 198a24 ff.

20 "Schrittfolge": vgl. Phys. I1 8, 199a9: to proteron kai to ephexés. Hierauf bezieht sich auch der anschlie-
Bende Vergleich von Naturvorgangen und Herstellungsverfahren (a9-10).

%1 In diesem Sinne Phys. II 2, 194a28 f.: hé physis telos kai hou heneka ("die Natur ist Ziel und Wozu");
Phys. 11 8, 198b10 f.: hé physis ton heneka tou aition ("die Natur gehort zu den Ursachen zu einem
Zweck").

22 "Gattung des Seienden": Met. IV 3, 1005a34. — Aristoteles bestreitet hier den Anspruch "einiger Phy-
siker", ihr Thema sei "die ganze Natur" und somit "das Seiende" {iberhaupt (ebd. a31-3).

%3 Vegl. Met. VI 1,1025b18 ff., bes. PA. 11, 641a32 ff.

83



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

ben, kann nicht durch die Naturwissenschaft (physiké) eingelost werden. Die Naturwissen-

schaft handelt nicht "von allem",?¢ sondern nur "von der Natur".

Aristoteles halt die Frage, ob "es Natur tiberhaupt gibt",?% nicht fiir diskussionwiirdig. Es ist
fiir ihn "offensichtlich”, daf$ viele Dinge so beschaffen sind, wie er es in seiner Analyse des
Naturbegriffs unterstellt; die Forderung, dies miisse eigens bewiesen werden, kommt fiir
ihn darauf hinaus, "Offenkundiges aus Ungewissem beweisen" zu wollen.¢ Tatsdchlich
wird der "innere Antrieb von Verdanderung und Verharren", den Aristoteles bei Artefakten
vermifdt, aber auch bei "Naturdingen" nicht einfach vorgefunden. Sondern er wird jeweils im
Rahmen einer wissenschaftlichen Theorie postuliert. Deren wissenschaftstheoretisches Pro-
gramm — daf$ Erkldrungen auf die jeweilige "Natur" der Dinge zu rekurrieren haben — ist fiir

Aristoteles so wenig diskutierbar wie entsprechende Programme fiir die moderne Physik.

24 So ausdriicklich P.A. 11, 641a36-b1: peri panton (s.u. T ¢.5 #112).
25 In diesem Sinne Phys. 11 1, 193a3:h0s ... estin hé physis..
26 Phys. 111, 193a2-9; zit. a4-5: deiknynai ta phanera dia ton aphanon.

84



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

3. Die dltere Begriffsgeschichte (8. bis 6. Jh.): "Wachsen" und "Festsitzen"
3.1. Bestandsaufnahme des Vokabulars

Vor Ende des 6. Jahrhunderts ist zwar nur ein einziger Verwendungsfall von physis iiberlie-
fert, insgesamt aber ca. 200 Verwendungsfélle des zur selben Wortfamilie gehorigen Voka-
bulars:

3.1.1. phyo : "hervortreiben", "aufkeimen und wachsen lassen".

3.1.1.1. Totes Holz 146t keine Blatter wachsen (Homer, II. 1.235), aber die Erde Gras und
Blumen (als Liebeslager fiir Zeus und Hera, ebd. 14.347) und ein Kind Zidhne (Solon 27.2).

T c.3 #1.: Homer, I1. 1.234-8

vat i T0de OKNTITEOV, TO HeV 0V ToTe PUAAA Kat 6Lovg

dUOoeL, Emel O MOWTA TOUNV €V 0Qe0TL AéAoLTtey,

ovd' avadnAnioer el Y& 0d € xaAkog EAee

GUAAG Te Kol PAOLOV: VOV aDTE ULV vieg "Axauv

&v maAdaung dpopéovat ducaomdAol, ol te Jépotag

TEOG ALOG glguartat

Achilleus schwort "Wahrlich, bei diesem Stab (sképtron), der nie mehr Blatter und Aste /
Treibt, nachdem er einmal verliefS den Sumpf in den Bergen, / Und nicht mehr aufspros-
sen wird, denn rings abgeschabt hat das Erz ihm / Blatter und Rinde; nun tragen ihn die
Sohne der Achaier / In den Hénden, die rechtspflegenden, welche die Satzungen / Wah-

ren von Zeus her ..." (Ubers. Schadewaldt)

T c¢.3 #2.: Homer, I1. 14.347-9

ToloL d' VT XSwV dlax Pvev veodINAéa Toiny,

Awtov 9' égorjevta idE KEdKov 1) LakLvSoV

TIUKVOV Kal HoAakov, 0 amo xSovog Vg’ Eggye.

Schadewaldt tibers.: "Und unter ihnen liefs wachsen die gottliche Erde frisch sprossendes
Gras / Und Lotos, tauigen, und Krokos und Hyakinthos, dicht und weich, der sie von der
Erde hervorhob."

T c.3 #3: Solon, Frg. 27 West (= Frg. 19 D.), Vs. 1-2
Tl péEV avnpog €wv ETL viiTiog €0kog 0dOVTwWY

dvoag exparlel mowTov €v EMT' EteoLy.

85



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"Als unreifer Knabe, noch dumm, wirft er der Zahne Zaun / den er entspriefien liefs, von

sich im siebenten Jahr."!

3.1.1.2. Ausnahmsweise wird phyé auch reflexiv verwendet: Der Wald 1af3t Blatter wach-

sen — und die menschlichen Geschlechter sich selbst:

T .3 #4: Homer, I1. 6.146-9

oln 1eQ PUAAWYV yeven Toin d¢ kat AvdQwV.

GUAA TA PLEV T AVEOG XAUADIS XEEL AAAQ D€ Q' VAT

mAeQowoa Puet, Eagog d' Emrylyvetal o

WG AvdpwV yeven 1] pev ¢pvet 1) d' amoAnyet

Schadewaldt tibers.: "Wie der Blatter Geschlecht, so ist auch das der Méanner. / Die Blatter
-- da schiittet diese der Wind zu Boden, und andere treibt / Der knospende Wald hervor

und es kommt die Zeit des Friihlings. / So auch der Manner Geschlecht: dies sprofit her-

vor, das andere schwindet."

Es muf§ keine sprachliche Harte sein, daf8 phyei hier zundchst transitiv, dann reflexiv ist.

Denn wachsen miissen ohnehin alle selbst. 2

3.1.1.3. Phyd bezeichnet somit einerseits den Vorgang, dafl ein Lebewesen (z.B. auch die Er-
de) aus sich selbst etwas "hervorgehen" 14fit, andererseits aber auch die Einwirkung auf ein
Lebewesen, so daf$ aus diesem etwas hervorgeht:®> Der Wind a3t Friichte wachsen und ein

Zauberkraut Schweineborsten:

T c.3 #5: Homer, Od. 7.118 f.
AAAX paA' atel
Cedooin velovoa tax pev dpLet, aAAa O TéooEL
Bei den Phaiaken kommt es nicht vor, daf§ die Obstbdume keine Friichte ansetzen oder
dafs die Friichte verderben. "Sondern der West blast immerfort und treibt die einen her-

vor und kocht reif die anderen." (Ubers. Schadewaldt)
T c.3 #6: Homer, Od. 10.393-4
TV O' &k pév peAéwv Toixes 0oV, ag molv Epuoe

baopacov ovAOuEVOV, T6 odLv Ttoge oTvia Kigkry:

1 Ich ziehe eti népios ("noch dumm") zu pais ("Knabe"); wird eti népios stattdessen zu physas gezogen,
ergibt sich: "... den er, als er noch dumm war [d.h. nun: als Kleinkind] entspriefien lie3". Auf die Ent-
scheidung zwischen diesen Alternativen kommt es hier nicht an.

2 Vgl. Patzer, 21993, 242.
3 Vgl. Patzer, 21993, 230 ff.

86



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Schadewaldt iibers.: ¢ "Da fielen ihnen die Borsten von den Gliedern, die vorher das bose

Kraut hatte wachsen lassen, das ihnen gereicht hatte die Herrin Kirke."

3.1.1.4. Daf$ es sich dabei um eine Einwirkung handelt, wird durch emphyd — statt bloffem
phyo — betont:

T ¢.3 #7: Homer, Od. 22.348
avToddatog O elul, Deog O¢ pol v dpoeotv olpag
navtolag Evépuoev

"Selbst-gelehrt bin ich; ein Gott hat mir vielfaltigen Gesang eingepflanzt"

Die Charakterisierung des Dichters als "selbst-gelehrt" (auto-didaktos) besagt wohl zunéchst,
daf3 der Dichter keinen Lehrer hatte, d.h. dafS er kein fremdes Repertoir (in diesem Sinne:
oimas) libernommen hat. Was heifit es dann aber, daff ihm sein Repertoir vielmehr von ei-
nem Gott "eingepfanzt” wurde? Es heifst wohl nicht, daf§ er es von ihm tibernommen hat.
Denn auch dann wiére er nicht "selbst-gelehrt". Was ihm der Gott "eingepflanzt" hat, ist also
kein fertiges Repertoir, sondern die Fahigkeit, durch eigene Dichtung und Nachdichtung ein

eigenes Repertoir hervorzubringen. 5

3.1.2. phyteuod : pflanzen

Ich nenne hier nur die einschlagigen Verwendungsfille bei Homer. In derselben Bedeutung
sind zahlreiche Verwendungsfalle bei Hesiod, Alkaios, Tyrtaios und spateren Autoren iiber-

liefert.

T c.3 #8: Homer, I1. 6.419-20
Ttepl O¢ mteAéag EPvtevoav
VOUDAL 0QE0TIADES KOLEAL ALOG atyLOXOLO.
"Ringsum pflanzten Ulmen die bergbewohnenden Nymphen, Tochter des Zeus, des
Aigishalters”

T ¢.3 #9: Homer, Od. 9.108

oUTe puTEVOLOLY XEQULV PLUTOV OVT AQOWOLY,

Die Kyklopen "pflanzen kein Setzling mit den Handen und ackern auch nicht."

T c¢.3 #10: Homer, Od. 18.359

alpaoldg te Aéywv kal dévdgea Hakpa GuTELWV;

Odysseus erhélt das Angebot, als Knecht zu arbeiten: "Steine fiir die Hecke zu sammeln

und grofie Biume zu pflanzen."

¢ Einzelheiten zur Kirke-Episode der Odyssee aber bei Rohdich 2003
5 Vgl. Patzer, 21993, 243.

87



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

3.1.3. phyo ("wachsen lassen") und phyteué ("pflanzen"): metaphorische

Verwendungen

3.1.3.1. Metaphorisch wird phyteud 6fters bei Homer, dann auch bei Pindar und gelegentlich

bei spateren Autoren im Sinn von "aushecken" oder "bewirken" verwendet; wenigstens eine

vergleichbare Verwendung von phyd ist zu vermuten.

T ¢.3 #11: Homer, I1. 15.134
avTAQ TOIG AAAOLOL KAKOV HEYQ TTAOL HUTEVOAL;
Hera wirft Ares vor, mit seiner Handlungsweise "allen anderen ein grofies Ubel zu ver-

ursachen"”

T ¢.3 #12: Homer, Od. 14.217-21
OTIOTE KQELVOLLLL AOXOVDE
avOQUG AQLOTNAG, KAKX DVOHEVEETTL PUTEVWY,
0V TIOTE oL SAVATOV TIQOTIOOOETO SUHOG AYT|VWQ,
AAAQX TIOAD MEWTIOTOG EMAAUEVOG EyXeL EAeoKOV
avde@V duopevéwy 6 Té ot eléele MddeoOL.
Eumaios berichtet von seinen Heldentaten: "Wenn ich fiir eine Lauer die besten Manner
auslas und den Feinden Schlimmes pflanzte: nie sah der mannhafte Mut mir dann den
Tod voraus, sondern anspringend als weit erster fafite ich den stets mit der Lanze von

den Feindesméannern, der mir mit den Fiien unterlegen war." (Ubers. Schadewaldt)

"Schlimmes pflanzen" — oder "aushecken" — (kaka phyteud) ist in der Odyssee fast eine stehen-

de Wendung, bes. auch, wie hier, fiir "einen Uberfall vorbereiten".6

T c.3 #13: Homer. Hymn. Auf Demeter , Vs. 8-11

..., OV HLOE DOAOV KAAVKWTIOL KOVET)

Tatax Ao BovAfoL xaotlopévn TIoAVDEKTT

Savuaotov yavowvta, oépag tote maoty idéoSat

aSavatols te Seolg 1dE Svnroic avSewmoLs:

Die Tochter Demeters wird auf eine blumenreiche Wiese gelockt, wo sie Hades entfiihrt:
"Diese Falle hatte Gaia (d.i. die Erde, als Gottin) spriefien lassen, der Entscheidung des
Zeus zugunsten des Allesempfangers (d.i. Hades) gefillig, eine staunenswerte, glanzen-

de, verehrungswiirdig anzusehen fiir unsterbliche Gotter und sterbliche Menschen."

Als Falle (dolos) dient die beschriebene Blumenwiese. Einerseits handelt es sich also (wie in

T c.3 #2) ganz wortlich darum, daff die Erde Blumen "wachen 1afit" (hier im Aor.: physe). An-

¢ Beachte dabei auch die zeitlichen Verhéltnisse: Ein Strauch wird gepflanzt — und dann steht er da.

Ebenso wird hier eine Falle gestellt — und ist gleichfalls da, bis sie zuschnappt (Hinweis von André
Siebert, 22.11.2011).

88



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

dererseits erinnert die Zusammenstellung physe dolon doch sehr an Homers kaka phyteud (s.o.
T c.3 #12) — und bedeutet demnach zugleich: "hat eine Falle gestellt".”

3.1.3.2. Daf3 phyteud nicht nur "pflanzen", sondern auch "zeugen" bedeuten kann, sahen wir
beildufig schon in der 2. Vorlesung (Anm. zu T c.2 #23). Das élterste Beispiel ist wohl der
folgende Ausschnitt aus dem Alkmene-Teil des Frauenkatalogs von Hesiod — daher viel-

leicht echt und vermutlich alter als die Parallelstelle im Hermeshymnos.®

T c.3 #14: Hesiod, Frg. 195 MW, 27-32 (= Scut. 27-32)
Tt O' AVOQWV Te VeV Te
AAANV untv Odawve peta poeotv, g da deototv
avdpdoL T AAPNoTNIOWY AONG dAKTOA PuTEVOAL
@ETo d' an' OvAVUTOLO, dDOAOV PeTL fuocodOopEVWY,
(pelpwv PrAotnTog Eulvolo Yuvatkog,
EvvOX10G
Marg (p. 475) libersetzt: "Der Vater der Menschen und Gotter aber / Wob einen anderen
Plan in seinen Sinnen, / Wie er Gottern und Menschen, die von Brot sich nahren, / einen
Wehrer des Verderbens pflanze. / Und brach auf vom Olymp, / Eine dunkle List zimmer-
te er bei sich, / Voll Verlangen nach der Liebe zu der wohlgegiirteten Frau, Nachtens."

Wenn man will, kann man phyteud auch hier schlicht (wie in #11 f.) als "bewirken" verstehen.

Aber die sexuelle Konnotation ist doch kaum unterdriickbar

3.1.3.3. Exkurs: Erst spater (seit Mitte des 5. Jh. dann oft) ist auch phyé fiir "zeugen" und "ge-
baren" belegt:

T c.3 #15: Aischylos, Frg. 273.2

1 0' 0]dev el pn) matéQ' avaotev[Toat

tov] ddvta kat pvoavia, TaviaAov Bliav,

elg oi]v e&xelAev aipevov yaov:

Werner (dort Frg. 152) {ibersetzt: "Sie kann nur dies bestdhnen, dafs ihr Vater, der / Sie

einst verméahlt hat und gezeugt hat, Tantalos, / In solche hafenlose Ehe sie verschlug.

7 Zur Datierung der sog. Homerischen Hymnen: Die ldngeren Stiicke der Sammlung werden meist
nach Homer und Hesiod, aber spétestens Mitte des 6. Jh. datiert. Nur beim Hermeshymnos ist mit
einer Entstehung gegen Ende des 6. Jh. oder in der ersten Halfte des 5. Jh. zu rechnen. Vgl. Faulkner
2011, 7 ff. (dagegen Tsantsanoglou 2011: friihes 6. Jh.)

8 Hymn. Hermes , 160-1: peydAnv oe matn)o €épvtevoe péopuvay / Svntols avSownowot kat aSava-
towot Qeotot. ("Zu grofler Sorge zeugte dich der Vater den sterblichen Menschen und den unsterbli-
chen Gottern.").

89



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.3 #16: Theognis, Vs. 429-31
Ddooar kat Spépat palov BEotov 1) poévag EoSAAG
Evépev: 0LdEIC T TOLTO V' EmePoaoato,
LTS 0OPEOV' EDNKe TOV APOVA KAK KAKOD ETOAGV.
Hansen {iibers.: "Leichter ist es einen Menschen zu zeugen und grofizuziehen als edle
Gedanken / ihm einzupflanzen; das hat noch keiner erfunden, / wodurch man den

Dummen verniinftig macht und den Schlechten zum Guten.

Dabei bezeichnet phyd meist den Beitrag des Vaters, manchmal im Unterschied zu tiktd fiir

denjenigen der Mutter, z.B.

T c.3 #17: Euripides, Alc. 290:

0 pvoag x1 [= kai1)] Tekovoa

"der (dich) gezeugt hat und die (dich) geboren hat", d.h. Vater und Mutter.
Aber tikté kann auch fiir die Leistung des Vaters stehen:

T c.3 #18: Euripides, Herc. 1367-8

@ TéKv', 0 PYoAG KAl TEKWV VUAG TATHQ

ATIWAECS'

"Thr Kinder! Ich, der Vater, der euch gezeugt und zur Welt gebracht hat, habe euch er-

mordet."

Einen klaren Beleg, dafd phyo fiir die Leistung der Mutter stehen kann, sehe ich nicht.” Aber

die die gemeinsame Leistung beider Eltern wird gelegentlich so bezeichnet:

T ¢.3 #19: Sophokles, Trach. 31-3:

Kadvoapev!? o1 maidag, ovg kelvog TOoTE,

YT 6Mws dpovEay EKTOToV Aafv,

OoTElQWV HOVOV TtROoEWE kaAapwv anal:

Deianeira iiber ihre Ehe mit Herakles (Ubers. Willige): "Wir zeugten ja auch Kinder, die
er dann und wann / so wie ein Landmann ein entlegnes Ackerfeld / beim Sden und beim

Ernten einmal nur gesehn."

Dafs sich Deianeira mit einem entlegenen "Acker" vergleicht, den der Mann nur zum "Séaen"

und "Ernten" besucht, entspricht einem in der griechischen Literatur verbreiteten Bild.!" So-

9 Ich habe filschlich Sophokles, O.T. 458: (Oidipous ist (€)& 1)g €dpv yvvaikog viog kai moow) fiir ein
solches Beispiel gehalten (vgl. Heinemann 2005a, 20n13). Aber wir haben hier nicht phyd, sondern
ekphyomai ("aus etwas aufkeimen" oder "... hervorgehen"). Das Woraus ist O.T. 458 die Mutter (ebenso
z.B. Sophokles, Aj. 1295; Euripides, Ion 542); aber es kann auch der Vater sein (z.B. Sophokles, Aj. 487;
Euripides, Phoen. 419).

10 = kol épvoapev.

1 vgl. Pindar, Pyth. 4.255; Aischylos, Sept. 754; Euripides, Or. 553.

90



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

weit ich bisher feststellen konnte, scheint die in diesem Vergleich liegende Herabsetzung der

Frau nur Sophokles aufgefallen zu sein.'

3.1.4. phyomai: wachsen, aufkeimen
3.1.4.1. Die Kyklopen miissen nicht pflanzen und ackern (s.o. T ¢.3 #9),

T c.3 #20: Homer, Od. 9.109-11

AAAX TA V' doTtapTa Kol dvrjpoTa mavTa pvovTal,

mwEoL kat keat N’ apmeAot, al te pégovoty

olvov €QLoTadPuAoV, kal opv ALog OBEOG déEeL

"... sondern das wéchst alles ungesét und ungepfliigt: Weizen und Gerste und Reben, die

einen Wein von grofien Trauben tragen, und der Regen des Zeus mehrt es ihnen." (Ubers.
Schadewaldt)

Ebenso "wachsen" Weidenzweige im homerischen Hermeshymnos sowie Blumen bei Sap-

pho und (metaphorisch) bei Solon:

T .3 #21: Homer. Hymnos Auf Hermes, Vs. 410
... TalL ®' V1O mMooot kata xSovog apa pLovTo
avToSev EUBOAADTV EoToappéVaL RAAATOL
Ol Te Kol maonow €1 AyoavAolot féecoty
"Eopéw PovAfot kAepidoovoc:
Weidenzweige, mit denen Apollon den jungen, des Rinderdiebstahls iiberfithrten Her-
mes gefesselt hat, "wucherten gleich ihm zu Fiifen unter dem Boden, / Schlangen und wi-
ckelten sich ineinander gleich auf der Stelle, / Schlangen sich auch ohne Miihe um die

Kiihe im Freien, / Ganz nach den Plinen des diebischen Hermes." (Ubers. Weiher)

T c.3 #22: Sappho (Frg. 143 LP =118 D.)
XoUoeoLd' EQEPLvIoL €T ALOVWV EHLOVTO

Treu iibersetzt: "und es wuchsen am Strande dort Wicken mit goldenen Friichten"

T c.3 #23: Solon, Frg. 4 West = Frg. 3 D., Vs. 35

(Evvouin, Vs. 32)

avatvel d' atng avdea puopeva,

Eine gute Einrichtung des Gemeinwesens (eunomia) "lalt die wuchernden Bliiten der

Verblendung (atés anthea phyomena) verdorrn und vergehn".*®

12Vgl. neben Trach 32 (s.0.) bes. auch Ant. 569 und O.T. 1257.
13 Ubers. in Anlehnung an Fréankel (Dichtung 255).

91



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

3.1.4.2. phyomai fiir "geboren werden" ist zuerst bei Theognis belegt (im 5. Jh. dann haufig):

T c.3 #24: Theognis, Vs. 425-8
TIavtwv pev pn povat EmxSoviolow aolotov’

pnd' €0elv avyag 0&£éog neAlov,
‘duvta d' Onws Wklota TOAaG "Aidao megnoal’

Kol KeloDat TOAATV YNV EMapnoapevov.
Hansen iibers.: "Am besten von allem fiir die Erdbewohner ist nicht geboren zu werden /
und nicht die Strahlen der blendenden Sonne zu sehen, / einmal geboren aber, so schnell
wie es geht die Tore des Hades zu durchschreiten, / iiber sich viel Erde zu hdufen und

dort liegenzubleiben."
Der Spruch ist vielleicht sehr alt; er wurde auch auf Homer zuriickgefiihrt:

T c.3 #25: Certamen Homeri et Hesiodi, Vs. 77-79

‘Opmeog:

QOXMV HEV 1] pUvaL EmxSovioloy agLotov,

dUvTa d' Buwe wkloTa MOAaG "Adao mepnoat.

"Homer: / Gar nicht erst geboren zu werden ist fiir die Erdbewohner das Beste, / ist man

aber geboren, schleunigst die Tore des Hades zu durchschreiten.”

Beachte: Der Aorist charakterisiert hier das Geborenwerden (phynai, Vs. 425 bzw. 78) nicht

als vergangenes, sondern als punktuelles Ereignis.

3.1.5. pephyka und (seltener) ephyn :" gewachsen sein.

3.1.5.1. Botanisches — z.B. eine Pappel und ihre Aste; ein Olbaum. Ich notiere hier nur zwei

altere Beispiele fiir diese seit Homer iibliche Verwendung.

T c¢.3 #26: Homer, I1. 4.482-6

00' &v kovinoL xapal méoev atyelQog we

1 0& T &v elapevr) éAeog peyaAolo mepuket

Aeln, atag té ot 6Lot €T akQoTATY TtepvAOL

TV HéV ' AQUATOTITYOG Ao aiSwVL odNow

eEéta,

Ein vom Speer getroffener Krieger "fiel in den Staub zu Boden gleich einer Pappel, / Die
in der Niederung gewachsen ist in einem grofien Sumpfland, / Glatt, nur ganz oben sind
ihr die Zweige gewachsen; / Die aber schlug ein Wagenbauer heraus mit dem braunroten
Eisen, ..." (Ubers. Schadewaldt, mit Korr.s)

14 Perf. bzw. Aor. zu phyomai.

15 Schadewaldt hat "wachst" und "wachsen" fiir pephykei und pephyasi

92



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c¢.3 #27.: Homer, Od. 23.190

Qapvog éduv TavopuAdog EAaing €oreog Evtog,

"Ein Stamm, ein blitterstreckender, von einem Olbaum, war in dem Gehege gewachsen,
(Ubers. Schadewaldt, mit Korr.¢)

3.1.5.2. Hervorragende Korperteile wie Horner und Kopfe:

T c.3 #28: Homer, I1. 4.109

TOU KE€QA €K KEPAATIG EXKADEKADWOA TTEPUKEL

Einem Bock sind "die Horner am Kopf sechzehn Handbreit lang gewachsen" (Ubers.
Schadewaldt)

T ¢.3 #29: Hesiod, Theog. 151-2
KepaAatl 0¢ EkAOTE TEVTIKOVTA
€€ opwv eémédukov €t otBagoiot péAecoy:
Uber drei Riesen: "Und Haupter waren jedem / Fiinfzig aus den Schultern gewachsen, /

{iber den machtigen Gliedern." (Ubers. Marg)

3.1.5.3. Auch das Altern kann als Wachsen — und daher das Alter als dessen Resultat: als

Gewachsen-Sein aufgefafSt werden:

T ¢.3 #30: Homer. Hymn. Auf Hermes , Vs. 125
TIOAVXQOVIOL TTEPVATL
Rinderhdute, die der junge Hermes aufspannte, sind inzwischen "uralt geworden".

Dementsprechend wird physis spater auch im Sinne von "Alter" verwendet.”

3.1.5.4. Bei Solon und Alkaios finden wir die dltesten Beispiele fiir einen kopulativen Ge-

brauch von ephyn und pephyka:

T c.3 #31: Solon, Frg. 33 West (= Frg. 23 D.), Vs. 1
ovk édpu LoAwv Padvdowv ovdE BovAnjels avrio
In den Augen seiner Zeitgenossen "ist" Solon, weil er die Tyrannis verschmaht, "kein

griindlich denkender und wohlberatener Mann"

Nach Thimme (1935, 18) und Patzer (21993, 259) zeigt ephy an, dafs von aus Geburt und Wachs-
tum resultierenden Merkmalen die Rede sein soll. Ich sehe das nicht: Die Rede ist von stabilen

Merkmalen; tiber deren Zustandekommen wird nichts gesagt.

16 Schadewaldt hat "Busch" fiir thamnos ("Stamm") und "wuchs" fiir ephy ("war gewachsen").

17 Vgl. Sophokles, Ant. 727: tnAwovtog v Gpvowy, ders. O.C. 1295: pvoet vewrtegog, Euripides, ElL

"o

338: véog mepurawg - "(erst) so alt”, "jiinger" bzw. "jung von Geburt".

93



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.3 #32: Alkaios, Frg. 298.5 LP (hier zit. nach Treu 31980, 6)

[TaAAadog , & Séwv [dvdoeo]ot SeooVAaTL TEVTWY [TTKEO]TATA pakdQwV Ttéduke
Athene "ist in ihrer Art" unter allen Gottern diejenige, welche Frevler "am bittersten”
straft .

Wiederum sehe ich keinen Hinweis darauf, daf3 pephyka etwas anderes als — geméf3 (b), siehe

oben 2.3.2. und 2.3.3.5. — ein stabiles Merkmal anzeigen soll.’®

3.1.5.5. ephyn und pephyka fiir "geboren sein" sind zuerst bei Theognis belegt (dann haufig

seit Mitte des 5. Jh.; bes. auch mit Gen.: "von jemandem gezeugt bzw. geboren sein"):

T c.3 #33: Theognis, Vs. 801-4
Ovdeic avSpwnwv oUT éooetal oUte TEPUKEV
GoTic Taov adwv dvoetal el Adew:
0VdE Yo 0¢ SVNTOLOL KAl ASAVATOLOY AVACUEL,
Zebg Koovidng, Svnroic maowv adetv dvvatat.
"Unter den Menschen wird es keinen geben, und es ist noch keiner geboren, / der alle zu-
friedenstellen kann, bevor er in den Hades fahrt; / Nicht einmal der, der Menschen und
Gotter beherrscht, der Kronide / Zeus, vermag alle Sterblichen zufriedenzustellen.”

(Ubers. teilw. nach Hansen).

Beachte: pephyken (Pf.) steht hier im Kontrast zu essetai (Fut.), die Betonung liegt auf der Zeit-

stufe.

3.1.6. phyton : Setzling, Pflanze, Gewichs

Nur gelegentlich dient phyton gelegentlich als Bezeichnung fiir etwas, das von der Erde

"hervorgetrieben" wird, z.B.

T c.3 #34: Homer. Hymn. Auf Apollon, Vs 55
... oUT' & vt poela Pvoelg

"

Die Gottin Leto sagt zu der Insel Delos: "... auch wirst du nicht zahllose Pflanzen wach-

sen lassen"

Typischerweise bezeichnet phyton vielmehr etwas, das in die Erde "gepflanzt" worden ist:
einen "Setzling" im Unterschied zu aufgegangenem Saatgut, einen Strauch oder Baum im
Unterschied zu Getreide — z.B.

18 Ebenso z.B. bei Theognis, Vs. 1072 (=214): Kyrnos soll sich mit seinem Temperament seinen Vereh-
rern anpassen, wie diese jeweils "sind" (... cvppioywv ogyrnVv olog ékaotog €pv) — Nach Thimme
(1935, 18) zeigt ephy an, dafl das jeweilige Temperament (orgé) der Verehrer "letzten Endes auf der
Geburtsanlage beruht". Ich sehe das nicht.

94



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.3 #9: Homer, Od. 9.108 (s.0.)
ovTe PUTEVOLOLY XEQOLV PUTOV OVT' AEOWOLV,

Die Kyklopen "pflanzen kein Setzling mit den Handen und ackern auch nicht."

T ¢.3 #35: Homer, I1. 14.121-3

"AdprioTolo O Eynpe Juyatewv, vaie dE dwpa

advelov BLotolo, &ALg d¢ ol noav apovat

mwEoPOEOL, TToAAOL OE PutwV Eoav dpxatot audlc,
Diomedes iiber seinen Vater: "Von des Adrastos Tochtern nahm er eine zur Frau und
bewohnte / Ein Haus, reich an Lebensgut, und hatte Felder genug, / Weizentragende,

und viele Girten waren rings mit Baumen." (Ubers. Schadewaldt)

An der urspriinglichen Wortbedeutung orientiert sich dann die Verwendung von phyton bei

Archilochos — aber ohne pflanzlichen Kontext.

T .3 #36: Archilochos Frg. 67 West, Vs. 3-4 (= Frg. 42 D.)
€09ANV Y AAANV olda TotovTov GuTOL
tnow
"Denn ich weif$ ein ausgezeichnetes anderes Heilmittel fiir ein solches Gewachs"
In einem Scholium zu Theokrit wird dies als Beleg dafiir zitiert, da$ "auch Archilochos phy-

ton ("Gewdchs") fiir phyma ("Geschwiir") sagt".1?

Spéter (seit dem 5. Jh. hdufig belegt) steht phyton allgemein fiir "Pflanze". Dieser Sprachge-

brauch wird hier nicht weiter dukomentiert.

3.1.7. physis und phyé : Wuchs und Gestalt, bald vermutlich auch Charakter

3.1.7.1. Wie phyton als Resultat auf das "Hervortreiben" (phyd) und "Anpflanzen" (phyteud), so
scheinen physis und phyé als Resultat auf das "Wachsen" (phyomai) bezogen zu sein. Bei Ho-
mer und Hesiod wird durch diese Worter der "Wuchs" eines Lebewesens angezeigt.’ Im
einzigen Verwendungsfall von physis (Od. 10.303, s.u. #37) handelt es sich dabei um ein
Kraut (pharmakon), in den zahlreichen Verwendungsféllen von phyé hingegen um Menschen
und Gotter (z.B. II. 1.115, Od. 6.16, s.u. #38 £.).

19 Ich muf hier offenlassen, ob Archilochos auch phyma in dieser Bedeutung verwendet. Vgl. Frg. 136
Bgk.: dOpa pnolwv petald ("eine Geschwulst zwischen den Schenkeln"); die entsprechende Stelle bei
West (Frg. 66) hat aber nur: unowv petav. — Zu dieser Stelle auch Matin und Primavesi 1999, 236 f.

2 In demselben Sinne spater: physis in den meisten Verwendungsfallen bei Aischylos, z.B. Ch. 281 (s.o.
T c.2 #3; vgl. Heinimann 1945/80, 92n5); physis und (in einigen Verwendungsfallen) phya bei Pindar.
Dann auch z.B. im Sisyphos-Fragment (von Euripides oder Kritias, DK 88 B 25.19; s.u. T c.4 #41): pvowv
Qelav popwv, d.h. "gottliches Aussehen tragend" — nicht, wie bei Jaeger (1953, 43n44 [S. 234]), "die
gottliche Natur ... bewegen[d]".

95



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T ¢.3 #37 (=T ¢.2 #2): Homer, Od. 10. 302-6

ws apa pwvroag oge paguaxov 'AQyeipovtng

€K yaing éovoag Katl pot oy avtoL €dete.

Olln pev péAav éoke, yaAaxtL d¢ eliceAov avog:

HAL € v kKaAéovat Seol, xaAemov d€ T oguooey

avdaot ye dvnroior Seol dé e mavTa duvavtal.

Schadewaldt {ibersetzt: "Als er so gesprochen hatte, reichte er mir das Kraut, der Argos-
toter,?! nachdem er es aus der Erde gezogen hatte, und wies mir seinen Wuchs: schwarz
war es an der Wurzel, aber der Milch vergleichbar war die Bliite, und Moly nennen es die

Gotter. Schwer ist es fiir sterbliche Manner zu ergraben, die Gotter aber konnen alles."

Die Rede ist vom Wuchs und der sichtbaren Gestalt der Pflanze.? Die von Naddaf und Gloy
vertretene Meinung,? durch physis werde hier nicht nur der "Wuchs" der fraglichen Pflanze,

sondern auch ihre magische Wirkung angezeigt, ist m.E. haltlos.?*

T c¢.3 #38: Homer, I1. 22.370-1
... dMMoavto Puny kat eidog aynTov
“Extogog:
Die Griechen "staunten iiber den Wuchs und das bewundernswerte Aussehen des (sc. ge-
toteten) Hektor".

T ¢.3 #39: Homer, Od. 6.16: Nausikaa ist
aSavatnot punv kati €idog 6poin

"... an Wuchs und Aussehen den Unsterblichen gleich".

3.1.7.2. Dieser unterschiedlichen Anwendung von physis und phyé diirfte aber keine allge-
meine Regel entsprechen.?> Schon bei Homer kann das zu phyé gehorige Adjektiv euphyés

("gut gewachsen", "wohlgestalt") ebenso auf Baume wie auf die menschliche Korperteile

angewandt werden:

T c.3 #40: Homer, I1. 21.242-3
... tteAénv €Ae xepotv

evPLEn HEYAAN V!

21 D.i. der Gott Hermes.
2 Vgl. Patzer 21993, 252; Holwerda 1955, 63.
2 Vgl. Naddaf 1992, 14; ders. 2005, 13 £.; Gloy 1995, 27.

2 Vgl. Rohdich 2003, 7n32 sowie andeutungsweise Mannsperger 1969, 13 zu entsprechenden Ausfiih-
rungen bei Burger, Les mots de la famille ¢pvw en grec ancien, Paris 1925, p. 47.

% Anders Patzer 1939/93, 252 ff. — Dazu auch Holwerda 1955, 3 f. und 104 ff. sowie Mannsperger 1969,
16 ff.

96



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Achilleus "ergreift mit den Handen eine gutgewachsene, grofie Ulme" (und rettet sich so

aus einem reiffenden Fluf).

T c.3 #41: Homer, I1. 4.146-7
..o HLEAVIMV alpaTt punot
evdLéec kvnpal Te 10& oPvoa KAA' DTtévepDe.
Dem Menelaos werden "gefarbt vom Blut die Schenkel / Die gutgewachsenen, und die
Schienbeine und die Knochel, die schonen, darunter”. (Ubers. Schadewaldt)

3.1.7.3. Bereits in der Lyrik des 7. Jh. scheint phyé — wie spater oft physis — im Sinn von "Cha-
rakter" verwendet zu werden. Wo Semonides die Launen einer Frau mit der wechselhaften
phyé des Meeres vergleicht, 1afst sich phyé zwar auch im Sinn von "Aussehen" verstehen, aber

"Charakter" macht viel mehr Sinn:26

T c.3. #42: Semonides, Frg. 7 West (sog. Weiberiambos), Vs. 37-42
WOoTEQ VAAATTA TOAAGRKIG HEV ATQEUTIS

€0TNK', AMUWV, XAoUa vauTNow HEYQ,

Vépeog €v N, MTOAAAKIS D¢ patvetat
0 BauKTUTIOLOL KUHAOLY GOQEOLEVT).

TavTNL LAALOT' €ouKe TOLUTH YLUVN

o0QYN V" Punv d¢ moévTog aAAoinv éxeL.
"So wie die See oft unbeweglich stille steht / harmlos und fiir den Schiffer eine grofse Lust
/ zur Zeit des Sommers, aber oft dann wieder tobt / gewaltig strohmend mit der Wellen
lautem Schall: / ihr 1afst am ehsten sich vergleichen solch ein Weib / mit ihren Launen;
das Meer hat eine wechselhafte?” Natur" (Ubers. Frankel, Dichtung 233; mit Korr. in Vs.
42)

Ebenso wohl auch:

T c.3 #43: Archilochos, Frg. 25 West, Vs. 1-2 (Vs. 2 = Frg. 41 D.)
...]TIc dvowmov pun,
AAA' GAAOC AAAWL KQEDIMV lalveTat.

"

.. (?) ... des Menschen Natur,? / sondern jeder warmt sich mit anderem in seinem Her-

"

zen.

2 In der Ubersetzung belasse ich Frankels "Natur" — als neutralen Ausdruck, dessen Bedeutung sich
erst aus der angegebenen Erklarung ergibt.

27 Oder: "keine andere", mit ovk dAANV statt dAAoinv (Edmonds, Loeb). — Frankel (31969, 233n5) will
den — zweifellos harten, durch d¢ betonten — Subjektwechsel in Vs. 42 vermeiden und hélt movtog fiir
verderbt. Ich sehe die Verderbnis nicht.

28 In der Ubersetzung schreibe ich wieder "Natur", — als neutralen Ausdruck, dessen Bedeutung sich
erst aus der anschliefenden Erklarung ergeben soll.

97



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Nach Mannsperger (1969, 286 f.) wird phyé hier "polemisch gebraucht: ... es gibt keine ein-
heitliche phyé des Menschen ..."". Sofern eine Entsprechung von phyé ("Natur") und kardié

("Herz") unterstellt werden kann, steht phyé wohl fiir "Charakter".

3.1.8. Komposita und weitere Ableitungen,

Darunter sind: Adjektive wie euphyés ("wohlgestalt"), autophyés ("von selbst gewachsen"),
prosphyés ("angewachsen”, "an etw. befestigt', dazu unten #49) usf.; schliefSlich phylon

("Stamm", "Sippe") in vielfdltiger, teils auch stereotyper Verwendung.

3.2. "Wachsen" und "Festsitzen"
3.2.1. Organisch gewachsener Zusammenhang

Patzer (21993, 222 f.) hat die Bedeutung dieses Vokabulars auf die "Urerscheinung" des
"pflanzliche(n) Hervorbringen(s) oder Hervorgehen(s)" zuriickzufiihren versucht; bei "Uber-
tragung" in andere Bereiche werde in diesen "die Urerscheinung des [sc. pflanzlichen]

Wachsens wiedererkannt" und der "Ubertragungsbereich” entsprechend "ausgelegt" 2

Zunachst mochte ich anmerken, daf8 sich die urspriingliche Bedeutung von phy- (auch nach
Patzer) keinesfalls auf ein spezifisch pflanzliches, sondern allenfalls auf ein im allgemeine-
ren Sinn organisches Sich-Ausbilden bezieht; fiir dieses sind die Erscheinungen des Pflanzli-
chen vielleicht insofern paradigmatisch, als das Aufkeimen von Gras und Krdutern aus der
Erde (also deren Entstehen) mit der Bildung von Bldttern an einem Ast oder von Haaren
und Hornern an einem tierischen (oder menschlichen) Leib, nicht aber mit der Zeugung o-

der Geburt eines Tieres oder eines Menschen vergleichbar ist.

Sofern Patzers These etymologisch begriindet wird, ist sie hier nicht zu erértern. Die Frage
ist vielmehr, was sie fiir die Interpretation der nachweisbaren Verwendungsfalle dieses Vo-

kabulars leistet.

Daf3 irgendwo "eine Pappel ... gewachsen ist (pephykei)",** besagt bei Homer nur, daf8 sie

dort steht (bis sie gefallt wird). Ebenso heifst es in der Odyssee:

T c.3 #44: Homer, Od. 5.63-4

VAN d¢ oméog dudl mepvkel tnAeSowoa,

KAN901 T' alyelpds e kat eDWONG KLTIAQLOTOG;

"Um die Hohle herum ist ein Wald gewachsen, kraftig sprossend: Erle und Pappel und
auch die wohlduftende Zypresse." (Ubers. ab "kriftig ...": Schadewaldt)

2 Vgl. zu Patzer auch Holwerda 1955, 3 f. und 104 ff. sowie Mannsperger 1969, 16 ff.
30 Homer, II. 4.483, s.0. T #26.

98



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.3 #45: Homer, Od. 10.87-8

.. &g Aléva ... NASopev, OV méQL TTéToN

NAiPatog TeTOXNKE DIAUTIEQEG APPOTEQWIEV.

Odysseus erzdhlt: "... wir kamen in den ... Hafen ..., um den sich rings sich der Fels hin-

zieht, steil aufsteigend, fort und fort auf beiden Seiten"

T c.3 #46: Homer, Od. 14.5-6

... VAT

VYA d€dUNTo ...

Rings um die Hiitte des Eumaios ist ein "hoher", d.h. hoch eingefriedeter,®! Schweine-

pferch "errichtet".

Wir erfahren jeweils, daf$ sich an der angegebenen Stelle etwas befindet: ein Wald, ein Fels,
ein Pferch. Wir sollen sogleich aber auch erfahren, wie es zustandegekommen ist, daf8 sich
dort diese Gegenstédnde befinden: Der Wald ist dort gewachsen (pephykei), der Pferch wurde
gebaut (dedméto), und der Fels ist halt da (tetychéke). Wenn sie durch keine Erzahlung er-
ganzt wird, ist diese Auskunft ziemlich banal, denn Wélder oder Biume (auch Kulturpflan-
zen, vgl. Od. 7,114 und 128) konnen nirgendwo sein, ohne dort "gewachsen" (gegebenenfalls
vielleicht: "angeplanzt worden") zu sein; ebenso miissen Gebdude dort, wo sie sich befinden,
errichtet worden sein; Felsen waren vielleicht immer schon da (aber man weifs das nicht
recht, vielleicht gibt ein Mythos bessere Auskunft). Einerseits betont pephykei, im Gegensatz
zu dedméto und tetychéke), also die Eigenheit von Wéldern und Baumen, dort, wo sie sich
befinden, "gewachsen" zu sein. Andererseits wird aber gerade deshalb durch pephykei tiber
den Wald (und ebenso durch dedméto iiber den Pferch und durch tetychéke tiber den Fels) gar
nichts anderes gesagt, als dafs er dort steht: verwurzelt und, aufier wenn man die Bdume

fallt, unverriickbar.

Wenn phy- an Pflanzliches denken ldfit, dann von vornherein (und nicht nur iibertragener-
weise, wie Patzer meint; vgl. 21993, 235 £.) auch an diese charakteristische Unverriickbarkeit,
die es freilich mit allem Organischen teilt: Ebenso fest, wie ein Baum in der Erde wurzelt,
sitzen dem Widder die Horner auf dem Schadel (II. 4,109, s.o. #28) und den Riesen die K&pfe
auf den Schultern (Hesiod, Th. 152, s.o0. #29).

3.2.2. Unlésbare Befestigung

Es ist aber nicht ausgeschlossen, dafl pephyka von vornherein fiir dieses Festsitzen steht, ohne
daf3 dabei iiberhaupt an einen organisch gewachsenen Zusammenhang gedacht werden

miifSte.

31 Vgl. Richter 1968, 27n151; insgesamt ebd. 25 ff.

99



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Daf3 phy- bereits bei Homer eine unldsbare, aber durchaus nicht organische Verbindung an-

zeigen kann, zeigt die Verwendung von prosphyomai und prosphyés:

T c.3 #47: Homer, Od. 12.433
TQ MEOTHUG EXOUNV WG VUKTEQIG

Odysseus "hangt festgeklammert wie eine Fledermaus" an einem Baum.

T c.3 #48: Homer, I1. 24.213
TOU €y HEOOV T)TtaQ EXOLLLL E0DEUEVAL TEOOPDTA
Hekabe mochte dem Achilleus (der ihren Sohn Hektor getotet und seinen Leichnam ge-

schiandet hat) "festgebissen mitten in der Leber hdngen und sie fressen".

T c.3 #49: Homer, Od. 19.58
KAlomv ... v mote téktwv moing ' TkuaAlog kal Vo ETVLV TOOLV TKE TTEOTPUE' €€
avtne.®?

An einem Sessel ist "ein Fufsschemel ... befestigt".
Auffallig ist schliellich auch der Gebrauch von emphyomai in stethenden Wendungen wie

T c.3 #50: Homer, I1. 6.253 u.0.
&v T oot ol U xetol €mog T Edat’ €k T ovopale.
Schadewaldt {ibers.: "... wuchs ihm ein in die Hand, sprach das Wort und benannte es

heraus ..."

T ¢.3 #51: Homer, Od. 24.410 (cf. ebd. 10.397)
&v xelpeoot pvovro.

"sie wuchsen ein in die Hande" (Schadewaldt: sie "legten ihre Hande fest in die seinen").

T ¢.3 #52: Homer Od. 1,381 u.0.
00a¢ év xeideot puvteg TnAépaxov Savpalov.
"sie wuchsen sich mit den Zdhnen in den Lippen ein" — d.h. sie bissen sich auf die Lippen

— "und staunten tiber Telemachos".

Worauf es hier ankommt, ist wieder der feste und liickenlose Zusammenschluf3. Durch die-
sen wird aber kein organischer Zusammenhang hergestellt, als waren die Hande miteinan-
der und die Zdhne mit den Lippen verwachsen. Vielleicht ist es sogar richtiger, emphyomai
nicht durch "einwachsen", sondern durch "sich einpflanzen" wiederzugeben: Die Zdhne
werden in die Lippen wie ein Pfosten in die Erde gerammt; die Hinde werden ineinander

versenkt — und der Schemel wird an den Sessel gediibelt (?).

Die Rede ist von einer Verbindung, bei nichts wackelt: Das eine kann nicht bewegt werden,

ohne daf3 das andere mitbewegt, und es kann nicht festgehalten werden, ohne dafS auch das

32 Diese Stelle erwahnt Patzer (21993, 235 £.) leider nicht. -- Ich verstehe £ avtrg nicht! ###

100



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

andere festgehalten wiirde. Wenn ich einem Ziegenbock die Hornern festhalte, fixiere ich
auch seinen Kopf. Und ebenso bei dem Sessel: wenn ich die Fufibank festhalte, bewegt der

ganze Sessel sich nicht.

3.2.3. Resumé

Die Frage nach einer Grundbedeutung, auf die sich die Verwendung von physis und des
zugehorigen Vokabular zuriickfithren ldfst, mufS hier nicht abschlieflend beantwortet wer-
den. Sie ist hier nur insofern relevant, als eine solche Zuriickfithrung zum Verstandnis der
beobachtbaren Verwendungsweisen des einschlagigen Vokabulars und zur Erkldrung ihrer
Entwicklung beitragen kann. Soweit ich sehe, ist ein solcher Beitrag nicht zu erwarten.
Schon die alteste Begriffsgeschichte (Homer bis ca. Ende des 6. Jh.) 1af$t sich nicht zwanglos
unter Zugrundelegung einer einzigen Grundbedeutung, entweder

(a) als Bezeichnung fiir "Wachstum" und "Werden" (sowie fiir deren Ursprung bzw. Re-

sultat), oder

(b) als Bezeichnung fiir "Wesen" und stabile Beschaffenheit,
erkldren: Das einschldgige Vokabular verweist zwar in den meisten Verwendungsfillen ge-
maéf (a) auf Wachstum und Werden. Aber in einer Reihe von Verwendungsfillen beschreibt
dieses Vokabular geméf3 (b) stabile Zusammenhénge, ohne daf3 deren Zuriickfithrung auf
Wachstum und Werden angezeigt wiirde. Es empfiehlt sich daher, bei der Rekonstruktion
der Begriffsgeschichte von physis von vornherein mit beiden Grundbedeutungen — zu rech-

nen.

101



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

4. Die sog. Vorsokratiker — I. "Ursprung" und "gewordenes Wesen" der

Dinge: Die iiberlieferten Verwendungsfille des einschlidgigen Vokabulars

Die friihe griechische Philosophie — die Lehren der sog. Vorsokratiker! — wird seit Ende des
5. Jh. unter der Themenbezeichnung "tiber Natur" rezipiert. Vermutlich ist diese Themenbe-
zeichnung nicht so alt ist wie die Lehren, die sie beschreibt.? Aber sie ist nicht ganz unzutref-
fend; tatsachlich ist "Natur" ein aufschlufSreiches Stichwort fiir das wissenschaftstheoretische
Programm der vorsokratischen Kosmologien.® Ich beginne mit einer Sichtung der Verwen-

dungsfalle des einschlagigen Vokabulars.

Abgesehen von einem eher belanglosen, iiberdies sehr unsicher {iberlieferten Verwendungs-
fall bei Anaximander,* ist das einschlagige Vokabular im vorsokratischen Corpus zuerst bei
Xenophanes, Heraklit und Parmenides nachweisbar. Kahns Vermutung einer gemeinsamen
Quelle im "Milesischen Prototyp der griechischen Philosophie” ist nicht unplausibel,® aber
auch nicht {iberpriifbar. Bei Xenophanes haben wir je einen Verwendungsfall von phyé und
phyomai sowie einen Verwendungsfall von pephyka im kopulativen Gebrauch,® bei Heraklit
fiinf (z.T. zweifelhafte) Verwendungsfille von physis,” dann diverse Verwendungsfille des

einschldgigen Vokabulars bei Parmenides und spéteren Autoren.

4.1. Xenophanes; Vorbemerkung zu Heraklit

4.1.1. Der erwdhnte Verwendungsfall von pephyka ist zwar insofern aufschlufireich, als Xe-
nophanes hier den durch den Naturbegriff angezeigten Anspruch, traditionelle Auffassun-

gen zu korrigieren, betont:

T c.4 #1: Xenophanes, DK 21 B 32
v T “Towv kaAéovot, védog kal TovTo TEPUKE,

TtopPpVEEOV Kat Potvikeov kat XAwQov déodaL

1 "Vorsokratiker" ist eine konventionelle Sammelbezeichnung fiir diejenigen Philosophen, deren
Fragmente seit Diels unter diesem Titel publiziert werden. Die Bezeichnung ist bekanntlich irrefiih-
rend, da sie eine unrichtige Chronologie — und wichtiger noch: eine fragwiirdige Periodisierung —
unterstellt.

2 Vgl. im nachsten Kapitel vor allem Abschnitt 5.4.
3 Vgl. im tibernachsten Kapitel vor allem Abschnitt 6.1.
¢ DK 12 A 10 (KRS Nr. 121): periphyénai ("um ... herumwachsen" wie eine Rinde).

5 Vgl. Kahn 1960, 4: Der Begriff physis gehort zu einem "common body of ideas", den Parmenides,
Heraklit und ihre Zeitgenossen dem "Milesian prototype of Greek philosophy" entnommen haben.

¢ DK 21 B 38 und B 29 (s.u. #2 f.) sowie B 32, s.u. #1.
7DK22B 1, B 106 (dub.), B 112 (dub.), B 123 sowie Pap. Derveni col. IV. 7; s.u. 4.12.

102



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

DK iibers.: "Und was sie Iris benennen, auch das ist seiner Natur nach nur eine Wolke, /

purpurn und hellrot und gelbgriin zu schauen."

Aber dabei bleibt die Bedeutung von pephyka — bzw. von physis, sofern namlich pephyka =
physin estin — eher unbestimmt. Zweifellos ist die Rede davon, was der Regenbogen "tatséch-
lich ist", ndmlich nicht die durch den Gotternamen Iris angezeigte Gottheit, sondern eine
farbige Wolke. Durch den Naturbegriff wird also jedenfalls eine Erklarungsart angezeigt, die
traditionelle Erklarungen korrigiert. Aber Xenophanes gibt keine Auskunft dariiber, ob die-
se Korrektur durch Zuriickfithrung auf Ursprung und Werden oder nach einem anderen

Kriterium erfolgt.

4.1.2. In den Verwendungsfallen von phyo und phyomai sehe ich keine Anspielung auf ein

solches Programm:

T c.4 #2: Xenophanes, DK 21 B 38

€L un XAwQEov Epuoe Seog péAL TOAAOV EPaokov

YAVooova obka éAeoSat

"Hatte Gott nicht den gelblichen Honig entstehen lassen, wiirde man meinen, die Feigen

seien viel stifer.” (Ubers. Mansfeld, mit Korr.)

Honig ist nichts, was "wéchst" oder von selber entsteht; und er wird auch nicht von Gott,
sondern von Bienen gemacht. Das gilt erst recht, wenn man bedenkt, daf Xenophanes jede
anthropomorphe — und {iiberhaupt jede anschauliche — Gottesvorstellung zuriickweist (DK
21 B 11-16, 23-26). Gottes Beitrag zur Produktion von Honig kann nur darin bestehen, dafs er
die Bienen Honig machen und den Honig somit "entstehen lafst". Entsprechende Verwen-
dungsweisen von phyo sind seit Homer im Hinblick auf organische, bes. pflanzliche Ent-
wicklung belegt (s.0. 3.1.1.3.). Dieser Bezug ist hier entfallen; wie phyteud seit Homer (s.o.
3.1.3.1.), scheint phyo in einem metaphorischen Sinne verwendet zu werden. Aber vielleicht
wird die Metapher auch gar nicht mehr gehort; phyé muf hier gar nichts anderes als schlicht

"entstehen lassen" bedeuten.

T c.4 #3: Xenophanes, DK 21 B 29

Y1 kat VdwE mavt' €09 boa yivovt(at) NdE pvovtat.

"Erde und Wasser ist alles, was wird und wachst."
Ahnlich wie in Frg. 38 ist hier nicht ganz klar, ob bei phyomai an organisches Werden und
Wachsen — und dementsprechend bei gignomai an nicht-organisches Entstehen, z.B. der in

Frg. 30 genannten "Wolken, Winde und Strome" — gedacht ist. Es laf3t sich nicht ausschlie-

Ben, dafd phyomai hier vielmehr gleichbedeutend mit gignomai ist.

4.1.3. Auch bei Heraklit ist die Bedeutung von physis kaum direkt aus den {iberlieferten
Fragmenten ersichtlich. Kirk (21962, 228 ff.) hat deshalb Heraklits Zeitgenossen und Nach-

103



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

folger zum Vergleich herangezogen. Sein Resumé, dafs physis bei den Vorsokratikern nicht
"growth", sondern "real constitution" bedeutet, bestatigt sich m.E. aber nicht: Vielmehr 14fst
sich die Bedeutung von physis an einigen Stellen direkt durch "Ursprung" und "Wachstum"
angeben; wo physis so etwas wie "real constitution" oder "Wesen" bedeutet, ist in der Regel
von einem "gewachsenen Wesen" oder von einer Beschaffenheit die Rede, die durch das

Hervorgegangensein aus einem "Ursprung" bedingt ist.

Ich beginne die Sichtung der einschlédgigen Verwendungsfille bei Parmenides und komme

auf Heraklit erst am Ende des Kapitels zuriick (s.u. 4.12.).

4.2, Parmenides

Die einschldgigen Verwendungsfille sind:

e  Frg. 8.10, 10.6 und 19.1: phyomai im Aorist (aber nicht als Kopula);
e  Frg. 10.1, 10.5 und 16.3: physis.

Ich diskutiere zundchst Frg. 10.

4.2.1. Frg. 10

Parmenides beginnt den kosmologischen Teil seines Gedichts (oder einen Abschnitt dessel-

ben) mit folgender Themenankiindigung:

T c.4 #4: Parmenides, DK 28 B 10

elon d' aiSeplav te Vo ta T év aidépL mavTa

onpata Kol kaSapag evayéog rjeAiolo

AopTadOg €Y' aidnAa kol OmToSev Eeyévovto,

éoya te KUKAWTIOG TtevoT) Tegidorta oeArvng

5 xal pLOLY, EBNOELS OE Kol 0VEAVOV AUDIS EXxovTa

év9ev [pév yag] édu te kal ¢ pLv dyovo(a) €médnoev "Avaykn

melpat' ExeLV AOTEWV.

"Kennenlernen sollts du:

(1) das Zustandekommen des Athers (aitheria physis, Vs. 1) und alle Zeichen im Ather,?

(2) der reinen Fackel der klaren Sonne blendendes Wirken (erga, Vs. 3) und woher sie
[namlich die Sonne und die "Zeichen im Ather"] entstanden sind (hoppothen exegenon-
to, Vs. 3),

(3) das herumwandernde Wirken (erga, Vs. 4) des runddugigen Mondes, und sein Zu-

standekommen (physis, Vs. 5);

8" Ather": aithér, d.i. der klare Himmel iiber den Wolken (vgl. Kahn 1960, 140 ff.).

104



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

(4) und kennenlernen wirst du schliellich auch den rings umfassenden Himmel, woher
er entstand (enthen ephy, Vs. 6) und wie (oder daf3: hds, Vs. 6) ihn die Zwangslaufig-

keit (ananké, Vs. 6) lenkte und fesselte, die Bande der Gestirne zu tragen".’

Es werden also vier Gegenstinde genannt: (1) Ather und Sterne (Sternbilder und ihre Be-
deutsamkeit: die "Zeichen im Ather"), (2) die Sonne, (3) der Mond, (4) der Himmel. Und
iiber jeden dieser Gegenstiande soll zweierlei dargestellt werden: (a) sein Ursprung und sein
Entstehen, ((3) seine gegenwartige Funktion im Aufbau der Welt. Fiir (a) lesen wir: in (1)
und (3) physis, d.h. "Natur, Zustandekommen"; in (2) hoppothen exegenonto, d.h. "woher" sie
entstanden; in (4) enthen ephy, d.h. "woher es zustandekam"."° Fiir ([8) lesen wir: in (2) und (3)
erga, d.h. "Werke"; in (4) eine Beschreibung der Werke des Himmels: "die Bande der Gestirne
— das heifst wohl: deren Bahnen - zu tragen". In (1) wird keine Funktion genannt; aber es

liegt nahe, an Gestalt und Bedeutsamkeit der "Zeichen im Ather" zu denken.

Diese von Heinimann (1945, 90 f.) ausfiihrlich begriindete Interpretation wurde von ver-
schiedenen Autoren bestritten, die physis stattdessen im Sinne von "Beschaffenheit” interpre-

tieren.!! Sie ist vielleicht in zwei Punkten angreifbar:

In (1) klingt "Ursprung des Athers" fiir aitheria physis (wortl.: "die dtherische Natur") zweifel-
los hart. Als Alternative konnte man an eine periphrastische Redeweise denken'? — wie in
den bereits zitierten Wendungen

o hoi toiautai physeis ("solche Naturen", d.h. wer/was solche Natur hat),

e thnété physis ("sterbliche Natur", d.h. wer/was sterbliche Natur hat)

usf. bei Sophokles und Anderen (s.o. T c.2 #13 ff.). Fiir aitheria physis ergabe sich somit: "was
dtherische Natur hat". Aber das macht nicht allzuviel Sinn: Die Wendung aitheria physis
wiirde dann gerade nicht die "Natur" des aithér bezeichnen, d.h. die Natur des klaren Him-
mels tiber den Wolken, sondern nur die Dinge, deren "Natur" diejenige des aithér ist; die

Entsprechung zwischen (1) und (2)-(4) wére wére somit empfindlich gestort.’> Anzunehmen

9 Ubers. und (von der Zeilenbrechung abweichende) Gliederung von mir.
10 Wie hier ist ephy auch in Frg. 8.10 und 19.1 gleichbedeutend mit egeneto, s.u..

11 Gegen Heinimann wenden sich u.a. Kirk (21962, 230), Holwerda (1955, 9), Guthrie (HGP II, 60) und
Heitsch (1974, 186). — Hingegen wird Heinimanns Interpretation u.a. von Kahn (1960, 201), Holscher
(1969, 106), Mouretatos (1970, 246 f.) und Coxon (1986, 227) im wesentlichen bestatigt.

Gemelli Marciano (Vors. II, 29), McKirahan (22010, 149 und Graham (2010, 221) iibersetzen kom-
mentarlos: "Natur". -- ### Palmer, Curd.

12 Daf3 freilich die Zusammenstellung des Aitherischen und des Géttlichen (und somit Unvergangli-
chen) zu einer aitheria kai theia physis bei Ps.-Aristoteles, De mundo 2, 392a31 nichts mit Parmenides zu
tun haben kann, versteht sich von selbst.

13 Ganz irrefithrend ist der von Buchheim (1999, 15) vorgeschlagene Vergleich zwischen aitheria physis
bei Parmenides und einalia physis bei Sophokles (Ant. 345, s.0. T c.2 #16). Die vollstindige Wendung
bei Sophiokles ist pontou einalia physis ("des Meeres salzumflutete Brut"). Dabei ist einalia ("salzumflu-

105



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

ist vielmehr, daf$ aitheria physis aus metrischen Griinden fiir aitheros physis steht; und diese

Form ist auch der Frage nach der Bedeutung von physis an dieser Stelle zugrundezulegen.

In (2) ist nach Heinimann erga Subjekt zu exegenonto; grammatisch ware dann aber exegeneto
zu erwarten,"* was freilich aus metrischen Griinden nicht geht. Man konnte stattdessen
Ather und Sonne als Subjekt zu exegenonto ansetzen. Hierdurch entfiele die Entsprechung
zwischen physis in (1) und hoppothen exegenonto in (2), aus der sich die Interpretation von
physis im Sinne von "Ursprung und Werden" ergab. Freilich entfiele dann auch die Entspre-
chung zwischen physis in (1) und physis bzw. ephy in (3) und (4); die Konstruktion wére emp-
findlich gestort. Deshalb schlage ich die (auch meiner obigen Ubersetzung zugrundeliegen-
de) Alternative vor, dafs neben der Sonne nicht der Ather, sondern die (durch aitheria physis

gar nicht erfafiten) "Zeichen im Ather" Subjekt zu exegenonto sind.

Ich glaube deshalb, zumindest im Wesentlichen an Heinimanns Interpretation festhalten zu
kénnen: Das Wort physis steht hier nicht fiir "present constitution" (Kirk) sondern fiir "Ur-
sprung und Werden"; es steht fiir "Wesen" allenfalls insofern, als man "das wahre Wesen der
Dinge fiir etwas Gewordenes hilt".!> Insbesondere stehen die physis der Dinge und der
"Zwang" (ananké), auf den ihre Anordnung und Funktion zuriickgefiihrt wird (Vs. 6), un-
verbunden nebeneinander; von einem "Zwang der Natur" (ananké physeds) oder einer

"zwangslaufigen Natur", wie spater bei Euripides bzw. Thukydides,'¢ ist nicht die Rede. "

4.2.2. Frg. 16

Was in Frg. 10 mit "woher" (hoppothen oder enthen) gemeint ist, bleibt zunédchst dunkel.
Grundsétzlich kommt jede Art von Ausgangspunkt des Entstehens in Betracht. Die raumli-
che Metapher lafsit dies offen; sie erfiillt gar keinen anderen Zweck als dies offenzulassen.

Ein ndherer Aufschluf ergibt sich indirekt aus Frg. 16:

tet") ein blofles Attribut zu physis — und im Hinblick auf die grammatische Konstruktion sowie die
Bedeutung von physis ohne Belang (daher in T c.2 #16 unterdriickt).

14 Vgl. aber auch Frg. 19, wo easi und teleutésousi mit tade als Subjekt stehen. Die grammatische Un-
stimmigkeit in (1) ist mdglicherweise irrelevant.

15 Heinimann 1945, 94; vgl. Holscher 1969, 106: "Das Wesen einer Sache wird nach archaischer Weise
verstanden, indem man ihren Ursprung versteht"; ebenso Buchheim 1994, 138: "Im Begriff der Physis
ist also selbstandige Eigenart und zuriickgebundenes Hervorgehen auf einzigartige Weise miteinan-
der verkniipft".

16 Euripides, Troad. 886, s.0. 2.5.6. (vgl. Frg. 757 N, s.0. T c.2 #32); Thukydides 5,105,2 (s.o. T c.2 #11).

17 Wie Taran (1965, 162) ich bei Parmenides keinen Zusammenhang zwischen der "Natur" der Him-
melskorper (Frg. 10) und den Fgr. 9.2 erwdhnten "Kréften" (dynameis) von Licht und Nacht. Die Auf-
fassung Graesers (1989, 23), die "Welt der Meinung" bestehe nach Parmenides "aus Einzeldingen, die
eigene Krifte (dynameis) zu erkennen geben und als je distinkte Naturen (physeis) eingeschétzt wer-
den", ist nicht nachvollziehbar.

106



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.4 #5: Parmenides, DK 28 B 16

WG YAQ €ka0Tog EXEL KQATLY EAEWV TTOAVTIAAYKTWY,

TS VOOS AVIQWTIOLTL TAQIoTATAL TO YXQ AVUTO

€otv 6meQ Ppoovéel peAéwv GUoLg avIWTOLoY

KAl Taow kat mavti: 10 ya mAéov 0Tl vonua.

"Denn wie jeweils die Mischung der unbestiandig irrenden Glieder beschaffen ist, / in der
Weise findet Denken bei den Menschen statt. Denn dasselbe / ist was denkt bei allen
Menschen und jedem: / Beschaffenheit der Glieder; das Mehr namlich ist der Gedanke."®

Der Ausdruck meleon physis ("Beschaffenheit der Glieder") ist aus dem Riickbezug auf Vs. 1
zu verstehen: Die Rede ist von derjenigen Beschaffenheit des Leibes, die sich aus der jeweils
vorliegenden "Mischung" (krasis) ergibt.”” Verallgemeinernd lafit sich daher festhalten: Die
sich aus der jeweiligen Mischung ergebende Beschaffenheit der Dinge — d.h. ihre stoffliche

Zusammensetzung — ist ihre "Natur" (physis).?

Anders als in Frg. 16 umfafit "Natur" (physis) in Frg. 10 alle drei Phasen des Werdens: Ur-
sprung, Vorgang und Resultat. Gleichwohl léfst sich die obige Erklarung von Frg. 16 auf Frg.
10 tibertragen: Die jeweilige "Natur" (physis) der Dinge ist

e  als Resultat des Werdens deren stoffliche Zusammensetzung und

e als Ausgangspunkt des Werdens der Stoff, aus dem sie entstehen.

Das zitierte "woher" (hoppothen oder enthen) verweist auf diesen Stoff und bedeutet der Sache

nach also: "woraus".

Dasselbe Programm wird in der Abhandlung Uber die alte Medizin als dasjenige der "Philo-
sophie" unterstellt und — in Anwendung auf den den Menschen und somit den Gegenstand

arztlichen Wissens — so restimiert:

T c.4 #6 [Hippokrates], V.M. 20,1:

... kaSamep 'EpmedokAénc 1] dAAot ol mepl pvoog yeyoadaowy €€ apxne 6 ti otiv
av0WTOG Kal OTtwG €YEVETO MOWTOV KAl OTTOSEV OUVETIAYT).

"... wie Empedokles oder andere, die 'iiber Natur' von Anfang an geschrieben haben:?!
was der Mensch ist und wie er zuerst entstand und woher (hopothen, d.h. aus welchen

Bestandteilen) er gebildet wurde."

18 UJbers. in stilistischer Anlehnung an Frankel (Dichtung 415); zu Vs. 3 vgl. auch Guthrie (HGP II, 67)
und KRS.

19 Soweit ich sehe, gilt dies fiir alle Interpretationsvarianten, die Bredlow (2011, bes. 242-245) erortert:
Die Bedeutung von meledn physis ist in Frg. 16 vergleichsweise unproblematisch.

20 Zur Entsprechung von physis und krasis vgl. auch Frankel 1955, 178 und Mourelatos 1970, 254.

21 Zu V.M. 20,1-3 auch Heinemann 2000a sowie unten 5.1.2. und passim. — Mit Jouanna (1990, 208) und
Schiefsky (2005, 305) beziehe ich ex archés ('von Anfang an") auf gegraphasin (anders Festugiere 1948,
60). Eine Darstellung "von Anfang an" verspricht schon Hesiod (Th. 45 und 115). Dementsprechend ist

107



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Soweit es durch den Naturbegriff angezeigt wird, komme ich auf dieses Programm noch
zurlick. Hier geniigt die abschlieflende Bemerkung, daf3 die zitierte Stelle der Abhandlung

Uber die alte Medizin die obige Interpretation von Parmenides, Frg. 10 bestitigt.

4.2.3. phyomai bei Parmenides

Der Anklang an pflanzliches Aufkeimen und Wachsen kann wohl in allen drei parmenidei-
schen Verwendungsfallen von phyomai mitgehort werden. Der Sache nach handelt es sich
aber um schlichtes Entstehen: in Frg. 10.6 des Himmels (s.o. #4), in Frg. 19.1 der Gegenstén-

de der parmenideischen Kosmologie:

T c.4 #7: Parmenides, DK 28 B 19, Vs. 1-2

oUtw ToL kati d6Eav EPu TAde Kal vuv Eaat

KAl HETEMELT ATO TOVOE TeEAgLTIIOOVOL TEAPEVTO

"So sind diese Dinge (tade) der Meinung geméf; entstanden, und sind sie nun, und wer-

den sie dann kiinftig, nachdem sie sich entwickelt haben (traphenta), ihr Ende nehmen."

Daf3 das zum Naturgegriff gehorige Vokabular nur im Bereich der Meinung eine Anwen-

dung hat, bestétigt schliefSlich auch das Vorkommnis in Frg. 8:

T c.4 #8: Parmenides, DK 28 B 8, Vs. 5-10
5 0ovdé Mot v oUd' €0, €mel VOV £0TLV OLOD TIALY,
&v, ouvexéc tiva yap Yévvav dilnoeat avTtov;
TN IOV aVENSEV; 0VD' €k 1) £0VTOS EA0OW
dbaoSaL o' 0vdE VoeLv 0V YaQ GATOV OVDE VOTTOV
€0tV OTIwG UK €07TL TLO' AV LV Kol X0€0G WQOEV
10 Yotegov 1] mEOOYeV, TOL UNdevog aolapevov, Gov;
Der (ungenannte) Gegenstand der parmenideischen Wahrheit?? "... war nicht irgend-
wann, oder wird irgendwann sein, da er jetzt insgesamt alles ist, / eins, zusammenge-
schlossen. Denn welche Geburt (genna) willst du von ihm erforschen? / Wie und woher

hat er zugenommen? Aus dem, was nicht ist, werde ich nicht erlauben, / dafs du sagst

das Wort arché bei den Vorsokratikern zunéchst in einem zeitlichen Sinn zu verstehen (anders erst bei
Philolaos, wohl unter dem Einflufs der entstehenden mathematischen Terminologie; dazu Huffman
1993, 84 ff.).

2 Es ist m.E. witzlos, schon hier (vor Vs. 15 f.!) "das Seiende" als Subjekt der in Frg, 8 aufgelisteten
Pradikationen zu unterstellen. Festhalten 1aft sich allenfalls, dafs als Subjekt dieser Pradikationen nur
das Subjekt zu emmenai in Frg. 6.1. in Betracht kommen kann. Die aussichtsreichen Kandidaten sind
m.E. "wovon zu sprechen und was denkend zu fassen ist" (to legein te noein t’ eon, Frg. 6.1) und "was
insgesamt der Fall ist" (eon, ebd.), wobei "sein" (emmenai, ebd.) im Sinn von Existenz bzw. im veritati-
tiven Sinn zu verstehen ist.

108



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

oder denkst. Denn nicht sagbar oder denkbar / ist, daf8 nicht ist.?> Und was fiir eine Not-
wendigkeit hatte ihn getrieben, / frither oder spater, vom Nichts anfangend, aufzukei-

men?"

Der Kontext von phyn (Vs. 10) kénnte nicht unorganischer sein: Die Rede ist von einem Ent-
stehen, dessen Ausgangspunkt das Nichts (to méden, ebd.) wire — was nach Parmenides aber
nicht geht.

4.3. Empedokles
4.3.1. Ubersicht

Die einschldgigen Verwendungsfélle bei DK sind:*

e physis: Frg. 8.1 und 8.4, s.u. #9 sowie 4.3.6.; Frg. 63, s.u. #10; Frg. 110.5, s.u. #11;

e phyomai: "wachsen", "entstehen", "zu etwas werden". Frg. 17.9 = 26.8, s.u. #13; Frg. 35.14,
s.u. #32; Frg. 61.1, 115.7;%

e diaphyomai: "auseinanderwachsen", "zerfallen". Frg. 17.2, 17.5, 17.10, s.u. #13; Frg. 17.17
(=17.2); Frg. 26.9 (=17.10);%

e emphyo: "einpflanzen". Frg. 17.22, s.u. #14;

e emphyomai: "einwachsen". Frg. 22.3,%

e metaphyomai: "sich wandeln", "eine andere stoffliche Zusammensetzung annehmen".
Frg. 108.1, s.u. #12;

e symphyomai: "zusammenwachsen". Frg. 26.7, 95.1;%

e ferner je einmal phylon (Frg. 74) sowie andro-, gynaiko- und oulophyés: (Frg. 61 £.).

2 Mansfelds Ubersetzung (Vors. I, 319) 148t diesen Satz (Vs. 8 f.) aus . — Ebenso leider auch die Neu-
ausgabe: Mansfeld und Primavesi 2011, 325.

2 Die im Folgenden iibergangenen Verwendungsfille werden hier in den Fuinoten, mit der Uberset-
zung von DK bzw. Primavesi (in: Mansfeld und Primavesi 2011) dokumentiert.

2 DK 31 B 61.1: mMOAAX pev audimooéowna kat audiotegova pveodat — DK: "Da (heifit es) wuchsen
viele Geschipfe hervor mit doppeltem Gesicht und doppelter Brust ..." (vgl. auch unten, Anm. zu phy-
lon etc.).

DK 31 B 115.7: ¢pvdéuevov mavtoia dix xeoévou eidea Svntawv — Primavesi (Nr. 8b): "... indem er
sich im Laufe der Zeit zu allen moglichehn Gestalten sterblicher Wesen bildet".

2% Ferner Pap. Strasb. Frg. a(i) 7 (nach B 17.2 und 17.17 ergénzt, vgl. Martin und Primavesi 1999, 181 f.).

2 DK 31 B 22.3: 6ooa Gprv €v dvnroiowv anondaxdévia mépukev. — Primavesi (Nr. 58): (Teile), "die
auf abgelegenen Irrwegen sterblichen Wesen eingewachsen sind".

8 DK 31 B 26.7: év ovudpvvta 10 tav — DK: "zum All-Einen zusammengewachsen"
DK 31 B 95.1: KOOWog ... é€v maAaunowy dte EOp mowt' édpvovto — DK ".als sie [die Augen]
unter der Kypris Hinden zuerst zusammenwuchsen"

2 DK 31 B 74: pvAov apovoov — DK: "das musenlose Geschlecht” (der Fische).
109



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Der Straiburger Papyrus hat {iberdies:
e phyma, d.h. hier: "Nachwuchs". Frg. a(ii) 27, s.u. #15;
e phytalmios: "zeugungs-" bzw. "gebarfahig". Frg. d 13, s.u. #16.

Ich beginne die Diskussion mit den Vorkommnissen von physis in Frg. 8.

4.3.2. Frg. 8:

Bei Parmenides und in den nach-parmenideischen Kosmologien gibt es kein absolutes Ent-
stehen oder Vergehen — d.h. keine Vorgénge, deren addquate Beschreibung in der Angabe
bestiinde, daf3 ein Gegenstand zu einer bestimmten Zeit existiert und zu einer anderen
nicht.® Stattdessen werden verschiedene Modelle entworfen, die eine Darstellung aller rele-
vanten Vorgidnge anhand wechselnder Arrangements aus transportablen, aber ansonsten
unverdnderlichen, unentstandenen und unverganglichen Stoffen erlaubt. Bei Empedokles
sind diese "Wurzeln aller Dinge" (DK 31 B 6.1) die vier sog. Elemente; Anaxagoras rechnet
mit unbegrenzt vielen und vielfaltigen "Keimen" (oder "Samen": spermata) aller Dinge" (DK

59 B 4); Leukipp und Demokrit mit Atomen, deren Grofie und Gestalt unbegrenzt variiert.!

Empedokles halt die Rede von einer "Natur" der Dinge deshalb fiir irrefithrend; zuldssig sei
allenfalls eine Verwendung des Wortes "Natur" als konventioneller Ausdruck fiir die "Mi-

schung", durch welche die Dinge zustandekommen:

T c.4 #9: Empedokles, DK 31 B 8

AAAO D€ ToL €Q€w" VOIS OVOEVOG ETTLV ATIAVTWY
Jvntav, oLdE TG OVAOUEVOL SavAToLo TeEAELT),
AAAQ pOVOV pUELS TE DIAAAAEIS Te pryévTwy

€011, GUOIG D' ML Tolg OVOHALETAL AVSQWTIOLTLV.

DK 31 B 61: moAAd pév audimpdowna kal audiotegva pveadat, / Bovyevi) avdomowoa, tor
0" éumaAwv EEavatéAdewvy [ avdgodur Povroava, peperypéva THL pEV At avdowv / ThL dE
yuvarkodun okieQois noknuéva yviows. —Primavesi (Nr. 157, mit Korr. GH): Vieles soll sich mit
doppeltem Antlitz und doppelter Brust gebildet haben: Kuhartige mit Menschenbug; umgekehrt
sollen wieder andere aufgetaucht sein: wie Manner gewachsen mit Kuhhaupt; Mischlinge, teils von
Maénnern genommen, teils wie Frauen gewachsen: verziert mit beschatteten Gliedern.

DK 31 B 62: o0Aoduveig ... tomtoL — Primavesi (Nr. 164): "einformige Gestalten" (Guthrie, HGP 1I,
206 f.: "whole-natured forms", i.e. "without limbs, organs, or distinction of sex").

3 In diesem Sinne DK 31 B 11.2-3: gignesthai paros ouk eon | katathnéiskein te kai exollysthai hapanté;; ahn-
lich B 12.1-2. Vgl. Anaxagoras, DK 59 B 17; Demokrit, DK 68 A 57 (McKirahan 22010, 322); zusammen-
fassend DK 31 A 44 (dazu Mansfeld 2002, 283).

31 Vgl. zu Leukipp und Demokrit zusammenfassend die Ausziige aus DK 67 A 6 (Aristoteles, Met. 14,
985b4 ff.), DK 68 A 37 (Aristoteles bei Simplikios, Cael 295.1 ff.) und DK 67 A 14 (Simplikios, Cael
242.18 ff.) bei KRS, Nr. 555-7.

110



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"Noch etwas sage ich dir: Natur — oder: Aufkeimen (GH) ® — gibt es bei keinem von allen
/ sterblichen Dingen, und auch kein Ende in verderblichem Tod, / sondern nur Mischung
und Austausch® des Gemischten / gibt es, 'Natur' ist dafiir nur der Name bei den Men-

schen."

Bei der Interpretation dieser Verse ist zundchst zu beachten, daff Empedokles das Wort phy-
sis zuerst in direkter, dann in indirekter Rede verwendet: In Vs. 1 verwendet er es (in direk-
ter Rede) als Bezeichnung fiir absolutes Entstehen — um namlich zu behaupten, daf$ es so
etwas nicht gibt. In Vs. 4 erwédhnt er eine Verwendungsweise desselben Worts, bei der es als
Bezeichnung der "Mischung", durch welche die Dinge zustandekommen, und somit, wie bei
Parmenides, fiir ihre stoffliche Zusammensetzung fungiert. Empedokles bewertet diese Re-

deweise hier nicht. Tatsdchlich kann Vs. 4 dreierlei besagen:

(1) Die Menschen bezeichnen die "Mischung", durch welche die Dinge zustandekommen,
als deren physis. Das ist irrefithrend, da physis eigentlich etwas anderes bedeutet, nam-
lich absolutes Entstehen. Die "Mischung", durch welche die Dinge zustandekommen,

wird mit absolutem Entstehen verwechselt.

(2) Die Menschen bezeichnen die "Mischung", durch welche die Dinge zustandekommen,
und somit ihre stoffliche Zusammensetzung, als deren physis. Im Hinblick darauf, was
physis eigentlich bedeutet, ist das zwar unrichtig; aber als konventionelle Redeweise ist
es zulassig.®* Die Gefahr von Mifsverstandnissen laft sich ausschliefsen, da die (eigentlich
richtige) Verwendung von physis als Bezeichnung fiir absolutes Entstehen ohnehin nicht

in Betracht kommen kann.

32 Die durch das dt. "Aufkeimen" betonte, bes. von Patzer (21993) herausgearbeitete pflanzlichen Kon-
notation von physis wird durch die Bezeichnung der Grundbestandteile der Welt als "Samen" oder
"Wurzel" bei Anaxagoras (DK 59 B 4: spermata) und Empedokles (DK 31 B 6: rhizomata) durchaus be-
stitigt. — Vgl. meine Ubers. von phyn bei Parmenides (DK 28 B 8.10, s.o. #8).

3 "Austausch": diallaxis. Ebenso DK sowie neuerdings Martin und Primavesi (1999, 55: "redistributi-
on)"; vgl. Gemelli Marciano (Vors. II, 161): "Neugestaltung". Der von Brunschwig (2004, 53n63) zitier-
ten Mehrheitsmeinung entspréache im Deutschen "Trennung" oder "Aufldsung". Nach der Interpreta-
tion von Martin und Primavesi (1999, 246) ergibt sich die — in Vs. 4 als physis bezeichnete — stoffliche
Zusammensetzung der verganglichen Dinge nicht nur aus dem Zusammentreten der beteiligten Stof-
fe, sondern auch aus deren anschliefendem Austausch: "les mélanges sont sans cesse renouvelés par
'échange de leurs éléments constitutifs" (Hervorh. dort). Mit Blick auf Frg. 17.4-5 1afit sich aber auch
daran denken, dafd die Dinge durch "Austausch" — ndmlich durch zu- oder abnehmende Homogenitat
der Gemische — zerstort werden (s.u. Anm. zur Ubers. von #13, Vs. 5).

3 SinngemafS aus DK 31 B 9.5 (zum Begriff des Entstehens) ergéanzt: "unrichtig": ou themis; "als kon-
ventionelle Redeweise": nomé: (ebd. — im selben Sinne B 8.4: onomazetai anthropoisin).

111



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

(3) =(2), mit dem Zusatz, dafs Empedokles dieser konventionellen Redeweise auch selbst zu

folgen gedenkt. ®

Vermutlich ist bei Empedokles an alle drei Varianten gedacht: (1) ergibt sich aus dem Kon-
text mit Vs. 1 £{,; (2) und (3) aus der Parallele mit Frg. 9, wo der entsprechende Gedanke fiir
den Begriff des Entstehens (genesis) ausgefiihrt ist;* (3) tiberdies auch daraus, daf3 die Ver-
wendung von physis (und des verwandten Vokabulars) bei Empedokles der beschriebenen
Konvention tatséchlich entspricht. Die Verwendung von physis als Bezeichnung fiir absolu-
tes Entstehen in Frg. 8.1 bleibt also die Ausnahme. Dies ist fiir Empedokles zwar die eigentli-
che Bedeutung von physis. Aber nach Empedokles hat das Wort in dieser Bedeutung gar keine
Anwendung. Eine Anwendung hat es nur, wenn man es stattdessen zur Bezeichnung der
"Mischung", durch welche die Dinge zustandekommen,?” und somit fiir ihre stoffliche Zu-
sammensetzung verwendet. Dies ist daher bei Empedokles die terminologische Bedeutung von

physis.

Diese Unterscheidung zwischen physis als absolutes Entstehen bzw. als "Mischung" und
stoffliche Zusammensetzung ist hinsichtlich der Differenzierung von physis als Ursprung,
Prozef3 und Resultat (s.o. 2.3.2.) nicht ganz indifferent.

e Absolutes Entstehen ist der Ubergang von der Nichtexistenz zur Existenz des fraglichen
Gegenstandes, daher Prozef3 (oder nicht weiter analysierter Zusammenhang von Ur-
sprung, Prozefd und Resultat).

e  Wenn man von der stofflichen Zusammensetzung eines Gegenstandes spricht, meint
man entweder die Stoffe, aus denen der Gegenstand besteht (und daher seinen stoffli-
chen Ursprung), oder seine Eigenschaft, aus diesen Stoffen zu bestehen (d.h. das Resul-
tat seines Entstehens aus ihnen). Der Prozefs, durch den der Gegenstand aus seinen

stofflichen Bestandteilen zustandekommt, wird meist nicht so bezeichnet.

% Sinngemaf aus B 9.5 iibernommen: nomdi d* epiphémi kai autos. — Das bezieht sich direkt auf genesthai
/ potmos (B 9.3 £.), ist aber auch auf physis / teleuté (B 8.1 f.) beziehbar.

3% DK 31 B 9: oL d' 6te pév kata pata pyévt' elg aidéQ' i<kkwvtar> (?) / 1) katx Snewv ayQotéewy
Yévog 1) kKata SApvwv / e Kat olwvav, ToTe Hev 10 <Aéyovor> yevéaSat, / e0te d' amokowvSwot,
10 0" a¥ dvodaipova TOTHOV: / 1) DG <oU> KaAéovol, VOUwL D' ETtipnut kal avTdg.

KRS (#351) tibers.: "And when they (sc. the roots) are mixed in the form of a man and come to the
air, or in the form of the race of wild beasts or of plants or of birds, then they say that this comes into
being; but when they are separated, they call this wretched fate: they do not name them as it is right,
but I myself comply with custom."

Demgegeniiber insistiert Anaxagoras (DK B 59), die entsprechenden Vorgange seien nicht als Ent-
stehen (ginesthai) und Vergehen (apollysthai), sondern als "Mischung" (symmisgesthai) und "Scheidung"
(diakrinesthai) zu bezeichnen.

% Oder mit "Austausch" fiir diallaxis, Vs. 3 (siehe obige Anm.): der "Mischung" und des "Austauschs",
durch welche die Dinge zustandekommen.

112



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Ebenso bezeichnet physis bei Empedokles — im terminologischen Gebrauch — entweder den
stofflichen Ursprung eines Gegenstandes (Frg. 63) oder die Weise, wie er aus bestimmten
Stoffen gebildet ist (Frg. 110.5). Fiir den Prozef3 des Entstehens werden meist die entspre-

chenden Verbformen verwendet (s.u. 4.3.4.).

In Frg. 8 bleibt das noch in der Schwebe: Ist physis Prozef3 in Vs. 1, dann auch mixis und dial-
laxis ("Mischung" und "Austausch") in Vs. 3; in Vs. 4. wird demgemaf die Verwendung von
physis zur Bezeichnung dieser Prozesse beschrieben.® Nur soweit sich Empedokles diesen
Sprachgebrauch anschliefit, wird die Bedeutung von physis im jeweiligen Verwendungsfall

auf "stoffliche Zusammensetzung" - als Ursprung bzw. Resultat — festgelegt.

4.3.3. Frg. 63 und Frg. 110 (mit Frg. 108):

An den beiden anderen Vorkommnissen von physis bei Empedokles ist die in Frg. 8.4 festge-

setzte terminologische Bedeutung anzusetzen. — Ich beginne mit Frg. 63:

Aristoteles berichtet, nach Empedokles sei der Korper (soma) eines Embryos (sperma) aus
Teilen zusammengesetzt, die von beiden Eltern stammen (G.A. 764b3 ff.) und wie die Stiicke
eines Erkennungszeichens (symbolon) zueinanderpassen (G.A. 722b8 ff.); an beiden Stellen
(722b12 und 764b18) zitiert er Empedokles mit dem Vers:

T c.4 #10 (=T c.2 #20, s.0.): Empedokles, DK 31 B 63 (= Aristoteles, G.A. I 18, 722b12,
ebd. IV 1, 764b18)

aAAa dLéomaotal peAéwv GUOLS” 1) HEV €V AVOQOG ...

"Aber der (stoffliche) Ursprung der Glieder" — sc. des Embryos — "ist verstreut: teils im

mannlichen <und teils im weiblichen Samen>" 3°

Wright (1981, 219) versteht soma (GA 764b15) als Hinweis darauf, dal "physis here must
mean the actual substance or structure of embryo". Aber selbst wenn Aristoteles dies so ver-
standen haben sollte, sehe ich keinen Anlaf$ zu der Vermutung, dafs Empedokles physis hier
von etwas anderem spricht als vom "Ursprung" und der "Herkunft" des Embryos (d.h. der

Bestandteile, aus denen er durch "Mischung" oder Zusammenfiigung gebildet ist).

In Frg. 110 empfiehlt Empedokles, man solle sich die vorgetragenen Lehren einprégen und

sie weiter bedenken; dann habe man an ihnen einen dauernden Besitz, und uiberdies:

% Martin und Primavesi (1999, 161n2) gehen daher zu weit, wenn sie das Vorkommnis physis in Frg.

und die Vorkommnisse in Frg. 8.4, 63 und 110.5 auf "son produit, 'na-
ture" festlegen. Soweit ich sehe, ist die Bedeutung von physis in Frg. 8.4 hinsichtlich der Unterschei-
dung von Ursprung, Prozefs und Resultat nicht festgelegt; in Frg. 63 rechne ich eher mit Ursprung;
nur in Frg. 110.5 ist physis die stoffliche Zusammensetzung als Resultat.

8.1 auf "une action, 'naissance

% Durch < ... > markierte Ergénzung sinngemaf nach Aristoteles. Vgl. die Ubersetzung in DK sowie
Guthrie, HGP II, 217; Wright 1981, 219.

113



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.4 #11: Empedokles, DK 31 B 110, Vs. 4-5
... TOAA" ATIO TWVOE KTHoEAL AVTX YOO AVEEL
tavT €lg 1906 Ekaotov, Omr) GUOILS 0TIV EKAOTQ.Y
Die Formulierung ist hier so mehrdeutig, dafs ich wenigstens fiinf unterschiedliche Versio-

nen in Betracht ziehen muf; fiir eine ausfithrliche Diskussion ist hier allerdings nicht der
Ort.

vorgetragenen Lehren] erwerben; denn von sich aus werden sie jeden einzelnen veran-
lassen, in seinen Charakter hineinzuwachsen, so wie es der Natur bei jedem einzelnen

entspricht."

Bollack (1969, Bd. 2, 262; Nr. 699) tibersetzt:> "... ils [d.i. die von E. beschriebenen Ele-

4 Text nach Wright 1981, 132.
41 So die Erlauterung zu sph(e) ("sie", Vs. 1); Fragezeichen bei DK.
£ Durch Kursivdruck ist "des Menschen" als interpretierender Zusatz gekennzeichnet.

4 Ahnlich Graham (2010, 343; Nr. 22)

from them; for of themselves they will cause each to grow in his own way, according to the nature of
each."

4 Vgl. Bollacks Kommentar, ebd. Bd. 3, 576 ff. Eine gute Zusammenfassung und Diskussion der sei-
nerzeit vorliegenden Interpretationen gibt Wright (1981, 258-261).

16 Ahnlich Primavesi (Mansfeld und Primavesi 2011, 525; Nr. 125; eckige Klammern dort): "und du

114



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Beim Vergleich der Ubersetzungsvorschlige ergibt sich:

(i) Einigermaflen unstrittig ist,*” dafl in Vs. 5 hekastdi (Dat.) denselben Bezug wie hekaston
(Nom./Akk.) haben muf3.*# Nach Wright und KRS ist dies der jeweilige Lernende, nach
stande).

(ii) Subjekt des zweiten Satzes ist auta ... taut(a), Vs. 4-5: "diese selbst", d.i. entweder die vor-

oder transitiv verstanden wird, wachsen sie entweder von selbst (McKirahan), oder sie
werden durch die vorgetragenen Lehren zum Wachsen veranlafit (DK, KRS, Wright, Bol-
lack).

und ebenso wegen (i) die "Natur" (physis), der dieser ganze Vorgang entspricht.

Ich weifd nicht, ob die sich somit ergebenden Alternativen iiberhaupt entscheidbar sind.
Vielleicht kommt es darauf gar nicht an: Wo Empedokles mehrdeutig spricht, konnte die
Zulassigkeit mehrerer Deutungen beabsichtigt sein. Dabei mochte ich zunédchst mit Wright
und McKirahan festhalten: Es ist von einer Mehrung der Kenntnisse die Rede, und zwar (a)
in des Lernenden "Charakter" (éthos) hinein und (b) entsprechend der jeweiligen "Natur"
(physis). Nach Wright ist dies die "Natur" der neuen Kenntnisse, nach McKirahan die "Na-
tur" des Lernenden. McKirahans Interpretation scheint es daher zu erlauben, hier den Na-
turbegriff der zeitgenossischen Erziehungstheorien zugrundezulegen; demnach ware "Na-
tur" hier dasselbe wie "Begabung" oder "Charakteranlage".* Aber das wire ein Mif3ver-

standnis. Alle Dinge sind nach Empedokles aus den vier Elementen zusammengefiigt;

[Element als Gedankentrédger] an seinen Ort [in deinem Verstand] hineinwachsen, wie es der Natur

vorgetragenen Lehren oder die zusatzlichen Kenntnisse (?)] themselves will expand to form each
character, according to the growth {lit. nature} of each." (Zusatz in geschweiften Klammern bei In-
wood, dort eckig.) — Dabei unterstelle ich eine Entsprechung von "expand" und "growth"; sonst konn-

te sich auch das zweite "each" auf den Lernenden beziehen.

49 Dazu oben 2.5.5.

115



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"durch diese denken sie und freuen und betriiben sie sich";** und demgemaf3 "hat alles Ver-

nunft und Anteil am Denken".5!

Dabei wird Gleiches durch Gleiches erkannt: jedes Element durch dasselbe Element; und
demgemafs auch Liebe durch Liebe, Hafs durch Haf3.®> Dasselbe ist fiir die in Frg. 110 er-
wiahnten Lehren und Kenntnissen anzunehmen:® Den von diesen thematisierten Mi-
schungs- und Krafteverhidltnissen miissen beim Lernenden die gleichen Mischungs- und
Kréfteverhiltnisse entsprechen; die Zunahme der Kenntnisse erfolgt gemafs dieser auf bei-
den Seiten gleichen "Natur". Nur indem er in sich diese "Natur" bewahrt und sich somit das
durch die Belehrung gestiftete — wie bei Parmenides® durchaus leibliche — Mischungs- und
Krafteverhaltnis nicht dndert, kann der Lernende daher diese Lehren bewahren und von
ihnen profitieren. Andernfalls — etwa infolge einer Verstrickung in die menschlichen Ange-

legenheiten— wird er sie verlieren. Denn

T c.4 #12: Empedokles, DK 31 B 108

6000V <y"> &AAOIOL HETEDUV TOTOV AQ OPLOLV arlel

Kkat 0 ppovelv daAdola magloTaTal.

Wright (1981, 236) iibersetzt: "Inasfar as they have changed in their nature, so far

changed thoughts are always present to them".

Wenn Empedokles in den abschliefenden Versen von Frg. 110 von Kenntnissen (und sich
daraus ergebenden Dispositionen zu weiterem Wissenserwerb) wie von stofflichen Dingen
spricht, ist das durchaus wortlich gemeint. Ebenso wird in Frg. 110 durch physis das Resultat
von "Mischung" und "Austausch" bezeichnet — d.h. eben desjenigen Prozesses, fiir den Em-

pedokles diese Bezeichnung in Frg. 8.4 eingefiihrt hat.5

4.3.4. phy6, phyomai und Komposita

Die in 4.3.1. erwdhnten Verwendungsfille von phyd, phyomai und Komposita halten sich
weitgehend in dem durch Frg. 8.4 abgesteckten Rahmen; zwei Ausschnitte aus Frg. 17 miis-

sen hier geniigen:%

5 DK 31 B 107.2: kai tovtois dpgovéovot kal §dovt 79 avicvtat. (Ubers. in Anlehnung an DK).
51 DK 31 B 110.10: mavta yag (o9t pedvnoy €xetv Kal VWHATOS aioav.

52 DK 31 B 109.

% Vgl. Wright 1981, 259 f.

5 DK 22 B 16 (s.0. #5).

% Auch im Hinblick auf Frg. 108-10 liegt es nahe, diallaxis in Frg. 8.3 durch "Austausch" wiederzuge-
ben.

5% Zu Frg. 35.14 s.u. #36.

116



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.4 #13: Empedokles, DK 31 B 17, Vs. 1-13 (= Phys. I, 232-244 Primavesi)
OImA' E0éwr ToTE PEV Y v NUENSN pdvov etvat
€k MAedOvVwY, ToTe d' ad dIEPU mALoV' EE €vOg elval.
doun) 0¢ Svnrwv Yéveols, dou) d' andAenpic
TV HEV YXQ TIAVTWV 0UVODOG TikTeL T OAEKEL T,

5 1) 8¢ maAw dradpvopévwv Soeddeion diémn).
Kat a0t dAAGOoCOVTO DX pITIEQEG OVdAHA ATjYEL,
aAAote pEv PAOTNTL OUVEQXOUEV” €I EV ATtavta,
aAAote 0" al dl)' Exaota Ppopevueva Nelkeog ExSeL
<oUTWG ML HEV &V €k TAEOVWV HepadNke GpveT S>>

10 1d¢ maA dapvvtog £vog mAov' EkteAéSovat,
THL HEV Yiyvovtal te Kol 00 oplov EUmedog alwv:
Nt O& daAA&oTOoVTA DLAUTIEQES OVDAA ATYEL,
TAVTNLY' ALEV EXTLV AKIVITOL KATX KUKAOV.
Primavesi (2008, 64 £.) iibers.:* "Zweifaches werde ich sagen; denn einmal erwuchs Eines,
um ein Einziges zu sein / aus Mehrerem, ein andermal spross es wieder auseinander,
um Mehrere aus Einem zu sein. / Doppelt ist die Generation® der sterblichen Wesen,
doppelt auch ihre Abnahme. / Denn die eine (Generation) wird durch die Vereinigung
Aller gezeugt und zerstort, / (5) die andere wurde, wéahrend sie wieder auseinander
sprossen, zundchst gendhrt, um dann zu zerstieben.®* / Und diese lassen niemals ab vom
bestandigen Wechsel, / indem sie bald durch die Liebe insgesamt zum Einen zusammen-
kommen, / bald auch wieder jedes durch sich bewegt wird vom Hass des Streites. / So-
fern also Eines gelernt hat, aus Mehrerem zu sprossen,®' / (10) und aus dem Einen, wenn

es wieder auseinander spross, Mehrere entspringen, / insofern werden sie und haben

57 Nach Frg. 26.8 ergédnzt. Der Vers ist zweifellos echt; fiir mein Thema ist die Frage, ob er in Frg. 17
gehort, irrelevant.

58 Hervorhebung in Vs. 11 bei Primavesi. Meine Korrektur in V. 9. — Geringfiigige Abweichungen in
Mansfeld und Primavesi 2011 (S. 463, Nr. 66b).

% "Generation": genesis — dazu Primavesi 2008, 12 ff..

% Die Existenz komplexer Gebilde, z.B. Lebewesen, erfordert ein gewisses Gleichgewicht zwischen
"Liebe" und "Streit — den Grundkriften, die bei Empedokles die Verbindung bzw. Trennung des Un-
gleichartigen bewirken. Beim Ubergang von der Dominanz der einen zur Dominanz der anderen
Grundkraft (d.h. bei zunehmender Vermischung bzw. Entmischung der Elemente) besteht ein solches
Gleichgewicht jeweils nur voriibergehend. Daf} es nicht nur durch Entmischung, sondern auch durch
Vermischung aufgehoben wird, impliziert, daf$ auch die "sterblichen" Dinge nicht nur durch Entmi-
schung verenden. In Frg. 8 scheint dies mit der Wendung diallaxis migenton ("Austausch des Gemisch-
ten" — nicht: "Trennung ...") angedeutet zu sein.

¢! Primavesi: "Sofern es also gelernt hat, Eines aus Mehrerem zu bilden". — Mit "sprossen” {ibernehme
ich die pflanzliche Konnotation, die Primavesis Wortwahl betont. Ich selber schreibe stattdessen gern
"aufkeimen" (s.0. #8 und #9), was sachlich kaum einen Unterschied macht.

117



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

keine bestdandige Lebenszeit; / sofern sie aber vom bestidndigen Wechsel niemals ablas-

sen, / insofern sind sie stets unveranderlich im Kreislauf."

Die in Primavesis Ubersetzung betonte pflanzliche Konnotation von phyomai und diaphyomai
entspricht der Charakterisierung der (erst spéter so genannten) Elemente als "Wurzeln von
allem" (DK 31 B 6: panton rhizomata). Ich lasse offen, ob diese Konnotation auch bei physis
(Frg. 8.4 etc,, s.0. #9-11) mitgedacht ist.

T c.4 #14: Empedokles, DK 31 B 17, Vs. 20, 22-26 (= Phys. 1, 251, 253-257 Primavesi)

20 xat PAOTNG €V toloty, lon UKo te MAdTOC Te

2 g kat Svnrolot vopiletat Eudurog aSools,
L te Ppida poovéovot kal g Egya TeAoDOY,
I'mSoocvvnv kaAéovteg émwvopov 1d' "Adooditnv:

2 1MV oL TIG HETO TOLOLY EALOOOMEVT]V DEdAT)IKE
Qvnrog avne
Waéhrend der "Streit" (Neikos) von den Elementen getrennt (dicha, Vs. 19) ist, wirkt "die
Liebe (Philia) in ihnen, und mit ihnen nach Lange und Breite gleich, /.../ sie, von welcher
auch die Sterblichen annehmen, dafs sie ihren Gliedern eingewachsen (oder vielmehr:
eingepflanzt, GH) sei,®? / und durch welche sie Zuneigung empfinden und Handlungen
der Vereinigung ausfiihren, / wobei sie sie mit Beinamen 'Freude' nennen und 'Aphrodi-
te'. / (25) Dass sie es ist, die unter jenen® sich hin und her wendet, weifs kein / sterblicher
Mann." (Ubers. Primavesi 2008, 65 f.)

Liebe und Streit werden hier wie ausgedehnte Dinge betrachtet, als konnten sie als zusatzli-

che Bestandteile in die Mischung der Elemente eingehen. Offenbar ist das fiir Empedokles

nicht widersinnig. Man kann ihn daher so verstehen, als ob er

e einerseits die Mischung und Trennung der Elemente dahingehend beschriebe, daf die-
se "zusammensprossen” und "auseinandersprossen” (symphyomai [ diaphyomai, Frg. 26.7,
95.1/17.2 etc,, s.0. #13), und

e andererseits davon sprédche, dafs die Liebe sei einem solchen Gemisch, namlich den
menschlichen Gliedern "eingewachsen" (emphytos, Frg. 17.22)

Aber dabei fragt sich doch, ob hier iiberhaupt eine Entsprechung besteht. Als Alternative

bietet sich an, dafs emphytos hier nicht "eingewachsen", sondern in einem viel traditionelle-

ren, gemeinsprachlich gewordenen Sinn dasselbe wie "eingepflanzt” heifit — oder "angebo-

¢ Mansfeld und Primavesi 2011 (S. 463; Nr. 66b): "verwurzelt". — Die sonstigen Abweichungen der
Neufassung sind hier ohne Belang.

6 Namlich: unter den sog. Elementen (Riickbezug auf Vs. 18).

118



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

ren", wie man im Deutschen meist sagt.** "Eingepflanzt" werden oder sind den Menschen
nach diesem Sprachgebrauch: Lieder,® Hoffnung,*® unverbogene Einsicht,*” Verwegenheit®
usf. — wozu die "Liebe" (philia), nach der populdren Auffassung, auf die Empedokles an-

spielt (nomizetai, Vs. 22), ganz bruchlos pafst.

4.3.5. Zusidtzliche Verwendungsfille im Strafburger Papyrus
Der Strafiburger Papyrus gibt uns je einen Verwendungsfall von phyma und phytalmios:

T c.4 #15: Empedokles, Phys. I, 297 Primavesi (= Frg. a(ii) 27 Martin/Primavesi) ¢
a[vowm]wv ddvpoV pvua
Primavesi (2008, 70) {ibers.: "Doppelgewichs der Menschen".

Nach dlterem Sprachgebrauch wiirde man hier vielleicht phylon erwarten.”” Aber der Kon-
text ist ein anderer: Es geht ausdriicklich um die Sichtung der Resultate einer Zoogonie;”!
phyma ist hier offensichtlich gleichbedeutend mit gennéma im anschliefenden Vers — im
Deutschen wohl am besten durch "Erzeugnis" wiederzugeben.” Sonst wird phyma fast aus-
schliefllich im medizinischen Kontext verwendet: fiir "Tumor”, "Geschwulst" oder "Ge-

schwir".”?

¢ Demnach wiirde emphytos hier nicht, wie Primavesi unterstellt, zu emphyomai (reflexiv), sondern —
als passivische Form — zu emphyo (transitiv) gehoren.

¢ Vgl. Homer, Od. 22.348 (s.0. T c.3 #7).

¢ Vgl. Simonides (?) Frg. 8 West, Vs. .4-5: m&oeotL Yoo EATIG €éKAOTwL / avdO@V, 1] Te VEwV otSeoLy
éudveran ("Hoffnung ist bei jedem / Menschen; sie wird den Jungen in die Brust eingepflanzt").

¢ Vgl. Theognis 395-6: To0 pév yap ta dikata poovel voog, ouTé meQ alel / IQela yvaun ot)Seowv
éumedont (Hansen iibers.: "Des einen Sinn ist auf Gerechtes gerichtet, dem immer aufrechte / Gedan-
ken in der Brust wohnen, ...")

6 Vgl. Euripides, Medea 1345: to16vd' éumépuké oot Spacoc ( "solche Verwegenheit ist dir einge-
pflanzt” — d.h. hier: angeboren).

6 Martin und Primavesi 1999, 138 f.; Komm. ebd. 235 ff. (Mansfeld und Primavesi 2011 S. 466 f.; Nr.
66b).

70 Vgl. etwa Homer, II. 5.441: phylon theon vs. anthropdn ("Stamm der Gotter” bzw. "der Menschen"); oft
steht bei Homer und Hesiod auch phyla anthrépon fiir "alle Menschen" phyla gynaikén fiir "alle Frauen”
usf.

71 Zur Interpretation vgl. Primavesi 2008, 21 ff.
72 Primavesi (2008, 70) schreibt fiir gennéma (Vs. 298 = a(ii) 28): "Gewdichs":

7 Vgl. Herodot 3,133,1 sowie div. Stellen im Corpus Hippocraticum.

119



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.4 #16: Empedokles, Phys. 1, Kontinuum II, Col. 2.13 Primavesi (= Frg. d 13 Mar-
tin/Primavesi)
Coa putaAua

Primavesi (2008, 78) iibers.: "erzeugende Wesen".”>

Die Rede ist von Lebewesen, die selber Nachwuchs erzeugen. Das korrespondiert mit der
bei Aischylos, Sophokles und Euripides (?) bezeugten Verwendung von phytalmios fiir Er-
zeuger,” entspricht ihr aber nicht ganz: Empedokles unterscheidet vier Epochen der Zoogo-
nie.”” Nur in der vierten Epoche findet sexuelle Fortpflanzung statt; demgemaf; werden hier
die zur vierten Epoche gehorigen Lebewesen durch phytalmios als "sich sexuell fortpflan-

zend" charakterisiert.”

4.3.6. Nochmals zu Empedokles, Frg. 8

T c.4 #9: Empedokles, DK 31 B 8 (s.0.)

AAAO O€ oL €Q€w" PVOIC OVOEVOS ETTLV ATIAVTWV

Jvntav, oLdE TIc OVAOUEVOL SavAaTolo teAevTr),

AAAQX pOVOV pUELS Te DIGAAAEIS Te pryévTwv

€01, PUOLG d' €Tl TOIG OVopALEeTAL AVIQWTIOLOLY.

"Noch etwas sage ich dir: Natur gibt es bei keinem von allen / sterblichen Dingen, und
auch kein Ende in verderblichem Tod, / sondern nur Mischung und Austausch des Ge-

mischten / gibt es, 'Natur' ist dafiir nur der Name bei den Menschen."

4.3.6.1. Die — weithin geteilte” — Auffassung, dafd physis hier als "Werden" zu verstehen ist,

laB3t sich bis auf Plutarch zuriickverfolgen, der die Stelle mit folgender Bemerkung erlautert:

T c.4 #17 Plutarch, In Colot. 1112A

OTL Y& AvTl Thg Yevéoewgs elonke v Govoy, avtidelg tov Bavatov avt), dednAwkev
0 EpmedorAng

"dafl 'Natur' (physis) fiir 'Werden' (genesis) gesagt ist, hat Empedokles durch die Entge-

gensetzung zu 'Tod' verdeutlicht." 8

74 Martin und Primavesi 1999, 146 f.; Komm. ebd. 313 (Mansfeld und Primavesi 2011, S. 484 f., Nr.
87.13).

75 Mansfeld und Primavesi 2011, S. 485 (Nr. 87.13): "ndhrende Wesen" (!).

76 Aischylos, Ag. 327; Sophokles Frg. 788, vgl. O.C. 150; Euripides (?) Rhes. 920.
77Vgl. DK 31 A72 = KRS Nr. 375; Einzelheiten dann auch bei Sedley, 2007, 40 ff.
78 Vgl. Martin und Primavesi 1999, 313.

120



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Demgegeniiber zitiert Aristoteles dieselbe Stelle als Beispiel fiir eine Verwendung von physis
als Bezeichnung der ousia, d.h. des Wesens und der dauernden Beschaffenheit, der Natur-

dinge:

T c.4 #18: Aristoteles, Met. V 4, 1014b35-1015a3.
ETLd' aAAov TeOTOV Aé-
vetai 1) GUoIS 1) Twv GLoEL OVTWV 0Vo(, olov ol AéyovTeg
TV YoV elval TV TEWTIV oUVIEOLY, T) WoTeQ 'EpmedokAng
a Aéyet 6Tt "pvoIg 0vdEVOS E0TLV EOVTWY, | AAAX pévov HIE(G Te
ddAAaELS te pryévtwv | o, Pvoig d' Emi toig oOvoudletat
avowmolow".
"In einem nochmals anderen Sinne heifst physis die ousia der Naturdinge, z.B. bei denen,
die sagen, die physis sei die urspriingliche Zusammensetzung; oder wie Empedokles
sagt: 'physis gibt es bei keinem der Dinge, / sondern nur Mischung und Austausch des

Gemischten / gibt es, physis ist dafiir aber der Name bei den Menschen."

Die Relevanz dieses Zitats fiir die Empedokles-Interpretation ist umstritten.®* Einige Inter-
preten sehen in ihm einen Beleg dafiir, dafd physis bei Empedokles nicht genesis ("Entstehen")
sondern vielmehr ousia bedeutet: Die "sterblichen Dinge" hdtten demnach kein "substanziel-
les" oder "eigenes Sein" und keine "permanente Natur";®? ihr "bleibender Seinsgrund" ldge
nicht in ihnen selbst.®* Andere halten die zitierte Erklarung schlicht fiir verfehlt; nach Kahn

7 Vgl. nach DK (31 B 8) und KRS (Nr. 350) bes.: Wright (1981, 175 f.); Inwood (1992, 212 £., ebd. 35 mit
Riickbezug auf 30 f.); Martin und Primavesi (1999, 55); Gemelli Marciano (Vors. II, 160 f. und 373 £.);
McKirahan (22010, 236); Graham (2010, 346 f.).

80 Ausfiihrlich zitiert bei Inwood (1992, 85 f.) als CTXT 16a). Auch Ps. Aristoteles, XMG 2, 975a36-b8
(zit. bei Inwood, ebd. 84 f. als CTXT 14a) versteht physis in Frg. 8 als genesis. — Vgl. aber Owens 1976,
88n2 (mit m.E. irrefithrendem Verweis auf XMG 2, 975b14-5); van der Ben 1978, 206.

81 Dije altere Diskussion restimiert aus seiner Sicht Owens 1976, 88-91.

8 Van der Ben 1978, 197: physis = "(i.e. substancial) being"; zuvor vor allem Lovejoy 1909, 372: physis =
"permanent 'nature'’; spater Owens 1976, 98: "The global notion that mortal things acquire and have
being of their own was what he [i.e. Empedocles] meant to deny".

Unter Berufung auf Lovejoy restimiert Burnet 41930, 205n1 (p. 206): "... temporary compounds or
combinations like flesh, bone, etc., have no physis of their own. Only the four 'immortal’ elements have
a physis which does not pass away" (vgl. ebd. 11: "... four such primitive stuffs, each with physis of its
own"). — Ich komme auf diese These spater zuriick (s.u. 6.1.4.), sollte aber hier schon erwahnen, dafd
von einer physis der jeweils angenommenen Grundstoffe sonst nirgendwo bei den sog. Vorsokratikern
die Rede ist.

8 Buchheim (1999, 19n38): Dafs "die sterblichen Dinge als solche keine physis besafsen(,) ... ist wohl so
zu verstehen, daf sie ... nicht zugleich den wahren Grund ihrer Bildung in sich enthalten, sondern ihr
Dasein nur der Mischung und Entflechtung der vier Wurzeln verdanken, die somit ihre wahre physis
oder der bleibende Seinsgrund fiir sie sind." - Vgl. auch Buchheim 2010, 261 f. und 504 f. zu den (hier
als #20 bzw. #19 zitierten Parallelstellen in Aristoteles, G.C.

121



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

(1960, 23) gibt Aristoteles hier nur ein Beispiel seiner notorischen Unzuverlassigkeit: "The
various modern attempts to justfy Aristotle's interpretation all make nonsense of Empedo-

cles' verse."

Ich halte diese Zuspitzung fiir verfehlt. Vielmehr bestatigt Aristoteles meine obige Interpre-
tation, wonach bei Empedokles die physis eines Gegenstandes dessen stoffliche Zusammen-
setzung ist — wobei diese als Ursprung (Frg. 63), Prozefs (Frg. 8.4) oder Resultat (Frg. 110.5)
aufgefafit werden kann (s.o. 4.3.2. f.). Einzig die von Empedokles zitierte, aber als gegen-
standslos verworfene Auffassung von physis als absolutes Entstehen (Frg. 8.1) fallt aus die-

sen Rahmen. Sie bleibt an der zitierten Aristoteles-Stelle undiskutiert.

4.3.6.2. Dies ist nun freilich eine steile These, da Aristoteles das obige Empedokles-Zitat ja
gerade mit derjenigen Zeile beginnt, vor der ich hier behaupte, dafs er sie ignoriert. Tatsach-

lich halte ich es fiir erhellend, den Anfang des Zitats versuchsweise zu streichen:

T c.4 #18*: Aristoteles, Met. V 4,1014b35-1015a3 (mit Auslassung in al).
ETLd' dAAAOV TROTOV Aé-
vetat 1) Lo 1) v GpLoel Gvtwv ovoia, olov ol Aéyovteg
TV YoV elvat TV TEWTV oUVIETLY, 1) WoTeQ 'EpmedokAng
a - Aéyet 6Tt "[PpUoig o0deVOg EoTv EOVTWY, | GAAA] povov piEis te
dLAAAE(S te pryéviwv | Eoty, Gvoig 8 €mi Toig ovopdletal
avSowroow".
"In einem nochmals anderen Sinne heifst physis die ousia der Naturdinge, z.B. bei denen,
die sagen, die physis sei die urspriingliche Zusammensetzung; oder wie Empedokles
sagt: 'nur Mischung und Austausch des Gemischten / gibt es, physis ist dafiir aber der

Name bei den Menschen."

Wir konnen dann fragen, (i) was Aristoteles hier iiber Empedokles behauptet und (ii) wel-
cher Beitrag zur Empedokles-Interpretation sich daraus ergibt. Zu (i) mochte ich zunachst
festhalten: Aristoteles zitiert das Empedokles-Fragment nicht umstandslos als Beleg fiir phy-
sis = ousia (1014b36), sondern fiir eine Variante hiervon. Diese ergibt sich aus einer Auffas-
sung der ousia der Naturdinge als deren "primare” oder "urspriingliche Zusammensetzung"
(proté synthesis, a37) — d.h. als ihre Zusammensetzung aus "priméren" Bestandteilen, z.B. den
sog. Elementen).’ Das Empedokles-Fragment wird somit als Beleg fiir physis = proté synthesis

zitiert, was — ad (ii) — meine obige Interpretation durchaus bestatigt.

8 Durch "oder" (¢, 1014b37) wird somit keine Alternative, sondern eine Erlduterung angezeigt; als
Ubersetzung bietet sich "oder mit den Worten des Empedokles ..." an

122



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

4.3.6.3. Daf8 Empedokles von Aristoteles tatsdchlich so verstanden wird, ergibt sich aus der
Parallelstelle in De generatione et corruptione (333b3 ff.), die zur Verdeutlichung ausfiihrlicher

zitiert werden soll:

Aristoteles wendet hier gegen Empedokles ein, das Zustandekommen der Naturdinge, ins-
besondere die Generationenfolge der Lebewesen und die Bildung (synthesis) ihrer Organe,®
lasse sich nicht unter blofsem Rekurs auf die Elemente sowie auf "Freundschaft" und "Streit"
erkldren; dies seien blofse Anziehungs- und AbstofSungskréfte und durch sie kimen nur Zu-
fallsprodukte zustande. Das fiir die Bildung homogener Korperteile,® z.B. Knochen, erfor-
derliche Mischungsverhaltnis (logos, b11 und b16) mufs durch die jeweilige ousia gewahrleis-
tet werden. Ohne die somit geforderte teleologische Erkldrung kann Empedokles nicht zwi-
schen natiirlichem und zufilligem Entstehen unterscheiden. — Ich zitiere stiickweise, mit

eingeschobenen Erlduterungen:

T c.4 #19a: Aristoteles, De generatione et corruptione II 6, 333b4-11
T

%5 ya ywopeva GUoEL TAVTA YIVETALT) AELT) WG £TTL TO
TOAD, T D€ TMAQA TO AEL KAL WG £TTL TO TTOAD ATIO TAVTO-
HaToL kat &ro toxns. Ti odv 10 aitiov o0 ¢€ avSpwmnov
avI0wWToV 1) &el 1) WG €L TO TMOAD, KAl €k TOD TTLEOD TTLEOV
AAAG pn) EAaiay; 1) kat Eav wdL oLVTEST) 00TODV; OV YOO

b0 §Treug ETuxe oLVEAROVTWY 0VDEV Yivetal kad' & Eketvog
¢now, aAra Adyw tvi.
"Alles, was durch Natur entsteht, entsteht immer oder meistens; was vom Immer und
vom Meistens abweicht, entsteht durch das Irgendwie-von-selbst (automaton) und durch
Zufall (tyché). Was ist nun die Ursache dafiir, daf§ aus einem Menschen stets oder meist
ein Mensch wird, und aus dem Weizen Weizen und kein Olbaum? Oder wenn man so-
undso (hddi, b9) zusammensetzt, Knochen? Denn nach seiner eigenen Behauptung® ent-
steht nichts, wenn die Dinge so zusammenkommen, wie es sich eben trifft (hopds etyche,
b10), sondern nur, wenn das in einem bestimmten quantitativen Verhaltnis (logos, b11)

geschieht.”

Aristoteles spricht hier zunédchst ganz allgemein von natiirlichem Entstehen. Mit der Er-
wahnung des Knochens (b9) wird die Diskussion aber auf diesen Fall, d.h. auf die Zusam-

mensetzung homogener Korperteile aus Elementen, zugespitzt. Auf diesen Fall bezieht sich

8 Das Wort synthesis fallt hier zwar nicht, vgl. aber 333b9 zur Bildung von Knochen: ean hddi syntethé..

86 Zur Unterscheidung homogener und inhomogener Korperteile vgl. Aristoteles, P.A. IT 1, 646a20 ff.,
b10 ff.

8 In diesem Sinne b10-1: ka®' & éxeivog notv. (mit Riickbezug auf a35: Empedokles).

123



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

auch die erwdhnte Behauptung des Empedokles, die Aristoteles mehrfach erwdhnt und an

einer Stelle wortlich zitiert:®

T c.4 #20a: Aristoteles, De Anima 15, 409b32-410a6 = Empedokles, DK 31 B 96, Vs. 1-3
opolwg d¢ katl
A GAAO OTIODV TV OLVIETWV OV YOQ OTIWOOLV EXOVTA T
oToLx el TOVTWV EKAoToV, AAAX AGY TV kKat ouVIETeL kad-
amep ¢not kat 'EpmedorAng 1o éotovv:
N ¢ XBwV £MiNE0og €V eDOTEQVOLS XOAVOLOLV
* T OVO TWV OKTW HEQEWV AdiXe VIIOTIOOG atyAng,
téooaga d' "Hdalotowor ta d' 0otéa Aevia yévovro.
(Die Seele erkennt) "... ebenso auch jedes beliebige andere von den (sc. aus Elementen)
zusammengesetzten Dingen. Und zwar nicht so, als wiirde deren jedes die Elemente ir-
gendwie enthalten, sondern in einem bestimmten quantitativen Verhaltnis (logos, a2) und
in einer bestimmten Zusammensetzung (synthesis, a2), wie auch Empedokles vom Kno-
chen sagt:
Die freundliche Erde erhielt in schonbriistigen Schmelztigeln
von den acht Teilen zwei von der glanzenden Nestis (Wasser)

und vier von Hephaistos (Feuer). Und die weifsen Knochen entstanden."
Empedokles fahrt (ohne Satzzeichen nach genonto (Vs. 3) fort:

T c.4 #20b: Empedokles, DK 31 B 96, Vs. 4
Aopuoving kOAANoW agneota Seomeainev.
"durch den Leim der Harmonia géttlich verbunden."

Es ist fraglich, ob Empedokles das in Frg. 96.1-3 (#20a) angegebene Mischungsverhéltnis (je 2

Teile Wasser und Erde, 4 Teile Feuer) wie Aristoteles als logos bezeichnet.® Im bei Aristoteles

8 Bei Buchheim (2010, 503) unerwahnt; vgl. aber Joachim 1922, 234 sowie bes. Kullmann 2007, 319 f.
(zu P.A. 642a18 ff) und Cooper 2012, 342 ff. (zu Met. 110, 993a15 ff.). Die anderen, bei Buchheim (ebd.)
erwahnten Stellen sind:

P.A. 11, 642a19-22: E. behauptet, v ovoiav kai mv ¢pvow /... 1ov Adyov eivat, olov 00ToDV
ATodWOVG Tl / €0TLv: 0UTE YAQ €V TL TV oTolxElwv Aéyel avTo oUte dVO 1) / ol oVTE MAVTA, AAAX
Adyov ¢ pi€ews avt@v. Also: Knochen ist nach E. ein bestimmtes Mischungsverhaltnis von xyz

Met. 110, 993a17-8: E. behauptet, 60to0V 1@ Adyw ... / elvat, To0To d' €0l TO TL NV elvat kal 1)
ovoia tov meayuatos. ("...Knochen bestehe aufgrund einer Proportion. Dies ist das Was-es-heifst-
dies-zu-sein und die Substanz der Sache").

De anima 1 4, 408a19-20: E. behauptet, éxaotov yoo avtwv (sc. oaof oder ootovv, al5) Aoyw /
i ... elvat (“jedes dieser Dinge — namlich: "Fleisch" oder "Knochen" — bestehe aufgrund ener be-
stimmten Proportion").

8 Vgl. Kullmann 2007, 320 (zu PA. 11, 642al8 ff.). - Vgl. auch DK 31 B 98: Fleisch, Blut; ohne genaue
quantitative Angaben (dazu Cooper 2012, 343n23); DK 31 A 78; insgesamt no. 96-100 in Mansfeld und
Primavesi 2011. — ###zit.!

124



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

ausgelassenen Vs. 4 des Fragments (#20b) fiihrt er die proportionsgerechte Zusammenfii-
gung der Elemente auf das Wirken einer personifizierten "Harmonia" zuriick. Diese vertritt
hier offenbar die Grundkraft der "Liebe", d.h. der Vermischung des Ungleichartigen. Oder
vielmehr: Sie ist diese Grundkraft in der zuséatzlichen Funktion, nicht nur zu mischen, son-
dern dabei sogleich auch fiir eine geeignete "Passung" (gr.: harmonia) zu sorgen. Soweit bei
Empedokles also von einer teleologischen Erkldarung die Rede sein kann, wird sie an eine

zentrale Lenkungsinstanz delegiert.

Der methodologisch entscheidende Schritt, bei wissenschaftlichen Erkldrungen ausschliefs-
lich auf die jeweiligen (spezifischen oder individuellen) Naturen der involvierten Dinge zu
rekurrieren, scheint demnach bei Empedokles noch nicht vollzogen zu sein. In seiner Ausei-

nandersetzung mit Empedokles setzt Aristoteles diesen Schritt aber stillschweigend voraus:

T c.4 #19b: Aristoteles, De generatione et corruptione II 6, 333b11-18

Tt o0V ToVTWV altiov; oV yaQ Ot moE
ve N v "AAAX unv ovd' 1) GA i kail TO Velog: oLUYKQIoEWS
Yo <10 pév>, 0 8¢ dlakploewc aitiov. Tovto d' €oTiv 1)
ovoia 1) EKAoToV, AAA' 0V «pdvov HEig te DAAaLIS e

Y5 Ly évtwvr, OomeQ Eketvog dnotv. Toxn d' émi tovTolg ovopd-

Ceta, AAA' 00 Adyoc: EotLyag pxSnvat wg étvxev. Taov
o1 pVoEL BVTWV alTov TO 0VTWG EXELY, Kal 1) ékdoTov GUoLg
ab1n), TeQL 1 0VdEV Aéyel. OVdEV oo Tepl PUoEWS AéyeL
"Was ist also die Ursache davon [d.h. der o.g. Regularitdten — z.B. bei der Bildung von
Knochen]? Gewif$ nicht Feuer und Erde. Aber auch nicht Liebe und Streit. Denn diese
sind nur die Ursachen des Zusammenschlusses bzw. der Trennung (diakrisis, b13). Es
[d.h. die gesuchte Ursache] ist vielmehr die jeweilige ousia (b14), nicht 'nur Mischung
und Austausch des Gemischten', wie jener sagt. Zufall 'ist dafiir der Name', nicht be-
stimmtes quantitativen Verhaltnis (logos, b16), denn sie konnen gemischt werden, wie es
sich eben trifft. Ursache der Naturdinge ist ihre charakteristische Beschaffenheit; und
eben dies ist ihre jeweilige Natur, iiber die er nichts sagt. Er spricht also gar nicht iiber
Natur."

Der Schliisselsatz ist: "Zufall 'ist dafiir der Name', nicht bestimmtes quantitativen Verhalt-
nis" (b15-6); mit Anspielung auf Frg. 8.4: "Natur' ist dafiir aber der Name bei den Men-
schen." — Nach Aristoteles beschreibt Empedokles die physis, durch die Knochen (geméf3 b5:
physei) zustandekommt, als "Mischung und Austausch des Gemischten" (Frg. 8.3, zit. b14-5)
unter der Einwirkung von "Liebe und Streit" — und somit als stoffliche Zusammensetzung.
Aber in dieser Beschreibung spielt der einschldgige logos, d.h. das fiir die stoffliche Zusam-
mensetzung von Knochen charakteristische Mischungsverhaltnis, gar keine Rolle. Deshalb

pafit die Beschreibung nicht auf natiirliches Entstehen, sondern iiberhaupt nur auf die Bil-

125



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

dung von Zufallsprodukten. Insofern spricht Empedokles "gar nicht tiber Natur". Das heif3t,

er hat sein — durch die Formel "Uber Natur" beschriebenes — Thema verfehlt.®

Empedokles wird in #19 an einem Erkldarungsanspruch gemessen, der nach Aristoteles mit
der Auffassung von "Natur" als stoffliche Zusammensetzung verbunden sein mufs. In #18*
wird er mit derselben Auffassung zitiert. Wie in #19 insistiert Aristoteles in #18%, daf8 stoffli-
che Zusammensetzung dabei als ousia aufgefafit werden mufi. Was das im Hinblick auf Em-
pedokles heifit, wird verstandlicher, wenn man die Stellen heranzieht, an denen Aristoteles
das einschldgige Mischungsverhéltnis (logos) geradezu mit dem Was-es-heifit-dies-zu-sein
und der ousia der Sache identifiziert:"! Erst die Zuriickfithrung der stofflichen Zusammen-
setzung auf einen logos, der ihre ousia ausmacht, sichert nach Aristoteles den Unterschied
zwischen stofflicher Zusammensetzung und blofsem Stoff;*> demgegeniiber ist nach #19 die
Auffassung von Natur als stoffliche Zusammensetzung bei Empedokles unzureichend aus-
gefiihrt. Aber darum geht es in #18* nicht. Hier geniigt es, daff Empedokles mit den in #18*
zitierten Versen unmifSverstandlich ankiindigt, daf$ er einer Auffassung von Natur als stoff-

liche Zusammensetzung zu folgen gedenkt.

In #19 versteht Aristoteles physis eher als Prozef3, in #18* eher als Resultat. Bei Empedokles
bleibt das in der Schwebe (s.o. 4.3.2.); beide Varianten sind mit der in 4.3.2. vorgeschlagenen
Interpretation von Frg. 8.4 vereinbar. Anzumerken bleibt dabei allerdings, daf8 die traditio-
nelle Unterscheidung von physis als Ursprung, als Prozeff und als Resultat bei Aristoteles
ohnehin durch die Explikation des Naturbegriffs im Rahmen der sog. Vier-Ursachen-Lehre

(s.0.2.5.9.2)) irrelevant wird.”

4.3.6.4. Bevor ich zu #18 zuriickkehre, will ich kurz auf eine zweite Parallelstelle eingehen,
an der Aristoteles nicht das zweite, sondern das erste Vorkommnis von physis in Frg. 8 zi-

tiert:

T c.4 #21: Aristoteles, De generatione et corruptione I 1, 314b4-8

TolG O Tt YéVN TtAeiw ToL-

% Zu dieser Themenangabe s.u. 5.4.1.2. (T c¢.5 #56).
91 Met. 110, 993a17-8; PA. 11, 642a19-22 (siehe oben, Anm. vor #20a).

92 In diesem Sinne auch Met. V 4, 1015a3-5 (unmittelbar an das Empedokles-Zitat anschlieSend): 810
kat doa pvoet €0ty 1) yiyvetal, 1)dn Dmdoxovtog €€ o0 méduke yiyveoSal 1) elvat, ovnw Ppapév
Vv Yo Exewv éav pn €xn to eidog Kat v poednv. ("Daher: Wenn etwas durch Natur ist oder
entsteht und wenn schon vorhanden ist, woraus zu sein oder zu entstehen seine Natur ist, von dem
sagen wir nicht, es habe seine Natur, ehe es die Form und die Gestalt hat.") — Beachte: Die Auffassung
von "Natur" als Stoff hat Aristoteles schon unmittelbar vor #18* erortert (ebd. 1014b26-35.).

% Die entsprechende Verwendung von physis in T19b bestétigt die von Rapp (2007, 151 ff.) mit einer
Reihe von Beispielen belegte Regel, dafs Wortbedeutungen bei Aristoteles nicht aus der Wortbildung
oder der voraristotelischen Verwendung ableitbar sind.

126



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

b5 ovoL dladégeLv TNV AAAOIWOLY TG YEVETEWS' CLUVIOVTWV YOQ
Kal dxAvopévwy 1) Yéveols ovpBaivel kal 1) $S0od. Ao
AéyeLtovToV TOV TEOTIOV Kt 'EpmedokAng, 0Tt «pvoig ovdevog
E0TLY, ... GAAX HOVOV HLELS TE DIAAAAEIC TE ULy EVTWV.»
Anders als ein Monist (vgl. b1-4), muf§ (vgl. b2: anankaion), "wer viele Arten ansetzt,*
zwischen Entstehen und Verdnderung unterscheiden. Denn Entstehen und Vergehen
ergibt sich durch deren Zusammen- und Auseinandertreten. Daher dufiert sich auch
Empedokles folgendermafien: "physis gibt es bei nichts, ... sondern nur Mischung und

Austausch des Gemischten."

Die geforderte Unterscheidung zwischen Entstehen (genesis) und Verdanderung (alloidsis)
kann nach Aristoteles nicht auf die Unterschiedung zwischen Mischung (mixis) und Aus-
tausch (diallaxis) zuriickgefiihrt werden. Sofern es sich bei diesem Austausch um eine blofse
Umgruppierung handelt,®> d@ndert er nicht die Eigenschaften, die nach Empedokles durch
die Anwesenheit der Elemente bedingt sind (ebd. b17-26). Diese Elemente miifiten ineinan-
der iibergehen, was nach Empedokles aber nicht geht. - Man kann ergénzen: Die Ersetzung
von Elementen durch andere Elemente (an die bei Empedokles wohl eher zu denken wiére)
liele eine andere Mischung entstehen; und das wire kein Fall von alloidsis, sondern von ge-

nesis.

Aristoteles zitiert die Verse 1 und 3 des Empedokles-Fragments.®® Dabei versteht er "Mi-
schung" (mixis) und "Austausch” (diallaxis) als Bezeichnung bestimmter Arten von Vorgan-
gen, deren Zusammenhang mit Entstehen und Verdanderung er dann diskutiert. Nahelie-
genderweise sollte er daher auch physis (Vs. 1) als Bezeichnung einer — von "Mischung" und

"Austausch" verschiedenen — Art von Vorgang verstehen.”” Ob es sich dabei um das in den

% Namlich: Arten (gené) von einfachen Dingen (vgl. a27-8: hapla).

% Vgl. Brunschwig 2004, 55. — Beachte: Einerseits folgt Brunschwig im Hinblick auf Empedokles der
von ihn zitierten Mehrheitsmeinung, wonach diallaxis (Frg. 8.3) als "Trennung" zu verstehen ist (ebd.
53 mit n. 63). Andererseits last er aber Aristoteles diallaxis als "Austausch" verstehen (ebd. 54 £.).

% Zur Erkldrung der Auslassung von Vs. 2 in #18 und #21 rechnet Brunschwig (2004, 53) mit einer
Liicke im von Aristoteles benutzten Empedokles-Text. -- Die obigen Auslassungszeichen sind Zutat
des Herausgebers. (### --> Mugler 1966, Rashed 2005).

% Nach Owens (1976, 93) kann Aristoteles in #21 physis einfach deshalb nicht als genesis verstehen,
weil er anschlieend ausdriicklich einrdumt, dafd Pluralisten wie Empedokles "admit genesis as under-
stood in their own way" (Hervorhebung dort). Dieses Argument ist einerseits trivial und andererseits
—im Hinblick auf die obige Unterscheidung verschiedener Auffassungen von "Entstehen" — irrelevant.
Der bei Owens anschlieSfende Hinweis auf die tibrigen Verwendungsfélle von physis in G.C. I 1 (ebd.
93 £.) ist nicht nachvollziehbar, da Aristoteles hier gar keinen Hinweis auf den Sprachgebrauch des
Empedokles gibt.

Nach v.d. Ben (1978, 206) argumentiert Aristoteles in G.C. 314b2 ff., vergangliche Dinge hatten —
gegen Empedokles (!) — "an essential nature (physis) of their own", wenn ihre Bildung mit einer Ver-
anderung (alloidsis) der Elemente einherginge; deshalb kénne E. nur Mischung und keine Verdnde-

127



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

nach-parmenideischen Kosmologien bestrittene absolute Entstehen handelt, ist fiir die Fra-

gestellung in #21 ohne Belang.

4.3.6.5. Was besagt dies fiir das Empedokles-Zitat in Met. V 4? — Ich zitiere nun wieder voll-

standig; die in #18* vorgenommene Auslassung ist durch Unterstreichung markiert.

T c.4 #18: Aristoteles, Met. V 4, 1014b35-1015a3.

E1L 0" AAAoV TooTIOV Aé-
vetai 1) HpLois 1) v GLoel Gvtwv ovoia, olov ol Aéyovteg
TV YOV elval TV TEWTIV oUVIEOLY, T) WoTeQ 'EpmedokAng

a Aéyel Ot "QUOLE 00dEVOC E0TLY EOVTWY, | dAAQ pOvov Uil Te

dAAAEiS te pryévrwv | Eoty, GpUoig d' €mi Toig ovopdletal

avownoow'.

"In einem nochmals anderen Sinne heifst physis die ousia der Naturdinge, z.B. bei denen,
die sagen, die physis sei die urspriingliche Zusammensetzung; oder wie Empedokles

sagt: 'physis gibt es bei keinem der Dinge, / sondern nur Mischung und Austausch des

Gemischten / gibt es, physis ist dafiir aber der Name bei den Menschen."
In G.C. versteht Aristoteles das erste Vorkommnis von physis im Empedokles-Zitat als Ent-
stehen, das zweite Vorkommnis als stoffliche Zusammensetzung. Wenn er somit das erste
Vorkommnis in Met. V 4 zu ignorieren scheint, konnte man meinen, dafi das erste Vor-
kommnis gar nicht in den Text von Met. V 4 gehort. #18* gdabe demnach den richtigen Aris-
totelestext; das Empedokles-Zitat in Met. V 4 wire erst nachtraglich vervollstandigt worden.
Aber diese Annahme ist unplausibel, da sie nicht die in #18 verbleibende, mit #21 iiberein-
stimmende, Zitatliicke erkldrt: Ein beflissener Bearbeiter hatte eine bessere Empedokles-

Ausgabe benutzt. Und iiberdies: Wieso wére #18* iiberhaupt erganzungsbediirftig?

Ich halte daher fest, daf$ nicht #18%, sondern #18 den richtigen Aristoteles-Text gibt. Das In-
terpretationsproblem ist durch keinen Eingriff in den Text zu beheben. Es 1d63t sich vielleicht
aber entschérfen, wenn man bedenkt, daff Empedokles das Wort physis in Frg. 8 gar nicht
anwendet,”® sondern eine bestimmte Weise seiner Anwendung beschreibt und erklirt (s.o.
4.3.2.). Demgemaf; kann man annehmen, dafs ihn Aristoteles in #18 nicht mit einer blofSen

Wortverwendung, sondern mit der Beschreibung und Kommentierung einer Redeweise

rung zulassen. — Ich sehe aber nicht, daf3 Ar. hier iiberhaupt eine Verdnderung der Elemente erwagt;
er bringt diese nur ins Spiel, um die Annahme eine Verdnderung der aus ihnen gebildeten Dinge ohne
Bildung eines neuen Gemisches ad absurdum zu fiihren.

% Auch in Vs. 1 wird das Wort physis (in der Bedeutung "absolutes Entstehen") nur verwendet, um zu
behaupten, dafs es (in dieser Bedeutung) keine Anwendung hat

128



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

zitiert. Diese Annahme erfordert in #18 keinen Eingriff in den griechischen Text, aber eine

andere Ubersetzung, etwa,”

" ... z.B. bei denen, die sagen, die physis sei die urspriingliche Zusammensetzung — oder

wie Empedokles diesen Sprachgebrauch beschreibt: ‘physis gibt es bei keinem der Dinge,
/ sondern nur Mischung und Austausch des Gemischten / gibt es, physis ist dafiir aber

der Name bei den Menschen."

Bei Empedokles gehoren beide Vorkommnisse von physis in Frg. 8 zur Beschreibung und
Kommentierung der in Vs. 4 zitierten, als unschadlich akzeptierten Redeweise (s.o. 4.3.2.).
Deshalb kann ihn Aristoteles hier auch mit beiden Vorkommnissen zitieren. Die unter-
schiedliche Funktion beider Vorkommnisse 1aft sich im miindlichen Vortrag unschwer ver-
deutlichen. In der iiberlieferten schriftlichen Fassung bleibt eine gewisse Harte, die zwar

erkldrt, aber nicht ganzlich aufgeldst werden kann.

4.4. Anaxagoras

Von Anaxagoras ist nur ein einziger Verwendungsfall des einschldgigen Vokabulars {iberlie-

fert.

T c.4 #22: Anaxagoras, DK 59 B 4 (teilw.: Bd. II, S. 34, Z. 5, 12-14)

XOT1) DOKELV ... TV YAV avToloL (sc. AvSpWmolow) Gpvewv MOAAL Te kal mavtola, WV
EKETVOL TX OVNLOTOL CUVEVEYKALLEVOL EIG TNV OIKNOLV XQWVTOLL.

"Man muf$ annehmen ... daf$ ihnen [den Menschen, und zwar in anderen Welten, die sich
ebenso bilden die unsrige] die Erde Vieles und Vielfaltiges wachsen 1dst, von denen sie

das Niitzlichste in ihre Behausung bringen und verwenden."

Eine stehende Wendung: was "die Erde wachsen 1dft" (und auf dessen Nutzung die Men-

schen angewiesen sind). Vgl. T c.2 #16 und die dortige Anm. mit weiteren Parallelstellen. 1

4.5. Diogenes von Apollonia
Bei Diogenes v. Apollonia haben wir je einen Verwendungsfall von physis, phyton,' phyomai
und prosphysis:

T c.4 #23: Diogenes v. Apollonia, DK 64 B 2

€uol O& dokel TO péV EVUTAV elmelv MAVTA T OVTA ATO TOL AUTOL £TEQOLODODAL Kol

TO avTO elval kal ToUTo eVONAOV" €l YAQ T €V TWWE TWL KOOUWL E0vTa VOV, Y1 Kal

% Abweichung von der Ubers. in #18 unterstrichen.

100 Ohne Bezug auf menschliche Nutzung. Homer, II. 14.347 (s.o. T c¢.3 #2), Homer. Hymn. Auf Demeter
Vs. 8 (s.0. T ¢.3 #13, Auf Apollon Vs. 55.

101 Hier ausnahmsweise beriicksichtigt, da pragnent im Kontext mit phyomai; s.u. #23.

129



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

V0w kal ane kai moE kal T AAAa Goa Palvetal v Twe TWL KOOUWL EOvTa, €l
TovTwV TL v étegov TOD €TéQov, €tegov OV TN dial pvoEL Kal Ur) TO0 avTO €0V
HETETUTITE TMOAAQXQG KAl €TEQOLOVTO, OVdAMML oUte pioyeoSat aAAnAolg ndvvato,
ovTe WHEANOLS Tl ETéQwL <yevéodal amo To £Tégov> ovte PAAPBM, ovd av ovte
WoTe TAVTO elval AAAX TAvTa TavTa €k TOD AUTOL €TEQOLOVHEVA GAAoTE AAAoix
YiveTal kat eig T0 avTO AVaXWOEL

"Mir scheint, um es zusammengefafit zu sagen, alles, was es gibt, aus demselben abge-
wandelt und dasselbe zu sein. Und dies liegt auf der Hand. Denn wenn von dem, was es
jetzt in dieser Weltordnung gibt, Erde und Wasser und Luft und was sich sonst als in die-
ser Weltordnung vorhanden zeigt, irgendetwas ein anderes als anderes ware, d.h. ein
anderes hinsichtlich seiner eigenen Natur, und es nicht dasselbe seiend vielfaltig um-

schliige und sich &nderte, dann konnte es sich nicht miteinander verbinden, einander

dies ist aus demselben abgewandelt und wird bald solches, bald solches, und kehrt in

dasselbe zurtick"

Der beste Ausgangspunkt fiir die Erkldarung dieser Stelle ist wieder die Auffassung von phy-
sis als stoffliche Zusammensetzung. Diese Auffassung wird von Diogenes insofern modifi-
ziert, als alle Dinge aus demselben Grundstoff — der "Luft" (aér, vgl. Frg. 4 f.) — "durch Ab-
wandlung entstehen" (heteroiousthai). Die gemeinsame physis aller Dinge ist somit ihr ge-
meinsamer stofflicher "Ursprung” sowie diejenige Beschaffenheit, namlich ineinander ver-

wandelbar zu sein, die sich aus ihrem gemeinsamen Ursprung ergibt.

Daf$ die Dinge nicht nur aus demselben gebildet, sondern deshalb sogleich auch dasselbe
sind, entspricht einer Redeweise, die bis auf Xenophanes zuriickfithrbar ist: Die Dinge sind,

woraus sie sind; soweit sie aus demselben sind, sind sie daher dasselbe.'® Woraus die Dinge

sind, macht ihre — als stoffliche Zusammensetzung aufgefafste — "Natur" aus. Wenn die Din-

ge sind, woraus sie sind, dann ist die Frage, was die Dinge sind, dasselbe wie die Frage nach

ihrer "Natur".!® Diese Redeweise entspricht wohl dem Erklarungsanspruch,'® den der Na-

102 Vgl. bei Xenophanes einerseits DK 21 B 29 (s.o. #3): "Erde und Wasser ist (esth’, hier = esti) alles,
was wird und wéchst", andererseits B 27: "... denn aus Erde (ek gaiés) ist alles, und zu Erde verendet
alles." Ahnlich ist bei Heraklit (DK 22 B 30) der kosmos das "immerlebendige Feuer"; bei Parmenides
(DK 28 B 9.1) wird alles "als Licht und Nacht bezeichnet" (d.h. es wird eine Redeweise etabliert, wo-
nach alles Licht und Nacht ist).

13 Die (ps.-hippokratische, spéter als Diogenes von Apollonia datierte) Abhandlung Uber die Natur des
Menschen beginnt mit einer Referierung von Thesen wie: der Mensch sei insgesamt Wasser oder Erde
etc. (c.1), oder er sei Blut, Galle oder Schleim und insofern Eines (hen, c.2.). Der Verfasser bestreitet,
dafs der Mensch Eines sein kann. Der menschliche Leib muf viele Bestandteile haben, die insgesamt
seine "Natur" ausmachen (c.4); deren Angabe kommt fiir den Verfasser wiederum darauf hinaus, zu

130



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

turbegriff zum Ausdruck bringt und den Aristoteles — unter Zugrundelegung dieser Auffas-
sung von "Natur" als stoffliche Zusammensetzung — als eine unzureichend ausgefiihrte

Gleichsetzung von physis und ousia interpretiert.'>

Bei den anschlieflend erwéhnten Pflanzen und Tieren haben wir, wie bei Empedokles, eine
deutliche Entsprechung von phyomai und gignomai (beides im Aorist.). — Das kann hier ge-

niigen; ich komme auf #23 in Abschnitt 6.2.1. zurtick.

T c.4 #24: Diogenes von Apollonia, DK 64 B 6 (teilw.: Bd. II, S. 64, Z. 1)
atl d¢ eic tax okéAn tetvovoat [sc. PAEPec] oxllovtal katd v TEdodLoLY
DK iibers.: "Die in die Schenkel ziehenden [sc. Adern] spalten sich an der Verbindungs-

stelle ..."

Das heifst: sie spalten sich dort wo die Beine angewachsen sind. — Das entspricht medizini-

schem Sprachgebrauch (s.o. 2.5.7.3.).

4.6. Philolaos

In den von Burkert (1962) und Huffman (1993) als echt anerkannten Fragmenten'® haben
wir — neben je einem Verwendungsfall von anaphysis und phyton (Frg. 13, s.u. #27) — je drei
Vorkommnisse von physis (Frg. 1 und zweimal in Frg. 6, s.u. #25 bzw. #26a) und von homo-
phylos (Frg. 6, s.u. #26b).1” Ich beginne mit

4.6.1. Fragment 1
T c.4 #25: Philolaos, DK 44 B 1
a PUoIG O €V TQ KOOHW AQUOXSM €& amelpwv Te kal meQavoviwv kat 0Aog <6>

KOOHOG KAl T €V avTt@ mavTo.!%

"sage(n), was (P1.) der Mensch ist" (c.2.: ha an phéso ton anthrépon einai). — Ebenso, auch unabhéngig
von der Auffassung von "Natur" als stofflicher Zusammensetzung, V.M. 20,1-3 (s.u. 5.1.2.).

104 Dazu unten, Kap. 7.
105 Aristoteles, Met. V 4, 1014b36 (s.o. #18).

106 Dazu zusammenfassend Huffman 1993, 17-35. Huffman verwirft alle von Burkert (1962) verworfe-
nen Fragmente und Zeugnisse sowie iiberdies u.a. Frg. 6b (d.i. das Boetius-Zitat in DK 44 B 6) sowie
die Testimonien DK 44 A 14 und A 26 (vgl. ebd. 17 £.).

107 Die von lamblichos ohne Angabe eines Kontextes fiir Philolaos bezeugte Wendung physei kai ou
nomoi ("durch Natur, nicht durch Brauch") ist nach Huffman (1993, 416) unsicher und jedenfalls irre-
levant.

108 Text (von DK abweichende Orthographie und Interpunktion) nach Huffman (1993, 93). — Huffman
(1993, 93) iibersetzt: "Nature in the world-order was fitted together both out of things which are un-
limited and out of things which are limiting, both the world-order as a whole and all the things in it."

131



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"Die Natur (physis) in der Weltordnung (kosmos) ist aus unbegrenzten und begrenzenden
(sc. Dingen) zusammengefiigt: sowohl die ganze Weltordnung als auch alles, was sich in
ihr befindet."

Dies ist vermutlich der Anfangssatz der Abhandlung.'® Durch die einleitende Wendung
"die physis im kosmos" wird somit nicht nur der Gegenstand des zitierten Satzes genannt.
Zugleich fungieren die Stichworter physis und kosmos als Themenangabe der ganzen Ab-
handlung. Dementsprechend wird Philolaos spater mit den Buchtiteln Peri physeds ("Uber
Natur") und Peri kosmou ("Uber die Weltordnung") zitiert.!°

Burkert (1962, 233n64) unterstellt hier — unter Berufung auf Holwerda (1955, 78) — einen ab-
soluten und inbegrifflichen Gebrauch von physis. Nach seiner Auffassung ist
a PUOIC &V T KOOUW = Ta €V TQ Vi KOoUw (Anaxagoras, DK 59 B 8)
= & &V TOE TQ KOOUW é0vta (Diog. Apoll,, DK 64 B 2),
das heif3t:

"die physis im kosmos" = "was in dem einen und einzigen kosmos ist" (Anaxagoras)

"was es in diesem kosmos gibt" (Diog. Apoll.)

Das Wort physis stiinde demnach fiir die "Gesamtheit der eonta " (d.h. dessen, "was es gibt" —
oder: der "Dinge"); dieser Sprachgebrauch ist nach Burkert, wie Euripides, Frg. 910 zeige, "in
der Zeit des Philolaos tiblich" (ebd.).

Nach Patzer (1939/93, 276) "diirfte physis ... [hier] die Gesamtheit all dessen bezeichnen, was
als Gewordenes (phyesthai im erweiterten Sinn) da ist." Die physis wére somit die Gesamtheit
der pephykota: 11!
hé physis = hosa (ex) archés tinos pephyke ("was aus irgendeinem Ursprung hervorgegangen
ist").
Fiir die Interpretation der Wendung "die physis im kosmos" macht das scheinbar keinen Un-
terschied. Zu beachten bleibt freilich, dafs pephykota und eonta nicht umstandslos gleichge-

setzt werden sollten (worauf ich zuriickkommen werde).

Patzer bleibt bei Huffman unerwahnt; gegen Burkert wendet Huffman (1993, 96 {.) ein:
(i) Anders als an den von Burkert und Holwerda angegebenen zeitgendssischen Paral-
lelstellen sei physis hier mit einem limitierenden Zusatz, namlich en t6; kosmoi ("in der

Weltordnung") versehen; insofern liege ein absoluter Gebrauch gar nicht vor.

109 Demetrios von Magnesia bei Diogenes Laertios (8, 85), s.u. T ¢.5 #76; zit. als Testimonium zu Frg. 1
bei Huffman (1993, 93), aber nicht bei DK. Vgl. die Diskussion bei Huffman (1993, 95 £.).

110 Peri physeds: Diogenes Laertios 8, 85 (= DK 44 B 1 Test., s.u. T c.5 #76); Peri kosmou: Stobaios, Ecl. 1,
21, 7a (= DK 44 B 2 Test.). Huffmans Erkldarung (1993, 16, dafs Stobaios hier seine eigene Kapiteliiber-
schrift abfarben 1afst, ist nicht {iberzeugend.

1 Siehe oben, Anm. zu T c.2 #16. — Den Hinweis auf Patzers Vorschlag (sowie die meisten Anregun-
gen zur Uberarbeitung dieses Abschnitts) verdanke ich Leonid Zhmud (brieflich, Frithsommer 2012).

132



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

(i) Stiinde physis fiir die "Gesamtheit der eonta" (Burkert) dann wére in Frg. 1
a PUOIG €V TG KOO = T £V AVTQ TAVTA
(d.h. "die physis im kosmos" = "alles was in ihm ist"). Die abschlieSende Wendung des
Satzes ware somit redundant.
(iii) In Frg. 6 sei zweifellos von der physis der Dinge (ton pragmaton) die Rede; die An-
nahme eines absoluten (ich ergénze: und inbegrifflichen) Gebrauchs in Frg. 1 schlie-
f3e also aus, daf3 Philolaos das Wort physis an beiden Stellen in demselben Sinne ver-

wendet.

Demgemaf unterstellt Huffman nicht nur in Frg. 6, sondern auch in Frg. 1 einen bestimmten
Gebrauch. Dabei kdmen entweder Heidels Korrektur von & ¢pvoi év 1@ koouw ('die physis
im kosmos") zu & VoG Tw kOopwW (dor.: "die physis des kosmos") oder eine sinngemafse Er-
ganzung, etwa zu & $LOLS [sc. TV, oder TV MEAYHATWV] &€V T kOopw ('die physis der
Dinge im kosmos"). Huffman zieht das Letztere vor (ebd. 99 f.); die zur Begriindung ange-

fithrte Gleichsetzung von physis und estd in Frg. 6 sehe ich allerdings nicht (s.u. 4.6.2.).

Fiir bedenkenswert halte ich unter den zitierten Argumenten vor allem (iii), s.u. 4.6.2. - Zu
(i) mochte ich anmerken, daf8 hier der Unterschied zwischen bestimmtem und inbegrifflich-
unbestimmtem Gebrauch, geméfs Patzers Vorschlag, sehr geringfiigig ist. Subjekt zu
"ist Resultat [oder: ergibt sich aus] einer passenden Zusammenfiigung von Unbegrenz-
ten und Begrenzern" (harmochthé ex apeiron te kai perainonton)
wire
"die Weise, in der die Dinge im kosmos gewachsen sind" (ha physis [sc. ton] en tbi kosmoi)
bei bestimmtem, und
"was im kosmos gewachsen ist" (ha physis en toi kosmoi = hosa en toi kosmoi (ex) archés tinos
pephyke)
bei inbegrifflich-unbestimmtem Gebrauch. Insgesamt hétten wir also entweder
"Die Weise, in der die Dinge im kosmos gewachsen sind, ergibt sich aus einer passenden
Zusammenfiigung von Unbegrenzten und Begrenzern."
oder
"Was im kosmos gewachsen ist, ist Resultat einer passenden Zusammenfiigung von Un-
begrenzten und Begrenzern."
Inhaltlich macht das kaum einen Unterschied. Fiir den Naturbegriff heifit das aber nur, daf$
die Bedeutung von physis bei Philolaos nicht aus Frg. 1 ablesbar ist.

133



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

4.6.2. Fragment 6 (Anfang: physis und estd)

Mit Huffman (1993, 96 f.) unterstelle ich bei Philolaos eine einheitliche Verwendungsweise
und Bedeutung von physis.!? Schon bei der Interpretation von Frg. 1 ist daher auch Frg. 6 zu

berticksichtigen:

T c.4 #26a: Philolaos, DK 44 B 6 (Anfang)

el d¢ PpUOLog Kal aguoviag @de éxer (1) & pév €otw TV MEAYHATWY &idlog éooa
Kat avto pEVIE & pooig Selav ya kat ovk avIQwmivv EvdéxeTal Yvwotv (2) mAdv ya
N 6t ovx oiov T 1V 0Vdevi TOV EOVIWV Kal YLyVwoKOpevwv D' auav yo
veyevioSad* un DaEXoVoas TS E3TOVS TWV TIRAYUATWY, €€ WV OLVEDTA O KOOHOG,
KAl TV TEQALVOVTWYV Kol TV ATEQwV. 11

"Mit Natur und Passung (harmonia) verhilt es sich so: (1) Das Sein (estd) der Dinge, das
ewig ist, und die Natur selbst 148t (sc. nur) gottliche und keine menschliche Erkenntnis
zu — (2) aufBer freilich, daf8 keines von dem, was ist und von uns erkannt wird, iiberhaupt
hétte entstehen konnen, wenn nicht das Sein der Dinge schon bestanden hitte, aus de-
nen die Weltordnung zusammengesetzt ist, sowohl der begrenzenden als auch der un-

begrenzten."

Vordergriindig entspricht die Eingangsformel dieses Fragments der seit Ende des 5. Jh. {ibli-
chen Themenangabe: peri physeds ("tiber Natur"). Wie in anderen zeitgendssischen Verwen-
dungsfillen dieser Formel wére demnach entweder ein limitierender Genitiv wie ton
hapanton ("von allem) sinngeméfS zu ergénzen (unbestimmter Gebrauch); oder der limitie-
rende Genitiv tén pragmaton ("der Dinge") bei estd ("Sein") wire auf die Eingangsformel peri
physeds zu tibertragen (bestimmter Gebrauch). Die Annahme eines absoluten (evtl. inbegriffli-
chen) Gebrauchs in der Formel peri physeds ist unplausibel, da es hierfiir keine zeitgendssi-

schen Parallelstellen gibt (Einzelheiten s.u. 5.4.2., zusammenfassend 5.4.3.1.).

Tatséchlich die dient Wendung peri physeds hier aber nur zur Uberleitung. Das Thema der

ganzen Abhandlung wurde schon in Frg. 1 als "die physis im kosmos" angegeben. Dafs im

112 Ebenso Zhmud (2012, 400), mit physis = "(the) physis of the world and all it contains". — Anders
Huffman 1993, 125 (s.u., zu (iii))

13 qvtx pév codd. (ebenso DK, KRS sowie Burkert 1962, 233), avta pav Usener (ebenso Huffman).
Diese Textverbesserung ist wohl {iberfliissig (s.u.).

4 DK: mAéov ya 1) 6tL oUy 0lov T' fjv 00SEV TV E6VIWV Kol YIyvwokouevov O apov ya
yevéoSal.

115 Text nach Huffman (1993, 123); ebenso (mit kleinen Abweichungen) Burkert 1962, 233 f. und KRS;
Einteilung in Abschnitte: GH — Huffman (1993, 123 {.) tibersetzt: "Concerning nature and harmony the
situation is this: the being of things, which is eternal, and nature itself admit of divine and not human
knowledge, exept that it was impossible for any of the things that are and are known to us to have
come to be, if the being of the things of which the world-order came together, both the limiting thing
and the unlimited things, did not preexist."

134



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Hinblick auf Frg. 6 iiberhaupt an die — erst seit Ende des 5. Jh. iibliche und spéter als Buchti-
tel kanonisch gewordene — Themenbezeichnung peri physeds gedacht werden mufs, ist
durchaus nicht klar."¢ Die Themenangabe lautet hier auch gar nicht "liber Natur", sondern
"tiber Natur und Passung"; ich sehe keinen triftigen Einwand gegen die néchstliegende Deu-
tung, daf somit nicht von "Natur", sondern von einem Zusammenhang von "Natur" (physis)

und "Passung" (harmonia) die Rede sein soll.

Bei der Interpretation des zweiten Vorkommnisses von physis ist zunéchst zu fragen:

(1) ob Philolaos zwischen physis ("Natur") und estd ("Sein") unterscheidet, oder ob die
Wendung kai auta men ha physis ("und die Natur selbst") nur als Bekréftigung und
Verdeutlichung von ha men estd ton pragmaton ("das Sein der Dinge") zu verstehen ist;
sowie

(ii) ob sich der limitierende Genitiv t6n pragmatén ("der Dinge") auch auf auta ha physis
("die Natur selbst") bezieht, und

(ili)  wie in der letzteren Wendung der Zusatz auta zu verstehen ist.

Zu (i) haben Burkert (1962, 237 f.) und Huffman (1993, 131 f.) {iberzeugend dargelegt, daf3
estd jedenfalls nicht (wie bei den spateren Pythagoreern) als Bezeichnung eines strukturlosen
Materials zu verstehen ist, von dem dann die harmonia als Form und die aus ihr resultieren-

de physis der Dinge zu unterscheiden ware.

Nach Huffman wird "die Natur selbst" (auta ha physis) in Frg. 6 mit der ewigen estd der Din-
ge gleichgesetzt;'"” die Wendungen ha ... estd ton pragmatén und auta ... ha physis beziehen sich
nicht auf "things in the natural world themselves", sondern auf "the ultimate reality or being
that underlies the world order".'8 Das letztere trifft auf die von Philolaos ausdriicklich als
"ewig" (aidios) charakterisierte estd, d.h. "das Sein der Dinge", zweifellos zu, aber nicht auf
die "Natur".

Die Ewigkeit der estd bei Philolaos entspricht nach Huffman (1993, 130) der Ewigkeit des
Seienden (eon) bei Melissos (DK 30 B 7) und des — die physis der Dinge ausmachenden'® —

116 Siehe unten 5.4.2.1. (T ¢.5 #76 f.).

117 So ausdriicklich Huffman 1993, 100: "... 'nature in itself' (auta ha physis) which he seems to equate
with the eternal being (estd aidios) of things"; vgl. ebd. 130: "The first sentence [sc. of fr. 6] discusses
nature (physis) in terms of being (estd)." Auch nach McKirahan (?2010, 355) wird hier estd mit physis
gleichgesetzt. Auch an anderen Stellen betont Huffman die Zusammenstellung von esté mit physis (in
diesem Sinne 1993, 130: "estd is paired with physis "; vgl. ebd. 97), aus der nach seiner Ansicht die Be-
deutung von estd erklart werden kann.

118 Huffman 1993, 126 f. — vgl. Kahn 1973, 460: "In any case, the use of estd here corresponds exactly to
what we would expect in a serious philosophic conception of being after Parmenides. The existential
force of the verb is combined with a distinct veridical nuance; for the estd of things is clearly conceived
as an object of knowledge [...]".

119 DK 64 B 2, s.0. #23.
135



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Urstoffs bei Diogenes von Apollonia (DK 64 B 7 £.). Das ist wohl richtig beobachtet. Man
mag bei Diogenes eine "ewige physis" interpolieren;'? aber bei Philolaos kann von einer sol-
chen keine Rede sein. Wenn sich die physis der Dinge, wie in Frg. 1 behauptet, aus einer pas-
senden Zusammenfiigung von Unbegrenzten und Begrenzern ergibt, dann ist sie — als ge-
wachsene Beschaffenheit gewordener Dinge — jeweils nur so bestindig wie diese Zusam-

menfligung.

Die Frage, was estd in Frg. 6 bedeutet, ist hiermit noch nicht beantwortet. Wichtig ist hierfiir
zundchst die von Huffman angefiihrte Beobachtung Kahns, dafs eon bei den frithen griechi-
schen Philosophen nicht auf einzelne korperliche Dinge, sondern auf "elementare Kréfte"
referiert'” — d.h. auf die fundamentalen Entitdten der jeweiligen Kosmologie. Der entschei-
denden Hinweis findet sich dann aber schon bei Burkert (1962, 238): Mit der Bemerkung, die
ewige estd der Dinge lasse nur goéttliche, aber keine menschliche Erkenntnis zu, wird die
zentrale Kontroverse der nach-parmenideischen Kosmologien iiber das "ewige Sein" (ebd.)
und somit dariiber, was es letztlich gibt — oder mit Platons Worten: die Aufgabe, "anzuge-
ben, wieviele und welche onta es gibt"12> — beiseitegeschoben. Die ewige esté der Dinge zu
kennen, hiefle demgemasf, zu wissen, was die Dinge letztlich sind, und somit, da die Dinge
gemaf zeitgendssischem Sprachgebrauch sind, woraus sie sind,'® die fundamentalen Entita-
ten zu kennen, aus denen die Dinge letztlich bestehen.'* Wenn dies nicht geht und die ewi-
ge estd der Dinge der menschlichen Erkenntnis verborgen bleibt, kann Philolaos auf eine
Theorie der Elemente oder Elementarqualititen verzichten.’” Und ebenso verborgen ist
dann auch die Weise, in der die Dinge aus fundamentalen Entitdten gebildet sind — d.h. nach

vorsokratischem Sprachgebrauch: ihre "Natur".1%¢

120 Diese Wendung kommt freilich weder bei Diogenes noch bei seinen Zeitgenossen vor; athanatos
physis bei Euripides (Frg. 910 N, s.u. #40) ist, wie thnété physis bei Sophokles, Demokrit und Platon, als
Periphase zu verstehen (s.o. 2.2.5., #14 {.; ausfiihrlicher unten, Abschnitte 4.8.3. und 4.10.4.).

121 Huffman 1993, 103 f. (zu Frg. 2); Kahn 1960, 182.

122 Platon, Soph. 242¢5-6: ta onta diorisasthai posa kai poia estin. Wie Platon, mokieren sich auch Isokrates
(Antidosis = or. 15, c. 288-9) und Xenophon (Mem. 1,1,14) iiber den diesbeziiglichen Expertenstreit. —
Ich sollte anmerken, daf} die Belege bei Platon, Isokrates und Xenophon deutlich jiinger als Philolaos
sind. Aber Expertenstreit und epistemische Uberforderung werden auch im 5. Jh. ausfiihrlich thema-
tisiert, s.u. 5.5.1.4.. Daf3 dabei die Frage nach dem eon unerwahnt bleibt, ist wohl nur der spérlichen
Uberlieferung geschuldet. Konkurrierende Listen von eonta liegen ja vor, vgl. Kahn 1960, 182.

123 Sjehe oben 4.5 sowie unten 6.1.1.3. und 6.1.2.2.

124 In diesem Sinne auch. Kahn 1973, 460: "In any case, the use of estd here [i.e., in Philolaos, fr. 6] cor-
responds exactly to what we would expect in a serious philosophic conception of being after Parmeni-
des. The existential force of the verb is combined with a distinct veridical nuance; for the estd of things
is clearly conceived as an object of knowledge [...]".

125 Huffman 1993, 128.
126 Soweit #26a (1).

136



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Man weif3 zunachst nur zweierlei: Erstens, daf3 die uns bekannten, zweifellos existierenden
Dinge nicht hétten entstehen konnten, wenn es diese fundamentalen Entitaten, sowohl be-
grenzende als auch unbegrenzte, nicht schon gegeben hitte.’””? Und man kann sich nach Phi-
lolaos zweitens klarmachen, daf fiir die Bildung komplexer Dinge aus Begrenzern und Un-
begrenzten ein drittes Prinzip, die "Passung" (harmonia), erforderlich ist;’®® nach meiner In-
terpretation ist eben dies der Zusammenhang von physis und harmonia, dessen Beschreibung

der Einleitungssatz von Frg. 6 ankiindigt.

Zu (ii) 1a3t sich resiimieren, daf$ Frg. 6 einen plausiblen Sinn ergibt, wenn man

e  (mit Huffman) den limitierenden Genitiv f6n pragmatén ("der Dinge") auch auf auta ha
physis ("die Natur selbst") bezieht!?

und dabei aber

e (gegen Huffman) zwischen der estd der Dinge, d.h. den fundamentalen Entitédten, aus
denen die Dinge letztlich bestehen, und ihrer physis, d.h. der Weise, in der sie aus die-
sen gebildet sind, unterscheidet.

Dieselbe Bedeutung ist fiir physis in Frg. 1 anzunehmen. Als Alternative bote es sich allen-

falls an, physis mit Patzer (und vielleicht auch Holwerda und Burkert) als Bezeichnung der

Gesamtheit aller gewordenen Dinge zu verstehen. Hiergegen greift aber das zweite der "in-

ternen" Argumente Huffmans (1993, 97), daf es in Frg. 6 eben darum geht, welche Dinge es

letztlich, nicht insgesamt, gibt. Daf Menschen keinen Uberblick iiber die Gesamtheit aller ge-

wordenen Dinge haben konnen, ist trivial. Daff auch die Reduktion dieser Gesamtheit auf

ein {iberschaubares System fundamentaler Entititen miflingt, ist ein bitteres Resumé der

Kontroversen, denen sich Philolaos hiermit entzieht.

Zu (iii): Huffmans Gleichsetzung von physis und estd in Frg. 6 geht mit der Annahme einer
durch den Zusatz auta angezeigten Bedeutungsverschiebung einher: War in Frg. 1 von der
"Natur in der Weltordnung", und zwar als einem "legitimen Gegenstand (sc. menschlichen)
Wissens" die Rede, so entfalle diese "etwas rdtselhafte Einschrankung" in Frg. 6; die hier
thematisierte "Natur an sich" ("nature in itself"), im Unterschied zur "Natur in der Weltord-
nung", sei menschlicher Erkenntnis verschlossen.’® Ich halte das fiir unverstandlich. Rétsel-
haft ist m.E. nicht die Spezifierung von physis auf "die physis im kosmos". Vielmehr ist die

Rede von einer "Natur an sich" — d.h. unter Abstraktion von der Weltordnung, "in" der sie

127 Siehe oben #26a (2).
128 Sjehe unten #26b.
129 Demgemaf schlage ich vor, auta men ha physis als auta men (sc. auton) ha physis zu verstehen.

130 Huffman 1993, 125 ("etwas ratselhafte Einschrankung': vgl. ebd.: "the somewhat enigmatic restric-
tion of his discussion of nature to 'nature in the world-order™). — In seiner Diskussion von Frg. 1, auf
die ich mich eingangs dieses Abschnitts beziehe, versteht Huffman auta als blofle Verstarkung (ebd.

97: "intensive").

137



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

angetroffen wird — durchaus widersinnig; und daf8 die "Natur an sich" eben wegen dieses

Widersinns der menschlichen Erkenntnis entzogen bleibt, hat Philolaos gewifs nicht gemeint.

In Frg. 1 146t sich ha physis en t6i kosmoi ("die Natur in der Weltordnung") sinngemaf zu ha
physis [sc. ton] en toi kosmo: ("die Natur dessen, was in der Weltordnung ist") erganzen. Die
Wendung kai auta men ha physis ("und die Natur selbst") in Frg. 6 erkldrt sich einfach daraus,
daf3 Philolaos zunachst ankiindigt, "iber Natur und Passung" (peri physeds kai harmonias) zu
sprechen, stattdessen aber mit dem ewigen Sein (estd) der Dinge beginnt und schliefslich mit

dem wieder aufgegriffenen Stichwort physis zu dem angekiindigten Thema zuriickkehrt.?3!

Durch diese Uberlegungen ist die Frage nach der Bedeutung von physis bei Philolaos auf den
auf den fiir die frithe griechische Philosophie charakteristischen Rahmen zuriickgefiihrt.
Diesen Rahmen markiert Huffman, indem er physis bei Philolaos in Anlehnung an Kirk (zu
Heraklit) durch "real constitution” erklart. Dahei gehe Philolaos wie die anderen Vorsokra-
tiker davon ausgeht, daf$ sich das "Wesen" der Dinge aus ihrem "Ursprung und Werden"
ergibt:1® Auch bei Philolaos sei die Welterklarung eine "Kosmogonie"; in Frg. 1 "[his] point is
that the 'nature' of whatever we chose to study in the cosmos is to be explained in terms of
the fitting together of two basic components, limiters and unlimiteds".’** Nach meiner Inter-
pretation wird gerade dieser Punkt in Frg. 6 bekraftigt. Demgemaf3 habe ich physis in meinen
obigen Paraphrasen durch "die Weise, in der die Dinge aus fundamentalen Entitaten gebil-
det sind" wiedergegeben. Hiermit ist sogleich auch die Zuriickfiihrbarkeit der kausalen Ei-
genschaften der Dinge auf entsprechende Merkmale der fundamentalen Entitdten, aus de-
nen sie gebildet sind, postuliert — wobei freilich fiir das menschliche Erkenntnisvermogen

nur zwei Merkmale in Betracht kommen, namlich unbegrenzt bzw. begrenzend zu sein.'®

4.6.3. Ableitungen und Komposita
Philolaos féhrt fort:

T c.4 #26b: Philolaos, DK 44 B 6 (Fts.)
€mel O& tal agxal LMAEXOV OVX OpolaL ovd' OpOdLAOL Egoat 1O AdVVATOV TG Ko

avTAlS KOOUNSMVAL, el P AQUOVI ETTEYEVETO WTVIWV AV TQOTIW EYEVETO. T HEV WV

131 Useners Ersetzung des tiberlieferten men durch man wire hiernach iiberfliissig: Die obige Interpre-
tation entspricht etwa der Konstruktion, die Huffman (1993 132) bei seiner Begriindung fiir man ver-
wirft.

132 Huffman 1993, 96 mit Verweis auf Kirk 21962, 42 (vgl. bei Kirk auch ebd. 228-232).

133 Ebenso Kirk (21962, 42): "... the distinction between 'growth' and 'essential nature' is not so great as
at first appears: the latter is the result of the former." In meiner Terminologie aus Abschnitt 2.3.2. aus-
gedriickt: Kirk votiert (wie Kahn) fiir b/a3, nicht b0.

134 Huffman 1993, 96 (mit Hinweis auf Frg. 7).
135 Vel. neben Frg. 1 und 6 bes. auch Frg. 2; dazu Huffman 1993, 101 ff.

138



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

opoila kat OUOPLAA dopoviag oLdEV EmedéoVTo, To dE Avopol LUndéE OpodLvAa undé t
lootaxn avayka Tta tolbTa aguovia ovykekAegloSay el pHEAAOVTL €V KOOUW
KaTéxeodaL. 136

Huffman (1993, 124) iibers.: "But since these beginnings preexisted and were neither alike
nor related, it would have been impossible for them to be ordered, if a harmony had not
come upon them, in whatever way it came to be. Like things and related things did not
in addition require any harmony, but things that are unlike and not even related nor of [?
the same speed],'¥ it is necessary that such things be bonded together by harmony, if

they are going to be held in an order."

Ob bei homophylos ("gleichstimmig", "verwandt") ein Anklang an physis intendiert ist, 1af3t
sich kaum entscheiden. Ich neige zu einer verneinenden Antwort, da von den "Prinzipien",
"Begrenzern" (perainonta) und "Unbegrenztem" (apeira), die Rede ist, deren geordnete Ver-
bindung erst die "Natur" der Dinge bestimmt. Wichtig ist demgegeniiber Huffmans Hinweis
auf die ps.-hippokratische Abhandlung Uber die Natur des Menschen (c. 3), wonach sich nur
"Verwandtes" (homophyla — durchaus im heutigen Sinne biologischer Verwandtschaft) ge-
schlechtlich verbinden kann (ebd. 138): Gleichartiges und miteinander Verwandtes verbin-
det sich nach Philolaos von selbst zu einem gelungenen Ganzen (kosmos). Die hierfiir notige
"Passung" (harmonia) ist schon gewdhrleistet. Nur bei dem, was nicht miteinander verwandt

ist, wird sie "zusatzlich benétigt" (in diesem Sinne: epedeonto).

T c.4 #27: Philolaos, DK 44 B 13

kepaAx pEv voov, kapdia d&¢ Puxac kai alod9Molog, oupadog d¢ Olwoog kal
avapvolog toL MEWTOL, aidotov d¢ oméouatos [kai] kataBoAdag te kal yevviiolog.
eykédadog dE <éxer> Tov AvIQWOTIW AEXAV, kadia d¢ Tav (Wov, ouParog d¢ tav
dvTOD, AldoloV dE TAV ELVATIAVIWY. TAVIA YAQ ATO OTEQUATOS Kal SAAAovtL kal
PAaoTtavovTL1#

Huffman (1993, 307) iibers.: "The head [is the seat] of intellect, the heart of life and sensa-
tion, the navel of rooting and first growth, the genitals of the sowing of seed and genera-
tion. The brain [contains] the origin (arché) of man, the heart the origin of animals, the
navel the origin of plants, the genitals the origin of all (living things). For all things both

flourish and grow from seed."

136 Text nach Huffman (1993, 123). - DK hat stattdessen: t&x d¢ avopol unde OudPvAa undé lootayn
avayka Tt toxvtat agpoviat ovykekAeiodat, olat péAAovTt &v koopwt katéxeodat. Der in DK 44
B 6 an das obige Zitat anschliefende (dabei aber als anscheinend nicht mit ihm zusammenhéngend
gekennzeichnete) Text firmiert bei Huffman als Frg. 6a (ebd. 145)

137 Zu dieser im Text mit einer crux (1) als verderbt gekennzeichneten Stelle vgl. Huffman 1993, 141 f.

138 Text nach Huffman (1993, 307); DK hat <oauaiver> statt <é€xer> sowie Hochpunkt nach Euvamdv-
twv. — Zur Echtheit vgl. Burkert 1962, 249 f.; auch Huffman (1993, 307-314) hat keine Bedenken gegen
die Echtheit.

139



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Mit "Verwurzelung und Aufkeimen (anaphysis)" wird eine Analogie zwischen embryonaler
(in diesem Sinne: tou prétou) und pflanzlicher Entwicklung hergestellt. Offenbar ist die quasi

pflanzliche Konnotation von phy- (s.o. Kap. 3) fiir Philolaos noch verfiigbar.

4.7. Archytas von Tarent

Bei Archytas (DK 47 B 1) haben wir eingangs eine Variante der — hier bereits stereotypen —

Themenbezeichnung peri physeos ("'iiber Natur"):'%

T c.4 #28a: Archytas, DK 47 B 1 (teilw.)

KAAQWG HOL DOKOUVTL TOL TTEQL T HAST|HATA DXy VWHEVAL, KAl OUSEV ATOTIOV 0Q9WS
avTovg, ol €VTL, TEPL EKAOTWV PQOVEELV' TEQL YAQ TAS TV OAwvV PUOIOG KAAWS
dlayvovteg EHeAAOV kal TTEQL TV KAt HEQOG, OlA EVTL, KAADS OPeloSat. 140

DK f{ibers.: "Treffliche Kenntnisse scheinen mir die Mathematiker [sic! - richtig wére: "die
mit den Wissenschaften (mathémata) Befafsten",'*! GH] gewonnen zu haben, und es ist gar
nicht sonderbar, dafs sie iiber die Beschaffenheit der einzelnen Dinge richtig denken.
Denn da sie {iber die Natur des Alls [vielleicht treffender: "... der Dinge, die das Ganze
ausmachen" (t6n holon)'#? treffliche Erkenntnisse gewonnen haben, mufiten sie auch fiir
die Beschaffenheit der Dinge im einzelnen [vielleicht treffender: "der Dinge in Teilberei-

chen" (ton kata meros)] einen trefflichen Blick gewinnen."

Denselben Gedanken formulieren schon die Dialexeis (vermutlich ein sophistischer Ubungs-
text): Experten "liber die Natur von allem" (peri physios ton hapanton) sind auch Experten in
allen praktischen Belangen (in diesem Sinne: peri panton orthds prassen).’*> Archytas iiber-
nimmt die Themenbezeichnung peri ... physeds aus dem zeitgendssischen Sprachgebrauch.'#
Zur Selbstbeschreibung geniigt ihm die eingangs verwendete Formel "mit den Wissenschaf-

ten (peri ta methémata) befafst".

In den anschliefenden Bemerkungen zur Akustik findet sich ein Verwendungsfall von phy-

sis als dynamische Konstitution:

1% Dazu unten, Kap. 5.
140 DK Bd. ], S. 431.36 - 432.4.
141 Huffman (2005, 105 und passim): "those concerned with the sciences".

122 Demgegeniiber Huffman (2005, 105 und passim): "concerning the nature of wholes" (was m.E. kei-
nen Sinn macht). — Der Plural t6n holén ist schwer verstandlich. Als Erklarung kommt vielleicht ton
holon = tén peri to holon ("der Dinge, die das Ganze betreffen"), wobei "das Ganze" (to holon) = der
Himmel, s.u. 5.4.2.3.,, Anm. zu T c.5 #85a.

143 DK 90, c. 8 (1) — s.u. T .5 #84.
144 Sjehe unten 5.4.2.3., T c.5 #84.

140



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.4 #28b: Archytas, DK 47 B 1 (teilw)
Manche Gerausche sind wegen der Entfernung oder dergl. ovk auav tat pvoet olovg te
Ywawokeodat, 14°

d.h. "fiir unsere Natur unhorbar”

Die Verwendung von "Natur" (als dynamische Konstitution) ist hier dieselbe wie in zeitge-

nossischen medizinischen und anthropologischen Kontexten (s.o. 2.5.5.).

4.8. Demokrit; Atomisten und Materialisten des 4. Jh.
4.8.1. Verwendungsfille von physis bei Demokrit

Das Wort physis ist bei Demokrit vor allem im anthropologischen, ethischen und erziehungs-
theoretischen Kontext belegt; dabei entspricht seine Verwendung (im Sinn von "Charakter",

"Begabung”, "Konstitution" usf.) dem zeitgendssischen Sprachgebrauch.'* Ich beschrdnke

mich hier auf eine kommentarlose Dokumentation der Verwendungsfalle:

DK 68 B 3 (Bd. I, S. 133, Z. 1): tov evQvpeioSat péAAova Xt ... undé doo’ av meaoom, OTEQ Te
dvvapy aigeioSat v éwutob kai Gpuov — DK: "Wer wohlgemut leben will, soll ..., was immer

er treibt, nicht {iber seine eigene Kraft und Natur erstreben"

DK 68 B 21 (Bd. II, S. 147, Z. 4):"Ouneog ¢pvoews Aaxwv Sealovong éméwv KOOHOV ETEKTIIVATO
navtoiwv — DK: "Homer, dem ein gottliches Wesen zu teil ward, hat einen wohlgeordneten Bau

mannigfaltiger Verse gezimmert."

DK 68 B 33 (Bd. I, S. 153, Z. 1): 1] pUOIC Kal 1] ddaXT) MAQATANCTIOV €0TL Kal Yoo 1) ddaxT)
HUETAQUOHOL TOV dvIwmov, petaguopovoa d¢ puotomotet — DK: "Die Natur und die Erziehung
sind etwas Ahnliches. Denn die Erziehung formt zwar den Menschen um, aber durch diese Um-

formung schafft sie Natur."

DK 68 B 56 (Bd. II, S. 157, Z. 10): t& kaAx yvwoiCovot kai {nAovoty ot evpuéeg meog avta — DK:
"Das Schoéne erkennen und erstreben nur die dafiir Geschaffenen.(oder: Begabten, GH)"

DK 68 B 85 (Bd. II, S. 161, Z. 4): 6 dvtidoyedpevos kal MOAAX Aeoxnvevopevog adurg €
uasSnow wv xon) — DK: "Wer sich in Widerrede ergeht und viel schwatzt, ist unbegabt zum Ler-

nen dessen, was not tut."

DK 68 B 109 (Bd. II, S. 164, Z. 8): ot prAopepdéeg eic PAinv ovk evduéeg — DK: "Die Tadelstichti-
gen sind zur Freundschaft nicht geschaffen (oder: begabt, GH)."

DK 68 B 173 (Bd. II, S. 179, Z. 10): avSowmotot kaka €€ ayaSwv ¢pvetal, Emv TS ... "den Men-

schen erwachst Schlechtes aus Gutem, wenn man ..."

DK 68 B 176 (Bd. II, S. 180, Z. 10): toxn peyaAddwpos, dAA' &BéPatog, Ppvoig d¢ avTdokNg

dLOTER VIKAL TOL JooOVL Kal PeBaiwt T peilov e éAmidog — "Zufall ist freigiebig, aber unver-

145 DK Bd. I, S. 433.7.
146 Dazu oben, 2.5.4. und 2.5.5.

141



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

laglich. Natur hingegen ist sich selbst genug; deshalb siegt sie mit dem Wenigeren, aber Verlafili-
chen tiber das Mehr der Hoffnung." (¢pvoig vs. Toxn)

DK 68 B 182 (Bd. II, S. 182, Z. 8): t&x d' aloXQX ... Kol YoQ o0V ovk é3éAovta mMoAAdKIS €eipyel
totovToV elvat T oUtw peyaAng te g putikng éott t — in DK nicht tibersetzt, da unverstandlich
(dto. Graham 2010).14”

DK 68 B 183 (Bd. II, S. 182, Z. 13): é0tL mov Véwv EVVEOLS kKal YEQOVTWY aEuveoin: xodvog Yoo ov
dd&okeL Poovely, AAA' woain toodr) kat pvois — DK: "Es gibt gelegentlich Verstand bei den Jun-
gen und Unverstand bei den Alten. Denn Zeit lehrt nicht denken, sondern frithzeitige Erziehung

und Naturanlage."

DK 68 B 242 (Bd. II, S. 193, Z. 15): mAéoveg €€ aoknrjolog dyadol yivovtal 1} ano ¢pvoiog — DK:
"Mehr Leute werden durch Ubung tiichtig als aus Anlage."

DK 68 B 249 (Bd. II, S. 195, Z. 3): otdoic éudpvAiog: Aufruhr innerhalb des Stammes (vgl. Solon
4.19)

DK 68 B 267 (Bd. II, S. 200, Z. 12) = T c.2 #10 (s.o0. 2.2.4., vgl. sinngemafl auch 2.4.2.): pvoet 10

aoxetv oiknov Tt kpéooovt — DK: "Von Natur ist das Herrschen dem Stéarkeren eigen."

DK 68 B 277 (Bd. II, S. 202, Z. 9): Wer einen Sohn braucht, sollte ihn adoptieren; man hat dann die
Wahl, und 0¢ av doknt émut)delog eival, Kav HAAoTa Kata Gvowy €morto — "wer passend zu
sein scheint, diirfte wird wohl am ehesten gemaf} seinen Anlagen folgen"; wenn man den Sohn

selbst zeugt, mufs man nehmen, was man bekommt.

DK 68 B 278 (Bd. IL, S. 202, Z. 15): &vS0wmoLol T@V dvaykaiwv dokel eivat maldag ktjoaodat
amod GUog Kal KATaotaoldg Tvog agxaing. dMAov d¢ kal tolg dAAolg Lot mavia yoQ
éyova Ktatal kato oty EnwdeAeing ye ovdepias eivekor aAA" dtav yévntoay, tadaimwet
Kkat toédet Ekaotov e dvvartat Kat UTTedEdoLKe, HEXOL OUKOA T, Kol |V TL TTASTL, AVIATAL 1)
Hév pvolg ot mMavtwv €otiv 6ooa Puxny Exer Tt d& d1 avSpwmwt vopilov 1on
memoinTaL Wote Kat émaveeoty Tiva yiyveoSal amo tob €kyovov. — Die Menschen glauben,
Kinder zu bekommen sei "etwas Zwangsldufiges, von Natur und einem Urzustand her" (beachte:
dvoLg ~ avayxn). Die anderen (d.i. vom Menschen verschiedenen) Tiere "bekommen Nachwuchs
naturgemaf3 und ohne Riicksicht auf jeglichen Nutzen". ... "So beschaffen ist die Natur von allem,
was Seele hat [daf$ sie ndmlich uneigenniitzig Kinder aufziehen]; beim Menschen aber hat sich
schon die Meinung gebildet, dafl man von dem Nachwuchs auch einen Vorteil erwartet." (Beach-

te: pvoIG vs. vouilov [= voullopevov])

DK 68 B 297 (Bd. I, S. 207, Z. 1 — s.u. #34): Der Tod ist dasselbe wie Svntig pvoews didAvog —"...

die Auflésung der sterblichen Natur".

Die Verwendung des einschldgigen Vokabulars im kosmologischen Kontext ist zweifelhaft

(oder wenigstens schlecht belegt).'* In Betracht kommen vor allem folgende Stellen:

147 Diels (2. bis 4. Aufl. = 4VS, Bd. II, S. 98, Z. 10) emendiert das iiberlieferte oUtw pey&Ang te g
PLVTIKNG 0Tl Zu: OTwWL HEYAAT 0Tl TNL PUOL Kakeotw ... dem von Natur eine grofle Schwéche
innewohnt"

142



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

4.8.2. Die primidren stofflichen Bestandteile der Dinge.

Aristoteles (Phys. VIII 9, 265b17 ff.) beobachtet in der einschldgigen Literatur einen Konsens
iber den Primat des Ortswechsels (phora) gegeniiber den anderen Arten der Bewegung
(kinésis). Diesem Konsens folgen nach Aristoteles auch "diejenigen”, die keine Beweger an-
nehmen wie Liebe und Streit bei Empedokles oder der Nous bei Anaxagoras, "sondern be-
haupten, dafs Bewegung wegen des Leeren (dia to kenon, b24) stattfinde" (was sich offensicht-

lich auf die Atomisten bezieht);'*° "denn", so Aristoteles

T c.4 #29: Aristoteles, Phys. VIII 9, 265b25 = DK 68 A 58 (Bd. II, S. 99.7)
KAl YoQ o0TOL TV KaTa TOTOV kivnow KiveloDat tv pvov Aéyovotv.

"... auch sie behaupten, die Natur bewege sich in der Weise der ortlichen Bewegung."
Simplikios erldutert:

T c.4 #30: Simplikios in Phys. 1318.33 ff. = DK 68 A 58 (Bd.II, S. 99.9) = DK 68 B 168
TOUVTEOTL TAt PLOIKA KAl TIRWTA KL ATOUA TOHATA TADTA YAQ €KELvoL YUOLY EKAAOLV
Kkal EAeyov kata TV év avTolg PaiTNTA KIVOULEVA TADTA DL TOD KEVOD €(KOVTOG
KAt L) AVTITUTTOVVTOG KATA TOTOV KLvelodar

"... d.h. die nattirlichen und primaren und unteilbaren Kérper.'* Denn diese nannten sie
‘Natur', und sie behaupteten, dafi sie sich geméf3 ihrer eigenen Schwere, weil das Leere

zuriickweicht und nicht widersteht, 6rtlich bewegen."

Die Verwendungsweise von physis in #29 — im absoluten und inbegrifflichen Gebrauch, als
Bezeichnung der Atome — ist durchaus unaristotelisch.’>! Sie entspricht einer von Platon be-

zeugten zeitgendssischen Redeweise:

148 Vgl. auch DK 68 A 49 (Bd. II, S. 97.14): Nach einer Bemerkung Galens zu Frg. 125 — vouwt yoo
Xxoou}, VOHwL YAUKD, VOpwL TtcQdv, étent d' atopa kKat kevov. DK: "Der gebrduchlichen Redeweise
nach (noméi) gibt es Farbe, Siifies, Bitteres, in Wahrheit (eteéi) aber nur Atome und Leeres" — hat De-
mokrit die Antithese nomos vs. physis in Anwendung auf die (erst spéter so genannten) sekundaren
Qualitaten vermieden. — Dazu auch Heinimann 1945/80, 88.

Daf3 sich der Nabel im Uterus "einpflanzt" und somit festsetzt (DK 68 B 148: emphyetai), ist eine al-
te gemeinsprachliche Redeweise (s.0. T ¢.3 #50 ff.).

Die Formulierung bei Simplikios (DK 68 A 47; Bd. II S. 96.9), die Atome seinen "von Natur bewe-
gungslos" (physei akinéta) verweist auf keine Wortwahl Demokrits; sie besagt nur, dafy die Atomen
keine natiirliche Bewegung im aristotelischen Sinne haben (vgl. McKirahan 22010,318n26).

149 Vel. Graham 1999, 163 ad loc.
150 Wortlich: "schnittlos" (? — atomos).

151 Die Stelle ist nicht im Index Aristotelicus (Bonitz 1870) vermerkt, was wohl darauf deutet, dafs Bonitz
hier eine Zitierung fremden Sprachgebrauchs unterstellt. Aber der Index Aristotelicus ist nicht so voll-
standig, wie man oft meint. — Anders iibrigens die Bezeichnung der einfachen Bestandteile der Welt
als "die nattirlichen Korper" (wie #30: ta physika somata, Phys. IV 1, 208b8-9; Met. VII 2, 1028b10 etc.).
Ich rechne mit einer Anlehnung an den von Platon in den Gesetzen beschriebenen Sprachgebrauch
(vgl. neben #31 bes. die Anspielung in #46 auf eine zeitgendssische Charakterisierung der Elemente

143



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.4 #31: Platon, Lg. 891¢2-3

O Kol VdOWE Kal YNV Kal déoa mME@Ta NyeloSat TV TAVTIWV eival, Kol TV GLow
OVOHALEWY TADTA AV, ...

Die im X. Buch der Gesetze kritisierte atheistische Lehre!>? kommt darauf hinaus, "Feuer
und Wasser und Erde und Luft fiir die allerersten Dinge zu halten und eben diese mit
dem Wort 'Natur' zu bezeichnen" (Ubers. Schopsdau 2011).

Wie die Atome in #29 f. firmieren hier die Elemente umstandslos als "die Natur". Der
Sprachgebrauch scheint nicht von der kosmologischen Doktrin abzuhéangen. Fraglich ist
dabei allerdings, ob man dies so verstehen soll, daf physis bei den Anhangern verschiedener
Doktrinen verschiedenes bedeutet: bei den Atomisten "die Atome", bei Anderen "die Elemen-
te" usw. Fiir plausibler halte ist es, dafs physis bei allen dasselbe bedeutet, namlich "die letz-
ten Bestandteile, aus denen alle Dinge gebildet sind"; und sind dies eben bei den Atomisten
die Atome, bei Anderen die Elemente usf. Der von Platon bezeugte Sprachgebrauch mufs
daher kein anderer sein als derjenige, den Aristoteles in seiner Ubersicht iiber die Bedeu-

tungsvielfalt der Grundbegriffe (V. Buch der Metaphysik) folgendermafien beschreibt:

T c.4 #32: Aristoteles, Met. V 4 1014b26-35
ETLd¢ PUOIS Aéyetal

€€ 00 mowtov N Eotwv 1) Yiyvetal T twv GpLoeL OVIwV, &EQU-

Qpiotov 6vTog Kal AUETAPANTOL €k TG dUVAEWS THS AvTOD,

0loV AVOQLAVTOG KAl TWV OKEVQWV TWV XAAKWV O XaAKOG 1)

30 pvoig Aéyetal Tv d¢ EvAivwv EVAOV: Ouolws O Kkal L

TWV AAAWV* €K TOUTWV YAQ E0TV EKaoToV dlaowlopévng TS

TEWTNG VANG' TOVTOV Y&XQ TOV TEOTOV kal TV GpUoeL OVTwV

T oToLX el Ppaoty elvar GpLOLY, ol HEV TTDE ot OE YNV ot

0' dépax ol d' LdWP oL d' &AAO TL ToloLTOV AéyovTeg, oL d'

% Evia TOVTWV Ol OE TTAvVTA TavTA.

"Natur' wird auch dasjenige genannt, woraus als ndchstem ein Naturding besteht oder
wird und das seinerseits gestaltlos ist und seine Wirkungsweise nicht verlieren kann.
Beispielsweise wird die Bronze als die (30) 'Natur' einer Statue oder bronzener Gerite
bezeichnet, und von holzernen Gegenstinden das Holz; ebenso bei anderen Stoffen,

denn aus diesen besteht der jeweilige Gegenstand, sofern das urspriingliche Material er-

als physei). Freilich haben die Elemente auch bei Aristoteles eine Sonderstellung, da sie in seiner Kos-
mologie als Trager der sog. natiirlichen Bewegung fungieren. Ihre Bezeichnung als "die natiirlichen
Korper" kénnte darauf verweisen, dafy Leicht und Schwer (und somit die Disposition zur Auf- und
Abwiértsbewegung) nur den Elementen aufgrund ihrer definitionsgemaflen Form (d.h. "Natur", s.o. T
.2 #74) eignen, allen anderen Dingen aber nur abgeleiteterweise aufgrund ihres Materials.

152 Zu dieser bes. Lg. 889A-890A.

144



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

halten bleibt. In der angegebenen Weise,'> sagt man, seien auch die Elemente der Natur-
dinge deren 'Natur','** wobei die einen das Feuer, andere die Erde, andere den Dunst,
andere das Wasser, wieder andere sonst etwas dergleichen nennen, und zwar einige (35)

einen Teil von ihnen, andere alle."

Wie in #29 beschreibt Aristoteles im zweiten Teil von #32 (b32 ff.) eine Verwendung von
physis als Bezeichnung der priméren stofflichen Bestandteile (stoicheia, b33), aus denen alle
Dinge gebildet sind.'® Wie die Einschrankung auf Naturdinge (physei onta), kann der be-
stimmte Gebrauch (ton physei onton ... physin) eine aristotelische Zutat sein, die er selber als
sachgemaéfle Prazisierung versteht. Als Beispiel fiir die jeweils angenommenen und als physis
bezeichneten priméren stofflichen Bestandteile der Dinge werden hier die sog. Elemente
sowie "dergleichen" genannt; man kann dabei ebenso an weitere Grundstoffe denken wie an
Elementarqualitdten oder — wie in #29 (freilich nur in #30 ausdriicklich) — Atome. Insofern ist
#29 f. durchaus glaubwiirdig.'®® Aber keiner der zitierten Quellentexte (#29-32) gibt Aus-
kunft dariiber, wie alt der beschriebene Sprachgebrauch ist:'” Wenn er Mitte des 4. Jh. {ib-

153 Zur Interpretation (entsprechend dem Kommentar von Bonitz) vgl. meine Studien, Bd. I, Abschnitt
11.2 (bes. 298n21).

154 Bei absolutem Gebrauch miifite es stattdessen heifien: "... die Natur". Der gr. Text lat dies hier
zwar vielleicht zu. Aber die Parallelstelle in der Physikvorlesung (Phys. II 1, 193a21 ff.) hat unmifiver-
standlich bestimmten Gebrauch.

155 Aristoteles spricht ausdriicklich von "Naturdingen" (physei onta, b32): einerseits im Unterschied zu
Artefakten (vgl. a29-30), mit denen er sie hier vergleicht; andererseits weil er den traditionellen An-
spruch der Naturwissenschaft (und somit wohl auch der zitierten Autoren), "von allen Dingen" (peri
panton) zu handeln, ausdriicklich bestreitet (vgl. bes. PA. 11, 641a32 ff.). - Zu diesem Anspruch s.u.
Kap. 5.

156 Demgemafs wird #30 von McKirahan (22010, 316n24) zu einer FufSnote zu #29 verarbeitet: "This [i.e.
"nature"] is a word the atomists used to refer to the atoms."

157 Muth (Wiener Studien 69 (1956) 146; hier zit. nach Steiner 1992, 110n11; zustimmend Schoépsdau
2011, 385) spricht treffend von einer "materialistische[n] philosophische[n] koiné", auf die sich Platon
hier bezieht. Der in #31 zitierte Sprachgebrauch ist aber nur durch Platon und Aristoteles, und somit
fiir deren Zeitgenossen bezeugt.

Ich sehe auch nicht, daf #31 einen Sprachgebrauch "all der Menschen, die jemals mit Untersu-
chungen {iiber Natur befafst waren" beschreibt (Lg. 891c8-9: avSowmwv O6mdoOoL TWTOTE TV TEQL
dvoews epriPavto {ntnudtwy; Ubers. teilw. nach Schopsdau 2011, s.u. #44): Zwischen #31 (ebd. c2-
3) und der letzteren Stelle liegt ein deutlicher Einschnitt; nur bei der spéter erwahnten Auffassung
von "Natur" als "die ersten Dinge betreffendes Werden" (Lg. 892c2-3: genesis ... peri ta prota, s.u. #46), ist
ein Riickbezug auf Lg. 891¢8-9 anzunehmen. — Burnet (41930, 363 f.; dort Nr. 1) scheint zwischen bei-
den Auffassungen gar nicht zu unterscheiden.

145



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

lich war, muf8 er nicht auf Demokrit oder dessen Vorgéanger und Zeitgenossen zuriickfiihr-

bar sein. Tatsachlich ist in #29 f. kein entsprechender Hinweis erkennbar. 1

4.8.3. "Erste Naturen" und "sterbliche Natur"

Philodem (De morte 30) referiert Demokrit mit der Behauptung,'® dafl bei der Verwesung
schlieSlich auch die Skelette

T c.4 #33: DK 68 B 1a (Bd. II, S. 131, Z. 12)
... €IG TG MEWTAS AvaAvovtat PUOELS.

1

' ... in die ersten Naturen zerfallen".

Es muf nicht bestritten werden, daf8 sich der Ausdruck hai protai physeis ("die ersten Natu-
ren") hier auf die Atome bezieht. Aber das heifst, wie gesagt,'® nicht, daf8 physeis hier dassel-
be wie "Atome" bedeutet. Es gentiigt, dal der Verfasser die Atome fiir die priméren stoffli-
chen Bestandteile der Dinge und insofern fiir "die ersten Naturen" hilt: Dann kann er in ge-
eigneten Kontexten — im Griechischen wie im Deutschen — den Ausdruck "die ersten Natu-
ren" als Bezeichnung der Atome verwenden. Wer stattdessen die sog. Elemente fiir "die ers-
ten Naturen" halt, wird mit demselben Ausdruck die sog. Elemente bezeichnen, usf. Diese
Redeweise kann alt sein. Aber fiir eine Zuschreibung an Demokrit sehe ich wieder keinen

direkten Beleg.

158 Der Quellenwert von #29 f. fiir Demokrit bleibt daher umstritten: Heinimann (1945/80, 88 £.) liest
#29 f. sowie DK 68 B 1a (s.u. #33) als "gut bezeugte Nachricht", dafl "Demokrit die Atome [...] physis
genannt hat". Holwerda (1955, 119n1) 1af3t dies offen und verweist gegen Heinimann auf Heidel (1910,
104n97) und Beardslee (1918 94 f.). Hingegen liest Lebedev (1984, 16) physis bei Theophrast (Sens. 61)
und natura bei Seneca (N.Q. III 10,3) umstandslos als Demokrits terminus technicus fiir die Atome.
Bremer (1989, 246) bezieht #29 f. ebenfalls auf Demokrit und kommentiert: Noch Empedokles halte
mit Parmenides an physis = genesis fest; so nehme er sich "die Moglichkeit einer fiir seine eigene Philo-
sophie fruchtbaren Verwendung von physis", namlich physis = "Wuchs' und 'Bau™ (Homer), "'Struk-
tur" (Heraklit), "Sein und Wesen" (Aristoteles). Erst bei Demokrit scheine, "soweit wir der Uberliefe-
rung trauen diirfen [Anm.: Verweis auf B 168 und A 58, d.i. #29 f.], die in dem Grundwort physis lie-
gende Strukturvorstellung fiir seine eigene naturwissenschaftliche Theoriebildung aufgeschlossen
worden zu sein." — Abgesehen von der m.E. unsicheren Zuschreibung von #29 f. an Demokrit, halte
ich Bremers Darstellung in zweierlei Hinsicht fiir fragwiirdig: Einerseits sehe ich bei Parmenides und
Empedokles keine schliche Gleichsetzung von physis und genesis, sondern eine Auffassung von physis
als Ursprung und stoffliche Zusammensetzung (s.0. 4.2.2. und 4.3.2 f.), die durchaus als "Strukturvor-
stellung" im Sinne Bremers gelten kann. Andererseits ist aber auch nicht zu sehen, was die in #29 f.
zitierte Auffaffung von physis als Grundstoff mit die aristotelischen Auffassung der physis als ousia zu
tun haben soll. In der aristotelischen Zusammenstellung der Bedeutungen von physis (Met. V 4,
1014b16 ff.) sind dies zwei unterschiedliche Punkte (Zdhlung nach Ross 1924 I, 295; vgl. Heinemann
2001, 289): (5) 1014b35 ff. (s.0. #18) bzw. (4) 1014b26 ff. (s.0. £32).

1% Zum Kontext bei Philodem vgl. Warren 2002, 196 f.

160 Siehe oben zu #31.

146



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Freilich gibt es eine gewisse Entsprechung zu einer vergleichsweise gut bezeugten Formu-

lierung in den ethischen Fragmenten Demokrits:!¢!

T c.4 #34: DK 68 B 297 (Bd. I1, S. 207, Z. 1)

€viol SvNTNG GLoEWS dIXALOLY 0VK €1d0TEG AvIQWTOL, CLVEWNOEL dE TNG &V T@L Blawt
KAKOTIQOYHOOUVNG, TOV ThS PBLOTAS XEOVOV €V Tapaxais kal Gpopols taAamweéovot,
Pevdea TEQL TOL HETA TNV TEAELTIV LLSOTTAOTEOVTEG XOOVOUL.

"Manche Menschen, die nichts von der Auflosung der sterblichen Natur wissen, sich aber
der Verfehlungen in ihrem Leben bewufst sind, miihen sich ihr Leben lang mit Beunruhi-
gungen und Angsten ab und fabrizieren Liigengeschichten {iber die Zeit nach dem To-
de."

Auf die Details der "Aufldsung”, von der Demokrit in #34 spricht,'62 kommt es hier durchaus
nicht an. Klar ist aber jedenfalls, dai von derselben "Aufloésung” die Rede ist wie in #33: Die
"sterbliche Natur" (#34) ist eine Verbindung, die mit dem Tode aufgelost wird. Dabei wer-
den die urspriinglichen Bestandteile freigesetzt. Sind dies die "ersten Naturen" (#33), dann

wird die "sterbliche Natur" in die "ersten Naturen" aufgelost.

Die Rede ist in #34 aber nicht von irgendeinem natiirlichen Vorgang, sondern vom mensch-
lichen Tod. Der einzelne Mensch ist nichts anderes als die "sterbliche Natur", die mit dem
Tode aufgelost wird. Er ist eine Verbindung stofflicher Bestandteile, die nach seinem Tode
nicht mehr existiert. Daher kann er auch keinen posthumen Sanktionen fiir irgendwelche
Verfehlungen ausgesetzt sein: Unruhe und Angst sind unangebracht; iiber "die Zeit nach

dem Tode" gibt es nur "Liigenschichten".

Dies ist dieselbe "sterbliche Natur", von der es bei Sophokles heifst, sie miisse "Sterbliches im
Sinn haben" — und bei Platon, daf sie sich damit doch nicht begniigt und daf8 sie von Ubeln

umstellt ist:
T c.4 #35: Sophokles, Frg. 590:
Qvnnv 8¢ pvowv xon Svnta poovelv.
"Sterbliche Natur muf§ Sterbliches im Sinn haben."
T c.4 #36: Platon, Symp. 207d1-2:
1 Svnr Ppvoig Cntet kata O duVATOV Ael Te elvat Kal a3AvaTog.

"Die sterbliche Natur strebt, nach Moglichkeit immer zu sein und unsterblich.”

T c.4 #37: Platon, Tht. 176a7-8

161 Die Quelle ist Stobaios, nicht etwa die Demokrates-Sammlung.

162 Zu diesen vgl. Warren 2002: Im Gegensatz zu den Epikureern betont Demokrit die Allméahlichkeit
des Todes, wobei die Seele "gradually decays and dissipates in just the same way as the body" (202, cf.
203: "it ... gradually dissipates as the body decays"). Eben dies ist die "Auflosung der sterblichen Na-
tur" (DK 68 B 297, zit. 202n31).

147



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

X kaka (a5) ... v 0& JvnTv GUoLV Katl TOVOE TOV TOTIOV TteQLTIoAEL €€ AvAYKTG.

"Die Ubel ... umschwirmen zwangslaufig die sterbliche Natur und den hiesigen Ort."163

Auf die periphrastische Verwendung an diesen Stellen habe ich schon hingewiesen (s.0. T
c.2 #14):%* Was von Natur sterblich ist, ist von der Auflosung betroffen (Demokrit), muf3
Sterbliches im Sinn haben (Sophokles), strebt gleichwohl nach Unsterblichkeit (Platon,
Symp.) und ist von Ubeln umschwéarmt (Platon, Tht.).

Wo von einer "sterblichen Natur" (thnété physis) die Rede ist, sollte die "unsterbliche Natur"
(athanatos physis). nicht fehlen. Zwar ist diese Wendung nicht von Demokrit, sondern nur in
einem vielzitierten Euripides-Fragment (910 N., s.u. 4.10.) tiberliefert - und m.E. in einer
Bedeutung, die fiir Demokrit nicht in Betracht kommen kann (s.u. 4.10.4.). Wie nahe sie aber

im Kontext von #33 f. liegt, ist anhand einer Parallelstelle bei Empedokles erkennbar:

T c.4 #38: Empedokles, DK 31 B 35, Vs. 14

.. ST’ Edvovro, T Moty ndSov dddvart' eival

"... erwuchsen zu Sterblichem sie [d.i. die Elemente], die friiher Unsterbliches zu sein ge-
lernt hatten.” (Ubers. teilw. nach Primavesi 2008, 75)

"Sterblich" (thnéta) sind die verganglichen Gemische, die unter dem Einfluf8 der Liebe ent-
stehen; "unsterblich" (athanata) sind die Elemente als solche, die unter dem Einflufy des

Streits fiir sich existierten.!65

In Anlehnung an diese Redeweise hitte Philodems Demokrit (#33) statt von "ersten" auch
von "unsterblichen" Naturen sprechen konnen. Mit Demokrits wortlich bezeugter Redewei-
se (#34) ergdbe sich somit eine Auflosung der "sterblichen Natur" (thnété physis) in die "un-
sterbliche Natur" (athanatos physis). — Aber das ist, soweit wir sehen konnen, nicht Demokrits

Formulierung.

4.9. "Immerstromende Natur" im pythagoreischen Eid

Bekanntlich hat Burnet (41930, 10 f.) den Ausdruck "unsterbliche Natur" (athanatos physis).
bei Euripides (Frg. 910 N., s.u. #40) als Bezeichnung eines unverganglichen Grundstoffs ge-

163 Beachte: die rdumliche Metaphorik — "den hiesigen Ort" (tonde ton topon, a7-8) ist schon durch "bei
den Gottern seinen Sitz haben" (en theois hidrysthai, a6-7) eingefiihrt.

164 An den beiden anderen mir bekannten Belegstellen (Platon, Lg. 875b7 und Demosthenes 61,14) ist
thnété physis nicht im periphrastischen Sinn zu verstehen. Eine andere Stelle in Platons Gesefzen bietet
sich aber zur Verdeutlichung an:

1 Svnrr) pvoig (Symp. 207d1) = 10 Svnrov mav Loov (Lg. 732e5; im Kontext mit pvoig, e4).

165 Ebenso hat Diogenes von Apollonia die bei ihm der als Grundstoff fungierende "Luft" (oder
"Dunst": aér) als "ewig und unsterblich" (DK 64 B 7: aidios kai athanatos) charakterisiert.

148



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

deutet. Ich halte das nicht fiir plausibel (s.u. 4.10.4.). — Anders bei der (von Burnet nicht er-

wéhnten) pythagoreischen Eidesformel

T c.4 #39: pythagoreische Eidesformel, DK 58 B 15 (Bd. I, S. 455.9 £.)

... TETQAKTVV

Ty otV &evaov puoews QILwUa T €xovoav.

Die Pythagoreer schworen bei (dem nicht ausdriicklich genannten) Pythagoras als dem
Ubermittler der "Tetraktys (d.i. "Vierheit"), welche die Quelle (pégé) und Wurzel (hizoma)
der immerstromenden (d.h. unerschopflichen und somit ewigen: aenaos) Natur (physis) in

sich umfaf3t".166

Guthrie (HGP 11, 141; vgl. HGP I, 225) vermutet, dafs bereits Empedokles mit der Beschrei-
bung der Elemente als "vier Wurzeln aller Dinge" (tessara ... pantén rhizomata, DK 31 B 6.1)
und als "Quelle der sterblichen Dinge" (thnéton pégé, B 23.10) diese Formel zitiert. Mit Bur-
kert (1962, 170) ziehe ich es vor, die Abhédngigkeit umgekehrt anzusetzen: Empedokles wird
iiberboten und korrigiert: Die von ihm genannten "Wurzeln" aller Dinge sind ihrerseits in
der Tetraktys "verwurzelt"; die "Quelle" der sterblichen Dinge geht ihrerseits aus der Tetrak-
tys als ihrer "Quelle" hervor. Die — hier als die "immerstromende Natur" (aenaos physis) be-

zeichneten — Elemente sind somit auf die Tetraktys zuriickgefiihrt.

Diese Wortwahl ist sonst erst aus dem 4. Jh. bezeugt: Die Verwendung von physis (im abso-
luten Gebrauch) als Bezeichnung der Grundbestandteile der Welt (hier: der Elemente) ent-
spricht dem von Platon und Aristoteles bezeugten materialistschen Sprachgebrauch (s.o. #29
und #31). Als "das Immerstromende" (fo aennaon,'” d.h. das Unerschopfliche und somit Ewi-
ge) hat Xenokrates die Materie (hylé) charakterisiert;'®® nach materialistischem Sprachge-
brauch (von dem ich nicht weifs, ob ihm Xenokrates folgte ###) ware dies die "Natur". Zeller
vermutet bei Xenokrates eine Anregung durch die pythagoreische Eidesformel.’®® Die Rede
von einer "immerstromenden” — unerschopflichen und somit ewigen — "Natur" ware dem-
nach einerseits nicht spater als die erwdhnten Belege bei Platon und Aristoteles anzuset-

zen."”® Andererseits setzt sie eine Empedokles-Rezeption voraus, bei der die "Natur" um-

166 Ubersetzung in Anlehnung an Riedweg (2002, 110). — Wegen der Unsicherheit des Texts verzichte
ich auf eine vollstandige wortliche Zitierung der ersten Zeile.

167 Die orthographische Variante (einfaches oder doppelten Ny) muf$ hier nicht irritieren. Vgl. LS] s.v.
168 Belege bei Zeller (Philos. der Griechen 111, 3. Aufl. 1875, 866n5; 5. Aufl. 1922, 1014n3).

169 Zeller Philos. der Griechen 1, 4. Aufl. 1876, 368n2 (vgl. 11, 6. Aufl. 1919, 505n1). Zustimmend Burkert
(1962n125, mit weiteren Literaturangaben).

170 Anders Zhmud (2012, 302): Die zitierte Eidesformel "is a typical specimen of pseudo-Pythagorica",
der Ausdruck aenaos physis zuerst bei Poseidonios nachweisbar. Die Tetraktys ist nach Zhmud (ebd.
302 £.) eine Erfindung der alten Akademie; das akousma, das sie mit dem Delphischen Orakel und den
Sirenen in Verbindung bringt (DK 58 C 4; I 464.7), ist nur bei Iamblichos iiberliefert und nicht als alt
verblirgt (vgl. ebd. 303n62). - Hingegen muf$ nach Kahn (2001, 31n16) die Tetraktys zumindest der

149



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

standlos mit den Elementen identifiziert werden kann, was m.E. einen gewissen zeitlichen
Abstand erfordert.

4.10. "Unsterbliche Natur" bei Euripides (Frg. 910 N.)

Mit dem schon erwahnten Euripides-Fragment (aus der Antiope, ca. 412-408) kehren wir ins
5. Jh. zuriick:

T c.4 #40: Euripides, Frg. 910 N. (DK 59 A 30, Bd. II, S. 13 Z. 21-4)
OAPLog 60TIS TS loToplag
éoxe padnow,
U1 TE TIOALT@V ETTL TTHOOUVTV
T els adikovg mpaels OQUWY,
5 AAA" aSavatov kKaSopwv GpUoEws
KOOHOV aynowv,”! mr) te cuvéoTn
kat 67 Kol OTws.
TOIG & TOLOVTOLG OVOEMOT ALTXQWV
éoywv peAédnua npooilel.
Seeck tibersetzt:'”2 "Gliickselig ist, wer aus Forschung (historia) Wissen gewonnen hat und
nicht darauf aus ist, den Biirgern Leid zuzufiigen und Unrecht zu tun, sondern auf die
ewige [wortlich: "nichtalternde" (agérds)] Ordnung (kosmos) der unsterblichen Natur (phy-
sis) blickt und fragt, wie sie entstanden ist und woraus und wodurch. Er wird sich nie-

mals schdndlichem Tun hingeben."

4.10.1. Interpretationsansitze

Der grammatische Stellenwert und die Bedeutung von physis an dieser Stelle sind umstrit-

ten:173

Sache nach schon bei Philolaos vorausgesetzt werden. Auch Zhmud hatte frither (1997, 95 und 99 £.)
keine Bedenken gegen das Alter des erwahnten akousma und somit der Tetraktus.

171 Burnet (#1930, 10n3) beldBt hier das tiberlieferte ayrjow (Gen.) --> ###Kannicht, TrGF Bd. 5?
72 Dort Frg. 227+1.

173 Naddaf (2005, 29) interpretiert #40 als Beleg fiir seine These, daf$ "what pre-Socratics understood by
the expression historia peri phuseds (sic!) was a true history of the universe from its origins to the
present”, und zwar einschlieflich der menschlichen Angelegenheiten (ebd. 28 f.). Ich halte diese These
fiir wichtig und erwéagenswert. Fiir Naddaf scheint sie aber mit einer zweiten These zusammenzufal-
len, die nicht das Thema der durch den Ausdruck historia peri physeds angezeigten Literaturgattung,
sondern die durch das Wort physis angezeigte Sache betrifft. Naddaf scheint dabei einem grotesken
Fehlschlufd aufzusitzen, als waren
(1) historia peri physeds = a true history of the universe from its origins to the present

und

150



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

e Heinimann (1945, 105 f.) unterstellt hier und ebenso
- bei Gorgias, Palamedes c. 1,7
- an einer zweiten Stelle bei Euripides: Troad. 886.4 {.17° sowie
- in der Themenbezeichnung peri physeds ("tiber Natur") fiir die kosmologischen Lehren
der frithen griechischen Philosophie!7®
einen absoluten Gebrauch, der die nach seiner Auffassung gegen Ende des 5. Jh. ausge-

bildete "Idee einer alles umfassenden und beherrschenden, unsterblichen physis " belegt.

e Auch Schmalzriedt (1970, 92 ff. und 117 ff.) unterstellt hier (und in Troad. 886, aber nicht
im Palamedes) einen absoluten Gebrauch, der nach seiner Auffassung dem absoluten Ge-
brauch in der Formel peri physeds entspricht, ohne dafs diese Formel freilich von Euripi-
des verwendet wiirde. Nach Schmalzriedt belegt Frg. 910 nicht nur (i) den absoluten Ge-
brauch von physis, sondern auch (ii) die Verbindung von physis und kosmos sowie (iii)
"die Explikation des 'absoluten' physis-Begriffs durch die aitiologisch-genetischen Mo-
mente des 'Woher' und des 'Wie™ und (iv) "die Charakterisierung dieser physis-

Betrachtung als [...] historia".

e Nach Burnet (41930, 10), "[t]his fragment [i.e. #40] is clear evidence that, in the fifth centu-
ry B.C,, the name physis was given to the everlasting something of which the world was
made" Burnet fiigt hinzu, dies entspreche auch der alteren Begriffsgeschichte. Das Wort
physis bezeichne urspriinglich den Stoff, aus dem etwas gemacht ist,””” dann auch seine
daraus resultierende Beschaffenheit. Bei Annahme eines einzigen Grundstoffs habe man

demgemafs von einer gemeinsamen physis aller Dinge gesprochen; bei Annahme mehre-

(2) physis = the universe from its origins to the present
dquivalent (dazu unten, Kap. 5). Naddaf versucht gar nicht erst zu zeigen, daf physis in #40 gemas (2)
zu verstehen ist. Was er zeigt, dafs namlich #40 zu dem durch (1) beschriebenen Programm pafit, ist
nicht tiberraschend. Sein Versuch die Vereinbarkeit von (2) mit der Rede von einer "unsterblichen
Natiir" zu vereinbaren, féllt eher wunderlich aus — vgl. ebd. 175 (= 29n65): "whatever the stage in the
universe's evolution: phusis as arché, phusis as process, phusis as result, it is always immortal" (dhnlich
Naddaf 1992, 37 £.).

174 DK 82 B 11a; s.0. T c.2 #4 — dazu aber meine dortige Erlduterung.

175 Siehe oben 2.5.6.; zu der "Naturnotwendigkeit" (ananké physeds), mit der hier die oberste Gottheit
probeweise gleichgesetzt wird, auch 2.4.2.

176 Vgl. zu dieser Themenbezeichnung aber unten, Kap. 5.
177 Ahnlich behauptet Cornford (1912, 39), physis sei sogar schon vor Beginn der schriftlichen Uberlie-

ferung eine Bezeichnung fiir "the living and self-moving stuff of all things that exist".

151



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

rer Grundstoffe habe man das Wort als deren Bezeichnung, z.B. der Elemente oder der

Atome,”® verwendet.

4.10.2. Parodie bei Aristophanes

Meine Bedenken gegen Heinimann und Schmalzriedt ergeben sich zundchst daraus, dafd in
der Formel peri physeds auch bei Fehlen eines limitierenden Genitivs kein absoluter, sondern
allenfalls ein unbestimmter Gebrauch angenommen werden muf.”? Uberdies ist die Annah-
me, dafs im Hintergrund des Euripides-Fragments die nackte Themenangabe peri physeds
oder gar die "stereotype" Formel historia peri physeds steht,'® keineswegs zwingend; ebenso
kdmen auch komplexere Themenangaben in Betracht wie beispielsweise in den wenige Jahre

alteren Vigeln des Aristophanes (wortliche Entsprechungen von mir hervorgehoben):

T c.4 #41: Aristophanes, Av. 688 ff.

TROCEXETE TOV VOUV TOIG AVAVATOLG ULV, TOIC aigv €0DOLY,

101G aifepiolg, Tolow &YW, Toic APdiTta undoévoloty,

tv' axovoavteg mavta TaE' UV 00YWS TIEQL TWV UETEDQWY,

dUoW olwvv Yéveolv te Yewv motapdv T 'EgéPoug te Xdoug te

elddteg 0Swe, ITpodilw ma' EUov kKAAeLy elmnte TO Aomtov. 18!

"Merkt auf uns, die Unsterblichen, Immerseienden, Atherischen, Nichtalternden, Un-
vergangliches Sinnenden: Habt ihr erst dariiber, was in der Hohe ist, von uns alles richtig
gehort und kennt ihr erst richtig die Herkunft (physis) der Vogel, den Ursprung (genesis)
der Gotter und Fliisse, des Erebos und des Chaos, dann konnt ihr dem Prodikos die Hol-

le heifs machen."”

178 Burnet 41930, 11: "Empedokles (sic!) held that there were four such primitive stuffs, each with physis

of its own, while the Atomists believed in an infinite number, to which they also applied the term."

Burnet vermischt hier zweierlei:

e die (freilich erst fiir die Materialisten des 4. Jh. nachvollziehbare, s.0. 4.8.2.) Beobachtung eines
Sprachgebrauchs, wonach die Grundstoffe die physis sind, und

o die (auf einer abwegigen Interpretation von DK 31 B 8 beruhende, s.o. 4.3.6.1.) Behauptung, dafd
bei Empedokles die Grundstoffe eine physis haben (worauf ich in Abschnitt 6.1.2. zuriickkommen
werde).

Dieselbe Konfusion findet sich bei Lovejoy (1909, 372; zu Theophrast, De sensu 63 = Demokrit, DK 68

A 135): "Only atoms and the void can be said to possess (or to constitute) physis" — wobei ich aller-

dings nicht sehe, daf} die Rede von einer physis des Leichten und Schweren (De sensu 61, vgl. ebd. 68)

zitiert ist.

179 Tatsédchlich ist normalerweise ein limitierender Genitiv wie ton hapanton ("von allem") sinngemaf3
zu erganzen (s.u. 5.4.3.1.) — also sogar bestimmter Gebrauch.

180 Schmalzriedt 1970, 93; ahnlich Naddaf 2005, 29.

181 Wortliche Ubereinstimmungen mit #40 sind von mir fett, mit #42 durch Unterstreichung hervorge-
hoben. Vgl. auch unten, 5.5.1.1.

152



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Anstelle der Formel peri physeds ("tiber Natur") lesen wir hier peri ton metedron ("iiber die
Dinge in der Hohe"); die Erwahnung des Prodikos lafst vermuten, dafs dieser bei seiner Vor-
tragstdtigkeit die letztere Formel als — mit Schmalzriedt miifste man wieder sagen: "stereoty-
pe" — Themenangabe verwandte.'® Wahrend Schmalzriedt bei Euripides eine "Explikation
des 'absoluten' physis-Begriffs durch die aitiologisch-genetischen Momente des 'Woher' und
des 'Wie" vermutet, finden wir bei Aristophanes eine Explikation desselben, hier aber durch
peri ton metedron angegebenen Themas durch den bestimmten Gebrauch von physis, und

zwar in der Bedeutung "Ursprung und Werden".

Bei Euripides wird der Gegenstand dieser "Studien” (historia) nicht als ta metedra ("die Dinge
in der Hohe") bezeichnet, sondern mit der Wendung
aSavaTov kKadogwV GUOEWS KOOLOV AYT)QwYV, T T OLVEDTN kal 0T kat 01w (Vs. 5-
7: "die nichtalternde Ordnung der unsterblichen physis betrachtend, warum sie zusam-
mentrat und in welcher Weise und wie")
umschrieben. Zu vermuten ist, daff dabei gleichwohl vor allem an die Betrachtung des
Himmels gedacht ist, deretwillen bereits Anaxagoras den alten Spruch, fiir Menschen wére
am besten, gar erst nicht geboren zu sein, widerrief.’® Die Pradikate der Alterslosigkeit und
Unsterblichkeit, durch welche bei Aristophanes die Sprecher (der Chor der Vogel) sich selbst
charakterisieren, werden bei Euripides auf diesen kosmos, d.h. insbes. die Ordnung der
Himmelsbewegungen, bzw. auf die physis bezogen, um deren Anordnung es sich handelt:
Die "unsterbliche physis" ist nicht selbst schon ein "nichtalternder kosmos", sondern dieser

wird in einer Weise, die erforscht werden kann, aus ihr gebildet.'s*

4.10.3. Parallele im Sisyphos?

Die in #40 und #41 verwendeten Pradikate — athanatos ("unsterblich") und agérds (nichtal-
ternd) — sind seit Homer in formelhaften Wendungen als gottliche Attribute eingefiihrt.®
Ihre parodistische Verwendung bei Aristophanes setzt voraus, dafs diese theologische Kon-

notation noch verstanden wird. Dasselbe ist bei Euripides anzunehmen: Die "unsterbliche

182 Vgl. Aristophanes, Nubes 360 f.: o0 yoQ av dAAw Y' Dmakovoaley TV VOV UETEWQOCOPLOTOV
mATV 1) TTpodlkw ("Wir méchten keinem anderen der heutigen Hohengelehrten folgen als Prodikos")
— dazu Guthrie HGP 1IL.1, 277; zur Vortragstdtigkeit des Prodikos auch Platon, Crat. 384B. Zu den
Themenangaben peri physeds und peri ton meteéron s.u. Kap. 5.4.2. und 5.5.1.

183 DK 58 A 30 = Aristoteles, E.E. 1216al1 ff.; mit Anspielung u.a. auf Theognis 425 ff. (s.0. T c.3 #24),
Sophokles, O.C. 1224 ff.

184 In diesem Sinn Vs. 6 f.: "... warum sie zusammentrat und in welcher Weise und wie". Subjekt zu
"zusammentrat" (synesté) ist kosmos, nicht etwa physis (vgl. Kahn 1960, 223 zustimmend Naddaf 2005,
29).

185 Homer, Il. 2.447, Od. 5.218; Homer. Hymn. Auf Demeter 242 und 260. Vgl. Naddaf 2005, 29 und
29n65 (p. 175).

153



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Natur" und ihre "nichtalternde Ordnung" sind durch diese Pradikate als gottlich und vereh-
rungswiirdig charakterisiert.'® Man kénnte deshalb eine Parallele zu der "géttlichen Natur”

ziehen, von der in dem etwa gleichzeitigen Sisyphos-Fragment die Rede zu sein scheint:

T c.4 #42: Euripides oder Kritias, Sisyphos (DK 88 B 25) Vs. 16-21
0 Selov elonynoarto,
ws EotL daipwv aPSitwt SdAAwV Blwt,
VOwL T adovwV kat PAETwWY, poovawv T’ dyav
TMROTEXWV T& TTAVTA,'Y Kol ooty Deiav poowv,
2 ¢ mav o Aex9&v €v Beotoig drkovoeTtal,
<T0> dQWEVOV O maAV ety duvrjoeTaL.!s
Die Menschen halten sich an keine Gesetze. Deshalb wird zur Abschreckung "das Gottli-
che (to theion) eingefiihrt: Es sei ein Daimon,'® in unvergénglichem Leben prangend, mit

dem Geiste horend und sehend, denkend im Uberma8, auf alles achtend, und gottliche

Natur tragend, der alles unter den Sterblichen Gesprochene horen, alles Getane schauen
kann." (Ubers. DK; in Vs. 19 abweichend)

1% Ahnlich Anaximander, der das "Unbegrenzte" (apeiron) vermutlich als "nichtalternd" (DK 12 B 2:
agéros), vielleicht auch als "ewig" (ebd.: aidios), "unsterblich" (B 3: athanatos) oder "unverganglich"
(ebd.: andlethros) beschreibt (vgl. Kahn 1960, 42 f.). Zum "hymnischen" Stil der frithen griechischen
Philosophie vgl. Deichgraber 1933 (zustimmend zit. von Jaeger 1953, 42n41, Nieddu 1993, 161n37)
sowie Jaeger 1953, 235 ff.

Der Zusatz "to apeiron = to theion" in DK 12 B 3 ist irrefiihrend. Er besagt keinesfalls, daf§ Anaxi-
mander das "Unbegrenzte" mit dem "Géttlichen" gleichsetzt. Der Ausdruck "das Goéttliche" (fo theion)
zitiert den (DK 12 A 15 ausgeschriebenen) Kontext des Fragments bei Aristoteles (Phys. III 4, 203b13);
dort behauptet Aristoteles, daf§ Anaximander das "Unbegrenzte" durch die genannten Attribute als
"das Gottliche" charakterisiert (in diesem Sinne gar, b14).

Zu vermuten ist freilich, dafl die Géttlichkeit des "Unbegrenzten" bei Anaximander vor allem da-
rin liegt, daf$ es die Welt umgibt und lenkt (ebd. b11 f.) — so auch Jaeger (1953, 235), der aber félschlich
behauptet, daf3 Aristoteles hier eben diesen Zusammenhang herstellt und mit kai tout’ einai to theion
(b13: "und dies ist das Gottliche") Anaximanders eigene Worte zitiert. Das "Unbegrenzte" ist bei
Anaximander kein Teil der Welt, sondern duflere Lenkungsinstanz (s.u. 6.4.1.3.)und als solche von
dem Entstehen und Vergehen in der Welt gar nicht betroffen.

Zu erwidhnen bleibt, daf8 auch apeiros (etwa in der Bedeutung "keiner Hinzufligung bediirftig") bei
den frithen griechischen Philosophen als gottliches Pradikat fungieren kann; vgl. Deichgraber 1933,
348 zu entsprechenden Stellen bei Antiphon (DK 87 B 10) und Anaxagoras (DK 59 B 12; Bd. I, S..
37.18).

187 So Diehle (1977, ###) und Kahn (1997, ###) statt des tiberlieferten und bei DK gehaltenen te tavta.

188 Wortliche Ubereinstimmungen mit #40 sind von mir fett, mit #41 durch Unterstreichung hervorge-
hoben.

1% DK belassen in der Ubersetzung das griechische daimén, d.i. "Gottheit".

154



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Die Wendung, auf die es hier ankommt — "géttliche Natur tragend" (physin theian phoron) —
wird von Jaeger (1953, 234) falschlich durch "die gottliche Natur ... bewegen[d]"'** wiederge-
geben. Jaeger unterstellt hier einen absoluten Gebrauch von physis. Diese Annahme erlaubt
es ihm, das Sisyphos-Fragment als zeitgendssisches Echo der "kithne[n] Identifizierung von to
theion mit hé physis", die nach seiner Auffassung "fiir vorsokratisches Denken charakteris-
tisch" ist,’”! zu interpretieren. Tatsdchlich ist hier ist aber von der (wohlgemerkt: fiktiven)
physis des fiktiven daimon die Rede; also bestimmter Gebrauch. Ich habe oben "Natur" als
Platzhalteriibersetzung gewahlt. Gemeint ist wohl — wie in vielen &dlteren und zeitgendssi-
schen Verwendungsfallen — "Aussehen”, "Wuchs" und "Gestalt": Der fiktive daimon "tragt
gottlichen Wuchs"; durch physin theian phoron wird seine Erscheinung als ebenso erschre-

ckend wie verehrungswiirdig charakterisiert.!*

4.10.4. Betrachtung des Himmels

Die Parallele zwischen zwischen der "unsterblichen Natur" in #40 und der "géttlichen Natur”
in #42 tragt also nicht. Stattdessen schlage ich vor, die Wendung athanatos physis in #40 — wie
thnété physis in #34-37 — im periphrastischen Sinn zu verstehen:'*® Die Rede ist von denjeni-
gen Dingen, deren Natur es ist, unsterblich zu sein. Man konnte dabei mit Empedokles und
den Atomisten an die unentstandenen und unverginglichen Grundbestandteile der Welt
denken (Elemente bzw. Atome), im Unterschied zu den verginglichen Dingen, die aus
ihnen gebildet sind.'* Gegen diese Deutung spricht, dafs die Wendung

"die nichtalternde Ordnung der unsterblichen physis betrachtend" (dSavatov kaSogwv

dVOEWS KOOUOV dyT)owV)

19 Jaeger 1953, 234 (= 43n44).

191 Ebd. (= 43n44). Zustimmend Hager 1984, 425 (Text zu Anm. 71 ff. — mit irrefithrenden Belegen);
Schubert 1993, 104n6 und passim. — ### dazu auch unten, Kap. 7 (zu Aristoteles, Phys. 203b13-5 / DK
12B 3)

192 Jch unterstelle hier eine Parallele zwischen physin theian phoron ("gottlichen Wuchs tragend") in
Sisyphos-Fragment und hds hypopteron demas phoroiés ("... dafl du gefliigelte Gestalt triigest") in der
Helena des Euripides (Vs. 618-9). Der Bedeutungsunterschied zwischen physis ("Wuchs", "Gestalt" etc.)
und demas ("Korperbau", "Gestalt" etc.) ist hier nur geringfiigig — wie zwischen phyé und demas, deren
"stehende Verbindung" bei Homer (II. 1.115; Od. 7.210, 5.212) Patzer (1939/93, 253) beschreibt (zu phyé
auch oben 3.1.7.1.).

193 So bereits in Abschnitt 2.2.5. (T c¢.2 #15=T c.4 #40); vgl. auch die Diskussion der im Haupttext an-
gegebenen Parallelstellen in Abschnitt 4.8.3.

194 Sjehe oben zu #38. — Beachte: Das ist nicht dasselbe wie die in 4.10.1. zitierte These Burnets, die
vielmehr (bei unbestimmtem oder absolutem Gebrauch) eine Variante von physis = Ursprung unter-
stellt.

155



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

in #40 jedenfalls eine Betrachtung des Himmels beschreibt — wie die entsprechende Wen-
dung an der Parallelstelle bei Aristoteles, wonach Anaxagoras auf die Frage, warum es
iiberhaupt lohnt, geboren zu sein, geantwortet hat:
"um den Himmel zu betrachten und die Regularitét in der ganzen Weltordnung" ([éve-
K ToU ... YewEnoaL TOV 0VEAVOV Kal TV Tepl OV OA0V KOoHOV Ta&Lv).1%
Die Rede ist somit auch in #40 von der Regularitit der Himmelsbewegungen; das "von Na-
tur Unsterbliche" (athanatos physis), um dessen "Anordnung" (kosmos) es sich dabei handelt,

sind daher wohl die Gestirne.

Eine Bezugnahme auf die unentstandenen und unverginglichen Grundbestandteile der
Welt ist m.E. vor allem deshalb nicht anzunehmen, weil dann in #40 eine Zusammensetzung
der Gestirne aus solchen Bestandteilen vorausgesetzt wiirde. Das wiirde im Athen der Auf-
fithrungszeit an Blasphemie grenzen. Wie nahe bei diesen Themen der Verdacht des Religi-
onsfrevels liegt, weiff man aus den Anspielungen in Platons Apologie. Hier mufs ein zweites
Euripides-Fragment geniigen, das sich gerade beim Anblick des Himmels gegen derartige

Theorien verwahrt:

T c.4 #43: Euripides, Frg. 913 N. (ed. Snell):
tic at]é9eog [k]at [BaJovdaip[wv]
[0¢] tade Aevoowv oV TEOdd]doKel
Poxnv avtod Seov f[yei]odat,
HETEWQOAOYWV O' Ekag EQoupev
5 OKOALXG ATIATAG, OV TOAUNOX
YA@WOO' elikoPoAel TteQl TV adavwv
0UdEV YVWUNG peTéXovoa.
"(Wer ist so gottlos und schicksalsgeschlagen, dafs) er beim diesem Anblick seine Seele
nicht lehrt, an Gott zu glauben und die krummen Betriigereien der Hohenerklarer weit
von sich weist,'”* deren Zunge freche Vermutungen anstellt iiber verborgene Dinge, ohne

Einsicht zu besitzen." (Ubers. Seeck, mit Korrektur)

Ich verstehe Frg. 910 (und den Kontext in der Antiope, soweit er aus den Fragmenten er-
schliefibar ist) gerade als Versuch einer Rehabilitierung kosmologischer Studien gegen die
Polemik, von der Frg. 913 nur ein Beispiel gibt."” Die "frevelhaften MutmafSiungen",' gegen

die sich der Sprecher wendet, werden in Frg. 913 nicht spezifiziert. Aber zweifellos ist fiir

19 Aristoteles, E.E. 15,1216a13-4. (évexa aus b12 erganzt).
19 "Hohenerklarer": metedrologoi (Vs. 4; Seeck: "Sterndeuter")

197 Zu der Illegalisierung des Themas peri ton metedron ("iiber die Dinge in der Hohe") und der ent-
sprechenden literarischen Kampagne in den 420er Jahren siehe unten Kap. 5.

198 In diesem Sinne: tolméra eikobolei (Vs. 5-6).

156



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

ihn — und fiir das Publikum, mit dem er sich einverstanden weifs — eine Auflgsung der Ge-
stirne in Elemente ebenso inakzeptabel wie eine Vergottlichung der Elemente.' Der Chor
der Antiope konnte die Polemik in diesem Punkt nicht zuriickweisen, ohne das Publikum
gegen sich aufzubringen; er kann sie nur unterlaufen. Demgemafs nehme ich an, daf$ sich
Euripides in Frg. 910 auf solche Themen gar nicht erst einldfit: "Unsterblich” sind die seit
jeher mit den Gottern verwandten Gestirne; "nichtalternd" ist die Ordnung der Himmelsbe-

wegungen; von Elementen oder sonstigen Grundbestandteilen der Welt ist nicht die Rede.2®

Derselbe Einwand gilt gegen Burnets Annahme, dafS physis in Frg. 910 dasselbe wie "Urstoft"
bedeutet:*! Die Gestirne wiirden ebenso in diesem Urstoff aufgelost und dieser wiirde eben-
so vergottlicht, wie wenn sich die von mir angenommene periphrastische Redeweise auf
einen solchen Urstoff bezoge. Burnet hat fiir seine These also keinen Beleg, der auch nur ins

5. Jh. zuriickreicht.202

4.11. "Urspriingliches Werden" bei Platon (Lg. 892C)

Das X. Buch der Gesetze wendet sich gegen die atheistischen Lehren einer "materialistischen

philosophischen koiné", % die — so der namenlose, nur als "Athener" eingefiihrte Wortfithrer

19 Die Vergottlichung eines Urstoffs (des aér, d.i. "Luft" oder "Dunst") bei Diogenes von Apollonia
(DK 64 B 7) wurde bekanntlich in den Wolken des Aristophanes aufs Korn genommen.

200 Naddaf (2005, 151 f.) vermutet in Frg. 910 eine zweifache Bezugnahme auf Anaxagoras, der

e die Betrachtung des Himmels als einzig lohnenden Lebensinhalt (DK 58 A 30 s.o. 4.10.2.) sowie

e die "Naturordnung" als vorbildlich fiir die menschlichen Angelegenheiten

dargestellt habe. Was Anaxagoras betrifft, ist das hier nicht zu erdrtern. Im Hinblick auf die Antiope ist
Naddafs Vermutung wohl diskussionswiirdig. In Platons Gorgias, wo die Antiope ausfiihrlich zitiert
und geradezu nachgespielt wird (vgl. bes. Grg. 484E, 485E-486D, 506B; dazu Trivigno 2009 mit weite-
ren Literaturangaben), wird eine solche Vorbildfunktion ausdriicklich behauptet (507E f.). Dabei ist
aber keine ausdriickliche Anspielung an Frg. 910 erkennbar: Bei den zitierten "Weisen" (Grg. 507e6:
sophoi) ist kaum (wie in Frg. 910) an Anaxagoras, sondern eher an Heraklit (DK 22 B 114) oder an py-
thagoreische Lehren zu denken (zur Vorbildlichkeit des Himmels in Platons Spatwerk vgl. Schéfer
1993b, ders. 2005). Auch wird in Frg. 910 der Himmelskundige eher als politisch desinteressiert dar-
gestellt: Er ist "der beste Freund des Gemeinwesens" (Euripides, Frg. 194), weil er keine eigenen poli-
tischen Ambitionen verfolgt (Trivigno 2009, 90). Wieso er dafiir ein Vorbild in der "Naturordnung"
braucht, sehe ich nicht.

201 Burnet 41930, 10 f. (s.0. 4.10.1.). Beachte iibrigens, daf3 agérds ('nichtalternd") nach Burnet (ebd.
10n3) die physis und nicht den aus ihr gebildeten kosmos qualifiziert.

202 Vgl. Burnets Zusammenstellung seiner Belege im Appendix der 4. Auflage (41930, 363 f.). — Ich habe
die wichtigsten dort angefiihrten Stellen bereits diskutiert (aufier Lg. 892C, dazu unten, 4.11.). Gar
nicht einschldgig sind die Aristoteles-Stellen mit bestimmtem Gebrauch oder periphrastscher Ver-
wendung von physis, d.i.

e Phys. 111, 193a9; ebd. a22; bzw.

o  Phys.16,189b2; Phys. III 4, 203al7; Protr. fr. 52 Rose (p. 61.14) = B36 Diiring.

205 Zu dieser Formulierung von Muth s.o. die letzte Anm. in 4.8.2.

157



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

des Gespréchs — auf einen gemeinsamen Irrtum aller Naturforscher zuriickfiithrbar sind: Sie
alle, d.i.

T c.4 #44: Platon, Lg. 891c8-9

AVIQWNWV OMOCOL MWTMOTE TV TeRL PvoewS EPrpavto nTnuaATwY

"all d(ie) Menschen, die jemals mit Untersuchungen iiber Natur befaflt waren" (Ubers.
teilw. nach Schopsdau 2011)

haben "die Seele" (psyché) verkannt:2

T c.4 #45a: Platon, Lg. 892a3-7

ol0V Te OV TUYXAVEL Kal dvvapwy flv €xel, Twv Te dAAwvV avtnc mégL Kal O Kal
Yevéoews, WG €V TETOG E0Tl, CWHATWV EUTMQO0VEV TIAVIWV YEVOUEVT), Kal
HETAPOATG TE AVTOV KAl HETAKOOUT|TEWS ATIAOTG AQXEL TAVTOG HAAAOV:

"... was sie ist und welche Kraft die besitzt, und zwar unter anderem besonders hinsicht-
lich ihrer Entstehung, dafs sie ndmlich zu den ersten Dingen gehért, da sie vor allen Kor-
pern entstanden ist, und daf$ bei deren Verdanderung und bei jeder Umgestaltung vor al-

lem sie die Fithrung {ibernimmt." (Ubers. Schépsdau 2011)
Vor allem haben sie verkannt, was sich hieraus ergibt:

T c.4 #45b: Platon, Lg. 892b3-8

Ad&a O1) kal empuéAelar kat VOO kal TEXVT KAl VOHOG OKATQ@V Kol HOAAKQ@V Kol
Poaoéwv xal kovPwv mEOTEQAL &v el Kol O1) kAl T HeydAa Kol TewTa EQya Kol
MEALELS TEXVNG AV YLYVOLTO, OVTA €V TIRWTOLS, T O& GUOEL kal PUTLS, )V 0K 0SS
gmovoualovoty avTo ToUTOo, VOTEQA KAl AQXOMEVA AV €K TEX VNG €11 Kol vou.
"Meinung, Fiirsorge, Vernunft, Kunst und Gesetz wéren demnach friiher als Hartes und
Weiches, Schweres und Leichtes; und so wiirden dann auch die grofien und ersten Werke

und Handlungen der Kunst entstehen,”* da sie zu den ersten Dingen gehdren, wahrend

nicht richtig mit eben diesen Namen bezeichnen,?® spater wéren und von der Kunst und
der Vernunft abhingen." (Ubers. Schépsdau 2011, mit Korr.)

204 Die Rede ist von der Weltseele, deren Definition (als Selbstbewegung) und Leistung anschlieffend
erortert werden (Lg. 895A ff.).

205" Werke und Handlungen der Kunst": erga kai praxeis technés (b5-6). Schopsdau tibersetzt: "... Wer-
ke und Handlungen als Werke der Vernunft". Das ist nicht nur sprachlich ungeschickt, sondern irre-
fithrend, da erga hier gerade nicht auf Resultate verweist; iiberdies bleibt ratselhaft, warum Schops-
dau "Vernunft" statt "Kunst" schreibt, ohne eine entsprechende Textdnderung (nou statt technés) anzu-
zeigen.

206 Demgemaf meine verdeutlichenden Einschiibe bei "Werke der Natur" und "Natur".

158



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Zur Richtigstellung verweist der Sprecher darauf, was physis im Sprachgebrauch der in #44

genannten Autoren bedeutet:

T c.4 #46: Platon, Lg. 892c2-5

oV mDQE 0VdE angE, YPuxn O' &v MEWToLS Yeyevnuéve, oxedov opdotata Aéyolt' av eivat
dxPeQOVTwS PLoEL

zeigen sollte, daf$ die Seele das Erste ist, nicht aber das Feuer oder die Luft, sondern dafs
die Seele unter den ersten Dingen entstanden ist, dann wird man wohl mit vollem Recht

sagen diirfen, dag sie in besonderem Mafle von Natur ist." (Ubers. Schépsdau 2011)

Wichtig ist hier zundchst die Unterscheidung zwischen dem Entstehen und seinem Resultat:
Die Weltseele ist nach #46 "unter den ersten Dingen entstanden" (en prétois gegenémené, c4).
Sie gehort somit zu den Resultaten des als physis bezeichneten "Entstehen[s] der ersten Din-
ge" (genesis peri ta prota, c2-3) und ist daher "von Natur" (physei, c5). Die korperliche Welt ist
nach #45 spiter als die Weltseele entstanden und von ihr abhangig. Ihr Entstehen ist ein an-
deres als "das Entstehen der ersten Dinge"; daher sind sie nicht "von Natur", und ihr Entste-

hen wird zu Unrecht als physis bezeichnet.

Wenn diese Unterscheidung den in #46 (Lg. 892c2-5) beschriebenen Sprachgebrauch charak-
terisiert, dann muf3 das ein anderer als der in #31 (Lg. 891c2-3) beschriebene Sprachgebrauch
sein. Denn nach diesem heiflen umstandlos diejenigen Dinge, die "von allen die ersten”
(préta ... ton panton, #31) sind, und nicht ihr Entstehen (genesis peri ta prota, #46), "Natur". Und
wenn der in #46 beschriebene Sprachgebrauch durch #44 als alt bezeugt ist, muf8 sich das

daher nicht auf den in #31 beschriebenen Sprachgebrauch {ibertragen.

Ich habe in #46 die Wendungen genesis peri ta préta und en protois mit Schopsdau (2011)
durch "das Entstehen der ersten Dinge" bzw. "unter den ersten Dingen" wiedergegeben.2””
Steiner (1992) tibersetzt genesis peri ta préta wortlicher: "das Werden, bezogen auf die ersten
Dinge". Dabei muf ta prota aber nicht einmal die ersten Dinge bezeichnen: ta préta ist, was in
irgendeiner Reihenfolge "zuerst" kommt. Demgemafs bezeichnet tés Iliados ta préta in Platons
Politeia (392e2) "die Stelle am Anfang der Ilias", an der von der Zuriickweisung des Chryses
und seinem Gebet an Apollon erzdhlt wird; en tois prétois bedeutet in Platons Symposion
(221d7) dasselbe wie "eingangs" einer Rede.?”® Ebenso kann in #46 en protois dasselbe wie

"anfangs" und genesis peri ta prota dasselbe wie "das Entstehen bei dem, was zuerst kommt"

207 Ebenso Miiller / Schépsdau 1977.

208 Belegstellen nach LSJ, s.v. proteros, B. II. 2.; zu "bei" vgl. ebd. s.v. peri C. L. 5.

159



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

bedeuten.?® Sofern es sich dabei um erste Dinge handelt, kann an deren Entstehen, aber

auch an ein Entstehen, in das sie involviert sind, gedacht sein.

In den nach-parmenideischen Kosmologien, die in #44 zweifellos mit angesprochen sind
und auf die sich daher auch #46 bezieht, sind "erste Dinge" die unentstandenen und unver-
ganglichen stofflichen Bestandteile der Welt.?* Ein Entstehen, in das "die ersten Dinge" in-
volviert sind, wéare demnach ein Entstehen aus ersten Dingen.?!! Das entspricht den vorheri-
gen Ergebnissen: Die als Entstehen aus ersten Dingen aufgefafite "Natur" ist stoffliche Zu-
sammensetzung. Sie wird hier als Prozef3 gefafst, was aber eine Ursprung, Prozefs und Resul-

tat tibergreifende Redeweise nicht ausschlief3t.

4.12. Heraklit

Anders als bei Parmenides und in den nach-parmenideischen Kosmologien kommen die
Dinge bei Heraklit nicht durch Mischung zustande. Ihre "Natur" ist daher nicht ihre Zu-
sammensetzung aus den unentstandenen und unverginglichen Grundbestandteilen der
Welt. Das Werden, an das beim Naturbegriff gemafS #46 gleichwohl gedacht werden kann,?2
ist aber auch bei Heraklit kein absolutes Entstehen. Seine addquate Beschreibung erschopft
sich nicht in der Angabe, daf$ ein Gegenstand zu einer bestimmten Zeit existiert und zu ei-
ner anderen nicht.?”® Vielmehr gehen die Dinge nach einer universellen "Regel" (logos) ausei-
nander hervor. Sie sind Eines (DK 22 B 50), weil sich in ihnen das Feuer — nicht stofflich,
sondern wie der Geldwert des Goldes in den dafiir eingetauschten Waren (B 90) — erhalt.

Unentstanden und unverganglich ist nur die alle Dinge iibergreifende "Ordnung" (kosmos),

209 Jch habe die Wendung genesis peri ta prota deshalb an anderer Stelle auch durch "anfangliches Wer-
den" oder "primordial becoming" wiedergegeben (Heinemann 2000a, 25n44). — Beachte bei ta prota
auch die Anspielung an den Anfang der kosmogonischen Erzahlung in Hesiods Theogonie (Vs. 108-
116).

210 Soweit ich sehe, ist eine entsprechende Verwendung von ta prota (ohne Zusatz) nicht direkt belegt
(LSJ nennen s.v. proteros, B. II. 4. Empedokles, DK 31 B 38.1, wo prdta aber eher adverbiell verwendet
wird). Aber darauf kommt es nicht an. Vermutlich ist Lg. 892c2-3 gar nicht als wortliches Zitat, son-
dern als interpretierende Beschreibung des fraglichen Sprachgebrauchs zu verstehen.

211 Wie in #44-6 verweist in der Abhandlung Uber die alte Medizin (c. 20,1; s.0. #6) der Naturbegriff ei-
ner philosophia, fiir die beispielhaft Empedokles steht, auf ein urspriingliches Entstehen aus urspriing-
lichen Bestandteilen. Ich versuche hier die Wendung genesis peri ta préta so weit zu interpretierten, dafl
sie das dort erwédhnte Programm noch erfafit.

212 Ob sich das Zeugnis Platons, wonach "alle, die jemals mit Untersuchungen iiber Natur befafit wa-
ren, [...] mit 'Natur' das urspriingliche Werden bezeichnen" (Lg. 891c¢8-9 / 892¢2-3; s.0. #44/#46) auch
auf Heraklit bezieht, ist kaum zu entscheiden. Bei Aristoteles (Met. I 3, 984a7) kann Heraklit in einer
Reihe mit den alten "Naturerkldrern" (physiologoi, s.u. 5.4.1.4.) angefiihrt werden. Er kann also auch in
#44 mit gemeint sein.

213 Zur Bestreitung absoluten Entstehens bei Parmenides und Empedokles siehe oben 4.3.2.

160



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

die Heraklit geradezu mit diesem ausgezeichneten Weltteil; dem "immerlebendigen”, in fes-

ten Proportionen (metra) entflammenden und verloschenden Feuer, identifiziert (B 30).

Bei Parmenides und in den nach-parmenideischen Kosmologien ist das gewordene Wesen
der Dinge ihre Zusammensetzung aus den unentstandenen und unvergénglichen Grundbe-
standteilen der Welt. Bei Heraklit entspréiche dies der Weise, in der sie im Umsatz des Feu-
ers gemafs dem logos zustandekommen, sowie der Beschaffenheit, die sich aus diesem Zu-
standekommen ergibt. Ich vermute, daf physis ("Natur") in den fiinf Verwendungsféllen bei
Heraklit — Fragmente 1, 106, 112, 123 sowie 3+94 (Pap. Derveni, col. IV 7-9) — in diesem Sinne

zu verstehen ist.

4.12.1. Fragment 1

Ich beginne mit Frg. 1: Heraklits vermutlichem Einleitungssatz, zugleich dem ldngsten der

iberlieferten Fragmente.

T c.4 #47: Heraklit, DK 22 B 1

00 d¢ Adyov ToDd' €6vTog del afvvetol yivovtal avSowmot kal medoSev 1) dkodoat
KAl AKOVOAVTEG TO TIRWTOV' YIVOHEVWY YAQ TTAVIWY KATA TOV AOYOV TOVOE ATtelQoloty
éolkaol, MeERWUEVOL Kal Eméwv Kal €0YwV TOUTWY, OKOlwV €yw du)yedUal Kato
dVoL dapéwv Ekaotov kat Gealwv OKwg Exel. Tovg d& AAAOLG AvIPWTIOLG Aarvddvel
OKooa £yeREVTEG MOLODOLY, OKWOTIEQ OKOTA £VdOVTES ETAaVIAvovTAL

"Fiir den hier angegebenen logos erweisen sich die Menschen stets als verstandnislos,?'4
bevor sie ihn gehort haben und nachdem sie ihn bereits gehort haben. Obwohl alles ge-
maf diesem logos geschieht, gleichen sie Unerfahrenen, wenn sie sich an solchen Worten
und Tatsachen versuchen, wie ich sie darlege, indem ich jedes Einzelne gemafs seiner Na-
tur unterscheide und angebe, wie es beschaffen ist. Den andern Menschen aber entgeht,

was sie im Wachen tun, wie sie vergessen, was sie im Schlafen tun."

Ich lasse logos hier uniibersetzt. An treffendsten (aber als Ubersetzung manchmal zu eng) ist
wohl "Regularitdt" oder "Regel". Dabei bezeichnet logos gleichermaflen die Regularitdt und

ihre Beschreibung.?’> Wenn man den logos "héren" kann,?' mufl er doch kein Text sein — so

214 Es ist nicht ganz klar, ob aei ("stets") wie oben zu axynetoi zu ziehen ist. Kahn (1979) zieht aei zu
eontos und tibersetzt: "Although this account [logos] holds forever, ..."

25 Ein solches Zusammenfallen ist im Deutschen selten (z.B. bei 'Regel'), aber im Griechischen nicht
ungewohnlich. Die Unterscheidung zwischen Objekt- und Metasprache ist im Griechischen weniger
als im Deutschen artikuliert.

216 Vgl. neben DK 22 B 1: akousai, akousantes (s.o.), bes. auch B 50: ouk emou, alla tou logou akousantes
("nicht auf mich, sondern auf den logos hérend" — was nur Sinn macht, wenn der logos nicht blof8 Her-
aklits Rede ist). Beachte {ibrigens, dafl man bei Heraklit auch "auf die physis horen" kann; vgl. B 112:
kata physin epaiontas (s.u. #55).

161



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

wenig wie die "Wurzeln aller Dinge" bei Empedokles durch die Aufforderung, sie zu "ho-
ren",?7 als akustische Phanomene charakterisiert werden. Daf} "alles gemafs diesem logos
geschieht", besagt nicht nur, daf$ alles Geschehen der von Heraklit angekiindigten Beschrei-
bung entspricht. Sondern es heifit insbesondere, daff der von Heraklit angegebene logos in
allem Geschehen als dessen Struktur und Regularitédt angetroffen wird.?'® Fiir den Naturbe-
griff heifft das zunéchst, daf8 die Auffassung von Natur als Regularitat (s.o. 2.4.2.) gerade
hier nicht einschlédgig ist. Nicht physis, sondern logos ist Heraklits Begriff fiir Regularitat;
anders als manchmal behauptet,? sagen kata physin und kata ton logon bei Heraklit nicht

dasselbe.

Ich habe dihaireé durch "unterscheiden" und daher kata physin dihairedn hehaston durch "in-
dem ich jedes Einzelne gemifs seiner Natur unterscheide" wiedergegeben. Das entspricht

einer im Englischen etablierten Ubersetzungstradition, 2 muf3 hier aber eigens begriindet

27 DK 31 B 6.1: téooaga Yoo maviwv ollopata mowtov dicove: ("Vier Wurzeln von allem hore zu-
erst").

218 So hat die Seele hat einen undurchschreitbar tiefen logos (DK 22 B 45), oder sie ist ein sich selbst
vermehrender logos (B 115); Weltteile werden zu einem gleichbleibenden logos abgemessen (B 31); der
logos ist das "Gemeinsame" (B 2) mit dem die Menschen stdndig verkehren und von dem sie dennoch
entzweit sind (B 72).

Buchheim (1994, 82 und passim) schreibt "Klarlegung" (B 1, B 50) bzw. "Klarheit" (B 45, B 115) fiir
logos ; diese Ubersetzung ist wohl nur deshalb méglich, weil er B 2 und B 72 sowie den zweiten Teil
von B 31 (vgl. ebd. 77) {iberhaupt nicht zitiert. Da Buchheim somit die (in KRS zu Recht als primér
angenommene) Bedeutung von logos im Sinne von "Regel" etc. zwar im Hinblick auf den pythagorei-
schen Hintergrund Heraklits erwédhnt (ebd. 84), aber sonst unterdriickt, kann er behaupten, bei Her-
aklit sei die "Beachtung der Physis [...] die Methode, zu einer wirklichen Klarlegung der Dinge, also zu
ihrem Logos zu gelangen" (ebd. 93). Eine Erklarung, wie diese "Aufdeckung der Physis" (ebd. 94)
nach Heraklits Auffassung vonstatten gehen soll, wenn nicht am "Leitfaden" -- nicht "der Physis"
(ebd. 95 und passim), sondern -- des logos , gibt Buchheim leider nicht; allenfalls konnte man seine
dunkle Rede von synapsis (B 10; vgl. B 30: haptomenon) und harmonia als "sich einfiigendem Unterhalt"
und von der physis (?) als dem "Herriihren" aus diesem (ebd. 99 f.) als Ansatz zu einer solchen Erkla-
rung zu verstehen versuchen.

219 Heidegger, EiM 100; zustimmend Gladigow 1965, 87.

20 Kirk (21962, 33): "distinguish"; dazu ebd. 41 f. Ebenso KRS (#194), Kahn (1979, 29), McKirahan
(22010, 112); Graham (2010, 143). -- Dafs sich Hiilser (KRSd) mit "zerlege" wieder einmal nicht an die
englische Vorlage hilt, findet hier ausnahmsweise eine gewisse Rechtfertigung darin, daf Kirk selber
(21962, 41) das Dielssche "zerlegend" zustimmend zitiert.

Andere Fehlleistungen Hiilsers sind gravierender: KRS lassen logos uniibersetzt und begriinden
dies sorgféltig (p. 187-8); KRSd hat "Darstellung” fiir logos, was der anschlieffenden Begriindung fiir
die Nichtiibersetzung von logos (S. 205 f.) die Pointe nimmt. Vgl. zur Ubersetzungsmethode Hiilsers
auch die grammatische Konstruktion der ersten Zeile von Parmenides, DK 28 B 6 (KRS / KRSd #293)
sowie der zweiten Zeile von Xenophanes, DK 21 B 34 in den verschiedenen Bezugnahmen auf diese
Stelle in Longs Cambridge Companion to Early Greek Philosophy (dt. Handbuch Friihe Griechische Philoso-
phie, Stuttgart-Weimar 2001 — dazu unten 5.5.2.4.). In keinem dieser Félle ist Hiilsers Version abwegig.
Aber sie entspricht einer anderen als der in der englischen Vorlage gewahlten Interpretationsalterna-
tive.

162



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

werden. Wortlich genommen, bedeutet dihaired soviel wie "auseinandernehmen”. Objekt ist
hekaston: "jedes Einzelne"; die Rede wiére also davon, jedes Einzelne auseinanderzunehmen.
Soweit dabei an eine Teilung gedacht ist, wiirde somit jedes Einzelne weiter geteilt — und
zwar "gemdf seiner jeweiligen Natur" (kata physin). Das kame darauf hinaus, bei der Teilung
der eigenen Gliederung des Sache zu folgen — oder wie es Platon im Phaidros als Leistung
der Dialektik beschreibt,

T c.4 #48: Platon, Phdr. 265e1-3

dlatépvery kat' &odoa 1| TEPUKEV, Kal U1 EMUXELQELY KaTtayvOvat HEQOG UNdEV, KakoD
Hayeigov

zu "zerteilen ..., gliederméfig wie jedes gewachsen ist, ohne etwa wie ein schlechter Koch

verfahrend, irgendeinen Teil zu zerbrechen" (Ubers. Schleiermacher).

Es liegt nahe, dabei daran zu denken, dafs das Wort physis in den chirurgischen Abhandlun-
gen des Corpus Hippocraticum auch den "Sitz" eines Knochens im Gelenk bezeichnet (s.o.
2.5.7.3.): Bei der Zerlegung sollen die Glieder gewissermafien im Gelenk voneinander geldst
werden. Anders als bei Platon, halte ich das aber im Hinblick auf Heraklit fiir irrefithrend.
Es ist gar nicht ausgemacht, dafd bei Heraklit "jedes Einzelne" weiter "zerleg(t)" und "geteil(t)"
werden soll. "Jedes Einzelne auseinanderzunehmen" — oder vielmehr, was zwar nicht im
Deutschen, aber im Griechischen dasselbe ist, es "auseinanderzulegen" — kann auch heiflen:
Jedes Einzelne so darzulegen, daf8 es jeweils von anderem Einzelnen "getrennt” ist.??! Daf3 dies
"gemdfs der (sc. jeweiligen) Natur" (kata physin) erfolgen soll, besagt dann, daf3 diese Eintei-
lung den Unterschieden zwischen den jeweiligen Naturen entspricht. Eben dies wird durch die

obige Ubersetzung zum Ausdruck gebracht.

Uber die Bedeutung von physis ist hiermit aber noch nichts entschieden — aufSer daf ich kei-
nen Hinweis auf einen absoluten Gebrauch sehe; 22 und auch von einer gemeinsamen physis
aller Dinge scheint nicht die Rede zu sein. Die in Platons Gesetzen fiir "alle, die jemals mit
Untersuchungen iiber Natur befafst waren" bezeugte Erklarung von physis als "urspriingli-
ches Werden" (s.o. #44/#46) ist nicht ohne weiteres anwendbar, weil Heraklit keinen kosmo-
gonischen Bericht gibt und auch keine Zusammensetzung der Welt aus "ersten Dingen" be-
hauptet. Sie muf$ aber auch fiir Heraklit nicht ganz verworfen werden. Zu beachten ist frei-

lich zweierlei:

21 In diesem Sinne auch die Paradigmata bei Herodot (4,23,5 und 7,50,1) auf die sich Kirk (21962, 42)
beruft.

22 Demgegentiiber scheint Bolton (1989, 52) die in Frg. 1 angesprochene physis mit dem Weltordnung
von Frg. 30 zu identifizieren. Er unterstellt in Frg. 1 einen absoluten Gebrauch von physis und fabri-
ziert dementsprechend (ebd. 51) aus Frg. 1 und 2 einen logos kata physin: Nicht deshalb, weil alles kata
ton logon geschieht (Frg. 1), sondern weil er angeblich der physis entspricht, soll dieser logos das von
Heraklit in Frg. 2 angesprochene "Gemeinsame" sein.

163



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

(i) Heraklits Thema ist die universelle "Regularitdt" oder "Regel" (logos), nach der "alles ge-
schieht". Die Ausfiihrung dieses Themas kommt fiir ihn darauf hinaus, "jedes Einzelne ge-
maéf seiner physis zu unterscheiden und anzugeben, wie es beschaffen ist". Wenn bei physis
an "Werden" gedacht ist, dann sogleich auch an dessen Umkehrung und Wiederkehr, d.h.
nicht an das Werden als bloflen Vorgang, sondern als Exemplifizierung einer Struktur:?* Die
jeweilige physis der Dinge wire demnach die jeweilige, dem logos als universeller Regularitat

entsprechende Weise ihres Zustandekommens.?*

(ii) Durch physis ist das Werden von vornherein im Hinblick auf Ursprung und Resultat
thematisiert. In der zitierten Ankiindigung ist das "und" explikativ zu verstehen:** Heraklit
kiindigt an,

(a) "jedes Einzelne gemafs seiner physis zu unterscheiden
und somit

(b) anzugeben, wie es beschaffen ist".
Dabei féllt (a) nicht mit (b) zusammen; aber (a) impliziert (b): Die Beschaffenheit der Dinge
soll sich aus der jeweiligen, dem logos entsprechenden Weise ihres Zustandekommens erge-

ben.

Die oben verworfene Behauptung Heideggers, dafs kata physin und kata ton logon bei Heraklit
dasselbe sagen, hat m.E. einen wahren Kern: Nicht nur geschieht, was kata physin geschieht,
auch kata ton logon. Sondern auch umgekehrt: Daf$ etwas kata ton logon geschieht, ergibt sich
stets dadurch, dafs die Weise des Zustandekommens jedes involvierten Einzelnen dem logos
entspricht und daf sich das fragliche Geschehen somit kata physin — d.h. gemafs der dem
logos entsprechenden Weise des Zustandekommens der involvierten Dinge — vollzieht. Zwar
sind kata physin und kata ton logon nicht bedeutungsgleich, wie Heidegger meint. Der Inhalt
der durch diese Formeln angezeigten Begriffe ist durchaus verschieden; nur der Begriffsum-

fang ist bei beiden derselbe.

23 Insofern befinde ich mich auch in einer gewissen Ubereinstimmung mit Kirk(21962, 42, vgl. 228-32),
der physis bei Heraklit und den sog. Vorsokratikern als "essential nature" interpretiert und betont, dafl
"the idea of growth is probably absent from nearly all early uses of physis , and certainly from those in
Heraclitus"; denn Kirk rdumt zugleich ein, dafs "the distinction between 'growth' and 'essential nature'
is not so great as it first appears: the latter is the result of the former."

24 Statt "Zustandekommen" habe ich an anderer Stelle "Aufkeimen" geschrieben (Heinemann 2000b,
990). Auf diese Wortwahl kommt es hier nicht an (vgl. aber oben, Anm. zur Ubers. von #9). Wichtig ist
nur, daf8 physis bei Heraklit nicht den Vorgang, sondern die Weise des Zustandekommens oder Auf-
keimens der Dinge — mit Buchheim (1999, 10 ff.): ihrer "Bildung" — bezeichnet

25 So bereits Heinimann (1945/80, 93) und, mit auffilliger Ignorierung der Ubereinstimmung mit
Heinimann, Kirk (21962, 42).

164



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

4.12.2. Fragmente 123 und 106
Ebenso in den Fragmenten 123 und 106:
T c.4 #49: Heraklit, DK 22 B 123 (=T c.2 #8)
dVOLS KEUTTETD 0L PLAEL
"Natur pflegt sich zu verbergen"
Dies besagt zundchst nur, dafs die physis der Dinge in der Regel nicht offenkundig ist, son-
dern erforscht werden mufs. Heranzuziehen sind
T c.4 #50: Heraklit, DK 22 B 54
aguovin apavne Gavepns KQelTTwv.
"Die unsichtbare Passung ist stérker als die sichtbare.",

und

T c.4 #51: Heraklit, DK 22 B 51 (Text nach KRS, Nr. 209)

oV fvviaowv Okwg dadeQopevoV Ewvt@ Evpdépetatr TAAIVTOVOS AQUOVin OKwoTeQ
toEov Kal Aveng.

"Sie verstehen nicht, wie es entzweit mit sich selbst {ibereinkommt: zuriickgespannte

Passung wie bei Bogen und Leier".

Ebenso verborgen wie die jeweilige physis der Dinge ist die "Passung" (harmonia) des Gegen-
satzlichen. Beide sind es, weil sie dem unverstandenen logos entsprechen, nach dem alles

geschieht. — Ahnlich in den zweiten oben genannten Fragment.
T c.4 #52: Heraklit, DK 22 B 106:
... 'Howdwt ... ayvoovvtL pvow npégac andong piav odoav.
"... dem Hesiod, der nicht wufite, dafs die Natur jedes Tages dieselbe ist".
Die Zuschreibung ist hier unsicher; nach Kirk (21962, 229 f.) gehen dieses Fragment und
T c.4 #53: Heraklit, DK 22 B 57
'Hotodog ... uéonVv kat evPedvny ovk éyivwokev: €0TL YO €v.
"Hesiod, ... der Tag und Nacht nicht kannte, denn sie sind eines"
vermutlich auf eine Formulierung Heraklits mit der in Frg. 106 {iberlieferten Wendung phy-

sin hemeras ("die physis das Tages", Akk.) zuriick Dabei ist esti gar hen (Frg. 57: "denn sie sind

eines") sicherlich im Zusammenhang mit

T c.4 #54: Heraklit, DK 22 B 50

oUK €HoD, AAAX TOD AGYOL akovoavTag OHOAOYELY coPOV 0TV EV MAVTA elval

165



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"Nicht auf mich, sondern auf den logos horend, ist es weise,??¢ zuzustimmen, dafs alles ei-

nes ist."

zu verstehen. Es ist wohl zuldssig, zu extrapolieren: Zu dem Verborgenen, das erst der sophié
einsichtig wird, gehdrt neben physis und harmonia auch dieses Einssein von allem. Aber har-
monia und Einssein sind nicht deshalb deshalb verborgen, weil die physis es ist. Was die
Menschen nicht verstehen, ist der logos , nach dem alles geschieht. Nur deshalb bleibt ihnen
auch verborgen und unverstandlich, wie alles gemaf§ diesem logos geschieht. Verborgen
bleibt ihnen daher insbesondere auch: die jeweilige physis der Dinge (Frg. 123), die "Pas-
sung" des Gegensétzlichen (Frg. 54) und das Einssein vom Allem (Frg. 50).

4.12.3 Fragment 112
Umstritten ist auch die Echtheit von

T c.4 #55: Heraklit, DK 22 B 112

owdPQOVELV AQETN HeYLOTN, Kal codin aAndéa Aéyewv kal mMoOLElV kKot GUoLY Enaiov-
g .

"Gesunde Uberlegtheit ist die grofite Tugend, und Weisheit besteht darin, Wahres zu sa-

gen und zu tun, indem man auf die Natur achtet.”

Nach manchen Interpretationen ist hier ein "Handeln gemafl der Natur" (poiein kata physin)
gefordert.??” Dies wird meist fiir anachronistisch gehalten, was die Zweifel an der Echtheit
des Fragments vermehrt. Daf$ Heraklit hier {iberhaupt von einem "Handeln gemé&fs der Na-
tur" spricht, wurde aber schon von Reinhardt (1977, 223n1) bestritten: kata physin ist nach
Reinhardt nicht zu poiein ("tun" oder "handeln") sondern zu epaiontas ("hinhérend", auf etw.
"achtend") zu ziehen; dabei bedeute kata physin epaiein soviel wie "etwas nach seiner wahren

Beschaffenheit wahrnehmen und verstehen".? Hiermit entfallen auch einige Einwénde ge-

26 Ich belasse hier "weise" als Platzhalteriibersetzung fiir sophos.

27 Vgl. die Ubers. bei DK: "Gesund Denken ist die grote Vollkommenheit, und die Weisheit besteht
darin, die Wahrheit zu sagen und zu handeln nach der Natur, auf sie hinhérend." Ebenso Heinimann
(1945/80, 93), der den zweiten Teil des Fragments so paraphrasiert: "Man soll handeln nach dem wah-
ren Wesen der Dinge, indem man diesem geméafS aufmerkt." Auch Kahn {ibersetzt neuerdings (1998,
32): "Sound thinking is the greatest virtue and the greatest wisdom: to speak truth and to act accord-
ing to nature, knowingly." — Ahnlich McKirahan (22010, 116). Anders aber die Heraklit-Ausgabe
Kahns (1979, 43; s.u.).

Nach Bolton (1989, 55) ist die Erhaltung von MafS und Proportion bei Heraklit "the way the natu-
ral world proceeds"; deshalb entspreche es der von den Menschen geforderten MafSigung (sdphrosyné),
"to act in accord with nature, giving heed to it". -- Bolton scheint hier wieder einen absoluten Ge-
brauch von physis zu unterstellen und den logos der physis unterzuordnen.

28 Demgemafs {ibersetzt und erlautert Holscher (1991, 78 £.): "Recht zu denken ist die grofite Tugend,
und Weisheit ist: des Wahre (griech.: das Unverdeckte) zu sagen und zu tun, indem wir auf die Natur,

166



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

gen die Echtheit des Fragments.?® Gladigow (1965, 113) hat tiberdies vorgeschlagen, sophié

vor das Komma zu ziehen. Dem entspricht meine obige Ubersetzung.?

Die auffordernde Wendung kata physin epaiontas ("auf die physis achtend") steht in einer Rei-

he mit:

o tou logou akousantes (Frg. 50: "auf den logos horend"),?!

o hepesthai toi xyndi (Frg. 2: "dem Gemeinsamen folgen"),

o ischyrizesthai t0i xynoi panton (Frg. 114: "sich starken mit dem, was allem gemeinsam ist"—
namlich dem "géttlichen Gesetz", theios nomos, als das Heraklit den logos hier beschreibt).

Es ist daher nochmals die Frage nach dem Zusamenhang zwischen physis und logos zu stel-

len. Wiederum scheint sich die obige Antwort zu bestatigen: Wie in Frg. 123 mochte ich den

unbestimmten Gebrauch von physis in Frg. 112 durch kata tén (sc. hekastou) physin interpretie-

ren. Heraklit fordert demnach, man solle die Dinge "nach ihrer jeweiligen physis wahrneh-

men und verstehen";?? und das konne man nur, wenn man den logos versteht, nach dem die

Dinge zustandekommen und durch den ihre Eigenschaften bestimmt sind.

4.12.4. Heraklit im Derveni Papyros

Das Heraklit-Zitat in dem 1962 entdeckten Derveni Papyros verbindet die bisherigen Frag-

mente 3 und 94.2% Die Editionsgeschichte ist ein wenig vertrackt. Altere Vorverdffentlichun-

kata physin, hinhoren" — d.h. "auf das gesetzliche Wesen der Welt. ... Richtig Denken und rechtes
Handeln ... griindet in einem Hinho6ren und Verstehen."

Erwagenswert ist auch die Version Grahams (2010, 171; dort #123):"Sound thinking is the greatest
virtue and wisdom: to speak the truth and to act on the basis of an understanding of the nature of
things." Wie bei Reinhardt ist hier kata physin zu epaiontas gezogen; dabei qualifiziert kata physin
epaiontas ("on the basis of an understanding of the nature of things") aber nur das Tun - wie kata phy-
sin bei den in der vorigen Anm. zitierten Autoren des Handeln qualifiziert.

29 Vgl. Gladigow 1965, 111n3.

20 Ebenso tibersetzt Kahn (1979, 43): "Thinking well is the greatest excellence and wisdom: to act and
speak what is true, perceiving things according to their nature.”

21 Gladigow (1965, 87) sieht zwischen aAnSéa Aéyewv kat motelv kata pvow énaiovtag (Frg. 112)
und to0 Adyov akovoavtag opoAoyetv (Frg. 50) eine "vollstandige" Entsprechung.

22 Im Hinblick auf Frg. 116 (&Av90dmotloL ol HETEOTL YIVWOKELY EWLTOVG KAl owdQOVELY) ist es
vielleicht erwédgenswert, dafl in Frg. 112 von der je eigenen physis die Rede sein konnte (kata [sc.
£€wLTOD] PVOLV €maiety = yvwokewy Eavtov). So ergdbe sich eine Parallele zum frithen Pindar (Nem.
1.25: téxvar d' étépwv étegar xon d' év evdeiaig 6dois oteiyovta pagvaodat pva und Nem. 7.54 f.:
dva d' ékaotog drxdéQopev Plotav AaxovTeg O LV Td, T d' dAAot). — Zu Pindar s.o0. 2.5.3. (Anm. zu
T c.2 #34).

23 Mit Sider (1997, 140 £.) und Betegh (2004, 326n3) nehme ich an, dafl die Verbindung der Fragmente
3 und 94 im Derveni Papyros aus Heraklit zitiert (und nicht durch Paraphrase hergestellt) ist. — Diese

Frage ist hier nicht vordringlich, da der sachliche Zusammenhang der Fragmente ohnehin unzweifel-
haft ist. Entscheidend ist hingegen das kata physin, das in Frg. 3 eingefiigt werden muf.

167



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

gen sind im Hinblick auf das Heraklit-Zitat — in einer der ersten und am stdrksten bescha-

digten Textspalte — unbrauchbar.?** Die Rekonstruktion des Zitats ist bis heute umstritten.

4.12.4.1. Wenigstens zwei Rekonstruktionen des Zitats miissen beriicksichtigt werden.

T c.4 #56a: Heraklit, Frg. 3+94; Pap. Derveni, col. IV 7-9 (ed. Tsantsanoglou 1997 / Janko
200223%)

NAog éwv]tov kata pvoy avSow[mriov] evEog TTOdOS [EoTL]

tov[c 8pov]g oVk UmeQBAAAwWV: el Y&[o Tt eV]govug é[wutov]

[¢]x[Brjoeta]y, "Egwvie[c] viv é€gverjoova[t, Alkng €mikovoL.

"Die Sonne ist gemaf$ ihrer eigenen Natur einen menschlichen Fufs breit, die Grenzen
nicht {ibertretend; denn tritt sie etwas aus ihrer Breite heraus, werden die Erinyen, die

Helferinnen der Dike, sie aufspiiren.”

Diese Version vor allem deshalb interessant, weil in ihr die bekannte Angabe, die Sonne sei
nach Heraklit

T c.4 #57: Heraklit, DK 22 B 3
€0QOG TODOG AVIQWTINiOL

"einen Fuf3 breit",

ausdriicklich auf "die eigene Natur" der Sonne bezogen wird. Sie ist aber so zweifelhaft wie
das T in éwv]tov, Zeile 7, von dem die Textrekonstruktion in #56a abhidngt.?* Die editio
princeps von Kouremenos et al. (2006) verzichtet auf eine Festlegung und daher auch auf
eine — hier nach papyrologischem Brauch durch die eckige Klammer angezeigte — Ergan-

zung. Insgesamt wird das Heraklit-Zitat von Kouremenos et al. so wiedergegeben:

In diesem Hauptpunkt bestitigt wird meine Interpretation daher auch von Hiilsz Piccone (2012),
der den Zusammenhang der Fragmente eher skeptisch beurteilt.

24 Das gilt bes. fiir den "Raubdruck"”, ZPE 47 (1982) nach S. 300 (dort Frg. A) sowie die Rekonstruktion
des Heraklit-Zitats bei Mansfeld (Vors. I, 1. Aufl. 1983, 266; dort Nr. 79); anders Mansfeld und Prima-
vesi (2011, 272).

25 Tsantsanoglou 1997, 94; Janko 2002, 8 (mit abweichendem papyrologischem Apparat); ebenso Be-
tegh (2004, 10), aber mit Abweichung in Zeile 8, nach &i. Ebenso dann auch die Vorsokratikerausga-
ben von Graham (2010, 162) und von Mansfeld und Primavesi (2011, 272). — Ich zitiere hier nur den
von Tsantsanoglou und Janko iibereinstimmend rekonstruierten Text ohne die voneinander abwei-
chenden papyrologischen Apparate der jeweiligen Herausgeber.

26 Vgl. den Apparat zur Stelle bei Janko (2002, 8) und Kouremenos et al. (2006, 69) sowie die kurze
Bemerkung im Kommentar von Kouremenos et al. (ebd. 156). — Siehe auch die folgende Anmerkung.

168



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.4 #56b: Heraklit, Frg. 3+94; Pap. Derveni, col. IV 7-9 (ed. Tsantsanoglou 2006%37)
fALfog ...].ov kata Pvov avSow[mniov] e0pog modds [¢oTt], >

10 U[éyedo]g oUk VTTEQRAAAWYV elk[dTag oV]poug é[Vgouc]

[€00- el 8¢ puln), "Eowvie[c] viv é€gvprioovo|l, Aikng émikovgot.

Kouremenos et al. (2006, 130) iibers.: "The sun in [i.e., according to: kata (GH)] the nature
of ... is a human foot in width, not exceeding in size the proper limits of its width. Or else

the Erinyes, assistants of Dike, will find it out. [...]".?*

Auch Kouremenos et al. sehen vor kata physin einen (auf -ou endenden) limitierenden Geni-
tiv. Aber von wessen "Natur" die Rede ist, mufl nach ihrer Auffassung (ebd. 156) unent-
schieden bleiben. Tsantanoglou (ebd.) erwagt kad(d)ou oder kyklou, als Bezeichnungen des
Gefafses, in dem sich nach Heraklit das Feuer der Sonne befindet.?* Fiir die Interpretation
bleibt das folgenlos; tatsdchlich unterstellen Kouremenos et al. anschlielend ohne weitere
Diskussion, es sei von der Natur der Sonne die Rede (ebd. 157 ff.). Thnen folgen die Uberset-
zungen von Gemelli Marciano (Vors. I, 313) und McKirahan (22010, 121 und 460).

Ich bin von dieser Festlegung nicht ganz {iberzeugt und halte nur fest: Auch ohne das zwei-
felhafte éwv]tov in #56a ist damit zu rechnen, daf$ der Derveni Papyros Heraklit mit der

Behauptung zitiert, die Sonne sei gemaf ihirer eigenen "Natur" einen menschlichen Fuf3 breit.

4.12.4.2. Die Angabe "einen Fufs breit" wurde seit jeher so verstanden, dafl sie die erschei-
nende Grofse der Sonne beschreibt. Das ist ganz naheliegend: Man lege sich auf den Riicken
und verdecke die Sonne mit dem angehobenen Fuf3.#! Uber die wahre, im Unterschied zur
erscheinenden, Grofie der Sonne besagt das zunéachst nichts. Von daher stellt sich die Frage:

Was hat die "Natur" der Sonne mit ihrer erscheinenden Grofle zu tun?

27 In Kouremenos et al. 2006, 69. Ebenso, aber mit Verzicht auf die Erganzungen nach vmegfaAAwy,
die Vorsokratikerausgabe von Gemelli Marciano (Vors. I, 312, dort #43A) sowie, soweit aus der Ubers.
erschliefsbar, McKirahan (22010, 121 und 460). — Ablehnend Janko (2006): "... the famous fragment of
Heraclitus is presented in a new and unattractive reconstruction".

238 Beachte: der Punkt vor ov ist kein Satzzeichen, er bezeichnet einen unlesbaren Buchstaben. Koure-
menos et al. (2006, 69; ebd. 156) rechnen mit a oder d, evtl. A. — Sehr irrefithrend ist an der entspre-
chenden Stelle bei Gemelli Marciano (Vors. I, 312) das Leerzeichen zwischen diesem Punkt und dem
anschlieffenden ov. Trotz des fehlenden spiritus lenis war ich versucht, wie in Mansfelds alten Vorsok-
ratikern (s.0.) eine Verneinung zu lesen

29 Kouremenos et al. (2006, 156) lassen offen, ob das Zitat hier endet. Der vermutungsweise rekon-
struierbare Teil der néchsten Zeile (ebd. 69) wird in ihrer Ubersetzung so wiedergegeben: "And [they
will punish it?], so that it will not transgress ..." (ebd.). Ich {ibergehe dies. Ob auf Heraklit zuriick-
fithrbar oder nicht, ist diese Fortsetzung fiir die gegenwaértige Fragestellung ohne Belang.

20 Vel. Diogenes Leartios IX 9 f. (DK 22 A 1; KRS # 224).
241 Frankel 1938/55, 271.

169



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Nach Kahn hat Heraklit in Frg. 3 (s.o. #57) "the natural assumption, that the sun is just the
size it appears" ohne eigene Stellungnahme "ausgeschlachtet" — vermutlich um den Kontrast
zwischen Grofie und Funktion zu betonen.222 Kahn rechnet noch damit, daf3 die exakte Gro-
flenangabe — "so breit wie ein menschlicher Fufs" — erst iiber Aristoteles (s.u. 4.12.4.3.) in das
Heraklit-Fragment eingeschleppt wurde;?*® der urspriingliche Wortlaut des Fragments ent-

sprache demnach dem Bericht bei Diogenes Laertios (IX 7), nach Heraklit sei die Sonne

T c.4 #58: Heraklit, DK 22 A 1 (Bd. I 141.12 £.)
... TO0 néyeBog olog daivetal

"so grofs wie sie erscheint".

Beides laft sich nicht halten. Erstens zeigt der Derveni Papyros, dafs Heraklit schon gegen
Ende des 5. Jh. mit der exakten Grofsenangabe zitiert wird.?** Und zweitens pafit die Ver-
wendung des Naturbegriffs in diesem Zitat nicht zu dem kommentarlosen Riickgriff auf
eine "naive" Weltsicht, die Kahn (ebd. 164) unterstellt. Wenn im Zusammenhang mit der
zitierten Groflenangabe iiberhaupt von einer "naiven" Weltsicht die Rede sein kann, dann

wird diese von Heraklit geteilt.

Eben dies unterstellen Kouremenos et al. (2006, 157):> "Since Heraclitus says that the Sun
measures one foot kata physin, he thinks that the Sun is really one foot wide". Heraklits von
Kahn zu Unrecht bestrittene astronomische Naivitét ist nach Kouremenos et al. "typical of

an early philosopher".24

Ich halte das fiir irrig. Heraklit nicht der naive Empirist, als der er von Kouremenos et al.
(ebd.) dargestellt wird. Fiir seinen vermeintlichen Empirismus haben Kouremenos et al. kei-

nen besseren Beleg als die Formulierung, mit der er den Vorzug des Augenscheins vor dem

22 Kahn 1979, 163-5 (zit. ebd. 163 — "ausgeschlachtet": "he is exploiting”, ebd.).
243 Kahn 1979, 320 (= 163n193).

24 Beachte tibrigens auch: Wie #57 auf #58, kann umgekehrt auch #58 mit

so breit wie ein menschlicher Fufs = so grofd wie die Sonne erscheint.
auf #57 zuriickgefiihrt werden. Diogenes Laertios sagt in #58 nicht mehr, als was wir schon aus #57
wissen; zu der Frage, was die "Natur" der Sonne mit ihrer erscheinenden GrofSe zu tun hat, tragt #58
nichts bei.

265 Ahnlich schon Sider 1997, 140: Da8 der textliche Zusammenhang von Frg. 3+94 vermutlich auf
Heraklit zuriickfiihrbar ist, "would seem to entail that the measures or boundaries beyond which the
sun would not pass are physical limits". Was hier — im Sinne Heraklits! — mit "physical limits" gemeint
sein soll, bleibt unerfindlich. Tatsachlich sehe ich nicht, daf8 die perspektivtheoretische Interpretation
von #57, die Sider zuvor skizziert (ebd. 139 f.), durch das Vorkommnis von physis in #56 hinfillig wird
(meine Né&he zu Siders Skizze ist mir erst nachtrédglich aufgefallen).

26 Als ein weiteres Beispiel fiir solche Naivitdt erwahnen Kouremenos et al. (ebd.) die Annahme
Anaximanders, daf die Fixsterne der Erde ndher sind als die Sonne (DK 12 A 11 (5); KRS #125). Was
daran "naiv" sein soll, bleibt unerfindlich.

170



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Horensagen — und somit insbesondere vor dem tradierten, letztlich auf géttlicher Mitteilung

beruhenden Wissen der Dichter — betont:24”

T c.4 #59: Heraklit, DK 22 B 101a (Text nach KRS Nr. 344)
oPpBaApolL [TwV] dTwv AKQLBEoTEQOL HAQTVOEG.

"Augen sind genauere Zeugen als Ohren."

Dieser Vorzug "autoptischen" Wissens ist naheliegend,*® da das Griechische gar nicht zwi-
schen "wissen" und "gesehen haben" (eidenai) unterscheidet.* Vgl. beispielsweise den Mu-

senanruf vor dem Schiffskalog der Ilias

T c.4 #60: Homer, Ilias 2.484-7

"Eomete vOv pot Movoat 'OAvumia dwpat' €xovoar

UUELS Yap Deal éote mAQeoTE Te {0TE e mavta,

THeLS O& kKA€og olov dkovopeV OVDE Tt {dpLeV:

ol Twveg 1)yepdves Aava@v Kal kolpavoL oav:

Schadewaldt iibers.: "Sagt mir nun, Musen! die ihr die olympischen Hauser habt — / Denn
ihr seid Gottinnen und seid zugegen bei allem und wifit alles, / Wir aber horen nur die
Kunde und wissen gar nichts — : / Welches die Fiihrer der Danaer und die Gebieter wa-

ren.

Wird eidenai (Vs. 485: iste, Vs. 486: idmen) hier durch "gesehen haben" (statt "wissen") wie-
dergegeben, ergibt sich folgender Gedankengang:

Die Gotter waren bei allem dabei und haben alles gesehen. Wir Menschen (waren bei gar
nichts dabei und) haben nichts gesehen. Deshalb sind wir Menschen darauf angewiesen,
zu horen, was uns erzahlt wird; bestenfalls konnen wir dabei auf die Auskiinfte der Mu-

sen zuriickgreifen.

Demgegeniiber wird in #59 die Verzichtbarkeit solcher Auskiinfte behauptet. Die Unzuldng-
lichkeit menschlichen Wissens liegt nach Heraklit nicht darin, daff man nicht genug "gese-

hen hat", sondern darin, dal man das Gesehene nicht versteht. Sie wird nicht durch den

27 Das von Kouremenos et al. (ebd.) {iberdies genannte Fragment DK 22 B 55 ist im Hinblick auf die
Arten der Kenntnisnahme. — opsis, akoé, mathésis, d.i. "etwas zu sehen, zu horen, zu lernen" - ganz
indifferent. Beachte vor allem auch Heraklits Unterscheidung zwischen "lernen" und "wissen": Die
Leute "erkennen nicht, wenn sie lernen" (B 17: ... oude mathontes gindskousin); "viel gelernt zu haben,
lehrt nicht, Verstand zu besitzen" (B 40 polymathié noon echein ou didaskei). Die Anspielung des Derveni
Autors auf DK 22 B 55 (col. XX 8: his eidotes tedn eidon é ékousan é emathon — "als ob sie wiifSten, was sie
gesehen, gehort oder gelernt haben") setzt diese Unterscheidung voraus (vgl. Sider 1997, 133; Koure-
menos et al. 2006, 238).

28 Autoptisches Wissen ist das ausgezeichnete Wissen des Augenzeugen ("autoptisch": auf Autopsie,
d.h. direkter Kenntnisnahme beruhend) — dazu Gladigow 1991, 59 f.

29 Dazu Snell 1924, 25 f.

171



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Riickgriff auf gottliches Wissen behoben,?* sondern dadurch, daff man das Gesehene richtig

interpretiert:

T c.4 #61: Heraklit, DK 22 B 107
KaKOL HAQTLOEG AVIQWTIOTY 0PSaApOL Kol T PAQPAQOVS PLXAS EXOVTWV.
"Schlechte Zeugen sind den Menschen Augen und Ohren, wenn sie barbarische [d.h. die

einschlagige Sprache nicht beherrschende, GH] Seelen haben."

Man versteht nicht, was man in einer Sprache gesagt bekommt, die man nicht beherrscht.
Ganz ebenso versteht man nach #61 auch nicht, was man sieht, wenn man nicht die hierfiir
einschldgige Sprache beherrscht. — Welche Sprache? Sie mufs mit dem logos zu tun haben,
"nach dem alles geschieht" (Frg. 1): "Barbarische Seelen" sind bei Heraklit solche, die gegen-
iiber diesem logos verstdndnislos sind (Frg. 1) und sich stattdessen an ihre "Privatweisheit”

halten; vgl. Frg. 2:
T c.4 #62: Heraklit, DK 22 B 2

d10 det Emeodat Tl <€vvawr o Adyov d' €6vtog Euvol Lwovoty ol MoAAoL we Wi
€xovteg poovnoLv.
"Deshalb mufi man dem Gemeinsamen folgen. Obgleich der logos gemeinsam ist, leben

die Vielen so, als hétten sie eine private Einsicht."

Ich lese den Satz iiber die Breite der Sonne als Beispiel fiir eine solche "Privatweisheit" (idia
phronesis).?! Die Sonne mag so breit sein wie ein menschlicher FufS. Aber dann ist sie auch so

breit wie der Baum, hinter dem sie abends verschwindet, und so breit wie der Berg Athos,

neben dem man sie aus groferer Entfernung aufgehen sieht:

20 Das heift nicht, daf die Unterscheidung zwischen géttlichem und menschlichem Wissen bei Her-
aklit hinfallig wiirde. Eher handelt es sich darum, daff Heraklit dem, der auf den logos zu horen (Frg.
50, s.0. #54) und dem Gemeinsamen zu folgen (Frg. 2, s.u. #62) weif3, die Qualitat gottlichen Wissens
bescheinigt (dazu Holscher 1991). Die einschldgigen, mit den Musenanrufen der Dichter verbundenen
Anspriiche erledigen sich mit Heraklits Polemik dann nebenbei (vgl. DK 22 B 56 f. etc. — Nr. 11 ff. in
Mansftelds Vorsokratikern).

»1 In Platons Theaitetos wird die absurde These, Wissen sei dasselbe wie — auf den direkten sinnlichen
Eindruck reduzierte — Wahrnehmung auf Heraklits vermeintliche FlufSlehre zuriickgefiihrt (160DE)
und mit den Anhédngern Heraklits in Verbindung gebracht (179CD — "Anhénger": hetairoi, d8). Festzu-
halten bleibt, dafl Heraklit in #61 f. das strikte Gegenteil dieser These behauptet.

172



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Diese Angaben — so breit wie ein menschlicher Fuf3 / wie ein Baum / wie der Berg Athos —
scheinen einander auszuschliefSen. Sie tun es nicht, wenn man die Regel bedenkt, nach der
die Grofe der die Sonne verdeckenden Gegenstiande mit der Entfernung variiert. Um diese
Regel zu verstehen, braucht man ein bifichen Mathematik (sog. Strahlensatz) — weniger als
Thales von Milet fiir seine Verfahren der Hohen- und Entfernungsbestimmung (KRS Nr. 79
f.). Man braucht dieselbe Denkweise wie Heraklits &ltere Zeitgenossen beim Entwurf von
Monumentalarchitektur und von GrofSplastik nach Proportionstafeln,®? beim Tunnelbau??

usf.

Mit dieser Denkweise, die Heraklit nicht unvertraut sein kann, ergibt sich eine Einbettung
des jeweils Wahrgenommen in ein System von Proportionen, das erst als System die Sache
beschreibt. Wenn in #56a bzw. #56b von einer fiir Groflenangaben relevanten "Natur" die
Rede ist, muf3 diese nicht die "wahre" Grofle der Sonne betreffen: Von dieser spricht Hera-
klit, soweit ich sehe, gar nicht — so wenig wie von ihrer wahren Entfernung, ohne deren
Kenntnis sich iiber ihre wahre GréfSe ohnehin nichts ausmachen 1a3t. Auf die relevante "Na-
tur" zu achten,?* heifst vielmehr: die dem logos geméfien Proportionen zu berticksichtigen,
anhand derer die erscheinende Grofie der Sonne trotz unterschiedlicher Perspektiven in ein-

heitlicher Weise ausmefsbar ist.

4.12.4.3. Eine indirekte Bestédtigung findet diese Interpretation durch Aristoteles, der die An-
gabe der erscheinenden Grofse der Sonne durch "wie ein Fuf3" (podiaios) als Standardbeispiel
dafiir zitiert, daf man etwas anders beurteilt als es erscheint.?® Diese Unterscheidung ent-
spricht derjenigen bei Heraklit, auch wenn Aristoteles diesen nicht ausdriicklich nennt.?
Aber zumindest in #64 vermute ich eine Anspielung auf Heraklits "Privatweisheit” (Frg. 2)
und deren Vergleich mit dem Traum (Frg. 26). — Ich zitiere die einschldgigen Stellen ohne

weiteren Kommentar:

22 Theodoros und Rhoikos von Samos (Erbauer der Tempel von Samos und Ephesos, 1. Hilfte oder
Mitte 6. Jh.); dazu Pollitt 1974, 12 ff.

23 Wasserleitung in Samos (Mitte 6. Jh.). — Ich nenne absichtlich Beispiele aus Heraklits geographi-
scher Umgebung: Milet, Samos, Ephesos

»4 Jch wahle diese offene Formulierung (mit Anspielung auf Frg. 112, s.o. #55) im Hinblick auf die in
4.12.4.1. skizzierten, moglicherweise unentscheidbaren textlichen Fragen.

255 Kahn 1979, 320 (= 163n193).

26 Beachte aber: Das griechische podiaios ("wie ein Fuf3") 1afst eher an die Linge eines Fufies denken.
Aber das ist viel zu viel; schon Heraklits Vergleich der erscheinenden Grofse der Sonne mit der Breite
eines menschlichen Fufles ist recht grofiziigig — wenn man Frankels Erklarung (s.0. Anfang von
4.12.4.2.) bedenkt. Vielleicht ist podiaios eine sprichwortlich gewordene und insofern gar nicht mehr
richtig verstandene Anspielung auf Heraklit.

173



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.4 #63: Aristoteles, De anima 111 3, 428b2-4

daivetal dé ye kol Pevdn), megl OV dua VIOANPY aAndT €xet, olov daivetal pév 6
NALog odiaiog, moteveTaL d' eivat Hellwv TG OIKOLUEVNC

"Es erscheint ja auch falsch, wovon man zugleich eine richtigeAuffassung hat; z.B. er-

scheint die Sonne einen Fuf$ grofl, wahrend man iiberzeugt ist, sie sei groier als die be-
wohnte Welt."

T c.4 #64: Aristoteles, De insomniis 1, 458b26-9

... OTL TO aVTO @ Kal &yENYoEOTES €V Tals VOOOLIG ATIATWHEDR, TODT avTO kal €V TQ
UTtve ToLel TO TAS0G. Kol YLivouot d¢ kal eldooLv Ouws O TALOG TTodLAiog elvat DOKEL.
"... daf8 die Ursache, die, wenn man krank ist, im wachen Zustand fiir Tauschungen ver-
antwortlich ist, identisch ist mit der, die diese Wirkung im Schlaf hervorruft; [sc. denn im

Schlaf] halten auch Gesunde und Kundige die Sonne gleichwohl fiir einen Fufs grof3."”

T c.4 #65: Aristoteles, De insomniis 3, 460b16-20

aitiov d¢ oL CLUPAVELY TADTA TO WT) KATX TNV aDTIV dOVAHLY KQIVELY TO Te KUOLOV
Kal @ o pavraouata yivetat tovTtov d¢ onpetov 0Tt Palvetat pev 6 HALog modiog,
avtipnot ¢ moAAakig €TeQdv TL TEOG TNV Pavtaciav.

"Ursache dafiir, dafy das geschieht, ist, dafs die seelische Entscheidungsinstanz (to kyrion)
nicht mit eben demjenigen Vermdgen (dynamis) urteilt, durch das die Erscheinungen
(phantasmata) entstehen. Ein Zeichen dafiir ist, dafs die Sonne einen Fuf3 grof$ erscheint

(phainetai), oft aber etwas anderes dieser Erscheinung widerspricht."

4.12.4.4. Der zweite Teil des Heraklit-Zitats im Derveni Papyros entspricht dem bisherigen
Fragment 94:

T c.4 #66: Heraklit, DK 22 B 94

‘HAwog yap ovk UmepProetat pétoor et d¢ unj, 'Eowvieg pwv Atkng émikovoot éEevon-
oovoL.

"Die Sonne wird ihre Mafle nicht iiberschreiten, sonst werden sie die Erinyen als Scher-

gen der Dike aufspiiren.”

Die dem logos geméfie Ordnung der Welt besteht nicht von selbst. Sie mufS durch geeignete
Kriéfteverhaltnisse gewdhrleistet sein. Die Ordnung der Welt wird von Heraklit einerseits

auf Strukturprinzipien wie "Regularitat” (logos), "Passung" (harmonia), "Maf3" (metron) etc.

257 Ubersetzung bis "hervorruft" nach Dént (1997), danach GH. Zum zweiten Teil (mit meinen Zusatz
"denn im Schlaf") vgl. bes. die drei letzten Absédtze der Erlauterungen zu b28-9 bei v.d. Eijk (1994, 149).
Dabei ist die Sonnenbreite ist kein so "merkwiirdiges Beispiel fiir die Tauschung im Schlaf", wie v.d.
Eijk (ebd.) einrdumt: Daf3 die Sonne so breit sei wie ein menschlicher Fu8, ist bei Heraklit kein bloler
"Topos der Wahrnehmungslehre" (ebd.), sondern zugleich eine Illustration der Privatweisheit (idia
phronésis, DK 22 B 2), die sich gerade in ihrer Blindheit fiir den logos als das Gemeinsame (xynon, ebd.)
nicht vom Schlaf unterscheidet (vgl. bes. DK 22 B 26).

174



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

zurlickgefiihrt, andererseits aber auch durch die tradierte Rechtsmetapher bezeichnet. Die
letztere erlaubt es, die Gewahrleistung von Ordnung nach dem Schema von Ubertretung
und Ausgleich zu beschreiben: Der Rechtszustand ist nach alter Auffassung nicht durch
allgemeine Rechtstreue, sondern durch die Verlafslichkeit der nachtréglichen Korrektur und
Sanktion von Rechtsbriichen charakterisiert. Als Sanktionsinstanz fungiert meist der starkste
der Gotter, der Wettergott Zeus,® manchmal auch das zur Gottheit, Dike, personizierte
Recht selbst.?

Diese Auffassung von Ordnung wird von Anaximandros (DK 12 B 1) aufgegriffen und von
Heraklit (Frg. 80) ausdriicklich bekréftigt: Da sich das "Recht" (diké) stets nur durch die nach-
traglichen Korrektur und Sanktion von Rechtsbriichen bewéhrt, ist es nach Heraklit dasselbe
wie Streit (eris). Als das Gemeinsame (xynon), sind logos (Frg. 2 etc.) und "gottliches Gesetz"
(theios nomos, Frg. 114) von "Krieg" (polemos) ununterscheidbar; was "gemafs dem logos" ge-

schieht (Frg. 1), geschieht "gemafs Streit und Unausweichlichkeit (chredn)":2°

T c.4 #67: Heraklit, DK 22 B 80 (Text nach KRS Nr. 211)

eldéval d& X1 TOV MOAeHOV €0vTa ELVOV, kal dIkNV €0V, KAl YLVOHEVA TTAVTA KAT
€0V Kol XQeWV.

"Man mufs wissen, daf3 der Krieg gemeinsam ist, und Recht Streit, und dafs alles ge-

schieht gemaf Streit und Unausweichlichkeit.”

Diese "Unausweichlichkeit" wird in #66 durch die Erinyen, als Sanktionsmittel der Dike,
reprasentiert. An anderer Stelle erwahnt Heraklit stattdessen den Blitz, das Sanktionsmittel

des Wettergotts Zeus:

T c.4 #68: Heraklit, DK 22 B 64

T O TAvTa olakiCel kKeQALVOG.

"Der Blitz fithrt des Steuerruder von allem."
Die Rechtsmetapher ist hier durch eine — auch bei Anaximandros (DK 12 A 15), Parmenides
(DK 28 B 12.3) und Diogenes von Apollonia (DK 64 B 5) nachweisbare — Kapitansmetapher

ersetzt.??! Dabei sollte man freilich die in #68 angesprochene Funktion des Rudergéngers von

28 In diesem Sinne schon Homer, II. 16.384-393; dann Hesiod, Erga 213 ff. (bes. 276-285) sowie Vs. 16-
32 in Solons sog. Musenelegie (Frg. 1 D.).

29 Vgl. an der o.a. Stelle bei Hesiod bes. die Verse 219-224; bei Solon Frg. 3.14-16 D. Wenn Solon (Frg.
24.3 D.) an das Urteil der Nachgeborenen appelliert, kann er sogar die Zeit selber auf einen Richter-
stuhl setzen (dhnlich dann Anaximandros, DK 12 B 1).

260 Schon bei Anaximandros entstehen und vergehen die Weltteile "gemafs der Unausweichlichkeit"
(DK B 1: kata to chredn).

261 "Kapitansmetapher": Das griechische Wort kybernad, dessen Vorkommnisse bei den sog. Vorsokra-
tikern ich hier nenne, bezeichnet die Tatigkeit des "Kapiténs" eines Schiffes. Die iiblichen Ubersetzun-

175



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

derjenigen des Kapitdns unterscheiden, dessen Befehle er ausiibt. Wenn der Blitz das Ruder
fiihrt, ist der Wettergott Kapitan. Auf dessen Lenkungsfunktion verweist das textlich unsi-

chere Frg. 41, das ich hier in zwei Versionen anfiihre:

T c.4 #69a: Heraklit, DK 22 B 41
£V 10 00OV, EmiotacOaL yvouny, 0Tén ékuBéQvnoe TAVTa DX TAVTWV.

"Weise ist einzig dies: die Einsicht zu verstehen, die alles durch alles lenkt."

T c.4 #69b: Heraklit, DK 22 B 41 (Text: KRS Nr. 227)
£V 10 00OV, EmioTaoBat vy, 6K KUBEQVATAL TTAVTA X TTAVTWV.

"Weise ist einzig dies: mit Einsicht zu verstehen, wie alles durch alles gelenkt wird."

Die Rede ist jedenfalls von einer durchgingigen Lenkung des Weltganzen, die entweder
durch Einsicht erfolgt (#69a) oder mit Einsicht nachzuvollziehen ist (#69b) und deren Ver-
standnis die von Heraklit beanspruchte und geforderte "Weisheit" — das "einzig Weise (so-
phon)" — ausmachen soll. Diese ist ihrerseits der gottlichen "Weisheit" untergeordnet, deren

Nachvollzug sie bestenfalls ist:

T c.4 #70: Heraklit, DK 22 B 32
€V 10 00POV HoUvov AéyeaBat oUk €0€AeL kal €é0€AeL Znvog dvoua.
"Das Einzige, das wahrhaft weise ist, will nicht und will mit dem Namen des Zeus be-

nannt zu werden."

Der Vorbehalt, mit dem Heraklit hier den tradierten Gotternamen verwendet, muf$ nicht
starker sein als der unvermeidliche Vorbehalt gegen die in #66 ff. zitierten Metaphern: Wo
der Blitz "das Ruder fiihrt", kann der Kapitan "Zeus" heiflen; kommen die Erinyen zum Ein-
satz, sind sie von "Dike" gesandt. Auf die Wahl der Goétternamen kommt es nur soweit an,

wie es der kosmologischen Funktion entspricht, fiir die Heraklit sie braucht.

Bemerkenswert ist, daf§ er sie braucht: Die zur Gewéhrleistung der dem logos gemafsen Ord-
nung bendtigten Kréfteverhaltnisse sind ihrerseits nicht durch den logos gewéhrleistet; sie
werden auf das Wirken einer tibergeordneten Lenkungsinstanz zuriickgefiihrt.?2 — Die "Na-
tur" (physis) ist keine solche Lenkungsinstanz. Das "naturgeméfie” Maf3, das die Sonne nach
Frg. 3+94 (s.0. #56) nicht iiberschreitet, wird durch die Erinyen, nicht die "Natur" garan-

tiert.2® "Natur" (physis) wird bei Heraklit — und ebenso bei den anderen sog. Vorsokrati-

gen haben stattdessen "Steuermann" etc., was irrefiihrenderweise an einen zusatzlichen — und dem
"Steuermann" vorgesetzten — Kapitan denken 1aft.

262 Insofern kann der logos nicht umstandslos mit dem "gottlichen Gesetz" (nomos ... theios)" gleichge-
setzt werden, von dem Heraklit sagt, dafs "soviel Macht hat (kratei) wie es will, und fiir alle(s) gentigt
und sich durchsetzt" (DK 22 B 114): Der logos ist erst dadurch "gottliches Gesetz", dafd er mit gottlicher
"Weisheit" verstanden (B 32, s.o. #69 f.) und mit gottlicher Macht durchgesetzt wird.

263 Im Sinne Whiteheads (AI §7.5, p. 111) ergibt sich somit, daf8 Heraklit keine "immanente", sondern
nur "auferlegte" Gesetzmafligkeit kennt. Insbesondere wird durch den relationalen Charakter der in

176



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

kern?* — nicht als dynamische Konstitution aufgefaf$t. Kréafteverhaltnisse ergeben sich nicht
aus der "Natur"; vielmehr ist die jeweilige "Natur" der Dinge durch das iibergeordnete Kraf-
teverhaltnis bedingt. Als dem logos geméfie Weise des Zustandekommens der Dinge ergibt
sie sich erst durch die Ordnungsleistung, die Heraklits Rechts- und Kapitansmetapher be-
schreibt.

Ich habe mich in der Diskussion von #56b nur mit einem gewissen Vorbehalt der Meinung
anschliefen konnen. dafl kata physin in Frg. 3+94 auch ohne des zweifelhafte das t in
€wv]tov (#56a) auf die eigene "Natur" der Sonne verweist (s.o. 4.12.4.1.). Dieser Vorbehalt ist

durch die obige Diskussion nicht behoben. Festzuhalten bleibt als Ergebnis zweierlei:

Von wessen "Natur" in #56 auch immer die Rede ist, jedenfalls muf sich aus ihr eine Einbet-
tung der erscheinenden Groéfie der Sonne in ein allumfassendes System von Grofsenverhalt-
nissen ergeben (s.0. 4.12.4.2.). Wenn dabei die wahre Grofie der Sonne eine Rolle spielt, dann
nur im Hinblick auf dieses System — und daher nur in Verbindung mit einer wahren Entfer-

nung der Sonne, iiber die man bei Heraklit aber gar nichts erfahrt.

Dieser relationale Charakter der einschldgigen "Natur"?®® macht ihre Unterordnung unter die
Sanktionsgewalt der Erinyen nicht iiberfliissig. Die Annahme liegt nahe, daf§ er durch sie
iiberhaupt erst zustandekommt. Aber auch das wiére irrefithrend, da von einer "Natur", die
dann erst nachtrédglich in den Ordnungszusammenhang der Welt gezwungen werden miifs-
te, bei Heraklit gar keine Rede sein kann. Die jeweilige "Natur" der Dinge ergibt sich aus

diesem Ordnungszusammenhang, sie wird nicht in ihn gezwungen.

#56b genannten "Natur" keine "interne Relation" im Sinne Whiteheads angezeigt, da, wo "alles gemaf3
dem logos geschieht" (#47), zwar "die Charaktere der relevanten Dinge ... das Resultat ihrer wechsel-
seitigen Beziehungen" sind, aber nicht umgekehrt (vgl. AI §7.5, p. 113, Punkt v.).

264 Eine Ausnahme ist Demokrit — aber nur im ethisch-anthropologischen Kontext (s.o. 4.8.1.), was die
obige, die vorsokratischen Kosmologien betreffende Regel bestatigt.

265 Nach Aristoteles fallt "Natur" in die Kategorie der Substanz; die Auszeichnung einer Relation —
oder gar eines umfassenden Systems von Proportionen — als "Natur" kommt nicht in Betracht (s.o.
2.5.9.). Diese Weise der Riickbindung der "Natur" an die Gegenstdnde, deren "Natur" sie ist, tiber-
nimmt Aristoteles aber nicht aus der Tradition. Sie ist geradezu unvereinbar mit der Auffassung von
"Natur" als dynamische Konstitution (s.0. 2.4.1.), die Aristoteles daher nur mit einer hochst artifiziel-
len Unterscheidung zwischen "Natur" (physis) und "Kraft" (dynamis) in seine Explikation des Natur-
begriffs zu integrieren vermag.

177



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

5. Die sog. Vorsokratiker — II. Peri physedés? Buchtitel und Themenbezeich-
nungen der frithen griechischen Philosophie

5.1. Vorbemerkungen
5.1.1. Zwei Fehlanzeigen

Die bisherige Bestandsaufnahme ersetzt keine Interpretation. Sie bereitet sie vor. Anstelle
eines vorlaufigen Resumés beginne ich mit zwei Fehlanzeigen: In den Fragmenten der sog.
Vorsokratiker ist (i) kein absoluter Gebrauch von physis und (ii) keine Auffassung von physis
als dynamische Konstitution nachweisbar. Beides ist vor dem Hintergrund der Rezeptions-

geschichte auffallig.

Zu (i): Die friihe griechische Philosophie wird seit Ende des 5. Jh. mit der Themenbezeich-
nung "tiber Natur" (peri physeds) und somit als "Naturforschung" (peri physeds historia) — oder
mit den von Aristoteles eingefiihrten Ausdriicken: als "Naturerklarung" (physiologia) oder
"Physik" (physiké) — rezipiert (s.u. 5.4.2.). Die Vermutung eines absoluten Gebrauchs von phy-
sis in dieser Themenbezeichnung mag naheliegen. Ich halte sie aber fiir irrig und vermute
vielmehr — vor allem in den é&lteren Verwendungsféllen der Formel "{iber Natur", d.h. vor
und bei Aristoteles — einen bestimmten, in einigen Féllen auch einen unbestimmten Ge-

brauch.

Wird falschlich ein absoluter Gebrauch unterstellt, dann liegt es wiederum nahe, die Formel
"liber Natur" als extensionale Themenbezeichnung mifizuverstehen — als bezeichnete das
Wort "Natur" den Gegenstand der "Physik". Bei bestimmtem Gebrauch von physis wird der
jeweilige Gegenstand hingegen durch einen limitierenden Genitiv angeben; wo dieser fehlt,
ist er sinngemadfs zu erganzen. In der Formel "{iber Natur" kann dies durch Zusitze wie "der
Dinge", "von allem" usw. geschehen. Dabei bezeichnet das Wort "Natur" nicht den Gegen-
stand der "Physik",! sondern ihre charakteristische Fragestellung, entsprechend der in den
Fragmenten der frithen griechischen Philosophie vorherrschenden Auffassung von "Natur"

als Ursprung, Werden, stoffliche Zusammensetzung und genetische Konstitution.?

Vor Ende des 5. Jh. ist die Formel "iiber Natur" nicht nachweisbar (s.u. 5.3.2.). Der Gegen-
stand der frithen griechischen Philosophie wird in den iiberlieferten Fragmenten meist

durch "alles" (panta) angegeben (s.u. 5.5.2.). Im spédten 5. Jh. wird fiir kosmologische Themen

1 Gerade bei den altesten Verwendungsféllen dieser Formel — Philolaos Frg. 6 (s.u. #77), [Hippokra-
tes],V.M. 20,1-3 (s.u. #1) und Epid. 2,6,15 (s.u. #78); Dissoi logoi (=Dialexeis) 8,1 f. (s.u. #84) — liegt das auf
der Hand (s.u. 5.4.2. und 5.4.3.1.).

2 Nach Naddaf (1992; 2005) beschreibt die Formel peri physeds das literarische Projekt der frithen grie-
chischen Philosophie. Naddaf macht aber nicht deutlich, daf§ das — und ebenso seine Rede von einer
"peri physeds Tradition" (1997, passim) — nur im Riickblick zutreffend ist. Der einschldgige Naturbegriff
wird von ihm anhand anderer Kontexte expliziert und in die Interpretation der Vorsokratiker-
Fragmente investiert.

178



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

auch die Formel "tiber die Dinge in der Hohe" (peri ton metedron), oft mit dem Zusatz "und
unter der Erde", verwendet (s.u. 5.5.1.). Die letztere Themenbezeichnung lieferte dann das
Stichwort fiir eine Polemik, deren Nachhall in Platons Apologie festgehalten ist. Die Formel
"tiber Natur" (sc. "der Dinge", "von allem" etc.) hat sich vielleicht erst unter dem Druck die-

ser Polemik als Themenbezeichnung durchgesetzt.?

Zu (ii): Vlastos entwickelt die in Kap. 2 zitierte Definition von physis als dynamische Konsti-
tution aus einem anthropologischen Kontext bei Herodot.* Seine Konstruktion einer Ent-
sprechung bei den zeitgendssischen "Naturerklarern" (physiologoi) ist hier noch nicht zu erér-
tern.> Aber es handelt sich eben um eine Konstruktion; einschlagige Verwendungsfille fin-

den sich nicht.

Seit Mitte des 5. Jh. ist "Natur" (physis) ein Schliisselbegriff fiir das methodologischen Selbst-

verstandnis der fechnai — d.i. der sog. "Kiinste" und qualifizierten Berufe, vor allem der Me-

dizin. Dabei kommt es auch zu Anleihen bei den zeitgendssischen Lehren "liber die Dinge in

der Hohe" oder "tiber Natur". Aber deren Wert gilt als fragwiirdig.” Fiir die Medizin wird er

in einem wissenschaftstheoretischen Traktat ([Hippokrates] V.M.) mit bemerkenswerter

Klarheit bestritten. Ich erwahne hier nur zwei Hauptpunkte dieser Kritik:

e dafs durch die erwdhnten Lehren unnétigerweise theoretische Entitaten (hypotheseis) in
die medizinische Theoriebildung eingeschleppt werden (c. 1 und passim), und

e dafs in der Medizin (iétriké) der genetische Naturbegriff der "Philosophie" (philosophia)
keine Anwendung hat und vielmehr ein dynamischer, die relevanten kausalen Eigen-
schaften des menschlichen Leibes auszeichnender Naturbegriff erforderlich ist (c. 20, s.u.
#1).

3 Nach Laks (2002, 32) sind beide Themenbezeichnungen gleichbedeutend. Das ist wohl insofern rich-
tig, als die Formeln peri physeds und peri ton metedron dieselben Themen angezeigt werden. Die Formu-
lierung bei Laks — "... I'étude des hauteurs, synecdoque de la nature" (ebd.) — legt nahe, dafd iberdies
auch fa metedra und physis dasselbe bedeuten. Der Schlufi von peri physeds = peri ton metedron auf
physis = ta metedra scheitert aber daran, dafy nur peri ton meteéron als extensionale Themenangabe zu
verstehen ist. Zuldssig wire allenfalls ein Schlufi von peri physeds ton hapantdon = peri ton metedron ktl.
auf hapanta = ta metedra ktl. (d.h. "alles" ="die Dinge in der Hohe etc.").

4 Vlastos 1975, 19: "(T)he physis of any given thing is that cluster of stable characteristics by which we
can recognize that thing and can anticipate the limits within which it can act upon other things or can
be acted upon by them" (s.o. 2.4.1.) — mit Bezugnahme auf Herodot 2,45,2 (s.0. T c.2 #28).-

5 Vlastos 1975, 18 ff. (s.u. ###).

6 Vgl. im Corpus Hippocraticum einerseits De carnibus c. 1, andererseits V.M. c. 1; zusammenfassend
Platon Phdr. 269E ff. (s.u. #85).

7 In diesem Sinne z.B. [Hippocrates] Aer. c. 2, wo nicht die Seriositét, sondern die Einschldgigkeit met-
rorologischer und astronomischer Themen fiir die Medizin in Frage steht (s.u. #97).

179



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Der letztere, fiir die Medizin einschldgige Naturbegriff ist nicht der "Philosophie" entlehnt;
zu seiner (nicht erst bei Herodot beginnenden) Vorgeschichte s.u. 2.5.3. ff. An dieser Stelle
muf$ ein Hinweis darauf gentigen, dafs bei einer Rekonstruktion der Begriffsgeschichte von
physis ganz unterschiedliche Kontexte zu berticksichtigen sind. Zwei solche Kontexte sind
philosophia und techné. Nicht weniger wichtig sind Adelsethos und Erziehungstheorie sowie
Ethik und politische Anthropologie. Noch bei Platon variiert der Naturbegriff mit den Kon-
texten, denen er jeweils entlehnt ist.® Erst Aristoteles bemiiht sich um einen einheitlichen

Gebrauch des einschldgigen Vokabulars.

5.1.2. Naturbegriffe der Medizin und der "Philosophie” (V.M. 20)

Vordergriindig wird in dem erwahnten Traktat — der &ltesten (und vor Aristoteles einzigen)
iiberlieferten Erdrterung des Naturbegriffs — nur behauptet, die in der Medizin benétigten
Kenntnisse "tiber Natur" seien nicht der "Philosophie” zu entlehnen, sondern "aus der Medi-
zin" selbst zu gewinnen. Tatsdchlich ist aber von einer Zweideutigkeit der Formel "iiber Na-
tur" und somit des Naturbegriffs die Rede; die jeweiligen Naturbegriffe von "Philosophie”
und "Medizin" werden durch unterschiedliche Fragekataloge charakterisiert. Ich zitiere aus-
fithrlich:

T c.5 #1 [Hippokrates] Uber die alte Medizin (V.M.), c. 20, 1-3 (Text: Jouanna 1990)

(1) ... Aéyovol dé Tveg Kal INTEOL KAt coPplotal ws ovK &l duvaTtov INTEKNV eldévart

60T ) oldev 6 Tl €0TV AVIQWTOS, AAAX TOUTO del KaTApaSelv TOV pEAAOVTA 0QSWS
Qepamevoey tovg avdpwTmove. Tetvel te avtoloww 6 Adyog &¢ pLAlooodinv Kadameo
"EumtedokAéng 1) dAAoL ot megl puoiog yeypddpaoty € doxng 6 ti éotiv AvSowTog Kai
OTIwg €YEVETO TIRWTOV KAl OTIODEV CLUVETIAYT).

"Einige Arzte und Gelehrte behaupten, man konne in der Medizin {iberhaupt nichts wis-

sen, wenn man nicht weifs, was der Mensch ist; vielmehr miisse, wer Kranke richtig be-

handeln will, hiertiber griindliche Kenntnisse erwerben. Auch fiihrt sie dieses Argument
dahin, Philosophie® zu treiben wie Empedokles oder andere, die 'iilber Natur' von Anfang

an geschrieben haben: was der Mensch ist und wie er zuerst entstand und aus welchen

Bestandteilen er gebildet wurde."

(2) "Eyw d¢ t0o0t0 pnev 6o Tivi eigntat ] coplotn 1) iNTe@ 1) Yéyoamtat meol Gpuolog
fooov vouilw T1) INTEwKT) TéXVn mEootkewy 1 T yoads), voullw d¢ megl Gpvolog
yvovatl t oapéc ovdapodev aAdoSev elvar 1) €€ intowkng. Tovto d¢ oidv te

Katapafelv étav adTV TIG TV INTOKNV 009WS oAV TeQAAPT) — HéxoL O¢ TovTou

8 Vgl. Heinemann 2007, bes. p. 78.

9 Nach Jouanna (1990, 207 ad loc.) ist dies der &lteste Beleg des Worts philosophia, und zwar schon ter-
minologisch gebraucht im Sinn von "savoir speculatif”. Freilich sind die Worter philosophed und philo-
sophos alter belegt. Dazu unten 5.2.

180



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

TIOAAOU HOL DOKEL DLV -, Aéyw d¢ TV TV loToElNV, eldéval avIowmnog Tl é0Tt Kol

Ol olag aitiag yivetat kat TdAAx dicoBéws.

"Was von Gelehrten oder Arzten 'iiber Natur' gesagt oder geschrieben wurde, hat aber
meines Erachtens weniger mit Medizin als mit Malerei zu tun;° und meines Erachtens
kann man sich nur aus der Medizin selber 'iiber Natur' GewifSheit verschaffen. Dies aber
kann man griindlich lernen, wenn man die Medizin selber richtig in ihrer Ganzheit er-
fafst, woran mir freilich viel zu fehlen scheint — ich meine diesen Forschungzweig: genau

zu wissen, was der Mensch ist, durch welche Ursachen er entsteht etc.”

(3) 'Emel ToUTO Y€ pOL DOKEL Avarykalov elvat iNTe@ meol Puvolog edévat kal movy

omovdATAL WG eloeTal, eimteQ Tt PéAAEL TV dedVTwV mMou|oewy, 6 TL Té £0TV AVSQWTOC

TROC T €0910UEVA TE Kal Tivoueva kat 6 Tt tog T dAAa érumdevuata kai 6 L ad'

EKAOTOV EKAOTW EvpProetal, Kat pn anA@wg oLtwe "TovnEov 0Tt Powpa TuEOS

TIOVOV YAQ TAQEXEL TQ TTANOWIEVTL aUTOL", AAAX Tiva Te TOVOV kal DX Tl Kol Tiv v
€V T AVIQWTIW EVEOVTWV AVETUTADELOV. [...]

"Denn dies, glaube ich, muf§ der Arzt ‘liber Natur' wissen; und er muf$ sich viel Miihe
geben, es zu wissen, um etwas von dem zustande zu bringen, was seine Pflicht ist: Was

der Mensch ist in Beziehung auf das, was er if$t und trinkt, und tiberhaupt auf seine Le-

bensweise; und was einem wodurch geschieht. Und nicht nur so: 'Kése ist eine schlechte

Speise; denn er bereitet dem, der mit ihm gefiillt ist, Schmerz' — sondern: welchen

Schmerz und warum, und was dasjenige in dem Menschen ist, zu dem er nicht paft. [...]"

"Was der Mensch ist", ist in allen drei Abschnitten seine "Natur".!! Der Fragekatalog in (1)
beschreibt die "Natur" des Menschen als stoffliche Zusammensetzung,'? die Fragekataloge in
(2) und (3) als dynamische Konstitution. Bemerkenswert ist in (1) auch die Vergangenheits-
form: "wie er zuerst entstand und aus welchen Bestandteilen er gebildet wurde". Das ent-
spricht dem Programm einer Darstellung "von Anfang an" (ex archés), das die "Philosophie”

(philosophia) aus der bis zu Hesiod zurtiickverfolgbaren Tradition iibernimmt.’®

"Uber Natur von Anfang an" zu schreiben, gehért nach (1) zur "Philosophie”. Die entspre-
chenden Studien werden im 5. Jh. auch als historia/é ("Forschung") bezeichnet.!* Die Be-

zeichnung der eigenen Fragestellung als historié in (2) spielt hierauf an — als wiirde der Ver-

10 In diesem Sinn: graphiké, vgl. Jouanna 1990, 208 f. mit Verweis auf Empedokles, DK 31 B 23 (Ver-
gleich der Mischung der Elemente mit einer Mischung der Farben in der Malerei).

11 Vgl. zu dieser Redeweise auch meine Erlduterungen zu T c.4 #23 (s.0. 4.5.).
12 Siehe oben, Kap. 4 (dort #6).

13 Vgl. Jouanna 1990, 208; anders Cooper (2002/04, 12n15), ohne Bezug auf die genannte Tradition
auch Schiefsky (2005, 305).

14 Vgl. nach Heraklit, DK 22 B 35 (s.u. #27) bes. Euripides, Frg. 910 N. (s.o. T c.4 #40), dann Platon, Phd.
96a8 (s.u. #82)

181



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

fasser sagen, nicht die in (1) beschriebene, sondern die folgende historié sei fiir die Medizin
relevant. Der in (2) anschlieffende Fragekatalog unterscheidet sich von demjenigen in (1) vor
allem durch die Gegenwartsform: Thema ist nicht der Anfang der Menschheit und die Bil-
dung des Menschen aus den Grundbestandteilen der Welt, sondern Fortpflanzung und Er-
ndhrung. Daf es sich dabei um kausales Wissen handelt, geht aus (3) hervor; die von Vlastos

vorgeschlagene Definition ist hier ganz einschlagig.'s

Wie mit dem Wort historié verfahrt der Verfasser mit der Formel "tiber Natur". In (1) setzt er
voraus, dafS diese Formel als Themenbezeichnung der "Philosophie" eingefiihrt ist. In (2) ist
davon die Rede, daf sich nicht nur "Gelehrte" (sophistai), sondern auch Arzte (iétroi) "tiber
Natur" gedufert haben. Die Bemerkung, dafy das aber "weniger mit Medizin als mit Malerei"
zu tun hat, unterstellt einen gegenteiligen Anspruch. Es ist also damit zu rechnen, daf} die
Themenbezeichnung "{iber Natur" auch in der Medizin verwendet wurde. Was der Verfasser
beanstandet, ist eine unzuldssige Abhdngigkeit von der "Philosophie". Die Themenbezeich-
nung "liber Natur" ist in (2) zundchst ein Anzeichen fiir eine solche Abhangigkeit. Dann aber

wird sie fiir das eigene Programm des Verfassers umfunktioniert.

Ich komme auf V.M. 20 zuriick. Hier ging es zundchst nur darum, zu zeigen, inwiefern nicht
nur die in 5.1.1. erwdahnten Themenbezeichnungen, sondern insbesondere auch die Abgren-
zung der "Philosophie" (philosophia) von den "Kiinsten" und qualifizierten Berufen (technai)

bei der Rekonstruktion der Begriffsgeschichte von physis zu beriicksichtigen sind.

5.2. philosophia

Die Philosophie, sagt man, begann als Naturphilosophie. Erst Sokrates hat demnach ihre
Wende zu den menschlichen Angelegenheiten und zur Ethik vollzogen. Dies ist ein Ge-
meinplatz der Geschichtsschreibung. Und ebenso ist dies immer noch ein Gemeinplatz im
Selbstverstandnis der Philosophie. So kann der Anschein entstehen, als betrdfe das Thema
dieser Studien vor allem die vor-sokratische "Naturphilosophie". Das wére aber ein MifSver-
standnis. Zu seiner Aufklarung ist es zweckmafig, zunéchst den genannten Gemeinplatz bis

zu den Quellen zuriickzuverfolgen.

5.2.1. Philosophische Disziplinen bei Cicero und Diogenes Laertios

Von den drei Disziplinen, der Physik, der Ethik und der Dialektik, in welche die Philosophie
nach hellenistischer Auffassung eingeteilt wird,'¢ geht nach Diogenes Laertios die Physik auf

Thales, die Ethik auf Sokrates und die Dialektik auf Zenon von Elea zurtick:

15 Vlastos 1975, 19 (s.0. 2.4.1 und 5.1.1.); dazu auch v. Staden 1998, 269.

16 Diese Einteilung wird von Sextus Empiricus (Adv. math. 7,16) mit Xenokrates und den Peripateti-
kern sowie den Stoikern in Verbindung gebracht und ist seit Zenon von Kition kanonisch (SVF 1,45;

182



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.5 #2: Diogenes Laertios 1,17 £.

Tov 8¢ PprAooddwv [..] ol pév amo g mepl Ppvow mEayuateiac puowoi [sc.
TEOOTYoReVINTAV]* ol d' &To TN¢ TepL T 19N 0X0ANG NSucol diaAekTucol d& Goot Tept
TV Twv Aoywv teedoeiav katayivoviat (18) Mégn d¢ dprroocodiag toia, Puokdy,
NSOV, DAAEKTUKOV: HLOKOV HEV TO TEQL KOOHOL KAl TWV €V AUTQ" ]SOV d¢ TO TteQL
Blov katl TV mEOG NUAS" DAAEKTIKOV dE TO AUdOTEQWV TOUG AdYovs TRecBeDov. Kal
HéXOL pEV "TAQxeAdov 1O Puokov MV €ldog AmO d¢ LwkQATOLS, WG TEOEioNTAL, TO
N9V ano d¢ Zrvwvog 100 'EAedtov, T0 dlaAekTikdv.

"Unter den Philosophen wurden ... die einen nach ihrer Beschéftigung mit der Natur als
Physiker [bezeichnet], andere nach dem Studium des [sc. richtigen] Verhaltens Ethiker,
Dialektiker schliefslich diejenigen, welche sich mit den Subtilitdten von Aussagen und
Argumenten befassen. (18) Die Philosophie hat drei Teile: einen physikalischen, einen
ethischen und einen dialektischen. Physikalisch ist derjenige iiber die Weltordnung und
was darin ist, ethisch derjenige {iber die Lebensfithrung und unsere Angelegenheiten, di-
alektisch derjenige, der sich um beider Argumente kiimmert. Bis Archelaos wurde [sc.
nur] der physikalische gesehen, seit Sokrates, wie schon gesagt,’” auch der ethische, seit

Zenon dem Eleaten der dialektische."
Zu Thales heifst es wenig spater:

T c.5 #3: Diogenes Laertios 1,24
TIEWTOG O& Kol eQL PUOEWG DLEAEX DM, (G TLVEG.
"Als erster hat er [sc. Thales] auch Erdrterungen iiber Natur angestellt, wie manche sa-

"

gen.

Nach Cicero (Tusc. 5,10) befafite sich die Philosophie vor Sokrates mit "Zahlen und Bewe-
gungen', mit "der Frage, woher alles kime und wohin es unterginge" sowie mit "Grofsen,
Abstianden und Bahnen der Sterne und mit allen Himmelserscheinungen'; Sokrates habe
dann "als erster die Philosophie vom Himmel herunter gerufen, sie in den Stdadten angesie-
delt, sie sogar in die Hauser hineingefiihrt, und sie gezwungen, nach dem Leben, den Sitten

und dem Guten und Schlechten zu forschen" (Ubers. Gigon):

weiteres Material: LS, §26; vgl. auch Cherniss 194##, 430, Anm.). Sie entspricht einer Einteilung der
Ausgangspunkte (protaseis und problémata) des dialektischen Ubungsgesprichs bei Aristoteles (Top.
14, 105b19 ff.) und ist somit auf den Lehrbetrieb der Schule Platons zuriickfiihrbar. Von Aristoteles
selber wird sie ansonsten ignoriert (vgl. seine eigene Systematik der philosophischen Disziplinen in
Met. VI 1), ihr folgt aber (mit abweichender Reihenfolge und Einschub der 'Metaphysik') die von
Andronikos besorgte Redaktion des Corpus Aristotelicum.

17 Riickverweis auf 1.14: Zwkoatng 0 v N1V eloaywywv ("Sokrates, der Begriinder der Ethik").

183



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T ¢.5 #4: Cicero, Tusc. 5.10

ab antiqua philosophia usque ad Socratem ... numeri motusque tractabuntur et unde omnia
orerentur quove reciderunt, studioseque ab iis siderum magnitudines, intervalla, cursus ac-
quirebantur et cuncta caelestia. Socrates autem primus philosophiam devocavit e caelo et in ur-
bibus conlocavit et in domus etiam introducit et coegit de vita et moribus rebusque bonis et malis

quaerere.

Wir haben hier ein Konstrukt aus zwei Elementen: (i) Das eine Element ist "die Philosophie".
Sie erscheint bei Cicero wie ein transportabler Gegenstand — oder metaphorisch wie eine
Person, die ihren Aufenthalt oder ihre Tétigkeit wechselt und dabei dieselbe bleibt. Bei Dio-
genes Laertios ist die Philosopie von vornherein durch die kanonische Trias ihrer Teildiszip-
linen definiert; ihre Geschichte wird als sukzessive Vervollstindigung dargestellt. (ii) Das
andere Element ist "die Natur". Sie ist der Gegenstand oder das Thema, mit dem sich die
Philosophie anfangs ausschliefllich befafst hat. Spater wurde sie durch andere Themen abge-
16st oder erganzt. Beide Elemente werden durch die Tradition auf eine vermeintliche Selbst-
beschreibung zuriickgefiihrt. Ich beginne mit (i) und komme auf (ii) in den folgenden Ab-

schnitten zurtick.

5.2.2. Die vermeintliche Selbstbeschreibung des Pythagoras als philoso-

phos (Herakleides Pontikos bei Cicero und Diogenes Laertios)

Den zitierten Stellen bei Cicero und Diogenes Laertios ist jeweils der Bericht des Platon-
Schiilers Herakleides Pontikos vorangestellt,’® wonach Pythagoras das Wort philosophia auf-

gebracht und sich selbst als philosophos bezeichnet haben soll:"
T c.5 #5: Herakleides Pontikos bei Diogenes Laertios, 1,12
Prooodiav ¢ mewtog wvopaoe ITudaydoag kal éavtov prAdoodov
"Die Philosophie hat als erster Pythagoras so bezeichnet und sich selber einen Philoso-

phen genannt."?

In der Version Ciceros hat Pythagoras bestritten, sich auf eine "Kunst" zu verstehen, und sich

stattdessen als "Philosophen" bezeichnet.

T c.5 #6: Herakleides Pontikos bei Cicero, Tusc. 5,8

artem quidem se scire nullam, sed esse philosophum.

18 Eine dritte Version dieses Berichts ist bei lamblichos, Vita pythagorica c. 58, iiberliefert.

19 Vgl. zum folgenden Burkert 1960 sowie — im Detail abweichend und nicht immer {iberzeugend —
Riedweg 2002, 120 ff. sowie ders. 2004.

20 Ebenso Iamblichos, V.P. 58.

184



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Die von Pythagoras gegebene Erlduterung wird von Cicero so wiedergegeben: Die Men-
schen seien auf der Welt wie die Besucher auf einem panhellenischen Fest (man denke an
die Olympischen Spiele). Bei dem Fest seien die vornehmsten Teilnehmer diejenigen, die
"nicht [als Wettkdmpfer oder Geschéftsleute] nach Beifall oder Gewinn streben, sondern als

Zuschauer kommen, 2! und aufmerksam beobachten, was geschieht und wie."

T c.5 #7a: Herakleides Pontikos bei Cicero, Tusc. 5,9
... qui nec plausum nec lucrum quaererent, sed visendi causa venirent studioseque perspicerent

quid egeretur et quo modo.

Wie die Besucher des Festes "dienen" die meisten Menschen "teils dem Ruhm, teils dem
Geld, und es sind nur wenige, die alles Andere verachten und die Natur der Dinge aufmerk-

sam betrachten. Diese nennten sich Liebhaber der Weisheit, d.h. Philosophen":2

T c.5 #7b: Herakleides Pontikos bei Cicero, Tusc. 5,9
alios gloria servire, alios pecuniae; raros esse quosdam qui ceteris omnibus pro nihili habitis rerum

naturam studiose intuerentur; hos se appellare sapientiae studiosos (id est enim philosophos).

Bei Diogenes Laertios lesen wir, Pythagoras habe den Titel eines "Weisen" (sophos) fiir Gott

reserviert; ein Philosoph sei kein "Weiser", sondern nur ein "Liebhaber der Weisheit":

T c.5 #8: Herakleides Pontikos bei Diogenes Laertios, 1,12

undéva yo etvat codpov [avSowmov] aAA' 1) Sedv. Sattov d¢ ékadelto codla, kal
00O O TaAvTV EMAYYEAAOUEVOG, OG €l av Kat' akeotnTa Yuxns AmnkoPwHEVOG,
dLAdoodog 0¢ 0 codlav AoTtalopevos. ot d& codol kal coPplotal EkaAovvTo® Kal ov
Hovov, &AAX kal ot omtat coprotad,

"Keiner sei weise aufSer Gott. Voreilig sei von Weisheit die Rede, und werde weise ge-
nannt, wer diese als Beruf ausiibt und es darin durch seelische Spitzenleistung zur Per-
fektion gebracht hat.* Philosoph heiffe demgegeniiber der Liebhaber der Weisheit. Die
Weisen wurden auch als Experten (oder Gelehrte: sophistai) bezeichnet; und nicht nur sie,

sondern auch die Dichter als Gelehrte."

21 "Als Zuschauer": Tusc. 5,9: visendi causa. Ebenso bereits Herodot 1,30,1 f.: thedriés heineken (im Kon-
text mit philosophedn; s.u. #23). Vgl. Iamblichos, V.P. 58: theas heneka; Aristoteles, Protr. B 44 (Diiring) =
fr. 58 Rose, p. 69.15: heneka tés theas.

Beachte aber, daf3 die Formulierung aus dem Protreptikos des Aristoteles nur durch Iamblichos
iiberliefert ist und mit der Formulierung des Herakleides Pontikos (oder ihrer Rezeption durch
Tamblichos) kontaminiert sein kann (dazu Burkert 1960, 166-169).

2 Wie "Kunst" fiir techné und "Natur" fiir physis (s.o0. 2.3.1.) ist "Weisheit" fiir sophia (lat. sapientia) eine
blofle Platzhalteriibersetzung, die ich aber mdoglichst vermeide.

2 Dieselbe Auffassung von professioneller "Weisheit" (sophia) bei Aristoteles, E.N. VI 7, 1141a9-12 (s.o.
Tl #11).

185



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

In beiden Versionen ist von einer terminologischen Neuerung die Rede, die Pythagoras ein-
gefiihrt haben soll: Pythagoras hat nach diesem Bericht die traditionelle Selbstbeschreibung
als "Weiser" abgelehnt und sich stattdessen als "Liebhaber der Weisheit" bezeichnet. Der
Kontext bei Diogenes Laertios (1.13) und bei Cicero (Tusc. 5.7) legt es einerseits nahe, dabei

an eine Abgrenzung von den sog. sieben Weisen zu denken.?

Andererseits ist der Begriff der "Weisheit" aber in beiden Berichten durch einen ganz ande-
ren Sprachgebrauch kontaminiert: Wenn Pythagoras bei Cicero die Charakterisierung als
"Weiser" (implizit) ablehnt, dann deshalb, weil er sich auf keine "Kunst" versteht (Tusc. 5.8:
artem se scire nullam); als "Philosoph" ist er kein "Experte" in irgendeinem Metier (gr.: sophos
tina technén).?® Und ebensowenig ist der "Philosoph" bei Diogenes Laertios ein "Gelehrter"
(sophistés), der auf irgendeinem Gebiet eine ausgezeichnete Kompetenz beanspruchen und

als professioneller Lehrer auftreten kénnte.

Es ist nicht nur dieses terminologische Beiwerk, das weniger auf Pythagoras, sondern eher
ins spéte 5. Jh. und auf Platon verweist: Die Abgrenzung des "Philosophen” von einem "Ex-
perten" oder professionellen "Gelehrten" sowie die Berufung auf einen uniiberbriickbaren
Abstand zwischen menschlichem und gottlichem Wissen sind offenbar aus der Selbstdar-
stellung des Sokrates in Platons Apologie iibernommen. Ebenso ist in der Charakterisierung
des "Philosophen" als "Liebhaber" einer "Weisheit", die er selber nicht hat, ein Anklang an
Platons Symposion uniiberhorbar. Burkert (1960) und Brisson (1990) halten den Bericht des
Herakleides Pontikos daher fiir eine Fiktion, die das Philosophieverstdndnis der Alten Aka-
demie autorisiert: Pythagoras wird nachtraglich als Erfinder (protos heuretés) der sokratisch-

platonischen philosophia in Anspruch genommen.

Aber der Bericht des Herakleides Pontikos spielt mit dlterem Material und ist insofern auch
fiir die altere Begriffsgeschichte von philosophia aufschlufireich.?> Dabei ist zwischen einer
eher populdren und einer eher elitiren Auffassung von philosophia zu unterscheiden. Beide

treffen sich in der von Herakleides Pontikos betonten Abgrenzung gegen professionelles

% Die sog. Sieben Weisen werden vor allem als Urheber von Spruchweisheit genannt werden (vgl. DK
10; kommentierte Ausgabe: Althoff und Zeller 2006; zum Verstandnis auch Fréankel, Dichtung 274 ff.
und Rosler 1991). Anzumerken bleibt, dafy diese Spruchweisheit mit der in #8 als "Weisheit" (sophia)
bezeichneten professionellen Kompetenz nicht das Geringste zu tun hat. Pythagoras war zwar auch
als Urheber einer Art von Spruchweisheit (der sog. akousmata: "Horstiicke") hervorgetreten, die aber
vor allem an seine eigene Anhédngerschaft adressiert waren (dazu. Zhmud 1997, 93 ff., bes. 99 £.; Ried-
weg 2002, 89 ff.; McKirahan 22010, 88 ff.). In den Listen der sog. Sieben Weisen kommt Pythagoras
nicht vor.

% Vgl. Riedweg 2004, 157n54.

2 Ein (leider unvollsténdiges) "Inventar" der vorplatonischen Verwendungsfille (mit kurzer Diskus-
sion) gibt Brisson (1990, 55n16).

186



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Wissen (s.0. #6 und #8). Und es werden auch beide von Platon aufgegriffen, wodurch die

ganze Sache etwas uniibersichtlich wird.?

5.2.3. Populidre philosophia

Im vorplatonischen, noch in Platons Frithdialogen anklingenden Sprachgebrauch stehen die
Worter philosophos, philosophed, und philosophia fiir einen "vertrauten" — ich mochte sagen:
"liebhaberischen", oder mit dem italienischen, durchaus nicht abschitzigen Wort: "dilettanti-
schen" — Umgang mit gelehrten Themen.?® "Philosophierer” (philosophountes) sind gebildete
Laien, die sich weder als Experten (sophoi) ausgeben noch gar als professionelle Gelehrte

(sophistai) auftreten wollen.

5.2.3.1. Dieser populdren Auffassung entspricht die Selbstbeschreibung der Athener in der
Grabrede des Perikles bei Thukydides:

T c.5 #9: Thukydides 2,40,1

DA okaAoDpEY Te Yo HeT' eVTeAElRS Kal PLAOTOPOLUEV AveL HaAaking.

"Wir widmen uns dem Schonen (piAokarobuev), ohne unsere Effizienz zu verlieren,
und wir widmen uns gelehrten Gesprachen und Themen (dtrooopovuev), ohne weich-

lich zu werden."?®

Dieselbe Selbstbeschreibung — von gewdohnlichem Volk — setzt Aristophanes mit der Wen-

dung philosophos phrontis voraus.

T c.5 #10: Aristophanes, Eccl. 571:

{Xo.} vOv d1) det oe mukviv Ppoéva kat GpLrdoodov Eyeigety Gpoovtid' érmotapévny /
tatot pAatov dpoveLy.

"Nun muft du festen Sinn und philosophische Uberlegung anstrengen, damit (?) du den

Freundinnen zu helfen weifst."

5.2.3.2. An dieses populédre "Philosophieren” ist auch gedacht, wenn sich Sokrates nach sei-

ner Riickkehr von einem Feldzug danach erkundigt, wie es jetzt mit der philosophia steht —

7 Riedweg (2004, 154n42) und Zhmud (2012, 428 f.) weisen iiberdies darauf hin, daf8 die erlduternde
Bemerkung, nur Gott sei weise (D.L. 1,12; s.0. #8), an den Parallelstellen bei Cicero (Tusc. 5,8 f., s.0. #6
f.) und Sosikrates (= D.L. 8,8) fehlt — iibrigens auch bei Iamblichos (V.P. 58 f.; vgl. Burkert 1960, 162).
Daf3 diese Bemerkung nicht von Herakleides Pontikos stammt (mit ausfiihrlicher Begriindung: Ried-
weg 2004, 156; vgl. ders. 2002, 123 und Zhmud 2012, 429), ist vieleicht nicht zwingend. Aber daf sie
bei Herakleides Pontikos zum "Kern des Ganzen" (Burkert 1960, 162) gehort, 1a3t sich ohne weitere
Belege nicht mehr behaupten.

% Vgl. zum folgenden bes. Burkert 1960, 172 ff.

2 Landmann tbersetzt (etwas wunderlich): "Wir lieben das Schone und bleiben schlicht, wir lieben
den Geist und werden nicht schlaff."

187



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

und zwar besonders bei Jugendlichen, die als Kandidaten fiir seine (Symp. 211b5: die "richti-

ge") Spielart der Pdderastie in Betracht kommen konnten:

T c¢.5 #11: Platon, Charm 153d3:

[...] a0816 ¢y avtovg dvnowtwy ta Tde, mepl PrAocodiag dmws €xoL Ta VOV, meQl Te
Twv Véwv, €l Tvec &v avtolc dwdpégoviec 1 codix 1 kKaAAel 1] apdotégolc
£yyeyovoteg elev.

Schleiermacher iibersetzt: "... fragte ich sie wieder meinerseits, wie es jetzt stiinde mit der
Weisheitsliebe und mit den Jiinglingen, ob welche von ausgezeichnetem Verstande oder

Schonheit oder beidem sich seitdem hervorgetan hatten.”

Wenn Sokrates von einem Zuhorer gedréngt wird, ein Gespréch nicht abzubrechen, kann er

erwidern, ihm habe dessen philosophia schon immer gefallen.

T c.5 #12: Platon, Prot. 335d7:

Kal éyw elmov—n)dn 8¢ avelotkn ws éEwdv—"Q mat Inmovikov, del pév éywyé oov
v drdoocodiav dyapal, ata kal VOV Emave kat GA@, wote PovAoiunyv av
xapiCeoSal ooy, el pov duvata déolo” KTA.

Schleiermacher iibersetzt: "Ich erwiderte, ich war aber schon aufgestanden, um zu gehen:
Immer, Kallias [richtig: Sohn des Hipponikos], habe ich an deiner Liebe zur Wissenschaft
meine Freude gehabt, und so lobe und liebe ich sie auch jetzt. So daf8 ich dir gern will-

fahren wiirde, wenn du etwas Mogliches bétest; ..."

Noch im Phaidon erinnert der Sprecher an die Gewohnheit der Freunde des Sokrates, mit

ihm gemeinsam en philosophia: zu sein.

T c¢.5 #13: Platon, Phd. 59a3:
[...] oVTe a® NdOVT) WG €V PLAocOPLX LWV OVTWV MOTIEQ ELDEUEV

Schleiermacher iibersetzt: "... noch auch waren wir fréhlich wie in unseren philosophi-

schen Beschiftigungen nach gewohnter Weise").

Erst wenn im Fortgang des Dialogs davon die Rede ist, sich "wiirdig", "wahrhaft" und "rich-
tig" mit der philosophia zu befassen,® wird ein anspruchsvollerer Begriff von "Philosophie”

eingefiihrt (dazu unten 5.2.4.2.).

In demselben landldufigen Sinne des Wortes ist es wohl auch zu verstehen, wenn Kallikles
im Gorgias (484CD) sagt, es sei ja ganz nett, sich als Jugendlicher in Maflen der philosophia zu

widmen; nur sei dies nichts fiir erwachsene Manner.

3% Vgl. Platon, Phd. 61C, 63E und 64A (s.u. #20-22).

188



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.5 #14: Platon, Grg. 484c5:

To pév odv aAnSéc oltwg &xel, yvdon 0, av éml tax peillw EA9ng Eéaoac 1dN
dLAocodlav. Prrocodia yYao Tol €oty, @ LwkQates, Xaplev, dv TG avTOD UETQIWS
aymrat év ) NAkiar KTA.

Schleiermacher {iibersetzt: "Dies [d.i. die von Kallikles zuvor entwickelte Theorie einer
nattirlichen Rechts des Starkeren] ist also eigentlich das Wahre, und das wirst du auch
einsehen, wenn du zum Grofieren fortschreitest und von der Philosophie endlich ablaft.
Denn diese, o Sokrates, ist eine ganz artige Sache, wenn jemand sie méafig betreibt in der

Jugend, ..."

In Platons Apologie verwahrt sich Sokrates gegen eine Diffamierung der "Philosophierer”; in

diesem Sinne:3!

T c¢.5 #15: Platon, Apol. 23d4-5:
TA KATA TTAVTOWV TV PLAOCOPOUVTWY TTROXELQX

Schleiermacher iibersetzt: "...was gegen alle Freunde der Wissenschaft bei der Hand ist".

Sokrates verwahrt sich nicht dagegen, als einer von ihnen zu gelten: Er mischt sich unter die
"Philosophierer” und teilt mit Ihnen die Abgrenzung von Experten (sophoi) und professionel-
len Gelehrten (sophistai). Seine Weise des Philosophierens ist freilich einzigartig, da sie sich

auf die Priifung von Wissens- und Exzellenzanspriichen beschrankt:

T .5 #16: Platon, Apol. 28e5:

TOU 0& Y€0U TATTOVTOG ... PLAOCOPODVTA pe detv CNV Kal Eetalovia EUAVTOV Kal ToUg
AAAOULG, KTA.

"Auf Anordnung der Gottes ... habe ich mein Leben philosophierend zu verbringen, d.h.

indem ich mich und die anderen priife ..." ®

Wie nach der populédren Auffassung dient dieses Philosophieren keinem &dufieren Zweck.
Insbesondere dient es nicht dem Erwerb einer sophia, von der Sokrates insistieren wiirde,
daf3 sie "grofser als menschengemaf3" ist:** Die "menschliche sophia”, die er fiir sich selbst be-
ansprucht,® liegt eben in der Einsicht, dafl "das hochste Gut fiir den Menschen" nur im Phi-

losophieren als solchem, d.h. im priifenden Gesprich und in der Selbstpriifung liegt.®

31 Ausfiihrlicher zitiert unten #92.

32 Schleiermacher tibersetzt: "wo aber der Gott mich hinstellte, ... damit ich in Aufsuchung der Weis-
heit mein Leben hinbrachte und in Priifung meiner selbst und anderer, ..."

3 Apol. 20el: meiz0 ... € kat’ anthrépon sophia. — Schleiermacher iibers. ungenau: "... die nicht dem Men-
schen angemessen ist".

3 Apol. 20d8: anthrépiné sophia.:
3 Apol. 38A, mit deutlicher Anspielung auf Apol. 28E und 29C-30A.

189



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

5.2.3.3. "Philosophierer" (philosophountes) sind keine Experten (sophoi) oder professionelle
Gelehrte (sophistai) und wollen das auch nicht werden.* Vielmehr widmen sie sich dem Wis-
sen um seiner selbst willen. Auch ihr Umgang mit Gelehrten dient keinem weiteren Zweck.%
Umgekehrt kann freilich die Tatigkeit von Gelehrten auch auf die Philosophierer abgestellt

sein: Wo von "philosophischen" Diskussionen und Vortragen (philosophoi logoi) die Rede ist,

T c.5 #17: Gorgias, Helena (DK 82B 11), c. 13:
[...] Toltov <0&> PpLroodPwv AdYwV apiAAag, &v aig delkvuTtal Kol YVWHNG TAX0S WS
evpeTAPOAOV TTOLODV TNV THG d0ENG TioTLV.
"... drittens aber die Gefechte philosophischer Reden [Buchheim falschlich: "von Philoso-
phen bestrittene Redegefechte"], in denen sich auch die Behendigkeit zeigt, mit der die
Einsicht [sc. der Redenden] die Zustimmung des Urteils [der Zuhdrenden] wandelbar

macht."

da ist wohl zugleich auch an Philosophierer als Horer gedacht — wie eben auch bei der philo-

sophia des Horers (s.o. #12) an philosophoi logoi gedacht werden kann.?

Philosophierer sind aber keine blofsen Horer. Sie beteiligen sich an einschlagigen Debatten —
wohl in diesem Sinne der Anfang der sog. Dissoi Logoi (d.h. etwa: "Paare gegenldufiger The-

sen und Argumente"):

T .5 #18: Dissoi Logoi (oder Dialexeis, DK 90), c. 1

Awooot Adyot Aéyovtat év tat 'EAAGDL U1t v Grhocodpotviwv megl o ayad® kal te
KOKQ. ...

"Zweierlei Thesen werden von den Philosophierenden in Hellas hinsichtlich des Guten

und des Schlechten vertreten. ..."

Gewif ist hier auch an die gelehrten Wortfiihrer solcher Kontroversen gedacht: Das "Philo-
sophieren" ist eben die Tatigkeit, die beide Gruppen, Gelehrte und interssierte Laien, mitei-

nander verbindet.

% Insofern ist auch der Hippokrates in Platons Protagoras kein Philosophierer: Anders als Sokrates,
dem der gelegentliche Umgang mit dem (ironisch so charakterisierten) "Weisesten unter denen ..., die
jetzt leben" (309CD, zit. d1) geniigt, will er von Protagoras — gegen Honarar — "weise" gemacht werden
(310DE; Ubers. Schleiermacher).

37 "Gelehrte": Der Unterschied zwischen sophos (Subst.) und sophistés ist fliefend. Demgemaf3 schreibe
ich "Gelehrter" nicht nur fiir sophistés, sondern auch fiir sophos (aber "professioneller Gelehrter" nur
fiir sophistés). Wo irgend maglich, vermeide ich hingegen "weise" fiir gr. sophos

3 Laks (2002, 32) weist zu Recht darauf hin, daf8 hierfiir auch begriffliche Untersuchungen und argu-
mentationstechnische Etiiden in Betracht kommen. Aber das heif$t nicht, daf§ diese bereits aus thema-
tischen Griinden - d.h. unabhingig von dem sozialen Kontext ihrer Prasentation — zur philosophia
gerechnet werden. Umgekehrt sehe ich nicht, wieso bei den von Gorgias erwahnten philosophoi logoi
nicht auch an die in [Hippokrates], V.M. 20,1 zur philosophia gerechnete Schriftstellerei "tiber Natur
von Anfang an" (s.o. #1) zu denken sein soll.

190



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Das gilt auch fiir die "Philosophierer" im Gesprach des Prodikos mit Sokrates bei Xenophon
(Mem. 1,6,2: philosophountes): Man weif$ nicht ob "Lehrer" oder "Schiiler" (ebd. 3: didaskaloi
und mathétai) — oder nicht vielmehr beide — gemeint sind. Sokrates spricht nur von seinen
"Freunden" (ebd. 10 und 13 f.: philoi) und steuert als weitere Nuance im Bild der Philoso-

phierer den philosophischen Lesekreis bei:

T c.5 #19: Xenophon, Mem. 1,6,14

Kat Tovg dMoavEoLe TV MAAaL COPWV AvdQwWV, 0D Eketvol kaTtéALrov &v BipAiotg
yodpavteg, aveAlttwv kot oLV 1oig dilolg dLégxopal Kal &v Tt OQWHEV AyaSOvV
ExAeyopeda.

"Auch die Schétze der Experten friitherer Zeit, die diese in den von ihnen geschriebenen
Biichern hinterliefSen, entrolle ich und gehe ich sie gemeinsam mit den Freunden durch;

und wenn wir etwas Gutes sehen, halten wir es fest."

5.2.4. Elitdre philosophia: "Natur" und "Zuschauerschaft" (thedria)

Nach Burkert hat erst Platon den "oberflachlichen philosophia-Begriff" seiner Zeitgenossen
durch einen anspruchsvolleren ersetzt.* Tatsachlich sind alle spateren Auffassungen von
"Philosophie” durch Platons Verabschiedung des populdren "Philosophierens” beeinfluf3t.
Aber es sollte nicht {ibersehen werden, dafs Platon auch hierbei auf éltere Auffassungen zu-

riickgreift.

5.2.4.1. Platons Charakterisierung der philosophia als Begehren oder Streben nach sophia®
trifft auf das in der Apologie beschriebene "Philosophieren” so wenig zu, wie es der popula-
ren Auffassung von philosophia entspricht. Aus der Abgrenzung im Verhéltnis der "Philoso-
phierer" (philosophountes) zu Experten (sophoi) und Gelehrten (sophistai) wird im Symposion
ein Mangel; aus dem — in dem Wort philosophed durch das Prafix philo- angezeigten — ge-

wohnheitsméfligen Umgang wird das Begehren (erds) einer "Weisheit", die man nicht hat.

Anders als die in der Apologie verworfene Ambition auf eine "Weisheit, die grofser als men-
schengemafs ist", wird dieses Begehren durchaus nicht frustriert. Im Symposion kann es sich

im Anblick der Idee des Schonen erfiillen. Was "Philosophen" (philosophoi) — im Unterschied

3 Bei Isokrates, der alle strengen Wissenschaftsanspriiche verwirft, ist "Philosophie” (philosophia) eine
Schulung des praktischen Urteilsvermdgens (doxa), vor allem durch Einiibung in zustimmungs- und
iiberzeugungsfahige Praktiken des Lobens und Preisens (vgl. bes. Antid., c. 270 ff.). Wie in der Schule
Platons, unterscheidet sie sich im Ausbildungsprogramm des Isokrates von der philosophia im popula-
ren Sinne durch die curriculare Unterordnung "gelehrter" Interessen unter ein Ausbildungsziel (vgl.
Resp. 521C ff. bzw. Antid., c. 261 ff.); insofern ist es irrefithrend, bei Isokrates mit Burkert (1960, 175)
denselben "oberflachlichen philosophia-Begriff" zu unterstellen, den Platon in der Kallikles-Rede des
Gorgias (484C, s.o. #14) voraussetzt.

% Vegl. vor allem Lys. 218AB, Symp. 204AB, Resp. 475B und Phrd. 278D.

191



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

zu den Philosophierern (philosophountes) der Apologie — auszeichnet, ist ein ausgezeichneter
Umgang mit "Ideen" oder "Formen". Dieser wird von Platon zundchst als eine "Schau"
(thedria) beschrieben, zu der man auf einem erotischen oder kathartischen Wege gelangt.*! In
der Politein handelt es sich darum, "Rechenschaft" von "Ideen" oder "Formen" zu geben;*
hierzu sind die "Philosophen" durch ihr — auf einschlagigem Fachwissen und einer entspre-
chenden Ausbildung beruhendes — "dialektisches Vermogen" befdahigt.* Als "Dialektik",
wird die "Philosophie” somit zu einer wissenschaftlichen Disziplin. Durch die Charakterisie-
rung der philosophia als Prinzipienforschung bei Aristoteles (im Unterschied zur sophia als
Prinzipienkenntnis — dazu unten ###) wird dieses Programm fortgeschrieben; und ebenso
wird es fortgeschrieben, wenn sich die Philosophie der Neuzeit und der Moderne einen
neuen Zugang zu den Sachproblemen verschafft, die Platon mit der Ideenhypothese und

Aristoteles mit der Annahme eines definierbaren "Wesens" der Dinge zu 16sen versuchten.

5.2.4.2. Eine Abgrenzung vom populdren "Philosophieren” wird auch deutlich, wenn im

Phaidon von denen gesprochen wird, die sich "wiirdig", "wahrhaft" und "richtig" der philoso-

phia widmen:

T c.5 #20: Platon, Phd. 61c6-9

Tt 8¢ 1 0' 66, oU PpAdoodog Evnvoc; — "Eporye dokel, €pn 6 Lippios. — 'EQeAroet
toitvuv kat Evnvog kat mag 6tw aéiwg To0Tov T00 MEAYUATOG UETETTLV.

Schleiermacher tibers.: "Wieso? fragte er [d.i. Sokrates], ist Euenos nicht ein Philosoph? —
Das diinkt mich doch, sprach Simmias. — Nun, so wird er auch [sc. mir in den Tod fol-

gen] wollen, er und jeder, der wiirdig an diesem Geschafte teilnimmt ..."

T c.5 #21: Platon, Phd. 63e10

A&V T OvTL €V drAocodia diateiag tov Biov

Schleiermacher iibers.: "ein Mann, welcher wahrhaft philosophisch sein Leben verbracht"
T c.5 #22: Platon, Phd. 64a5

003w¢ antopevoL prlocodiog

Schleiermacher iibers.: "... die sich auf die rechte Art mit der Philosophie befassen”

Nach Ebert wird das Wort philosophos in #20 als ein anderer Ausdruck fiir "Pythagoreer”

verwendet.* Das ist im Hinblick auf den Kontext — die anschliefende Erwahnung des Phi-

4 Symp. 210E ff. bzw. Phd. 63C ff.

42 Resp. 534B: logon didonai.

# Resp. 511BC und passim: tou dialegesthai dynamis / epistéme / methodos.
44 Ebert 2001; ders. 2004, 112 ff.

192



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

lolaos und iiberhaupt den pythagoreischen Addressatenkreis des Phaidon*> — durchaus nicht
abwegig. Zumindest ist anzunehmen, daf} die Aussage, Euenos sei ein philosophos, der "wriir-
dig an dieser Sache teilnimmt", ihn als Pythagoreer charakterisiert und dafl die Rede von
einer "wiirdigen", "wahrhaften" und "richtigen" Weise, sich der philosophia zu widmen, auf

die Pythagoreer gemiinzt ist.*

Belege fiir eine Verwendung des Wortes philosophos als Bezeichnung der Pythagoreer sieht

Ebert (2001) {iberdies

e in der Bemerkung des Alkidamas, in Theben seien "die fithrenden Personlichkeiten Phi-
losophen geworden",” was sich vermutlich auf den Einflufs der Pythagoreer Philolaos
und Lysis (und insbesondere die Unterweisung des Epameinondas durch Lysis) bezieht,
sowie

e in derAngabe des Suda, Zenon von Elea habe u.a. eine Schrift Gegen die Philosophen (Pros
tous philosophous) verfafst (DK 29 A 2), von der dann anzunehmen ware, dafs sie gegen die
Pythagoreer gerichtet war.

Ich finde Eberts Argumentation — jedenfalls im Hinblick auf das 5. Jh. — nicht iiberzeugend.

Der Zenonsche Buchtitel ist sehr zweifefhaft;* im Phaidon und bei Alkidamas wird allenfalls

der zeitgendssische Sprachgebrauch (friihes 4. Jh.) dokumentiert.* Eberts Interpretation von

#20 mufs deshalb aber nicht hinfillig sein — zumindest in der oben vorgeschlagenen, schwi-

cheren Version: Es ist mit einer Selbstbeschreibung der Pythagoreer als philosophoi und ihrer

4 Der Phaidon ist als Bericht an die Pythagoreer in Phleious abgefafit vgl. Phd. 57AB, dazu Ebert 2004,
97 f. Der unmittelbar nach #20 erwédhnte Philolaos: (Phd. 61DE) war nach Aristoxenos (bei Diogenes
Laertios 8, 46) Lehrer des Echekrates, der im Phaidon als Gespréchspartner des berichtenden Phaidon
fungiert.

4 Ich sollte Eberts Pointe hier nicht verschweigen: dafs Sokrates bereits im Misologie-Exkurs (Phd. 89A
ff.) die Maske des Pythagoreers absetzen darf und in der zweiten Halfte des Phaidon Dialektiker ist
(dazu auch Ebert 1994, ###).

7 Zit. bei Aristoteles, Rhet. II 23, 1398b18: ol mpootatat ptAdéoodot €yevovrto.

4 Vgl. bes. die — von Ebert auch in seinem Kommantar zum Phaidon (2004, 114n33) nicht beriicksich-
tigte — Diskussion bei Caveing (1982, 134 f.). Insbesondere weist Caveing darauf hin, dafl die vier dem
Zenon zugeschriebenen Buchtitel (a) "Eowec, (b) 'E&ENynoic twv EumedokAovg, (c) IToog tolg
drroocddouvg, (d) Peri physeds nicht zu verschiedenen Schriften gehdren miissen, da die Titel (a) und
(c) auf dieselbe, in den iibrigen antiken Zeugnissen beschriebene Abhandlung passen, wéhrend (b)
vermutlich auf einer Verwechslung beruht und (d) ohnehin nur der Einheitstitel ist, unter dem die
Schriften der Vorsokratiker {iberliefert wurden (dazu auch unten, 5.3.1.). Es gibt demnach keinen
Grund, auch nur einen der angegebenen Titel auf Zenon zuriickzufiihren, da sie alle nachtrédglich zur
Bezeichnung oder Beschreibung einer zunéchst titellosen Abhandlung eingefiihrt worden sein kon-
nen. — Vgl. aber auch die abwiagende Diskussion bei Riedweg (2004, 168).

# Das Alkidamas-Fragment bei Aristoteles bleibt verstandlich, wenn man mit Burkert (1960, 170 f.)
einen weiten Gebrauch von philosophoi unterstellt. Daraus, daf es sich bei den sophoi (b10), deren Um-
gang die Fithrungsschicht Thebens pflegt, um Pythagoreer handelt, folgt nicht, daf Alkidamas deren
Anhidnger und Schiiler durch das Wort philosophoi (b18) als Pythagoreer charakterisiert.

193



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Tétigkeit und Lebensweise als philosophia zu rechnen, auf die Sokrates in #20 anspielt und

dann in #21 und #22 zuriickkommt.

Auch die von Herakleides Pontikos beschriebene elitare philosophia (s.o. 5.2.1.) kann somit
bis vor Platon zuriickverfolgt werden. Dabei zwei Motive zu unterscheiden, mit denen die
Erzdhlung des Herakleides Pontikos spielt: Die Selbstbeschreibung als philosophos, die von
ihm direkt auf Pythagoras zuriickgefiihrt wird, sowie die Beschreibung der philosophia als

thebria, d.i. "Zuschauerschaft". Ich beginne mit Letzterem.

5.2.4.3. Auffillig ist vor allem die Zusammenstellung von philosophed und thedria — und zwar
in der Wendung theoriés heineken,*® die genau dasselbe sagt wie (lat.) visendi causa bei Cicero
(s.0. #7a) — in der Charakterisierung Solons bei Herodot (1,29 f.). Solon ist hier einer von vie-
len griechischen "Gelehrten" (sophistai, 1,29,1), die der Konigsresidenz des Kroisos einen Be-

such abstatten:5!

T c¢.5 #23a: Herodot 1, 29, 1

... aTuKVEovTaL &6 Lads akpalovoag mAovTw &AAoL te ol mavteg €k g EAA&dOC
codlotal, ol TOLTOV TOV XQOVOV ETUYXAVOV €0VTEC, WG EKAOTOC AVTWV ATIKVEOLTO,
Kat 1) kat ZoAwv avije ASmvaiog

Nach der Ausdehnung der Herrschaft des Kroisos auf das westliche Kleinasien "kamen
nach Sardes, das auf dem Hohepunkt seines Reichtums stand, aus Griechenland alle an-

deren damaligen Gelehrten, wie sich das jeweils ergab; und eben auch Solon der Athener

"

Solon habe den Athenern auf deren Wunsch Gesetze gegeben, sie fiir zehn Jahre eidlich auf

dieselben verpflichtet und sich dann
T c¢.5 #23b: Herodot 1,29, 1
Kata Sewing meodaoty
"mit der Angabe, er begebe sich auf eine Besichtigungsreise"

eingeschifft; so habe er voreilige Gesetzesanderungen ausschliefSen wollen. — Herodot fahrt

fort:
T c¢.5 #23c: Herodot 1, 30, 1
AtV d1 @V TovTwV kKal g Sewping éxdnunioas 6 ToAwv eivekev &g Atyvmtov

amiketo oo "Apaoty kat d1) kat ég Ladis mapx Kooioov.

% Dies ist ionischer Dialekt; im gewohnteren Attisch hiefSe es thebrias heneka; bei Aristoteles (Protr. B 44
Diiring) und Iamblichos (V.P. 58) dann auch heneka tés theas bzw. theas heneka (s.o. Anm. vor #7).

51 Ein Besuch Solons bei Kroisos ist aus chronologischen Griinden sehr zweifelhaft; zur Chronologie
vgl. Chambers 1990, 161 f., 191 und 201).

194



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"Eben deshalb und um der Besichtigung willen aufler Landes gegangen, kam Solon nach

Agypten zu Amasis und nach Sardes zu Kroisos."

Kroisos habe ihm seine Schitze zeigen lassen und ihn nach deren Besichtigung zum Ge-

sprach empfangen:

T c.5 #23d: Herodot 1, 30, 2

Benoduevov d¢ UV T MAVTIA Kol OKEPAUEVOV, WS OL KATA KAQOV TV, €lpeto O
Kootoog tader »Eetve "Adnvale, maQ' NHéag Y TeQL 0€0 AOYog ATikToL TOAAOG Kkal
cooing [etvekev] TAg onG Kal TAGVNG, WS GLrocodéwv YNV TOAATV Sewing etvekev
EmeANALIAC ... «

Nach dem er [d.i. Solon] alles besichtigt und ganz nach Wunsch angeschaut hatte fragte
ihn Kroisos: 'Fremder aus Athen, zu uns ist viel Kunde gekommen iiber Dich und deine
Weisheit (sophia) und deine Wanderung, dafs du philosophierend (philosophedn) viel Land
um der Besichtigung willen (thedriés heineken) besucht hast. ..." (1,30,2)

Es folgt die Erzdhlung mit der bekannten Pointe, daf§ kein Mensch gliicklich zu preisen ist,
solange er lebt. — Im Hinblick auf das gegenwartige Thema sind zunachst folgende Bemer-

kungen angebracht:

Das Wort thedria, das bei Herodot nur hier vorkommt,? ist mehrdeutig. Es kann eine Reise
aus sakralem Anlaf3 bezeichnen.’® Daran ist bei Herakleides Pontikos (s.o. #7a: visendi causa)
zwar auch gedacht. Aber bei einem panhellenischen Fest wie in Olympia zeichnet gerade
der sakrale Charakter der Reise den Zuschauer aus. Daher bedeutet thedria zugleich auch
"Zuschauerschaft" — und vor allem auf diese Bedeutung kommt es bei Herakleides Pontikos
an. Bei Herodot ist kein sakraler Anlaf§ erkennbar. Soweit das Wort an eine Reise denken

laft, miifite es so etwas wie eine "Besichtigungsreise” sein.>

Solon wird von Herodot in #23a als "Gelehrter" (sophistés) eingefiihrt; dem entspricht in #23d
die Erwdhnung seiner sophia durch Kroisos. Was dabei mit sophia gemeint ist, ergibt sich
nicht direkt aus dem sonstigen Sprachgebrauch Herodots. Sonst heifst sophos bei Herodot

meist "klug", "gerissen" oder "geschickt". Hier ware eher an eine Bedeutung zu denken, die

bei Herodot auch an anderen Stellen anklingt: sophos ist, bei wem es lohnt, um Rat zu fra-

52 Uberdies finde ich bei Herodot vier Vorkommnisse von thedred (1,59,1; 3,31,1; 4,76,2;, 8,26,2), jeweils
in der Bedeutung "als Zuschauer teilnehmen", "besichtigen”, "betrachten".

% So auch in Platons Phaidon (58BC). Dementsprechend ist die bei Herodot (6,87,2) erwahnte thedris
ein fiir eine solche Reise verwendetes und ausgestattetes Schiff.

5t Dementsprechend schlagen LS]J (thedria 111 1) fiir #22b vor: "to see the world" (ebenso die Ubers. von
Feix). Vgl. auch die von LS] (ebd.) erwdhnte Unterscheidung zwischen einer Geschafts- und einer
Besichtigungsreise (??###) bei Isokrates (17,4: ekpempein tina kat’ emporian kai kata thedrian).

195



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

gen,” oder auf wessen Stellungnahme man sich gegebenenfalls berufen sollte. Demgemafs
will sich Kroisos nicht von irgendwem, sondern von Solon als anerkanntem "Weisen" besta-
tigen lassen, dafs er alles richtig gemacht hat und von allen Menschen der gliicklichste
(1,30,2: pantén olbiotatos) ist.

Was in #23d mit "philosophierend" (philosopheén) gemeint ist, bleibt dunkel. Keineswegs
handelt es sich darum, wie bei Platon nach einer "Weisheit" (sophia) zu streben, die man
nicht hat, * oder sich wie Sokrates im Umkreis von "Gelehrten" (sophistai) zu bewegen, ohne
selbst einer zu sein.”” "Philosophierend und zur Besichtigung" (philosophedn ... thebriés heine-
ken) unterwegs zu sein, gehort hier zu derjenigen Téatigkeit oder Lebensweise, welche gerade
der sophia Solons entspricht. Man mufs wohl damit rechnen, daf} die Zusammenstellung von

philosopheén und thedriés heineken schon bei Herodot sprichwortlich ist.>

Vielleicht sind hier zwei Bilder — und zwei diesen Bildern entsprechende Arten der thedria —
vermischt: das Bild des "Weisen" oder "Gelehrten" auf "Besichtigungsreise" (thedria) und das

Bild vom "Philosophieren” als "Zuschauerschaft” (ebenfalls thedria).”

Das erstere Bild ergibt sich ganz zwanglos. In #23b ist bei thebria ist vielleicht auch an eine
Reise aus sakralem Anlafl zu denken. Nach #23c handelt es sich dann ziemlich eindeutig um

eine Besichtigungsreise; dementsprechend werden in #23d die lokalen Sehenswiirdigkeiten

5 Meine eleganteste Formulierung hierfiir ist: "He or she is sophos / sophé whom it is wise to ask for ad-
vice." (Heinemann 2005b, 131)

% Siehe oben 5.2.4.1. Vgl. bes. Platon Symp. 204al-2: "Kein Gott philosophiert (philosophei) oder begehrt
weise zu werden (epithymei sophos genesthai), denn das ist er ja; und auch wenn sonst jemand weise ist,
philosophiert er nicht."

57 Siehe oben 5.2.3.2. — Man konnte daran denken, dafd Solon auf seiner Reise den Umgang mit ande-
ren "Gelehrten" oder "Weisen" sucht. Aber bei Herodot ist nur davon die Rede, daf$ Solon die Herr-
scher von Sardes und Agypten besucht (#23c).

% Ebenso Riedweg (2004, 168): "thedria und philosophia [sind] schon bei Herodot auf engste verkniipft".
Die von Riedweg (ebd.) betonte "Selbstverstandlichkeit, mit der philosopheén bei Herodot bereits im
Sinne der Pythagoras [sc. bei Herakleides Pontikos — GH] zugeschriebenen Haltung des aktiven Be-
mithens um 'Wissen' und eines Nahverhaltnisses zur 'Weisheit' verwendet wird" erstreckt sich m.E.
auch auf diese Verkniipfung.

% Riedweg (2002, 127 und 2004, 166 f.) weist darauf hin, daf$ thedria, im Unterschied zu thea (an den
Parallelstellen bei Aristoteles, Protr. B 44 Diiring, und Iamblichos V.P. 58), zundchst "die Konnotation
der Ortsverdnderung" tragt. Im Hinblick auf Herodot ist das nicht zu bestreiten. Hingegen bleibt
beim Vergleich der "Philosophierenden" mit der theoria bei panhellenischen Spielen die Ortsverdande-
rung im Hintergrund. Entscheiden ist vielmehr die Abgrenzung von den Teilnehmern an den Wett-
kdampfen und den kommerziellen Besuchern des begleitenden Marktes — d.h. von denen, die dem
Ruhm bzw. dem Gelde dienen (s.o. #7). Auch deshalb rechne ich auch damit, daf§ an der von Cicero
mit visendi causa tibersetzten Stelle bei Herakledes Pontikos thedrias heneka und nicht, wie bei
Tamblichos, theas heneka steht.

196



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"besichtigt" (theésamenon, mit uniiberhorbaren Anklang an das verwandte thedria). — Ganz

ahnlich sagt Herodot dann auch von dem Skyten Anacharsis,

T c.5 #24: Herodot 4,76,2
YNV TOAATV Sewenoag kat AmodeEAPEVOS KAT avT)Vv copiny MOAANY, ...

(er habe) " viel Land besichtigt und sich mit seiner vielen Weisheit hervorgetan ...".%0

Dies, so scheint es, ist die thedria, die Herodot kennt. Demgegentiber ist das Bild vom "Philo-

sophieren" als "Zuschauerschaft" vielleicht einem ganz anderen Kontext entlehnt..

5.2.4.4. Ich habe schon auf die Ubereinstimmung Herodots mit Herakleides Pontikos
e #7 (Herakleides Pontikos bei Cicero): philosophus, visendi causa
o #24d (Herodot) philosopheodn, thedriés heineken
hingewiesen. Es ist mit einer gemeinsamen Quelle zu rechnen — d.h. mit einer bereits Mitte
des 5. Jh. verbreiteten Beschreibung des "Philosophierens” als "Zuschauerschaft". Diese Zu-
schauerschaft wird bei Herodot und Herakleides Pontikos unterschiedlich beschrieben: Bei
Herakleides Pontikos sind die "Philosophen” dadurch charakterisiert, daf8 sie "die Natur der
Dinge sorgfaltig betrachten". Bei Herodot wird "viel Land" von dem Weisen "besichtigt" und
von dem Philosophierenden "um der Besichtigung willen besucht":
e #7b (Herakleides Pontikos bei Cicero): rerum naturam studiose intuerentur
o #24/#23d (Herodot): gén pollén thedrésas | gén pollén thedriés heineken epelélythas.
Ein griechisches Aquivalent von rerum natura ("die Natur der Dinge") mag bis auf Hera-
kleides Pontikos zurtickfiithrbar sein, aber wohl nicht bis in die Mitte des 5. Jh. Umgekehrt ist
aber damit zu rechnen, daf vielleicht schon Herakleides Pontikos und jedenfalls Cicero eine
Betrachtung der Himmelsbewegungen — und iiberhaupt dessen, "was in der Hohe ist" (der
metedra) — durch eine Betrachtung der "Natur der Dinge" substituiert.®! Deshalb ist hier auch
die von Aristoteles iiberlieferte Antwort des Anaxagoras auf die Frage, weshalb es lohne,
geboren zu werden, ndmlich: zur Betrachtung des Himmels und der Weltordnung, einschla-
gig:
T .5 #25: Anaxagoras bei Aristoteles, E.E. I 5, 1216a11-14 (DK 59 A 30)
OV Hev ovv "Avalayodoav paoitv amokpivaoSal mEOS TVA ... DEQWTWVTIA TIVOG EVek'
av g €Aotto yevéoSal paAAov 1) pr) yevéoSal "tov” davat "Sewpnoat tov ovgavov

Kat TV meQL TOV OAOV KOTHOV TAEWV".

6 "... hervorgetan": apodexamenos — von apodeiknymi. Bei Ableitung von apodechomai ergabe sich: "... viel
Weisheit empfangen", was nach Asheri et al. (2007, 363 ad loc.) unsinnig ist (anders Riedweg 2004,
167n102). Ich mochte ergéanzen, dafs auch Herodots Solon seine Weisheit zeigt und nicht empfangt.

61 Zu dieser Themenangabe ("was in der Hohe ist") s.u. 5.5.1.

197



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Anaxagoras, sagt man, hat jemandem ... auf dessen Frage, weswegen man es vorziehen
sollte, geboren zu sein statt nicht geboren zu sein, geantwortet: 'um den Himmel zu be-

"

trachten und die Regularitét (taxis) der Weltordnung'.

Eine geringfiigig modifizierte Variante desselben Ausspruchs zitiert ein vermutlich auf Aris-
toteles zuriickfithrbarer Abschnitt des Protreptikos von lamblichos.®? Unmittelbar zuvor be-
richtet Iamblichos, schon Pythagoras habe auf die Frage wozu wir geboren sind, "die Be-
trachtung des Himmels" (to theasasthai ton ouranon) angegeben und sich selbst als "Betrachter
der Natur" (thedros tés physeds) beschrieben.®® Das entspricht dem Bericht des Herakleides
Pontikos bei Cicero (s.o. #7); zusatzlichen Quellenwert — der nicht durch Zeugnisse aus dem

5. Jh. gestiitzt werden miifste — sehe ich nicht.®

Dieselbe Betrachtung wie in dem zitierten Ausspruch des Anaxagoras beschreibt das (in

4.10. ausfiihrlich diskutierte) Euripides-Fragment:

T c.5 #26: Euripides, Frg. 910 N. (=T c.4 #40), Vs. 1-2 und 5-6
a: 0APLog 6oTic g loToplag éoxe HASNoLY.

"Gliicklich, wer in der Forschung (historia) beschlagen ist."
b: aSavatov kaSopwv GLOEWS KOOV AYT)OwWV

"auf der unsterblichen Natur nichtalternde Ordnung blickend".%

Wir erfahren nichts von einer Selbstbeschreibung des Anaxagoras und seiner Anhénger als
"philosophierend" (oder dergl.). Inmerhin haben wir am Anfang des 5. Jh. eine Bemerkung

Heraklits, die den "philosophischen Mann" als fleifsigen "Forscher" (histér) beschreibt:
T c¢.5 #27: Heraklit, DK 22 B 35
XO1 YaQ €0 paAa moAA@V (otogag prrooddous avdpag eivar kad' "HodrAertov.
DK tibers: "(Denn) gar vieler Dinge kundig miissen weisheitsliebende Manner sein."

Das konnte auf die Pythagoreer gemiinzt sein:® Nicht auf Pythagoras selbst, der als "Weiser"

(sophos) galt und sich, entgegen dem Bericht des Herakleides Pontikos (s.o. #5 ff..), wohl auch

62 Aristoteles, Protr. B 19 Diiring (= fr. 22b Schneeweif$). Der Abschnitt bei Iamblichos ist: Protr. p. 34.5
— 61.4 (Pistelli); dt. in Flashar 2006, 55-72. Die zitierte Stelle: ebd. p. 51.11 ff. (§58 bei Flashar).

6 Aristoteles, Protr. B 18 Diiring (= fr. 22a Schneeweifs, §57 bei Flashar). Nach Burkert (1960, 168 f.;
zustimmend Riedweg 2004, 157n55) ist dies eine von Iamblichos eingefiigte Dublette zu dem an-
schlieflend zitierten Ausspruch des Anaxagoras. — Vgl. Zhmud 2012, 56 ###

6 Zhmud (1997, 134) weist aber zu Recht darauf hin, daf§ der zitierte Ausspruch (Ar. Protr. B 18) zu
dem "Bild des Philosophen und Gelehrten" pafit, das die Quellen des 5. und 4. Jh. von Pythagoras
zeichnen; die Verwendung von altem pythagoreischen "Traditionsgut" sei "denkbar". Ahnlich ders.
2012, 429 f., mit den zusétzlichen Bemerkungen, (i) daf8 "the real Pythagoras did not resemble a pure
contemplative observer", (ii) daf3 die entsprechende Darstellung bei Herakleides und Aristoteles
gleichwohl nicht durch deren "attachment to Platonism" zu erklaren sei.

6 Beachte: "die unsterbliche Natur" = was von Natur unsterblich ist (s.0. 4.10.4.).

198



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

so verstand,” sondern auf seine Anhdngerschaft. Deren formlose Organisation als hetairia®
lalt daran denken, dafd philosophos auch der "Anhénger" (hetairoi) und "Freund" (philos) des

"Weisen" sein kann.

Schlieflich haben wir um die Wende zum 5. Jh. in der Abhandlung Uber die alte Medizin die

Rede von der philosophia derer, die wie Empedokles "tiber Natur" geschrieben haben:

T c.5 #1 [Hippokrates] Uber die alte Medizin (V.M.), c. 20, 1-2 (teilw.; s.0. 5.1.2.)

a: ... PpLlooodpinv kadameo 'EumedokAénc 1) Aol ol megl $pvoog yeyoapaowy €&
aQxne

Verf. wendet sich gegen eine "Philosophie wie bei Empedokles oder anderen, die ‘iiber
Natur' von Anfang an geschrieben haben".

b: meol pvol0g eldévat.. . Aéyw d& tavTnV TNV lotoemy, eldévat avSQwTog T £0Tt Kat

Ot olag aitiog yivetat kat TdAAa dicQtBéws.

Verf. versteht unter dem fiir Arzte unverzichtbaren "Wissen iiber Natur" keine Forschungen
"iber Natur von Anfang" an (wie in a), sondern "diesen Forschungzweig (historié): genau zu

wissen, was der Mensch ist, durch welche Ursachen er entsteht etc.”

5.2.4.5. Insgesamt finden wir an den zuletzt diskutierten Textstellen fiinf Stichworter zur
Beschreibung derjenigen Tatigkeit, die nach Herakleides Pontikos den Philosophen charak-
terisiert: philosophia (etc.), thedria (etc.), historia (etc.), kosmos (etc.), physis. An keiner Stelle
treten alle Stichworter auf, und keines an allen Stellen. Die Zusammenstellung in einer Ta-

belle zeigt gleichwohl eine starke Familiendhnlichkeit der Beschreibungsweisen:®

¢ Ich finde es schwierig, zwischen dieser Annahme, durch die #27 in die Nahe der Kritik an der py-
thagoreischen polymathié (DK 22 B 40) geriickt wird, und der Interpretation Burkerts (1960, 171) wo-
nach hier ganz ernsthaft jedem, dem an Weisheit liegt, vielfdltige Forschung abverlangt wird, eine
Entscheidung zu treffen.

¢ Vgl. die Charakterisierung des Pythagoras als sophos bzw. als sophistés bei Ion von Chios (DK 36 B
4), Herodot (4,95,2 = DK 14 A 2) und Empedokles (DK 31 B 129; ohne Namensnennung). Auch die
Bemerkung Heraklits {iber die von Pythagoras fabrizierte "Privatweisheit" (DK 22 B 129: epoiésato he-
autou sophién) 146t sich als Anspielung auf diese Charakterisierung verstehen. Dazu Zhmud 1997, 30-
38. — Die Harmonisierung von sophia und philosophia gelingt bei Riedweg nur dadurch, daff er die
letztere zu einem "Bemiithen um Weisheit" trivialisiert. Eine solche Verwendung von philosophos / phi-
losophed | philosophia ist aber vor Platon gar nicht belegt.

% Vgl. Zhmud 1997, 83 f.
 "Familiendhnlichkeit" in Sinne Wittgensteins, PU §67.

199



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

philosophos thebria historia | kosmos physis
philosophed thebred etc. (Himmel) |etc.
philosophia etc. etc.

#27 (Heraklit ) + - +70 -7 -

#25 (Anaxagoras) - + - + -

#23 (Herodot) + + - - -

#26 (Euripides) - + (kathorad) + + -7

#1 (V.M.) + - + .7 +

#7 (Herakleides P. /|+ + (visendi causa) |- -7 + (natura)

Cicero)

Ich fasse die drei zum ersten Stichwort gehorigen griechischen Vokabeln — neben philosophia
auch philosophos (sc. anér: "philosophischer Mann"), philosophed ("philosophieren”) sowie phi-
losophia — zu einer deutschen zusammen: "Philosophie”. Das Stichwort "Philosophie” be-
zeichnet hier also eine Tétigkeit und Lebensweise, zu der die Betrachtung und Erforschung
vieler Dinge, insbesondere auch der Himmelsbewegungen, gehort. Nach V.M. 20 gehort es
zu ihr tiberdies auch, "iiber Natur von Anfang an" zu schreiben und somit die Ergebnisse
von Betrachtung und Forschung zu kosmologischen Erzdahlungen und Theorien zu verarbei-
ten. Insgesamt ist somit unter dem Stichwort "Philosophie" durchaus von dem die Rede, was

wir auch heute die frithe griechische "Philosophie” nennen.

"Philosophie” ist eine Tatigkeit und Lebensweise, und als solche von anderen Tatigkeiten

und Lebensweisen unterschieden.” Mit ihr kann ein Verzicht auf politische Ambitionen ein-

70 Vgl. auch Heraklit, DK 22 B 129 iiber die (zu bloer Privatweisheit und Vielwisserei fithrende) histo-
rié des Pythagoras.

71 Stattdessen: polla, d.i. "vieles", was an die Themenbezeichnung "{iber alles" denken 1af3t (s.u. 5.5.2.).
72 Nach meiner Interpretation nicht: physis im hier relevanten Sinn (s.o. 4.10.4.).
73 Aber: metedrain c. 1 (s.u. 5.5.1.).

74 Vgl. aber Iamblichos, V.P. 59: der "philosophische" Menschenschlag (ebd. 58) widmet sich der "Be-
trachtung" (thea) "des ganzen Himmels" (fou xympantos ouranou) und der "Regularitat" (taxis) der
Himmelsbewegungen. — Nach Burkert (1960, 163 f.) gehort dies noch zur Wiedergabe des Berichts
von Herakleides Pontikos (wobei freilich "mit kleinen Eingriffen Iamblichs ... zu rechnen" sei, ebd.
163n4); unmittelbar danach folge dann aber die eigene Erlauterung des lamblichos.

75 Dazu neben Burkert 1960 (s.o. 5.2.1.) bes. Hadot 1995/99.

200




G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

hergehen,” muf3 aber nicht.”” Beides ldf3t an einen Personenkreis denken, fiir den solche Am-
bitionen normal sind. Seit der Wende zum 4. Jh. wird die Unterscheidung zwischen philoso-
phia und techné betont.”® Insbesondere dient die "Philosophie” nicht dem Erwerb.” Ein Un-
terschied zwischen philosophia und sophia ergibt sich zunédchst nur daraus, dafd philosophia
eine Lebensweise ist (d.h. ein bios), sophia hingegen eine Hinsicht, in der man sich auszeich-
nen kann, d.h. eine "Tugend" (areté).®® Der Zusammenhang zwischen philosophia und sophia
ist nicht, wie bei Platon, derjenige zwischen Streben und Ziel. Sondern philosophia ist eben
die der sophia gewidmete Lebensweise — und zwar einer bestimmten Art von sophia, die ohne

praktische oder professionelle Bewahrung auskommen kann.®!

Auf eine Abgrenzung von derjenigen sophia, die zum Lehrer und Erzieher, oft auch zum
politischen Berater qualifiziert, kommt es zundchst nicht an. Das &ndert sich erst mit der
Professionalisierung der letzteren: Die Tétigkeit des Lehrers und Erziehers (zumal fiir Fiih-
rungspositionen im Gemeinwesen) wird zu einem qualifizierten Beruf (techné);*> seine Cha-
rakterisierung als "Gelehrter" (sophistés) wird dementsprechend — von Protagoras, wenn die

Darstellung bei Platon glaubwiirdig ist® — zu einer Berufsbezeichnung umfunktioniert.

Die Trennung von Philosophie und Politik als unterschiedliche Lebensweisen ist vorausge-

setzt, wenn Prodikos den Sophisten

76 Vgl. die anekdotische Uberlieferung iiber Heraklit (DK 22 A 1: D.L. 9, 2-3), Empedokles (DK 31 A 1:
DL 8, 63 f.) und Anaxagoras (DK 59 A 1: D.L. 2, 7). Dazu passend Herodot iiber Solon (s.0. #23b in
Verbindung mit philosophedn, #23d); dann auch Euripides, Fr. 910 N., Vs. 3-4 und 8-9, wo politische
Ambitionen sogleich als Ubergriffe dargestellt werden (s.o. T c.4 #40). Auch das bei Herakleides Pon-
tikos betonte Desinteresse an "Beifall" (#7a: lat. plausus) und "Ruhm"” (#7b: lat. gloria) 146t sich vielleicht
auch auf die Politik {ibertragen — vgl. Aristoteles, E.N. I 3, 1095b23 zur "Ehre" (timé) als traditionellem
Ziel des bios politikos.

77 Bekannt ist die politische Rolle der Pythagoreer von den Anfingen (vgl. Riedweg 2002, 29 ff. und
passim) bis ins 4. Jh. (vgl. Huffman 2005 zu Archytas von Tarent; zu den Pythagoreern in Theben s.o.
5.2.4.2.). Parmenides soll "seinen Mitbiirgern Gesetze gegeben haben" (DK 28 A1: D.L. 9, 23).

78 [Hippokrates], V.M. 20, 1 £. (s.o. #1): philosophia vs. iétriké; Herakleides Pontikos bei Cicero (s.o. #6):
ars vs. philosophus (lat.).

7 Thales-Anekdoten: der Philosoph kann aber auch Geschaft ###
8 Dazu Heinemann 2005b.

81 Hierzu gehort auch "jene sophia, die man Naturforschung (peri physeds historia) nennt" (Platon Phd.
96a7-8)

8 In diesem Sinne Platon, Prot. 317c1-2: polla ge eté édé eimi en téi technéi ("ich bin schon viele Jahre in
dem Beruf").

8 Vgl. Platon, Prot. 316C ff., bes. 317b3-6.

201



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T .5 #28: Prodikos bei Platon, Euthydemos 305¢7 (= DK 84 B 6)
peSootax PLAocodov te avOEOS KAl TOALTIKOD

"auf der Grenze zwischen dem philosophischen und dem politischen Mann".

verortet. — Das Wort sophistés fallt an der zitierten Stelle zwar nicht. Die anschliefSfenden Be-
merkungen {iber die vermeintliche sophia des beschriebenen Personenkreises (ebd. ¢7-9 und
d7) lassen aber kaum einen Zweifel daran, daf} die zitierte Formulierung des Prodikos nach
Ansicht des Sprechers (d.i. Sokrates) auf den "Sophisten" gemiinzt ist. Wenn dieser nach
Prodikos ebenso an der philosophia wie an den politika teilhaben soll (ebd. d8), dann bleibt
der Erwerb verschwiegen, dem seine Tatigkeit dient.®* Die Rede ist nicht, wie bei Heraklei-
des Pontikos, von drei Orientierungen (Ruhm, Geld, Zuschauerschaft; s.o. #7), sondern nur
noch von zweien: "les deux grandes orientations de l'activité humaine - l'étude (éminem-
ment représentée par la philosophie) et l'action (éminemment représentée par la poli-
tique)".®> Die Leistung der Sophisten ist nach Prodikos die Uberbrijckung der Kluft, die sich

zwischen beiden Bereichen aufgetan hat.,

Platons Philosophenherrschaft soll die von Prodikos voraussetzte Trennung zumindest inso-
fern autheben, als dasselbe Personal mit beiden befaf8t ist und sich bei beiden Tatigkeiten,
der Politik und der Philosophie, dasselbe Leistungsvermogen (physis) bewahrt.%* Was die
Tétigkeiten verbindet, ist bei Platon der Gang aus der Hohle hinaus und zuriick¥. Die Cha-
rakterisierung der philosophia als thedria bleibt vorausgesetzt;* die Errungenschaften der
thedria werden zwar in der Hohle gebraucht, aber sie miissen von drauflen eingefiihrt wer-

den.

5.3. Peri physeds als Buchtitel
5.3.1. Zitierkonvention und Gattungsbezeichnung

Herakleides Pontikos berichtet (in der Version Ciceros), Philosophen seien nach Pythagoras
eben diejenigen, welche an den Geschiften der Welt unbeteiligt sind und stattdessen "die

Natur der Dinge" (lat. rerum naturam) betrachten (s.o. #7). Dieser Themenangabe entspricht

8 Daher wird auch hier nicht ganz klar, ob vom "philosophischen Mann" (philosophos anér) eher im
populdren oder im elitdren Sinn gesprochen wird. Ich neige zu letzterem, da vom "Sophisten" und
wohl auch vom "Politiker" als Fachleute, die Rede ist.

8 Laks 2002, 32.

8 Platon, Resp. 473CD, dazu Heinemann 2007, 65 f.
8 Vgl. im. Hohlengleichnis der Politeia bes. 519CD
8 Resp. 517d5, vgl. 511c6.

202



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

der notorische Buchtitel Peri physeds ("Uber Natur") — oder: ta Physika ("Physik") —, unter dem

die Schriften der vorsokratischen Philosophen zitiert werden.®

5.3.1.1. Galen bezeugt den Titel Peri physeds fiir alle Schriften der "Alten" und nennt aus-
driicklich Melissos, Parmenides, Empedokles, Alkmaion, Gorgias, Prodikos "und alle ande-

ren .

T ¢.5 #29: Galenos, De elem. sec. Hipp.19.=DK 24 A 2 (Alkmaion)

™ yao twv madawwv anavia Ilegl ¢pvoewg Emryéyoamtal, ta MeAlooov, T
IMaguevidov, ta 'EpmedorkAéovs "AAkuaiowvog te kat F'ogyiov kal ITgodlcov kal tawv
AAAWV ATIAVTWV.

"Die (sc. Schriften) der Alten tragen samtlich den Titel 'Uber Natur': Die (sc. Schriften)
des Melissos, des Parmenides, des Empedokles, des Alkmaion sowie des Gorgias, des

Prodikos und aller anderen."

Bei Stobaios (zu Xenophanes), Sextus (zu Heraklit und Parmenides) und Simplikios (zu
Anaxagoras) sehen wir, daf8 die Angabe des Buchtitels Peri physeds bzw. ta Physika einfach

die tibliche Zitierweise ist.

T ¢.5 #30: Stobaios, Ecl. 110,12 = DK 21 A 36 (Xenophanes)

E. aoxnv v OvIwv TavTwv eivat v Yv. yoadel yap év twt Ilegi pvoewg “éx ...
teAevtal [B 27]

"Nach Xenophanes ist die arché von allem die Erde.” Er schreibt namlich in "Uber Natur'":
[es folgt Frg. 27]"

T c.5 #31: Sextus Empiricus, Adv. math. 7,132 = DK 22 A 16 (Herakleitos)
Evapyxopevog yoouv tawv Ilepl pvoewg [...] pnot ‘Adyov ... émAavSdavovtal [B 1]

"Am Anfang ... von "Uber Natur' schreibt er: [es folgt Frg. 1]"

T c.5 #32: Sextus Empiricus, Adv. math.. 7,111 = DK 28 B 1 Test. (Parmenides)

[...] évapxopevog youv tov Ilepi pvoews yoadel 1OV TodTOV TOUTOV ‘IMMOoL ... AANSTS
"Am Anfang ... von 'Uber Natur' schreibt er so: [es folgt Frg. 1]"

T .5 #33: Simplikios, In Phys. 34,28 = DK 59 B 4 Test. (Anaxagoras)

Aéyel yap pet OAlya e aoxns tov mewrtov Ilegl pvoews "A. oVTws ‘TOVTWV ...
AAANL.

"Er sagt kurz nach dem Anfang von "‘Uber Natur', Buch I: [es folgt Frg. 4]"

8 Demokrit ist ein Sonderfall: Sein umfangreiches Werk erfordert von vornherein eine Vielzahl von
Buchtiteln (vgl. DK 68 A 33). Auffillig ist allerdings, dafs dabei der Titel Peri physeds nur eine unterge-
ordnete Rolle spielt und dafs Demokrit selber die (einem Buchtitel entsprechende) Eingangsformel
"liber alles" (peri ton xympanton, DK 68 B 165, vgl. B 5) verwendet. Dazu unten, 5.5.2.3. (#113 ff.).

% Ich lasse arché hier uniibersetzt. Vgl. aber unten, Kap. ###.

203



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.5 #34: Simplikios, In Phys.. 155,21 = DK 59 B 16 Test. (Anaxagoras)
AéyeLyobv "A. &v Tl MEWTwL Twv PuoIk@V: ‘€K eV ... bdatog’.

"Anaxagoras sagt ... in 'Uber Natur', Buch I: [es folgt Frg. 16]"

5.3.1.2. Die Formel peri physeds fungiert aber nicht nur als Buchtitel, sondern iiberhaupt als

Bezeichnung einer Literaturgattung. Es verwundert daher nicht, dafy die Frage nach einem

Erfinder dieser Literaturgattung gestellt wird; diese Ehre wird Pherekydes, Anaximandros

und — erstaunlicherweise — Alkmaion zugewiesen:

T c.5 #35: Diogenes Laertios 1,116 = DK 7 A 1 (Pherekydes)
TOUTOV ProL OedTOUTIOC TEWTOV TEPL PUOEwWS ki dewv ["EAANOL] yoapat.
"Von ihm [d.i. Pherekydes] sagt Theopomp (FGrH 115 F 71), er habe als erster iiber Na-

tur und die Goétter geschrieben.”

T c.5 #36: Themistios, Or. 36, p. 317 = DK 12 A 7 (Anaximandros)

€Saponoe mowtog v iopev 'EAANvwv Adyov é€eveykelv mepl GpUOEWS OLYYEYQAU-
HéVOV.

"[Anaximander] hat als erster der Griechen, von denen wir wissen, den Mut gehabt, eine

Prosaschrift (logos syngegrammenos) iiber Natur zu verdffentlichen."?

T c.5 #37: Diogenes Laertios 8,83 = DK 24 A 1 (Alkmaion)

"AAkpaiwv Kootwvidtng. kat o0tog TTuSaydpov dujovoe: kat tot TAEIOTA Ye lATOIKX
Aéyel, Opwg d¢ kat pvotoAoyel éviote Aéywv, "dV0 T MOAAG 0Tl TV AvSowmivwy."
dokel d¢ mpwrtog Puokov Adyov ovyyeyoadévay kadd ¢not DPafwoivog Eév
ITorvtodar lotogia.

"Alkmaion von Kroton. Auch er horte bei Pythagoras. Am meisten sagt er zur Medizin,
gelegentlich spricht er aber auch als Naturerkldrer, (z.B.) wenn er sagt: 'Die Mehrzahl
der menschlichen Organe sind paarig.' Er scheint als erster eine physikalische Prosa-
schrift verfafit zu haben, wie Favorin in 'Bunte Geschichte' behauptet. [FHG iii. 581]."2

T c¢.5 #38: Clemens, Strom. 1,78 = DK 24 A 2 (Alkmaion)
"AAkpaiwv yoov ITepi®ov Kootwviatng mewtos ¢puotkov Adyov ovvétalev.
"Alkmaion ... Sohn des Perithos aus Kroton hat als erster eine physikalische Prosaschrift

zusammengestellt."

Als Autoren, die zu dieser Gattung beigetragen haben, werden auch Pythagoras und E-

picharm genannt; nach dem Suda-Lexikon hat Anaximandros peri physeds und Thales (zwar

nicht peri physeds, aber) peri metedron geschrieben.

91 Ubers. Mansfeld & Primavesi (korr.) — dort: "iiber die Natur".

92 Deutscher Favorin-Buchtitel nach DNP (s.v. "Favorinus").

204



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.5 #39: Diogenes Laertios 8,6 = DK 14, 19 (Pythagoras)

véyoantat d¢ 1@ ITuSaydoa ovyyodpuuata tola, [awevtieov, IToArtkdv, Pvokdv:
"Geschrieben wurden von Pythagoras drei Schriftem: zur Erziehung, zur Politik und zur
Physik."

T c.5 #40: Diogenes Laertios 8,78 = DK 23 A 3 (Epicharmos)
00T0G DOUVTHATO KATAAEAOLTIEY €V OIG GUOLOAOYEL, YVWHOAOYEL, laTQoAOYET
"Dieser [d.i. Epicharm] hat Aufzeichnungen hinterlassen mit Naturerkldrungen,

Spruchweisheit und medizinischen Aussagen."

T ¢.5 #41: Suda iiber Anaximandros = DK 12 A 2

"A. &yoaye Ilegl dpvoews, I'c mepiodov kal ITegl twv amAavov kal Tdaigav katl
AAAa TVA.

"Er [d.i. Anaximandros] schrieb "Uber Natur', 'Erdkarte’,®* "Uber die Fixsterne', 'Him-

melskugel' und manches andere."

T c.5 #42: Suda iiber Thales=DK 11 A 2
€yoonpe megl petewowv v émeot, Ilept lonuepiag kat AAAX TTOAAA.
"Er schrieb iiber die Dinge in der Hohe in epischen Versen, iiber die Tag- und Nachtglei-

che und vieles andere."

5.3.2. Strittige Fdlle (Heraklit, Parmenides, Melissos); zweigliedrige Buch-
titel bei Melissos und Gorgias?

Die Zuschreibung dieses Buchtitels bzw. die Einordnung in die entsprechende Literaturgat-

tung ist immer wieder umstritten.

5.3.2.1. So bleibt es bei Heraklit kontrovers, ob seine Schrift iiberhaupt in die Physik gehort —
oder nicht vielmehr in die Politik oder die Ethik. Vgl. die Berichte bei Diogenes Laertios
(sdmtlich DK 22 A 1):

T c.5 #43: Diogenes Laertios 9.5 (iiber Heraklit)

To d¢ dpepopevov avTod PiPAlov éoti pév amo tov ovvéxovtos Iepl dpvoews, diontal
d' elg Telg AdYyoUg, €iC T TOV MEQPL TOV MAVTOG Kotk TTOALTIKOV kot Se0A0yiKov.

"Das von ihm {iberlieferte Buch ist nach dem Gesamtzusammenhang Uber Natur; es
gliedert sich aber in drei Teile: einen iiber das Ganze, einen politischen und einen theolo-

gischen."

9 So Graham 2010, 49. — "Erdkarte": periodos (ebenso bei Aristophanes, Nub. 206, s.u. 5.5.1.5.); Einzel-
heiten zur Erdkarte Anaximanders bei Kahn (1960, 82 ff.)

205



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.5 #44: Diogenes Laertios 9.12 (iiber Heraklit)

émrypadovat ' avt® ol pév Movoag, ot d¢ Ilegl dpvoews, Addotog d¢ (N9, Adesp.
287) axoifes oldxiopa meog otadunv piov, dArot I'vopov' n8wv, tgdnov kéouov
éva twv Svumaviwv.

"Einige geben ihm den Titel Musen, einige Uber Natur, Diodotos hingegen Das exakte
Steuerruder zum Ziel des Lebens, andere Richtmaf§ der Sitten oder Ordnung des Ver-

haltens — eine fiir alles."%

T c.5 #45: Diogenes Laertios 9.15 (iiber Heraklit)

... AL6dotog, 0¢ 0V Pnot megi PUOEwWS eival TO CVYYQAUUA AAAX TeQL MOALTELAG, T OE
Teol PUoEwWs év mapadelypatog eideL keloDat

"... Diodotos, der behauptet, die Schrift handele nicht tiber Natur, sondern iiber die Ver-

fassung und die Ausfithrungen {iber Natur dienten nur als Beispiele."

5.3.2.2. Noch schwieriger ist der Fall bei Parmenides und bei Melissos: Bekanntlich hat Aris-
toteles zu deren These, das Seiende sei Eines und unbewegt, angemerkt, hierdurch wiirden
zwar wichtige philosophische Fragen aufgeworfen;”> aber diese These sei kein Beitrag zur

Physik, da sie deren Prinzipien bestreitet:

T c.5 #46: Aristoteles, Phys. I 2, 184b25 ff.:

TO HEV 0DV el &V Kol AKIVITOV TO OV OKOTIELY 0V TEQL PUOEWS £0TL OKOTELV"

"Die Untersuchung, ob das Seiende Eines und unbewegt ist, ist keine Untersuchung tiber
Natur."

Nach Aristoteles ist es also gar nicht der Fall, daf$ Parmenides und Melissos peri physeds ge-
schrieben haben. — Simplikios, dem dieser Buchtitel fiir beide {iberliefert ist, kommt deshalb
offenbar in Bedrédngnis. Er kann sich die Sache nur so erkldren, daf Parmenides und Melis-
sos zwar in der Hauptsache von dem sprechen, was iiber Natur hinausgeht,” dabei aber
auch physikalische Themen erdrtern und nur deshalb den Buchtitel "Uber Natur" nicht ver-

werfen.

T c.5 #47: Simplikios, In De caelo 556.25 = DK 28 A 14 (Parmenides):

### 1) 01 Ieol pvoewgs Eméyoadov T ovyyodppata kat MéAwooog kai ITagueviong ...
Kat pévtol o mMeEl TV UTEQ GUOLY HOVOV, AAAX Kal TEQL TV GLOKWV &V aUTOlg
TOIG OUYYQAUMHAOL dLeAéyovTto Kal dx tovto owg ov magntovvto Ilegl Ppvoewg

ETILYQADELV.

%4 "Richtmaf3": gnémon.
9% Aristoteles, Phys. 12, 185a20: €xet Yoo drAocodiav 1) oképic.

% Ich vermeide den im Kontext mit dem griechischen Naturbegriff eher irrefithrenden Begriff des
"Ubernatiirlichen" (dazu unten ###).

206



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

#h

Wenig spiter (sowie in seinem Kommentar zur Physik) iiberliefert Simplikios fiir Melissos
den Buchtitel Peri physeds é peri tou ontos ("Uber Natur oder iiber das Seiende") und merkt an,

dies sei so zu verstehen, dafs Melissos die "Natur" mit dem "Seienden" identifiziert.

T c.5 #48: Simplikios, In De caelo 557,10 = DK 30 A 4 (Melissos):

katl et ITegl pvoews 1 mepl ToL Ovtog éméypape M., dnAov 6tL v Pvow évoplev
etvat to ov.

"Und wenn Melissos "Uber Natur oder iiber das Seiende' als Titel verwendet, ist klar,

dafs er die Natur fiir dasselbe halt wie das Seiende."

T ¢.5 #49: Simplikios, In Phys. 70,16 = DK 30 A 4 (Melissos):
0 M. kat v émrypadrv obtws €moujoato ToL ovyyeappatos Ilegl pvoewg 1) meol
ToU OVTOG.

"Melissos hat seine Schrift so betitelt: 'Uber Natur oder iiber das Seiende'."

Da fiir Melissos keine Verwendungsfille von physis (oder der zugehorigen Wortfamilie) be-
zeugt sind, 146t sich die in #48 zitierte Vermutung kaum verifizieren. Sie ist zumindest inso-
fern befremdlich, als Parmenides, dem Melissos in der Hauptthese folgt, das zum Naturbe-
griff gehorige Vokabular gerade nicht auf das Seiende, sondern vielmehr auf den Bereich der
doxa anwendet (s.0. 4.2.). Wenn Ahnliches auch fiir Melissos gilt, dann ist das "oder" in "iiber
Natur oder iiber das Seiende" nicht, wie Simplikios meint, explikativ zu verstehen; es miifite

bei Melissos nur "oder vielmehr" bedeuten.

5.3.2.3. Ein ahnliche Doppeltitel, namlich Peri tou mé ontos é peri physeds ("Uber das Nichtsei-

ende oder Uber Natur") wird scheinbar von Sextus fiir Gorgias bezeugt:

T c.5 #50: Sextus Empiricus, Adv. math. 7,65 = DK 82 B 3 (Gorgias):

év yoo tal émryoadouévwt Ilegl Tov un évrog 7 Iegi Ppvoews toia kKot 0 €ERG
kepaAaia kataokevalet, KTA.

Buchheim (1989, 55) iibers.: "Unter den Titel namlich 'Uber das Nichtseiende oder Uber

Natur'”” entwirft er eine Folge von drei Hauptthesen [...]"

Man hat dies als Beleg fiir eine Frithdatierung des Buchtitels Peri physeds interpretiert:
Wenn der zweigliedrige Titel bei Gorgias (a) denjenigen bei Melissos parodiert und (b) auf
Gorgias zuriickfithrbar ist, dann wire auch der zweigliedrige Titel bei Melissos gesichert,

der seinerseits den — demnach um die Mitte des 5. Jh. bereits eingefiihrten — Titel Peri physeds

7 Buchheim: "Uber die Natur" — von mir korrigiert.

9% So Guthrie, HGP 1, 73. Ahnlich KRS (Komm. zu Nr. 96).

207



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

parodiert. Ich halte diese Argumentation nicht fiir iiberzeugend, da die Annahme eines

Doppeltitels bei Melissos und Gorgias durchaus zweifelhaft ist.

In der Wiedergabe der Buchtitel bei DK féllt auf, da8 das zweite Vorkommnis von peri bei
Melissos (#48 £.) klein, bei Gorgias (#50) hingegen grofs geschrieben ist. Fiir Melissos wiirde
demnach ein zweigliedriger Buchtitel angegeben; bei Gorgias hingegen wiirde durch die
Grof3schreibung des zweiten peri angezeigt, daf3 es sich um zwei alternative Buchtitel fiir
dieselbe Schrift handelt. Diese typographische Unterscheidung kann aber nicht auf die anti-
ken Handschriften zuriickgehen. Sie ist eine Zutat der modernen Herausgeber. Ich halte

demgemaf fest:

(i) Fiir beide Autoren, Melissos und Gorgias, war der Einheitstitel Peri physeds ("Uber Natur")

eingefiihrt — s.0. #29 sowie zu Melissos zusétzlich #47, zu Gorgias zusétzlich

T .5 #51: Olympiodor in Plat. Gorg., p. 112 Jahn=DK 82 B 2

apédel katl yoader 6 Topylag Ilepl ¢pvoews oVvyyoaupa ovk Akopdov Tt <md>
OAVUTILADL

"Es steht auch aufer Frage, dafl Gorgias die keineswegs geistlose Schrift 'Uber Natur' in
der 84. Olympiade schrieb [d.i. 444-441 v. Chr.]."

(ii) Bei Gorgias ist zumindest mit der Moglichkeit zu rechnen, daf fiir dieselbe Abhandlung
auch der Titel Peri tou mé ontos ("Uber das Nichtseiende") eingefiihrt war. Bei Sextus (s.o.
#50) wiirden demnach zwei alternative Buchtitel angegeben; der vermeintliche zweigliedrige
Buchtitel Peri tou mé ontos é peri physeds ("Uber das Nichtseiende oder iiber Natur") kime bei

Sextus nicht vor.»

(iii) Bei Melissos unterstellt Simplikios den zweigliedrigen Buchtitel Peri physeds é peri tou
ontos ("Uber Natur oder iiber das Seiende"); dabei versteht er das "oder" explikativ. Aber
m.E. ist wiederum mit der Moglichkeit zu rechnen, daf$ fiir Melissos zundchst neben dem
Einheitstitel Peri physeds ("Uber Natur") auch der Titel Peri tou ontos ("Uber das Seiende")

eingefiihrt war. Der von Simplikios unterstellte zweigliedrige Titel Peri physeds é peri tou on-

% Diels (Anm. zu DK 82 B 4) rechnet mit "einer besonderen physikalischen Jugendschrift" des Gorgi-
as. Newinger (1973, 1, Anm. 3) liest bei Sextus den zweigliedrigen Titel Peri tou mé ontos é peri physeds,
der sich auf dieselbe Schrift wie der Titel Peri physeds bei Olympiodor und Galenos bezieht. Mansfeld
(2005, 342) charakterisiert — leider ohne jede Andeutung einer Begriindung — die Themenangabe bei
Sextus als Ausnahme von der allgemeinen Regel, daf$ ¢ ("oder") zwischen alternativen Buchtiteln
steht. Demgegentiber sieht Buchheim (1989, 182 f.; Anm. zu Frg. 2) bei Sextus zwei Buchtitel fiir die-
selbe Schrift, ndmlich Titel Peri tou mé ontos und Peri physeds; von Sextus wiirde demnach die Identitat
der unter diesen Titeln iiberlieferten Schriften bezeugt (was Buchheim unter Berufung auf Guthrie
und Kerferd fiir glaubwiirdig halt).

208



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

tos konnte demnach auf ein Mifiverstandnis einer alternativen Angabe der beiden Buchtitel

Buchtitel Peri physeds und Peri tou ontos zuriickgefiihrt werden.!%

(iv) Fiir einen RiickschlufS auf die Frithgeschichte des Buchtitels Peri physeds sind zwei An-

nahmen erforderlich. Wenn man erstens unterstellt,

(a) daf3 fiir die Schriften beider Autoren, Melissos und Gorgias, jeweils der zweigliedrige
Buchtitel Titel Peri physeds é peri tou ontos ("Uber Natur oder iiber das Seiende") bzw. Peri
tou mé ontos é peri physeds ("Uber das Nichtseiende oder iiber Natur") eingefiihrt war,

dann ist es geradezu zwingend, daf3 der letztere Titel eine Parodie des ersteren ist. Der dem

Melissos zugeschriebene Buchtitel miifite demnach der é&ltere sein. Und wenn man zweitens

annimmt,

(b) daB der zweigliedrige Buchtitel Peri tou mé ontos é peri physeds ("Uber das Nichtseiende
oder iiber Natur") auf Gorgias zuriickgeht,

dann wird eine Zuriickfithrung des Titels Peri physeds é peri tou ontos ("Uber Natur oder iiber

das Seiende") auf den kaum &lteren Melissos zumindest wahrscheinlich. Melissos konnte

diesen Titel aber nicht gewahlt haben, wire nicht bereits fiir ahnliche Schriften der Titel Peri
physeds ("Uber Natur") {iblich gewesen. Die Geschichte dieses Buchtitels kénnte also bis in
die Mitte des 5. Jh. (und somit indirekt zumindest bis auf Anaxagoras und Empedokles) zu-
riickverfolgt werden. Dies gelingt aber nur unter den obigen Annahmen (a) und (b), die bei-
de fragwiirdig sind, da in beiden Fallen zumindest mit der Moglichkeit alternativer Buchti-
tel zu rechnen ist; s.o. (ii) und (iii). Ohne diese Annahmen ist aus der beschriebenen Entspre-

chung iiber die Frithgeschichte des Buchtitels Peri physeds aber gar nichts zu lernen.

5.4. Peri physeds als Themenbezeichnung

Die in 5.3. zitierten Quellen belegen die Verwendung der Formel peri physeos als Buchtitel in
hellenistischer und spéterer Zeit.!! Fiir sich genommen, erlauben sie aber keinen Riick-
schlufl auf den édlteren Gebrauch dieser Formel. Dieser 14t sich nur aus den zeitgendssi-

schen Quellen rekonstruieren.

Dabei ist jedenfalls zu unterscheiden zwischen einer Verwendung dieser Formel (a) als
Buchtitel, unter dem ein Werk zirkuliert, archiviert und zitiert wird, und (b) als Bezeichnung
eines Themas, evtl. eines etablierten Interessen- und Wissensgebietes oder eines methodolo-
gisch ausgewiesenen Forschungsprogramms sowie der entsprechenden Literaturgattung. Es

fragt sich dann, inwieweit die Formel peri physeds (oder auch Varianten dieser Formel) in der

100 Ebenso rechnet Primavesi (2007, 189) bei Melissos und Gorgias mit "Paralleltiteln".

101 Die einzige &ltere Quelle — Theopomp (4.]h. v. Chr.) bei Diogenes Laertios, s.0. #35 — verwendet die
Formel "{iber Natur" nicht als Buchtitel sondern — wie zuvor die Abhandlung Uber die alte Medizin, s.o.
#1 (1) — als Themenangabe (und insofern als Bezeichnung einer Literaturgattung).

209



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

einen oder der anderen Verwendungsweise bis in die zeitgenossischen Quellen zuriickver-

folgt werden kann.

Was (a) betrifft, kann ich auf die bekannte Monographie von Egidius Schmalzriedt (1970)
verweisen: Es besteht kein Anlafy zu der Annahme, dafs die Schriften der sog. Vorsokratiker
urspriinglich unter dem Titel peri physeds publiziert wurden. Vielmehr geht dieser Buchtitel

vermutlich auf die von Aristoteles eingefiihrte Bibliothekssystematik zurtick.

5.4.1. Peri physeds etc. bei Aristoteles

5.4.1.1. Aristoteles selbst verwendet die Formel peri physeds — oder gleichbedeutend physiké
(sc. epistémé) — meist als blofSle Themenbezeichnung, nicht hingegen zur Bezeichnung der
Schriften anderer Autoren.!®> Nur bei Querverweisen auf die eigenen Schriften wird diese
Formel — oder gleichbedeutend ta physika (sc. biblia, hypomnémata 0.4.) — wie ein Buchtitel
verwendet.!®® Ich beschrdanke mich hier auf wenige Beispiele, vor allem aus dem ersten Buch
der Metaphysik

T c.5 #52a: Aristoteles Met. I 3,983a33; I 4,985a12; 15, 986b30; I 7, 988a22; I 8, 989a24
&V 101G TteQl HLOEWS.

"in den Abhandlungen iiber Natur"

T c¢.5 #52b: Aristoteles Met. 1 10, 993a11
€V 101G PLOIKOIg

"in den naturwissenschaftlichen Abhandlungen"

Die Querverweise beziehen sich nicht nur auf die sog. Physikvorlesung, sondern zumindest
auch auf G.C. und De caelo.’** Die zitierten Formeln sind daher auch hier nicht im strengen
Sinne als Buchtitel zu verstehen. Vielmehr verweisen sie auf die "Physik" als eine wissen-
schaftliche "Disziplin" und den entsprchenden "Lehrgang",'®® dessen Umfang das Eingangs-

kapitel der Meteorologie beschreibt .

Die einleitenden Bemerkungen zum gesamten "Lehrgang" kennzeichnen diese "Disziplin”

als "Naturwissenschaft" (peri physeds epistémé).

102 Dazu auch unten 5.4.1.2.
103 Vgl. Schmalzriedt 1970, 103 und passim.

104 Vgl. Ross 1924, 1, 182 (zu Met. I 8, 989a24), mit weiteren Belege aus spateren Biichern der Metaphy-
sik. Zustimmend Schmalzriedt 1970, 103n36 mit weiteren Literaturangaben.

105 In beiderlei Sinne: methodos, vgl. Phys. 11, 184all; Meteor. 11, 338a25; De inc. animal. 2, 704b13 u.6. —
(dazu auch Heinemann 2000b, Abschnitt C).

210



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.5 #53: Aristoteles, Phys. 11184a10-12, 14-16

"Emtetdn) 10 edévar kat 10 €miotacSal cupPaivel TEQL TACAS TAS HEDODOLS, WV eloLv
agxal i altax 1) OToLXElx, €k TOL TaAdTA YVWEILEW ..., dNAOV Ot kat TG TeQl PUoews
ETUOTAUNG TTELQATEOV DLOQIOATDAL TIQWTOV TA TIEQL TAG QX AG.

"Da sich Wissen und Fachkompetenz in allen Disziplinen (oder "Lehrgéngen": methodos),
zu denen es Prinzipien oder Griinde oder Elemente gibt, aus deren Kenntnis ergeben [...],
so hat man sich offenbar auch in der Naturwissenschaft um eine vorgédngige Bestim-

mung dessen, was die Prinzipien betrifft, zu bemiihen."

Mit dieser Formulierung wird einerseits ein thematischer Anschluff an die seit Ende des 5.
Jh. unter der Formel "{iber Natur" rezipierten Lehren angezeigt. Andererseits gibt Aristoteles
so zu verstehen, daf3 er fiir die Bearbeitung dieses Themenbereichs erstmals den Anspruch
einer strengen, d.h. auf "Prinzipien" (ebd. all und passim: archai) gegriindeten, "Wissen-

schaft", im Gegensatz zu einer blofsen "Erkundung" (Platon Phd. 96a8: historia) erhebt.

5.4.1.2. Als Ausnahme von der obigen Regel konnte eine Stelle in der Meteorologie angefiihrt

werden, an der Aristoteles von den physika des Empedokles spricht:

T c.5 #54: Aristoteles, Meteor. IV 4, 381b31-382al = DK 31 B 34 Test. (Empedokles):

0 Y& VYQOV @ ENE@ altiov tov 0pileoSal Kal EKATEQOV EKATEQW OlOV KOAAQ
Yiyvetal, domep kat 'EumedokAng émomoev év Tois puotkois KTA.

"Das Feuchte ermoglicht dem Trockenen, eine begrenzte Gestalt anzunehnen, und sie
werden einander gewissermafien zum Leim, wie auch Empedokles in seinem physikali-
schen Werk gedichtet hat: [...]"

Schmalzriedt (1970, 104 f.) weist aber zu Recht darauf hin, daf3 Aristoteles ebenso auch von

einer "Kosmopoiie" des Empedokles spricht:%

T c.ﬁ #55‘: Aristoteles, Phys. 11 4, 196a20-23 = DK 31 B 53 Test. (Empedokles):

@omeQ 'EpmedorAng ovk ael tOvV déoa avwtatw anokgiveoSal pnowv, aAA’ dmwe av
Toxn. Aéyel youv €v 11 koopomoua wg "oUtw ovvékvgoe éwv ToTé, TMOAAAKL '
AAAwWC™

"So behauptet Empedokles, dafs die Luft nicht immer ganz oben abgesondert wird, son-
dern wie es sich eben durch Zufall ergibt. Sagt er doch in seiner Weltentstehung: 'Sie [die
Luft] stief§ in ihrem Lauf damals so [sc. mit anderen Elementen] zusammen, oft aber an-

"

ders'.

106 Bei Primavesi (2007), der #54 als Angabe eines Buchtitels versteht (ebd. 186 f.; vgl. 2011, 393), bleibt
diese Stelle unerwéahnt.

211

Kommentar [GH1]: Zekl vielleicht
besser: "Welterschaffung”




G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Der Verweis auf die physika des Empedokles ist also nicht als Angabe eines Buchtitels, son-
dern als inhaltliche Charakterisierung des zitierten Werkes zu verstehen. Dasselbe gilt auch

fiir die (im vorigen Kapitel ausfiihrlich diskutierte) Bemerkung in G.C.:

T ¢.5 #56: Aristoteles, De generatione et corruptione I1 6, 333b16-18 (s.0. T c.4 #19b)

Taov o1 pvoet Ovtwv aitiov 10 o0Twe Exey, Kat 1] EkAoTov GUOLS alTr), TEQL )G OVDEV
Aéyet. OvdeV doa Tepl Ppvoews Aéyel.

"Ursache der Naturdinge ist ihre charakteristische Beschaffenheit; und eben dies ist ihre

jeweilige Natur, iiber die er nichts sagt. Er spricht also gar nicht iiber Natur."

Aristoteles behauptet, da8 Empedokles das Thema "{iber Natur" verfehlt. Hierfiir muf§ er
sich aber auf keinen Buchtitel beziehen;'” es gentigt, dafs Empedokles seit der Wende zum 5.
Jh. unter dieser Themenbezeichung rezipiert worden ist (s.o0. #1). Aristoteles interpretiert
diese Themenbezeichnung im Sinne seiner eigenen Terminologie: Die "Natur" eines Gegen-
standes ist eine effiziente, "zu einem Zweck" (heneka tou) wirkende Ursache, die zur "Sub-
stanz" (ousia) dieses Gegenstandes gehort (s.0. 2.5.9.2.). Eben dadurch, daf8 es durch eine
solche Ursache bedingt ist, unterscheidet sich natiirliches Geschehen von zufdlligem. Da bei
Empedokles diese Unterscheidung unausgefiihrt bleibt, spricht er "nicht iiber Natur" (s.o.
4.3.6.3.).

5.4.1.3. Auch an anderen Stellen (im ersten Buch der Metaphysik) erlaubt die Themenangabe

peri physeds keinen Riickschlufs auf die Formulierung der zitierten Autoren:

T .5 #57: Aristoteles, Met. I 3, 983b27-31, 983b33-984a3

elol O¢ tveg ol kal Tovg mapmaAaiovg kat TOAD TEO TG VOV YeVETEWS Kol TTOWTOVS
QeoAoynoaviag obtws olovtal TeQl g PLoews VTIOAaetv: "Qkeavov te yaQ kal
TnOvv énoinoav g yevéoews matépas, ...

el péEV oLV apxala TIic abTn Kal maAox TeTUXNKEV ovoa TteplL TG puoews 1) dola, oy
av adnAov ein, OaAng pévtot Aéyeton o0tws aroPpr)vaodat et TS mEWTNG altiog
"Manche unterstellen auch den ganz Alten, die weit vor der heutigen Generation und als
erste Gottererklarungen gaben,'®® eine solche Annahme iiber die Natur (ndmlich: das
Wasser sei Urstoff (vgl. 983b20 f.). Denn sie machten Okeanos und Tethys zu Erzeugern
des Werdens [...]. Ob dies nun eine urspriingliche (archaia) und alte Meinung iiber die
Natur ist, mag im Dunkeln liegen. Aber jedenfalls wird von Thales berichtet, er habe eine

solche Behauptung iiber die erste Ursache aufgestellt.”

107 Anders Joachim (1922, 236) und Buchheim (2010, 505; vgl. 1999, 9n3). — Wo Primavesi (2006, 62n6)
darauf hinweist, daf Empedokles fast immer mit dem Buchtitel physika (und nicht peri physeds) zitiert
wird, bleibt diese Stelle, wie V.M. 20; zu Recht unerwahnt.

108 "die ... Gottererklarungen gaben": theologésantes (b29).

212



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Aus dem Kontext geht deutlich hervor, daf8 physis hier "Urstoft" bedeutet, entsprechend dem
Sprachgebrauch, den Aristoteles selbst an anderer Stelle zitiert und erdrtert.!® Der Anklang
an die Themenbezeichnung peri physeds ist geradezu irrefithrend.’® Denn durch die Wen-
dung peri tés physeds wird gar kein Thema angezeigt, mit dem sich die alten Theologen be-
fait hitten, sondern nur eine ganz begrenzte Fragestellung (nach dem "Urstoft"), zu der

ihnen riickblickend ein Beitrag nachgesagt wird.

In Met. I 6 heifst es, Sokrates habe sich nicht "mit der ganzen Natur" (peri tés holés physeds),""
sondern mit "Ethik" befafit:

T c.5 #58: Aristoteles, Met. 1 6, 987b1-2
LZwKQATOUG & TIEQL HEV TA TS TTOAYHATEVOREVOL TeQL OE TG OANG pVoEWS 0VIEV
"Wahrend sich Sokrates mit den ethischen [sc. Themen] befafite, aber gar nicht mit der

ganzen Natur, [...]"
Eine ganz dhnliche Formulierung finden wir bei Xenophon:!'?

T c.5 #59: Xenophon, Mem. 1,1,11
0UdE YOQ TEQL TNG TWV TIAVTWV GUOEWS, ..., OLEAEYETO

"Er [Sokrates] fiihrte auch keine Gespriche ... iiber die Natur des Ganzen."

Von den Pythagoreern sagt Aristoteles in Met. I 8, daf3 sie auf andere Prinzipien zuriickgrei-
fen als die "Naturerkldrer" (physiologoi, 989b30-1); ihr Thema sei aber peri physeds (989b34),
obgleich ihre Prinzipien eher auf "hohere" Gegenstande fiihren, als dafs sie zu Erdrterungen

peri physeds passen:

T c.5 #60: Aristoteles, Met. 18, 990a5-8

Tag O' altiag Kol TG AQXAS, WOTEQ EITOUEV, Kavag AéyovoLy Emavapnval kKol Emi To
AVWTEQW TV OVIWY, Kal HAAAOV 1) TOlG TeQl PUOEWS AGYOLS AQLOTTOVOAG.

"Ursachen und Prinzipien geben sie, wie gesagt, solche an, die zum Aufstieg zum hohe-
ren Seienden geeignet sind und (hierfiir) besser als zu den Erkldrungen (oder: Ausfiih-

rungen, logoi) iiber Natur passen.

109 Siehe oben 4.8.2., bes. T c.4 #29 (Phys. VIII 9, 265b25) und T c.4 #32 (Met. V 4, 1014b26 ff.). Zur Rele-
vanz dieser Auffassung von "Natur" fiir das Thema von Met. I s.u. ### (ALTNEU Kap. 2.5).

10 ### Gibt es jemanden, der aus #57 den Einheitstitel "Uber den Urstoff" fabriziert?

M Vegl. zu dieser Themenangabe auch Platon, Lys. 214b5: peri physeds te kai tou holou ('iiber die Natur
und das Ganze") — s.u. #80.

112 Ausfiihrliches Zitat s.u. #87 — An den Parallelstellen in Platons Apologie haben wir stattdessen (mit
Anspielung auf Aristophanes) extensionale Themenangaben wie ta metedra ... kai ta hypo gés (Apol.
18b7-8: "die Dinge in der Hohe und unter der Erde"; s.u. #91).

213



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

SchlieSlich beanstandet Aristoteles an der Weise, in der Platon die Bewegung mit dem "Gro-
fen und Kleinen" in Verbindung bringt, daf$ so jede Forschung peri physeds aufgehoben wer-
de:

T c.5 #61: Aristoteles, Met. 19, 992b7-9
... ELPEV Eotat TavTa kivnotg, dONAovV OtL kivrjoetat To eidn: el d& ), moSev NASev; 6AN
Yo 1) mepl GpvoEws avijonTat okéPLG.
"... wenn dies [d.i. das Grofie und Kleine, b4] Bewegung sein soll, dann ist klar, dafs die
Ideen in Bewegung sind. Wenn aber nicht: Woher kam sie? So ist die ganze Untersu-

chung tiber Natur aufgehoben."

An allen dieses Stellen ist es Aristoteles selbst, der diese Themenangabe verwendet; seine
Formulierungen geben keinen Hinweis auf ihre Verwendung durch die jeweils genannten
Autoren. Die Bemerkung iiber Sokrates (#58) zitiert einen Sprachgebrauch, der um die Wen-
de zum 5. Jh. {iblich wurde. Die entsprechenden é&lteren Quellen''® beschreiben eine Sonder-
stellung des Sokrates innerhalb der sog. sophistischen Bewegung und unter den "Philoso-
phierern” seiner Zeit (s.0. 5.2.3.). Sie beschreiben keinen Bruch mit einer alteren Tradition.
Die Annahme eines solchen Bruchs ergibt sich erst aus der Geschichtskonstruktion, mit der

sich Aristoteles eine Vorgeschichte in einer vor-sokratischen Naturphilosophie zurechtlegt.!'

5.4.1.4. Aristoteles bezeichnet seine naturwissenschaftlichen Vorgéngern auch als physiologoi,

d.i. "Naturerklédrer". Vgl. beispielsweise:!'>

T c.5 #62: Aristoteles, Met. 15, 986b14
&vioL Twv GLOLOAGYwWV

"einige der Naturerkldrer".

Aristoteles meint hier diejenigen Monisten, die — wie Thales, Anaximenes, Diogenes,
Hippasos und Heraklit (vgl. Met. I 3, 984a2-8), aber anders als Parmenides und Melissos
(986b18 ff.) — Bewegung zulassen (986b15-7). Zu den "Naturerkldrern" zahlen selbstverstand-
lich auch Pluralisten wie Empedokles und Anaxagoras (Met. I 3, 984a8 ff.); ferner die Ato-
misten — mit bemerkenswerter Affinitdt zu monistischen Lehren (Met. I 4, 985b3 ff.) sowie
Anaximandros (Phys. III 4, 203b14-5). An Monisten oder Atomisten scheint Aristoteles auch

mit der folgenden Bemerkung zu denken:
T c¢.5 #63: Aristoteles, Met. 19, 992b4-6
WomeQ Kat ol puoloAdyol paot TO HAVOV Kal TO TVKVOV, TEWTAG TOD UTOKEIHEVOL

daokovteg etval dadoag tavtog:

113 Vel. #59 (ausfiihrlicher unten#87) sowie Abschnitt 5.5.1.1.
114 Dazu unten Kap. ###.
115 Weitere Stellen bei Bonitz, Index Aristotelicus 835b36 ff.

214



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"... wie auch die Naturerkldrer vom Diinnen und Dichten reden und behaupten, dies sei-

en die ersten Unterschiede des Zugrundeliegenden."

Im Hinblick auf Empedokles kritisiert Aristoteles an anderer Stelle, daf3 er iiblicherweise

wegen des Versmafies als Dichter bezeichnet wird:

T c.5 #64: Aristoteles Poet. 1, 1447b17-20

ovdeV 0¢ kovov oty 'Ounow Kkal 'EpmedokAel ANV TO péTQOV, DO TOV HEV TTOUTHV
dlkatov kaAelv, TOvV 0¢ GLOLOAOYOV pAAAOV T) oM TV

"Homer und Empedokles haben nichts als das Versmafs miteinander gemein. Deshalb
wird es beiden gerecht (dikaion), den einen Dichter (poiétés), den anderen aber eher Na-

turerklarer als Dichter zu nennen.”

Die Eleaten sind keine "Naturerkldrer”, da sie die Prinzipien der Naturwissenschaft bestrei-
ten.6 Bei den Pythegoreern scheint Aristoteles etwas unschliissig zu sein: An der einen Stel-

le spricht er so, als wéren sie keine, unmittelbar danach sind sie es doch:

T c.5 #65a: Aristoteles, Met. 18, 989b29-31

ot pév o0V kadovpevol ITuSarydpetoL Tals eV AOXALS kKAl TOIG OTOLXEIOLG EKTOTIWTEQOLS
XowvTal TV GUOLOAGYwWV

"Die sog. Pythagoreer verwenden entlegenere Prinzipien und Elemente als die Naturer-

klarer."

T ¢.5 #65b: ebd. 990a3-5

... WG OHOAOYOUVTEG TOIG AAAOLS PUOLOAGYOLS OTL TO Ve OV TOUT €0TLV 600V alodNTOV
€0t Kl MeQLEIANPeV O kaAOVLLEVOS 0DEAVOG

"... als stimmten sie [die Pythagoreer] mit den anderen Naturerkldrern darin {iberein, daf§
das Seiende eben dasjenige ist, was wahrnehmbar und in dem sog. Himmel enthalten

ist.
Gegenstand dieser "Naturerklarung" kann buchstablich "alles" sein — vgl.

T c.5 #66: Aristoteles, Met. 1 8 988b26-8:

Kal TeQl Yevéoews Kal PY0as EMXEQOUVTES TaG altiag Aéyelv, kal TeQl MAVTWY
HUOLOAOYODVTEG, TO TG KIVIOEWS AlTIOV AVALQOUOLY.

"Und wahrend sie [d.i. die Monisten] sich daran machen, die Ursachen von Werden und
Vergehen anzugeben, und {iber alles Naturerklarungen geben, heben sie die Ursache der

Bewegung auf."

Dieselben Autoren heifien bei Aristoteles auch "Physiker" (physikoi, d.h. "Naturwissenschaft-

ler") — vgl. beispielsweise

116 Siehe oben #46; ebenso Met. 15, 986b18 (s.o. zu #62).

215



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.5 #67: Aristoteles, Phys. I 2, 184b15-19

"Avaykn d' ftot plav etvat v agxrv 1) TAelovg, kat el piav, fjtot dxivntov, wg ¢not
IMaguevidng kat MéAwooog, 1 ktvovpévny, oTe ot Ppuotkol, ol pHev aéoa haokovTeg
etvat ol d' BBOWOE TNV TEWTNV AEXIV* €L d& TAEIOVG, T) TTETEQATHEVAG T) ATTEIQOVG, KTA.
"Das Prinzip muf3 entweder eines sein oder mehrere, und wenn eines, entweder unbe-
wegt, wie Parmenides und Melissos, oder in Bewegung befindlich, wie die Physiker be-
haupten, wobei sie teils die Luft, teils das Wasser als erstes Prinzip angeben; und wenn

mehrere, dann entweder begrenzt oder unbegrenzt viele [...].

5.4.1.5. Uberhaupt sind "Physiker" einfach diejenigen, die sich mit der als "Physik" bezeich-

neten Disziplin befassen; vgl. bes.

T c.5 #68: Aristoteles Met. VI 1, 1026a4-6.

dnAov mag det év Tolg Puokoic TO Tl éotL (Nrelv kal 0plleoSal, kal doTL Kol Tepl
Puxne éviag Sewpmnoat Tod Guotkov, 60T Un &vev TG VANG éoTiv.

"So ist klar, wie man in den Naturwissenschaften (en tois physikois) das Was suchen und
bestimmen mufl und warum der Naturwissenschaftler (physikos) auch einige Seele (peri

psychés enias) zu betrachten hat,'” soweit diese ndmlich nicht ohne den Stoff ist."

Dieser Sprachgebrauch erlaubt es, die Bezugnahme auf die Vorgéanger mit programmati-
schen Aussagen zu verbinden. Ein Beispiel kann hier gentiigen: Eingangs des entsprechen-
den Abschnitts der Physik wirft Aristoteles die Frage auf, ob das "Unbegrenzte" (apeiron) ein

Thema der Naturwissenschaft ist.!'8 Er halt dies fiir naheliegend:

T c.5 #69a: Aristoteles Phys. I1I 4, 202b30-32, 34-36

‘Emtel 0" €otiv 1) mepl pUOEwS EMOTHUN TEQL HEYEST Kal kivnow Kal XQovov, wv
£KAOTOV AVOYKAIOV 1) ATIELQOV 1) TETIEQAOUEVOV elval, ... TTQOOTIKOV &V €l TOV TeQL
PUOEWG MEAYUATEVOUEVOV SewQnoal TeQl Amelgov, €L €oTwvi) W), kal el €éotw, Tl
goTwv.

"Die Naturwissenschaft handelt von Grofsen und Bewegung und Zeit, die jeweils unend-
lich oder endlich sein miissen [...]. Daher diirfte es zu den Aufgaben dessen, der sich mit
dem Thema Natur befafit, gehoren, Betrachtungen iiber das Unbegrenzte anzustellen,

ob es ist oder nicht, und wenn es ist, was es ist." 19

Zur Bestdtigung dieser Vermutung verweist Aristoteles auf die diesbeziiglichen Experten-

meinungen:

117 Ich verstehe enias (Sing.!) als Attribut zu psychés — vgl. Ross 1924 ad loc.
118 Phys. 111 4, 202b30 ff. — "Naturwissenschaft": peri physeds epistémé (ebd. 202b30).

119 "Ob es ist was es ist" sind bekanntlich die leitenden Fragen, deren wissenschaftstheoretischen Stel-
lenwert Aristoteles in den Zweiten Analytiken ausgearbeitet hat, vgl. bes. APo II 1, 89b23-35.

216



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.5 #69b: Aristoteles Phys. I1I 4, 203a1-3

TavTteg Yoo ot dokobvteg A&loAdyws MPpSat thg o PprAocodiag memoinvron
AGYOV TteQL TOL ATteiQov,

"Alle, die im Ruf stehen, sich der einschldgigen Prinzipienforschung in erwahnenswerter

Weise gewidmet zu haben,’* haben eine Aussage iiber das Unendliche gemacht".

Aristoteles referiert nun zundchst die Pythegoreer und Platon, dann "alle Naturwissen-

schaftler"; mit

T ¢.5 #70: Aristoteles Phys. 111 4, 203a4 / a16
ot név, worep ot ITuSayodpeol kat ITAGTwv / ol d& Tepl PvOEwWS TAVTES

"die einen, wie die Pythagoreer und Platon" / "demgegentiiber alle Naturwissenschaftler"

deutet er an, dafl er die Pythagoreer und Platon nicht zu den "Naturwissenschaftlern" (hoi
peri physeds, 203a16) zahlt, sondern nur zu denen, "die im Ruf stehen, sich der einschldgigen
Prinzipienforschung in erwahnenswerter Weise gewidmet zu haben" (203al-2) und deren

Meinungen daher bei einer solchen Voriiberlegung zu beriicksichtigen sind.'”* Das Resumé

T c.5 #71: Aristoteles Phys. III 4, 203b3-4
OTL L&V OUV TTROOTKOLT A TOIG PLOLKOILG 1] Sewix, dONAOV €k ToVTWV.
"Hieraus ist klar, dafs die Betrachtung [sc. des "Unendlichen, ob es ist oder nicht, und

wenn es ist, was es ist" (202b34)] zu den Aufgaben der Naturwissenschaftler gehort.”

weist dann auf #69a zuriick. Die dortige Selbstbeschreibung des Autors als "mit dem Thema
Natur befafst" (peri physeés pragmateuomenos, 202b35) wird in #71 mit "die Naturwis-
senschaftler" (hoi physikoi, 203b3) aufgegriffen; auch zu diesen z&hlt Aristoteles sich selbst.

Nur das Wort physiologos wird, soweit ich sehe, von Aristoteles nicht zur Selbstbeschreibung,
sondern ausschliefilich fiir die &lteren Vorganger verwendet.'?? Es gibt aber keinen Hinweis
darauf, dafS er dabei einem &lteren Sprachgebrauch folgt.'>® Die Worter physiologos, physio-
loged etc. sind erstmals bei Aristoteles nachweisbar. Ich rechne mit einer Neubildung, als

Ersatz fiir die seit dem spéten 5. Jh. {iblichen, aber durch Polemik inopportun gewordenen —

120 "Prinzipienforschung": philosophia — s.o0. 5.2.4.1.; ausfiihrlicher unten Kap. ### (ALTNEU #2.5.4.)
121 endoxa ### -- siehe auch meine Notiz im Arbeitsjournal zur Stelle.

122 Die bei Bonitz, Index Aristotelicus 835b36 ff. angefiihrten Stellen verweisen stets auf andere Autoren
als Aristoteles selbst. Als Ausnahme kdme allenfalls E.N. VII 5, 1147b8 in Betracht, wo die Frage, wie
man aus Zustdnden wie Unwissenheit, Trunkenheit und Schlaf zur Besinnung kommt, an "die Phy-
siologen" verwiesen wird. Statt eines Selbstzitats (etwa De sommno 3, 458a10 ff.) ist aber auch hier ein
Verweis auf dltere Autoren (z.B. Diogenes von Apollonia, DK 68 A 19; Bd. II, S. 56.13-17) anzunehmen;
vgl. Dirlmeyer 71979, 482 (=148n1).

123 Zu der Nachricht des Simplikios, Diogenes von Apollonia habe "gegen die Physiologen, die auch er
als Sophisten bezeichnet", geschrieben (DK 64 A 4), s.u. #98.

217



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

und nach Aristoteles auch wissenschaftssystematisch obsoleten — Bezeichnungen metedrolo-

gos etc.!

5.4.1.6. Auch die Bezeichnungen physiké (sc. epistémé, historia, philosophia etc.) oder physika
(Neutr. PL.) fiir einschldgige Forschungen, Lehren und Studien sind — anders als die Formel

"tiber Natur" (peri physeds) — vor Aristoteles nicht belegt.!?

Bei Platon kommt das Wort physikos nicht vor.'? Von Xenophon wird es im Sinne von "ange-

boren" verwendet.

T ¢.5 #72: Xenophon, Mem. 3,9, 1
... | avdpeia moTeQOV £l dWaKTOV 1) GUOLKOV

"... ob die Tapferkeit lehrbar oder angeboren sei."

An einer Stelle im Corpus Hippocraticum charakterisiert dasselbe Wort den behutsam verfah-

renden Arzt, ohne daf$ dabei auf irgendwelche Kenntnisse peri physeds angespielt wiirde:

T c.5 #73: [Hippokrates], Mul. 230.67 ff. (### Littré)

ITewpd d¢ Ppvokog eival, TEOS TN avewmov TNV EEv Kal TNV oXUV 00éwv ToUTWV
YO0 0VdELS OTASUOG E0TLY, AAA" €€ AUTEWV TOVTEWV TEKUALQOLEVOS TIELQW,

"Man versuche naturgemafS zu sein, indem man auf den Zustand und die Kraft der Pati-

entin (tés anthropou — sic!) sieht. Denn dafiir [d.i. die Vertrdglichkeit der zuvor beschrie-

124 Inopportun: s.u. 5.5.1.3. ff. — obsolet: vgl. Aristoteles, Meteor.11, 338a25 ff. (s.u. #96).

125 Insbesondere ist die aristotelische Bezeichnung ta physika fiir das einschldgige Gedicht des Empe-
dikles (s.o. #54) nicht auf diesen zuriickfithrbar; es 1463t sich nicht einmal sagen, was Empedokles ein
Jahrhundert vor Aristoteles mit diesem Wort {iberhaupt gemeint haben konnte.

Dasselbe gilt fiir die von Gagné (2007) in die 2. Halfte des 5. Jh. datierten orphischen Physika: diese
Datierung ibertragt sich nicht automatisch auf den Buchtitel Physika. Die von Gagné zitierten Erwah-
nungen (OF 802 Bernabé = 308 Kern, T 222 Kern, Iamblichos De anima 8; zit. Gagné 2007, 7 und 10)
bezeugen die Verwendung des Titels nur fiir die zitierten Autoren des 2. bis 4. Jh. n. Chr. (Harpokra-
tion = Suda, Clemens, lamblichos). Die Zuriickfithrung der Formulierung bei Clemens auf den dort
referierten Epigenes ist durchaus nicht zwingend. Noch weniger zwingend ist dessen Gleichsetzung
mit dem gleichnamigen, von Platon (Apol. 33e, Phd. 59b) und Xenophon (Mem. 3,12,1) erwédhnten Sok-
ratesschiiler und demgemaéf seine Datierung im frithen 4. Jh. v. Chr. (Gagné ebd. 7; vgl. Burkert 1962,
105n55; Betegh 2014, 150 f.); Zhmud (2012, 117, vgl. 120) rechnet vielmehr mit einem hellenistischen
Grammatiker des frithen 3. Jh., was auch Gagné (ebd. 7n25) nicht ausschlieSen will. — Zu erwdhnen
bleibt: Wenn Aristophanes an der zitierten Stelle der Vigel (Av. 688 ff., s.0. T c.4 #41 =T c.5 #89) auf die
orphischen Physika reagiert (dazu nichts bei Gagné aufler dem Hinweis ebd. 6n21, da8 Av. 690-702 =
OF 1 Kern = OF 64 Bernabé), dann kennt er den Titel Physika offenbar nicht (s.u. 5.5.1.1.).

126 Insbesondere ist Lg. 892C nicht von "Physikern" die Rede, wie Brisson (2000, 729) {ibersetzt, son-
dern von denen, "die sich jemals mit Untersuchungen {iber Natur befafit haben" (Lg. 891C, s.o0. 4.11.).

218



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

benen Mafinahmen] gibt es keinen Maf3stab, sondern man muf es versuchen, indem man

sich anhand eben dieser Anzeichen eine Meinung bildet."?

5.4.2. Peri physeds vor Aristoteles

Fiir die Autoren, die Aristoteles als "Naturerklarer" und "Physiker" rezipiert oder deren Leh-
ren er als Beitrdge zur einschldgigen Prinzipienforschung erortert (s.o. 5.4.1.5.), ist die For-
mel peri physeds seit dem spéaten 5. Jh. als Themenangabe nachweisbar. Als Buchtitel fungiert
sie bei diesen Autoren allerdings nicht; der einzige zeitgendssische Buchtitel, der fiir sie

iiberliefert ist, lautet "Uber alles", nicht "Uber Natur".128

Das ist auch deshalb bemerkenswert, weil entsprechende Formeln in der Medizin bereits um

die Wende zum 5. Jh. als Buchtitel verwendet werden: Ein férmlicher Buchtitel'? ist

T c.5 #74: [Hippokrates], De natura muliebri, 1
ITegi d¢ TG yvvaikeing GUOLOG Kol VOO UATWV TAdE Aéyw: ...
"Uber die weibliche Natur und Krankheiten sage ich dies: [...]".

Einen férmlichen Buchtitel vertritt auch der Einleitungssatz der Abhandlung Uber die Natur

des Menschen:

T ¢.5 #75: ((Hippokrates], De natura hominis 1

‘Ootic pev eiwdev akovewv Aeydviwv apdl thg GUOL0g TN AVIQWMIVTIG TTEOTWTEQW
1) OKOOOV AVTENG £G INTOIKT|V EPTIKEL, ...

Jones: "He who is acustomed to hear speakers discuss the nature of man beyond its rela-

tion to medicine [...]

Soweit diese Formulierung das Thema nichtmedizinischer Vortrdge beschreibt, handelt es
sich um eine iibliche Themenbezeichnung; s.u. 5.4.2.4. Die anschliefenden Ausfiihrungen
machen aber sogleich klar, dafs der Verfasser — nun unter medizinischem Gesichtspunkt — zu
demselben Thema zu sprechen gedenkt. Ich komme darauf zuriick.’* Hier mochte ich nur
festhalten, daf} der Buchtitel "Uber Natur ..." in der Medizin langst tiblich war, ehe er dann

auch fiir die Philosophie und Naturwissenschaft iiblich wurde.

5.4.2.1. Gelegentlich wird die Formel peri physeds vor Aristoteles als Themenankiindigung

durch den Autor selber verwendet, z.B. bei Philolaos — aber bemerkenswerterweise, wenn

127 Zur Bedeutung von tekmairomai vgl. Heitsch 1983, 178 (zu Alkmaion, DK 24 B 1, s.u. #104).
128 Demokrit, DK 68 B 165, s.u. 5.5.2.3. (#113 ff.).

129 Dazu Schmalzriedt 1970, 42n21.

130 Siehe unten 6.1.2. sowie (im Hinblick auf die Naturbegriffe der Medizin) oben 2.5.7.

219



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

man der Uberlieferung in diesem Punkt trauen kann, nicht im Einleitungssatz seiner Ab-

handlung (Frg. 1, s.u. #76), sondern erst an spéterer Stelle (Frg. 6, s.u. #77):13

T c.5 #76: Philolaos, DK 44 B 1 = Diogenes Laertios 8, 85 (vgl. oben T c.4 #25)

Tovtov ¢not Anuntoog év 'Ouwvipols mewtov eékdovval twv IMTuSayoowkwv ITept
dvoews, @V agxn Mde "a POl O Ev T KOOHW AQUOXON €& amelpwv Te Kal
TMEQALVOVTWV Kat A0 <0> KOTHOG KAL T €V avTQ TavTa."

Huffman iibers.: "Demetrius, in People of the Same Name, says that he [Philolaos] was the
first of the Pythegoreans to publish an On Nature, of which this is the beginning: 'Nature
in the world-order was fitted together both out of things which are unlimited and out of

m

things which are limiting, both the world-order as a whole and all the things in it.

T c¢.5 #77: Philolaos, DK 44 B 6 (teilw., s.0. T c.4 #26)

negl O¢ GpUOL0G Kal AQUOVIaGg Wde EXel & HEV £0TW TV TOAYHATWV &idLog €é00a Katl
avTa pav a GLo1g Selav Te Kol 0K AvIQWTIVIV EVOEXETAL YVWOLV KTA.

Huffman {ibers.: "Concerning nature and harmony the situation is this: the being of

things, which is eternal, and nature in itself admit of divine and not human knowledge,

"

Anzumerken bleibt erstens: Aus #76 ergibt sich, dafs die Abhandlung des Philolaos zwar un-
ter die Gattungsbezeichnung peri physeds fallt,’*> aber von Philolaos gerade nicht so betitelt
wurde. Der zitierte Anfang (Frg. 1: ha physis en toi kosmdi ...), zumal in Verbindung mit der
spéteren, in #77 zitierten Uberleitung (Frg. 6: peri physeds kai harmonias hode echei)., 1a8t ein
vorangestelltes Philolaos ... Krotoniatés peri physeds tade legei (oder dergleichen) kaum zu.'®
Das Thema ist in Frg. 1 durch das Stichwort physis angegeben, die Formel mit peri wird nicht

gebraucht.

Zweitens: Die Verwendung der Formel peri physeds als Uberleitung macht eigentlich nur so-
lange Sinn, wie diese Formel nicht als kanonische Themenankiindigung oder Gattungsbe-
zeichnung fungiert. Das Thema der Abhandlung ist physis (Frg. 1); es mufS in Frg. 6 nicht
nochmals durch peri physeds angegeben werden. Tatsachlich lautet die Themenankiindigung
in Frg. 6 nicht peri physeds, sondern peri physeds kai harmonias ("tiber Natur und Passung") —
das heifit, iiber den Zusammenhang beider. Wire die Formel peri physeos als Themenankiin-
digung oder Gattungsbezeichnung kanonisch, miifite man kai harmonias als einen erlautern-
den Zusatz, wie z.B. te kai tou holou oder te kai ton metedron bei Platon,!3 verstehen. Aber da-

rum handelt es sich nicht.

131 Jeweils zit. nach Huffman 1993, 93 bzw. 123; zur Interpretation auch oben, 4.6.1 f.
132 Zur Verwendung der Formel peri physeds als Gattungsbezeichnung s.u. 5.4.2.2.

133 Uber alte Buchtitel auch unten, 5.5.2.3.

134 Sjehe unten #80 und #86, dann bes. auch 5.4.3.1.

220



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Aus #76 und #77 ergibt sich also ein indirekter Hinweis darauf, dafs die Formel peri physeos
bei Philolaos noch nicht als kanonische Themenankiindigung oder Gattungsbezeichnung

vorausgesetzt kann.

Anders an einer merkwiirdigen Stelle im zweiten Buch der Epidemien, {iber die Leistungsfa-

higkeit (dynamische Konstitution?) der Kérperhélften:

T c.5 #78: [Hippokrates], Epid. 2,6,15 (= ##t# Littré):

ITeol pvOL0G dUVapLY TAeioTnV €xel TITIOC OPOaApOG deflog, TavTA TWV KATW, KAl
OtL Epméduie tolot de€lotot [rechte Seite des Uterus (?)] ta dpoeva.

Smith (Loeb) tibersetzt: "The right breast and the right eye have the greatest force with
regard to nature. The same with the lower parts, also because the male is engendered on
the right."

Diese Ubersetzung ist nur ein Notbehelf; die Formel peri physeds 1a8t sich nicht recht im Satz
unterbringen. Eher ist daran zu denken, dafs die Unterscheidung der Korperhilften kein
spezifisch medizinisches Thema ist, sondern eben unter die Themenbezeichnung peri physeds
fallt.13s

Diese Themenbezeichnung verwendet auch Platon in eigener Sache, wenn er den Vortra-

genden im Timaios als Experte peri physeds tou pantos einfiihrt:

T c¢.5 #79: Platon, Tim. 27a3-6

€doLev yop Nuiv Tipalov pév, dte dvia AOTQOVOUIKWOTATOV MUV Kal egl Gpvoews
TOD MAVTOG EDEVAL HAALOTO EQYOV TTETOMUEVOV, TEWTOV AEYELV AQXOUEVOV ATO TNS
TOU KOOHOU YEVEOEWS, TEAELTAV D¢ €lg AVIQWTIWV PUvOLV:

Miiller / Widdra tibers.: "Es schien uns namlich angemessen, dafs Timaios, da er der
Sternkundigste unter uns ist und es sich zur Hauptaufgabe gemacht hat, zur Kenntnis
der Natur des Weltalls zu gelangen, zuerst rede und mit der Entstehung der Welt be-
ginne, mit dem Ursprung [oder: der Natur (physis)] der Menschen aber schliefse.”

5.4.2.2. Ferner dient die Formel peri physeds (i) als Bezeichnung einer Literaturgattung, zu der
u.a. Empedokles beigetragen haben soll, bzw. als Charakterisierung einer entsprechenden
Gruppe von Autoren, in der Abhandlung Uber die alte Medizin und &hnlich in Platons Lysis

und den Gesetzen:
T c.5 #1: [Hippokrates] V.M. 20.1 (teilw.)
"EpmedokAng 1) &AAot ol el pUoL0g yeyoddaoty €€ apxns

"Empedokles oder andere, die iiber Natur von Anfang an geschrieben haben".

135 Einzelheiten bei Lloyd, JHS 82 (1962) 56-66 ### --- ###Belege: Aristoteles Inc. 4-5, Cael. II 2; Empe-
dokles fr. 63 (s.0. T c.4 #10), Parmenides fr. 17: "Rechts die Knaben, links die Madchen".

221



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.5 #80: Platon, Lysis 214b5
ol el PUOEWS TE KAl TOD OAOV dxAeydpevol kat YOAPOVTEG.

Schleiermacher uibers.: "... die, welche von der Natur und dem All reden und schreiben."
Schriften dieser Art werden auch als eine "Physis" bezeichnet, vgl.

T c.5 #81: [Hippokrates], De carnibus c. 15 (Littré VIII, 603 £.)
"AkoveL 0¢ dux TOdE" TA TONUATA TWV OVATWYV TOOOTKEL TIQOG O0TEOV OKATQOV TE KAl
ENOOV GpooV AB@* TOoUTO 0¢, TEDUKE TTEOG O0TEOV KOIAWOLS oMEaryYdng: ol d& Podot
ameQeldovTal RO TO OKATNEOV" TO D& O0TEOV TO KOLAOV ETNXEL DX TOU OKATQOV" TO D&
OéoHa TO TEOG TN AKOT) TEOS TG O0TEW TW OKANQG AETTOV E0TLV WG-TEQ AQAXVLOV,
Enootatov tov dAAov déppatoc. Texurowr d¢ mMoAAa Ot Enpdtatov mMxel paAoTor
Otav ¢ péylotov 1XNon, 10te HaAota dkovouev. Kai eiol tveg ol éAelav dpvowv
Evyyoadovteg 61l 0 EykédpaAog Eotv O Nxéwv TODTO dE OVK &V YévnTar avtdg Te
Yoo 0 éyképadog VyQoc €0ty Kal UnveyE mepl avTOV €0tV UYQT) Kol moarkeln), kal Teot
TV VLYY 00Téar 0DdEV OUV TV VYRV MXEL AAAd Enodr tax d¢ 1xéovia Aomnv
TIOLEL.
Potter tibersetzt: "Hearing occurs for the following reason. The openings of the ears lead to a
bone that is hard and dry like a stone, and besides there is a cavernous hollow next the bone.
Sounds are directed towards this hardness, and through its hardness the hollow bone re-
sounds. The skin in the ear next the hard bone is thin like a spider's web, and drier then oth-
er skin. There are many proofs that what is driest echoes best; and when a thing echoes best,
we hear best. There are some writers on nature who have said that it is the brain which ech-
oes, but this cannot be so; for the brain itself is moist, and the membrane around it is moist
and thick, and around the membrane there are bones: now nothing moist echoes, but rather

what is dry, and it is what echoes that gives rise to hearing."

In der Wendung "die eine Natur schreiben haben" (physin xyngraphontes) mufs "Natur" (phy-
sis) kein Buchtitel sein.'®* Erhellend ist m.E. der Vergleich mit der Weise, in der in Platons
Phaidros von der rhetorischen Fachliteratur gesprochen wird: Die Rede ist zundchst vom,
"Inhalt der Biicher (biblioi), die {iber die Kunst der Rede (peri technés logon) geschrieben wur-
den".'¥” Diese "Biicher ... iiber die Kunst der Rede" werden dann auch kurz als eine "Kunst

der Rede" (techné logon) bezeichnet.!%

Wenn dies der {iibliche Sprachgebrauch ist, dann lassen sich "Biicher tiber Natur" (biblioi ...

peri physeds) auch kurz als physis bezeichnen, was in #81 offensichtlich geschieht. Das Thema

136 Immer noch treffend: Beardslee 1918, 54 f.
137 Platon, Phdr. 266d5 f.: td y' €v toic BLpAioig TOIg TeQL AdYWV TEXVNG YEYQAUUEVOLG.
138 Vgl. Platon, Phdr. 271c1-2: ol vOv yoadovTes ... téxvas Adywv. — Nicht ganz in demselben Sinn

Phdr. 275c5: 6 TéXvnV 0lOUEVOS €V YOAUUAOL KATAALTELY, ...

222



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

von #81 (Bau und Funktion des Innenohrs) liegt , wie das ausfiihrliche Zitat zeigt, im Uber-
schneidungsbereich von Medizin und Naturforschung.'® Auch fiir einen medizinischen Au-

tor liegt es daher nahe, die Literatur "tiber Natur" zu bertiicksichtigen.!®

5.4.2.3. Die Formel peri physeds bezeichnet (ii) ein Thema von Expertenwissen, vgl.

T c.5 #82: Platon, Phd. 96a6-10

EYW YAQ ... VEOS WV SAVHAOTOS WG EMeSVUNOR TAVTNG TS codiag fjv d1 kaAovot el
PVoews LoToEiav UTTEENPAVOS YAQ HOL €DOKEL elva, eldéval Tag altiag Ek&oTov, dx
tiytyvetat éxaotov kat dwx Tt dmtdAAvTaL Kol dax Tl €0TL.

Sokrates spricht: "In meiner Jugend namlich ... hatte ich ein wunderbares Bestreben nach
jener Weisheit,'#! welche man die Naturkunde nennt; denn es diinkte mich ja etwas Herr-
liches, die Ursachen von jeglichem (hekastou) zu wissen,*> wodurch jegliches (hekaston)
entsteht und wodurch es vergeht und wodurch es besteht" (Schleiermachers Ubers., mit
Korr.)

Bei Archytas, in den Dissoi Logoi und in Platons Phaidros wird die Ubertragbarkeit dieses

Wissens auf andere Bereiche (oder wenigstens seine Relevanz fiir dieselben) behauptet.

T c.5 #83: Archytas, DK 47 B 1 (teilw., = T c.4 #27)

KOAQWG HOL DOKOUVTL TOL TTeQL T UAST|HATA DXy VWHEVAL, Kl OUSEV ATOTIOV 0Q9WS
avTovg, old évty, mepl EKAOTWV POOVEELY: TEQL YAQ TAG TWV BAwv GpUOL0G KAADS
dlayvovteg EpeAAoV kal TEQL TWV KAt UEQOG, Old EVTL, KaAWS oeiodat.

"Treffliche Kenntnisse scheinen mir die mit den Wissenschaften (mathémata) BefaSten
gewonnen zu haben, und es ist gar nicht sonderbar, daf sie iiber die Beschaffenheit der

einzelnen Dinge richtig denken. Denn da sie iiber die Natur der Dinge, die das Ganze

ausmachen (tén holén),'® treffliche Erkenntnisse gewonnen haben, mufSten sie auch fiir

die Beschaffenheit der Dinge in Teilbereichen (t6n kata meros) einen trefflichen Blick ge-

winnen.” (Ubers. DK — mit Korrekturen, s.o. T c.4 #28a)

139 Beachte bes. den Zusammenhang von akustischen Eigenschaften (Resonanz) und Elementarquali-
taten (Trocken, Feucht).

140 Holwerda (Index und Inhaltsverzeichnis), klassifiziert #1 (V.M. 20,1-3) und #81 (Carn. 15) unter
physis = korperliche Konstitution (lat. corporis constitutio; Kap. 12C, p. 58 ff.). Fiir V.M. 20,1 und Carn.
15 ist das eher irrefithrend, da diese Spezifizierung (jedenfalls bei Empedokles und vermutlich auch
bei den in Carn. 15 zitierten Autoren) nur einen Teil des durch das Stichwort "Natur" angezeigten
Themas beschreibt.

141 "Weisheit": sophia, d.h. Expertenwissen.
142 Schleiermacher verundeutlichend: "von allem".
143 Tch verstehe ton holon = ton peri to holon (s.0. Anm. zu T c.4 #28a), mit (to holon ("das Ganze") = "der

Himmel" (s.u. Anm. zur Ubers. von #85a).

223



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.5 #84: Dissoi Logoi (oder Dialexeis, DK 90), c. 8,1-2

(1) ... meol GPVOLOG TWV AMAVTWY (O Te EXEL KL WG £YEVETO, DWDATKEV. (2) Kol TOWTOV
HEV O TeQL GPVOLOG TWV ATAVTWY €1DWG, WS OV DUVACELTAL TEQL MAVTWY 009G Kal
<tV TOALY DOATKEV> MEATTEV; KTA.

(1) (Es ist Aufgabe desselben Mannes und desselben Berufs, richtig einen Wortwechsel
zu fiihren, die Wahrheit einer Angelegenheit zu verstehen und vor Gericht zu vertreten,
oOffentlich reden zu kénnen und sich auf die Rhetorik zu verstehen sowie) "... iiber die
Natur von allem, wie es beschaffen ist und wie es entstand, zu lehren. (2) Und erstens:

Wer iiber die Natur von allem Bescheid weif3, wie sollte der nicht imstande sein, die

Stadt iiber alles, wie damit richtig umzugehen ist, zu belehren? [...]"

In §2 erfordert die Entsprechung von peri physios ton hapanton eidos ("{iber die Natur von al-
lem Bescheid wissend") und peri panton orthds prassen [sc. dynatos] ("fdhig, bei allem richtig
zu handeln") einen technischen Naturbegriff,'* der in §1 gerade nicht vorausgesetzt werden

sollte. Ich komme auf dieses Wortspiel zuriick.*®

Nach #83 und #84 (im Unterschied zu #1) ist Expertentum "tiber Natur" eine hinreichende
Bedingung fiir weitergehende und praktisch relevante Kompetenzen. In Platons Phaidros

scheint daraus eine notwendige Bedingung zu werden:

T c.5 #85a: Platon, Phdr. 269e4-270al

IMacar 6oat peydAar twv texvov mEoodéovial adoAeoxiag kal HETEWQOAOYIOC

dvoewe éQL

Schleiermacher tibers.: "Alle grofSeren Kiinste bendtigen doch etwas von spitzfindigem

und hochfliegendem Geschwitz iiber die Natur."

Ich habe zwei Bedenken gegen diese Ubersetzung. Erstens wird nicht deutlich, dafs von ei-
entsteht der Eindruck, als handelte es sich um einen konstitutiven Bestandteil professionel-
len Wissens. Zweitens werden die Worter adoleschia und metedrologia unndtigerweise als ab-
wertend aufgefafit. Dafs diese Auffassung nicht zwingend ist, zeigt die Parallelstelle im
Kratylos (401b7-8), wo die Wendung metedrologoi kai adoleschai tines ("himmelskundige und
scharfsinnige Leute") keine Abwertung impliziert. Ein diffamierender Gebrauch dieser Wor-
ter wird von Platon im Politikos (299BC) und der Politeia (488E und 489C) zitiert, aber durch-

aus nicht gebilligt.1# Die richtigere Ubersetzung von #85a wire demnach: "... brauchen eine

144 Dazu oben 1.1.4. und 2.5.7.
145 Siehe unten ### (ALTNEU 7.3).
46 Zu dieser Polemik s.u. 5.5.1.2.

224



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Beigabe an Scharfsinn und Himmelskunde iiber Natur".'¥” Gegenstand dieser — fiir die rheto-
rische Seelenbearbeitung unverzichtbaren — Himmelskunde ist (dhnlich wie in #80 und #83)

"die Natur des Ganzen":

T c.5 #85b: Platon, Phdr. 270c1-5

Q. Wuxng ovv ¢pvowv allwg Adyov katavofjoat olel duvatdov eivat &vev TG TOU
O0Aov ¢pvoews; — PAL Ei pev Immorgdtet ve 1@ TV "ATKANTIAdOV del Tt miSéoday,
0VdE TEQL CWUATOG AVEL TNG KeSGdoL TavTG.

Schleiermacher iibers.: "SO: Und glaubst du die Natur der Seele richtig begreifen zu
konnen ohne des Ganzen Natur? / PHAL: Wenn man dem Asklepiaden Hippokrates

glauben soll, auch nicht einmal die des Korpers ohne ein solches Verfahren."'#

Der Quellenwert dieser Stelle fiir Hippokrates ist hier nicht zu erortern.”* Hier mufi ein
Hinweis auf die anschlielenden Ausfithrungen (Phdr. 270C-E) gentigen, in denen Platon mit
der Mehrdeutigkeit des Naturbegriffs und vor allem auch mit seiner Unheitlichkeit in den
verschiedenen Teilen des Corpus Hippocraticum spielt: Scheinbar fordert #85 (wie #83 und
#84) einen Transfer von der Himmelskunde zur Psychologie und Medizin. Tatsachlich bringt
Platon dann aber unter Berufung auf "Hippokrates und das richtige Argument" (270c9-10)
eine Auffassung von "Natur" als dynamische Konstitution und somit einen technischen Na-
turbegriff ins Spiel, zu dem ein solcher Transfer — zumindest nach #1 — gar nichts beitragen

kann.1%

5.4.2.4. Uberhaupt beschreibt die Formel peri physeds (iii) den Inhalt einer Vortrags- oder
Lehrtatigkeit professioneller Gelehrter, z.B. des Hippias in Platons Protagoras:

T c.5 #86: Platon, Prot. 315c5
£dpatvovto d¢ meQl GPUOEWS TE KAL TWV HETEWQWV ACTTQOVOLLKA KTTO DLEQWTAV TOV

Trmioy

147 Statt "Himmelskunde" schreibe ich im folgenden auch "Hoéhenerklarung" (s.u. 5.5.1.). Das ist wort-
licher. Denn anders als "Himmel" — ouranos; in derselben Bedeutung auch kosmos (vgl. Xenophon,
Mem. 1,1,11, s.u. #87) sowie to holon und to pan (d.h. "das Ganze" bzw. "das All", vgl. Aristoteles, De
caelo 19, 278b20-1) — bezeichnet metedra alles, "was in der Hohe ist". Das sind. nicht nur die Gestirne
und die (bis heute so genannten) Himmelsbewegungen, sondern insbesondere auch (seit Aristoteles,
Meteor.11, 338a25-339a5, s.u. #96 sogar ausschliefilich) alle Vorginge, die mit Klima und Witterung zu
tun haben.

148 "Verfahren": methodos — vermutlich richtiger: "... ohne Durchgang durch dieses Thema" (vgl. die
Verwendung von methodos bei Aristoteles, s.0. 5.4.1.1.).

19 #44 (Lloyd ###). Vgl. auch Heinemann 2000a, 39n85.

150 Es fragt sich daher, wie ernst #85a gemeint ist. Vielleicht ist die geforderte "Beigabe an Scharfsinn
und Himmelskunde iiber Natur" nur ein unvermeidliches Ornament.

225



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Schleiermacher tibers.: "Sie schienen iiber die Natur und die Himmelserscheinungen al-

lerlei Fragen aus der Sternkunde dem Hippias vorzulegen."

Nach Manuwald (1999, 135) hat te kai hier (wie in Grg. 460d1 f.) "prézisierende Funktion"; in
der Reihung physis, metedra, astronomika atta werden "die Begriffe ... zunehmend spezieller".
Manuwald tiibersetzt dementsprechend (ebd. 21): "Thre Fragen schienen sich auf die Natur
und (speziell) die Himmelserscheinungen, irgendwelche astronomischen Probleme, zu be-
ziehen." — Diese Interpretation unterstellt fiir physis einen absoluten Gebrauch, als Bezeich-
nung eines umfassenden Bereichs von Gegenstanden, der die Himmelserscheinungen (rme-
tedora) umfafst. Ich halte dies fiir zweifelhaft und vermute stattdessen, daf$ durch die Formeln
peri physeds und peri ton metedron dasselbe Thema, aber mit unterschiedlichem Akzent ange-

zeigt wird (s.u. 5.5.1.).

Sokrates beteiligt sich an dieser Vortrags- oder Lehrtitigkeit nicht — und unterscheidet sich

auch hierin von einem professionellen Gelehrten.

T c.5 #87: Xenophon, Mem. 1,1,11 (teilw. = #59)

oVd¢ YO TEQL TNG TWV MAVTIWY PUOEWS, NTIEQ TWV GAAWV ol TAgloToL, deAéyeto
OKOTWV OMwS O KAAOVUEVOS VMO TWV 0OPLOTWV KOOHOG €XeL KAl TIOW AVAYKALS
ékaota yiyvetat TV ovpaviny, aAAX kat tovg Gppovtiloviag T ToladTa Hweatvov-
TAC ATEDEIKVVE.

"Er [d.i. Sokrates] unterhielt sich auch nicht iiber die Natur von allem,'® im Gegensatz
zu den meisten anderen, indem er etwa danach forschte, wie der von den Sophisten so-
genannte Kosmos beschaffen sei und durch welche Zwangslaufigkeiten (anankai) die je-
weiligen Himmelsvorgange zustandekdmen, sondern er erklédrte die, welche sich iiber

solche Dinge Gedanken machten, fiir toricht." (Ubers. teilw. in Anlehnung an Jaerisch)

5.4.2.5. Unbestimmter ist (iv) die schon in Kap. 4 zitierte Formulierung bei Platon, mit der

T c.5 #88: Platon, Lg. 891c8-9 (=T c.4 #44, s.o. 4.11.)
av0W TV OMOOOL MWTMOTE TWV TMEQPL PUOEWS EP1havto INTnuATWV

"allen Menschen, die jemals (iv) mit Untersuchungen iiber Natur befafit waren"

ein gemeinsamer Irrtum, ndmlich "die Seele verkannt zu haben" (890a2: tén psychén
égnoékenai), nachgesagt wird: Die Rede ist nicht davon, daf8 jemand "tiber Natur" schreibt,
lehrt oder Experte ist, sondern einfach nur davon, dafs man sich mit einschldgigen Untersu-

chungen (zétémata) befalst (ephaptetai).

151 Jaerisch: "des Weltalls". — Das ist irrefithrend; Xenophon spricht nicht von dem "All" (to pan , Sing),
sondern von "allem" (ta panta, PL.).

226



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

5.4.3. Gegenstand und Betrachtungsweise

5.4.3.1. Die Formel peri physeds geht an den in 5.4.2 zitierten Stellen meist mit einer Spezifika-

tion der jeweiligen Gegenstande einher. Diese werden oft durch einen limitierenden Genitiv

eingefiihrt: Die Rede ist dann von der "Natur"

e "der Dinge": Philolaos, Frg. 6, s.o. #77, vgl. 4.6.2. (t6n pragmaton);'>

e "des Alls" oder "des Ganzen'": Platon, Tim. 27A, s.o. #79 (tou pantos); Platon, Phdr. 270A-C,
s.o0. #85 (tou holou); vgl. Archytas, Frg. 1, s.o. #83 (t6n holon); oder

e '"von allem": Dissoi Logoi c. 8, s.0. #84 (ton hapanton); Xenophon, Mem. 1,1,11, s.o. #87 (ton

panton).

Eine entsprechende Spezifikation kann der Themenangabe "tiber Natur" aber auch paratak-

tisch angefiigt werden: Die im Lysis (214b5) genannten Experten sprechen und schreiben

e "iiber Natur und das Ganze" (peri physeds te kai tou holou, s.o. #80;

dem Hippias werden im Protagoras (315c5)

e "{iber Natur und die Dinge in der Hohe gewisse astronomische Fragen" peri physeds te kai
ton metedron astronomika atta, s.o. #86)

gestellt. Bei gegebener Spezifikation, etwa durch die Themanangabe metedrologia, d.i. "Ho-

henerklarung", kann die Formel peri physeds sogar attributiv angefiigt werden; die Rede ist

dann, wie im Phaidros (270al), von einer

e "Hohenerklarung tiber Natur" (metedrologia physeds peri, s.o. #85a).

Die gegenstandliche Spezifikation kann entfallen, weil sie sich von selber versteht, wie im
Phaidon (96a8), wo sich das anschliefSende tas aitias hekastou (ebd. a9: "die Ursachen von jegli-
chem") auf ein bei peri physeds stillschweigend vorausgesetztes ton hapantdén ("von allem")
bezieht:!3

o "Naturforschung" (peri physeds historia, #82) = "Erforschung der Natur von allem" (peri [sc.

tés ton pantdn] physeds historia).

Zu beachten bleibt freilich, daf$ der Phaidon die Formel "tiber Natur" als eine tibliche The-
menbezeichnung zitiert, die gar keine explizite Spezifikation der involvierten Gegenstande
erfordert: Man versteht, was mit "Naturforschung" gemeint ist, ohne daf$ sich die Frage,

wessen "Natur", tiberhaupt stellt.

Dasselbe gilt fiir #1 und #81: Um in #81 zu verstehen, was "eine Physis" ist, muff man nur
etwas von Biichern verstehen: Man muf$ die somit bezeichnete Literaturgattung von anderen

Gattungen — insbesondere von medizinischer Fachliteratur — unterscheiden. Diese Unter-

152 Beachte auch: In der Wendung peri physeds kai harmonias ist harmonia ("Passung") keine extensionale
Themenangabe, daher auch nicht physis ("Natur").

153 Tn Schleiermachers Ubersetzung ist dies sinngemag zu "die Ursachen von allem" zusammengezo-
gen (s.0. Anm. zu #82).

227



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

scheidung hat nichts mit einer Unterscheidung zwischen Gegenstéanden zu tun: Gegenstand
ist an der zitierten Stelle (De carnibus, c. 15) das Gehororgan. Sofern sich eine "Physis" mit
dem Gehororgan befafit, erfolgt die Angabe dieses Gegenstandes nicht durch eine gegen-
standliche Spezifikation bei "Physis", als der die Literaturgattung kennzeichnenden The-
menbezeichnung. Als gegenstandliche Spezifikation bei "Physis" kdme eher, wie in #84 und

#87, "von allem" in Betracht — wozu dann trivialerweise auch das Gehororgan gehort.

Ebenso in der Abhandlung Uber die alte Medizin (#1, vgl. das ausfiihrliche Zitat in 5.1.2.): Die
Formel "tiber Natur" bezeichnet die Literaturgattung, zu der "Empedokles und Andere" bei-
getragen haben. Gegenstand ist in #1 "der Mensch". Eine gegenstandliche Spezifikation bei
der Themenangabe "iiber Natur" eriibrigt sich, da die gemeinte Literaturgattung auch ohne
sie identifiziert werden kann; durch die Spezifikation "von allem" wiirde "der Mensch" trivi-

alerweise erfafdt.1>

Die Stelle im zweiten Buch der Epidemien (s.o. #78) bleibt schwer verstandlich. Soweit an
dieselbe Literaturgattung wie in #1 und #81 gedacht ist, 1463t sich auch die obige Argumenta-
tion tibertragen. dasselbe gibt wohl auch, wenn man die Formel "iiber Natur" in #78 als An-
kiindigung eines hoheren — d.h. des fiir Forschungen "iiber (die) Natur (sc. von allem)" cha-
rakteristischen — Allgemeinheitsgrades versteht. Wie im Phaidon haben wir hier also wieder

e "Natur" (physis, #81) = Natur von allem (physis pantdn); "tiber Natur" (peri physeds, #1, #78)

= {iber die Natur von allem (peri physeds ton hapanton).

5.4.3.2. Die Themenangabe "iiber Natur ..." kann iiberdies auch mit einer Spezifizierung der

Fragestellung verbunden sein - z.B.

e "wie es [d.i. "alles" (ta hapanta)] beschaffen ist und wie es entstand" (Dissoi logoi 8,1; s.o.
#84),1%

e 'die jeweiligen Ursachen der Dinge: warum jedes Ding entsteht, warum es vergeht und
warum es ist" (Phd. 96a9-10, s.o. #82),1%

e 'wie der ... sog. Kosmos beschaffen sei und durch welche Zwangslaufigkeiten die jewei-
ligen Himmelsvorgénge zustandekdmen" (Mem. 1,1,11, s.o. #87),1%

e "von Anfang an: was der Mensch ist und wie er zuerst entstand und aus welchen Be-
standteilen er gebildet wurde" (V.M. 20,1; s.o. #1),%

134 Anschaulich gesprochen: Der Mensch gehort — wie das Gehor — bei einer Abhandlung "tiber die
Natur von allem" ins Inhaltsverzeichnis, aber nicht als Spezifikation in die Themenangabe.

155 el PUOLOC TV ATIAVTWY WC T EYEL KAL WG EYEVETO.

156 mepl pUOEWS loToglay: ... eldéval Tac altiag EkAotov, dwx dx Tl yiyvetat ékaotov kal dux ti
amoAAvTaL Kol dx Tl €Ot

157 1teQl TG TWV TAVTIWV PUOEWS, ... OKOTIWYV OTIwS O KAAOVUEVOS DTIO TWV 0OPLOT@V KOTUOG EXEL
Kol Tlow avaykaig ékaota ylyvetar twv ovoaviwy

228



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Hier wird die Themenangabe "iiber Natur ..." jeweils durch den genetischen Naturbegriff

der friihen griechischen Philosophie expliziert (s.o. Kap. 4).

Fiir andere Kontexte kann zur Erlduterung der Formel "tiber Natur" eine Auffassung von

"Natur" als dynamische Konstitution und somit ein technischer Naturbegriff einschlagig

sein — etwa entsprechend den folgenden Fragenkatalogen fiir die Medizin:

e "was der Mensch ist, durch welche Ursachen er entsteht etc." (V.M. 20,2; s.o. #1),'* und

e '"was der Mensch ist in Beziehung auf das, was er ift und trinkt, und {iberhaupt auf seine
Lebensweise; und was einem wodurch geschieht." (V.M. 20,3; s.o. #1).1¢

Gegenstand ist hier jeweils "der Mensch", nicht etwa die "Natur"; durch den Naturbegriff

und daher auch durch die die Formel "tiber Natur" wird kein Gegenstand abgezeigt, son-

dern eine charakteristische Weise der Betrachtung, die mit dem Kontext variiert.

Die jeweils einschldgigen Betrachtungsweisen konnen aber auch anders als durch die Formel
"{iber Natur" angezeigt werden. Beispielsweise wird in dem schon ausfiihrlich diskutierten
diskutierten Euripides-Fragment der Fragenkatalog:

e "warum sie [d.i. "der unsterblichen Natur nichtalternde Ordnung"] zusammentrat und in
welcher Weise und wie" (Euripides, Frg. 910.6-7 N.; s.o. T c.4 #40).161

durch das Stichwort "Forschung" (historia, Vs. 1) angekiindigt, nicht durch "Natur" (physis,

Vs. 5). Mit dhnlichen Katalogen ist auch bei der Themenangabe "iiber die Dinge in der Ho-

he" (peri ton metedron) zu rechnen, beispielsweise:

e "wie der Mensch und die anderen Tiere erzeugt wurden (ephy) und entstanden (egeneto),
und was die Seele ist, und was das Gesundsein, und was das Kranksein, und was das im
Menschen Gute und Schlechte, und wovon er stirbt" ([Hippokrates], Carn. 1; s.u. #94)

und

e ‘"die Herkunft (physis) der Vogel, 2 den Ursprung (genesis) der Gotter und Fliisse, des
Erebos und des Chaos" (Aristophanes, Av. 691; s.u. #89).

Offenbar hangt der Katalog von dem Stichwort, das ihn ankiindigt, nicht ab. Unterschiede

scheinen sich aber durch den professionellen Kontext zu ergeben: In der Medizin (V.M. 20,2-

158 reQl PUOLOG ... €& OXNC O Ti E0Tiv AVOQWTOC KAl STIwe €yEVeETO TOWTOV Kal OrtdSev ouvemAyn.

159 el PUOLOG ... AvoWMOC T éotL Kal d' ofag aitiac yivetat kat TdAAaQ.

160 reQl PUOLOG ... , 8 TL Té 0TIV AVIQWTIOC TIROC T €0D10UEVA Te Kal Tvoueva Kal 8 TL TQog T

dAa érmdedpata kai 6 1L ad' ékdotov ékdotw Evupnroetal. — Ich beschranke mich hier auf die
klassischen Formulierungen aus der Abhandlung Uber die alte Medizin. Zum Naturbegriff im metho-
dologischen Selbstverstandnis der technai auch oben 2.5.7.

161 7T7) Te oLVEOTN Kal O kal OTwg (s.0. 4.10.2.). — Beachte: "die unsterbliche Natur" = was von Natur
unsterblich ist (s.0. 4.10.4.).

162 Es spricht der Chor der Vogel; sinngemafs kann man daher (fiir die gegenwértige Fragestellung)
"Vogel" durch "Menschen" ersetzen.

229



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

3; Carn. 1) werden naheliegenderweise die fiir Gesundheit und Krankheit relevanten kausa-
len Zusammenhénge betont.'® In nicht-professionellen Kontexten (d.h. an den iibrigen zi-
tierten Stellen, einschliefSlich V.M. 20,1) ist nur von der Weise des Zustandekommens der
Dinge, aber nicht von ihren kausalen Eigenschaften die Rede. Diese Schwerpunktsetzung
scheint fiir die historia oder philosophia, im Unterschied zur techné, und somit fiir die seit En-
de des 5. Jh. unter der Themenbezeichnung "tiber Natur" rezipierten Literatur charakteris-

tisch zu sein. Ich komme darauf im néchsten Kapitel zuriick (s.u. 6.1.).

5.5. Extensionale Themenangaben
5.5.1. "Uber die Dinge in der Hohe" (peri ton metedron)

Wie aus den obigen Zitaten hervorgeht,'** werden durch die Formel peri physeds, oft mit ei-
nem entsprechenden Zusatz, insbesondere astronomische und (in dem von Aristoteles, Me-
teor. A1, 338a26 ff., eingefiihrten, bis heute iiblichen engeren Sinne dieses Wortes) meteoro-
logische Themen angezeigt. Insgesamt ist das derjenige Themenbereich, der im zeitgendssi-
schen Sprachgebrauch auch durch die Formel peri t6n meteéron ("dariiber, was in der Hohe
ist") oder — unter Hinzunahme geologischer Themen — durch erweiterte Formeln wie peri ton
metedron kai ton hypo gés ("dartiber, was in der Hohe und was unter der Erde ist") angezeigt

wird.

5.5.1.1. In den Wolken des Aristophanes mufS Sokrates — hier die Karikatur eines Gelehrten —
in der Hohe hangen (in einer Hangematte, v. 218: epi tés kremathras), um "die Sachen in der
Hohe" (v. 228: ta metedra pragmata) richtig erforschen zu kénnen. Der Schiiler soll jedes "ge-
scheite Wort iiber die Dinge in der Hohe", (ebd. 490 sophon peri ton metedron) aufschnappen,
das ihm Sokrates wie einem Hund vorwirft.'5 Ein Glaubiger wird iiber die Herkunft des
Regenwassers examiniert und nach Nichtbestehen mit der Begriindung zuriickgewiesen,
wenn er nichts "von den Sachen in der Hohe" (ebd. 1284: peri ton metedron pragmaton) verste-

he, dann habe er auch keinen Anspruch auf die Riickerstattung seines Geldes.

Die Kosmogonie der Vigel des Aristophanes parodiert die fiir eine Abhandlung "Uber Na-

tur" charakteristische Themenbeschreibung;'® zu ihrer Ankiindigung wird aber die Formel

163 So z.B. auch [Hippokrates], Nat. hom. 4.3-4 (Jones): "Dies (d.i. die Korpersifte) ist bei ihm (d.i. beim
Menschen) die Natur des Leibes, und hierdurch leidet und gesundet er" (tavt' éotiv avt® 1) HpvOG
TOU OWHATOC, Kal dx tadTax aAyel Kot Uyaivey; s.o. T .6 #3)

164 Vegl. neben 5.4.2. auch 5.2.2. und 5.2.4.4..

165 Auf die Unterscheidung zwischen "Dingen in der Hohe " und "Sachen in der Hohe" (ta meteéra bzw.
ta metedra pragmata) kommt hier es vermutlich nicht an.

166 Vgl. bes. v. 691 f.: pUoW olwvv yéveolv te ewv ... eidOTec mit Parmenides, DK 28 B 10 eiom) d'
aifeolav te pvow (s.o. T c.4 #4).

230



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

peri ton metedron (v. 690; mit Anspielung auf eine entsprechende Vortragstatigkeit des Prodi-

kos, v. 692) verwendet:

T c.5 #89: Aristophanes, Aves 688 ff. (=T c.4 #41)

TIQOCEXETE TOV VOUV TOIG &BAVATOLS 1)LV, TOIG aiév €000y,

TOIC adeQIoLS, TOLoLV &Y OWS, TOIS APt pUNdOpEVOLoLY,

V' dkovoavTeg MavTa maQ' MUV 00VWS TEQL TWV HETEWQWYV,

dvow olwvav yéveoiv te Sewv motapwv T 'EgéPoug te Xaoug te

€1d0TeG 009@s, ITodiKkw T’ €LOL KAGELY elmnTEe TO AOLTIOV.

"Merkt auf uns, die Unsterblichen, Immerseienden, Atherischen, Nichtalternden, Unver-
gangliches Sinnenden: Habt ihr erst dariiber, was in der Hoéhe ist, von uns alles richtig
gehort und kennt ihr erst richtig die Herkunft (physis) der Vogel, den Ursprung (genesis)
der Gotter und Fliisse, des Erebos und des Chaos, dann konnt ihr dem Prodikos die Hol-

le heifs machen."

In den Wolken des Aristophanes werden Prodikos und Sokrates als metedrosophistai ("Hohen-
gelehrte", v. 360) charakterisiert. Nach Guthrie, der {ibrigens bei Sokrates ein frithes natur-
philosophisches Interesse zumindest nicht ausschliefit, ist diese Charakterisierung des
Prodikos, und dementsprechend auch die Zuschreibung einer Kosmogonie in den Végeln
glaubwiirdig.'” Guthrie verweist hier auf den Bericht Ciceros, wonach Prodikos,
Thrasymachos und Protagoras de rerum natura gesprochen und geschrieben haben;'*® dem
entspricht auch die Zuschreibung des Buchtitels Peri physeds an Prodikos bei Galenos (s.o.
#29).

Hippias von Elis hat, so Platons Protagoras (315¢5), "liber Natur und die Dinge in der Hohe"
(peri physeds te kai ton metedron) gelehrt (s.o. #86). Gegen Protagoras polemisiert ein Fragment

des Komikers Eupolis:

T c.5 #90: Eupolis, Frg. 146 (Kock):
&vdov pév ot Iowtaydoag 6 Trjog / * * * [ 6¢ dAalovevetal pév aAltroLog / mepl tTwv
HETEWQWYV, T D& XaAUaSev 09 (el
"Drinnen ist Protagoras aus Teos ... der schwindelt — der Frevler! — dariiber, was in der

Hohe ist, und frif3t vom Boden".1¢

In Platons Apologie sieht sich Sokrates durch die Darstellung bei Aristophanes als ein Gelehr-
ter diffamiert, der sich mit dem, was "in der Hohe" oder "unter der Erde" ist, sowie mit fo-
rensischer Rhetorik (in diesem Sinne die Formel "das schwéachere Argument zum starkeren

machen") befaf$t und sich dadurch dem Vorwurf aussetzt, "die Gotter nicht zu achten". Wie

167 Guthrie, HGP 111.1, 277; ebd. Anm. 1.
168 Cicero, De or. 3,32,126-8 = DK 84 B 3; dazu auch Guthrie ,HGP II1.1, 46.
169 Aus den Kolakes, nach Ostwald 1986, 533: 421 B.C.

231



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

er wenig spéter hinzufiigt, werden dieselben Vorwiirfe gegen alle Philosophierer (s.u. 5.2.3.)

erhoben.

T c.5 #91: Platon, Apol. 18b6-c1, c2-3

.. WG €0tV TG LwkEATng 00dOg AV, T& Te HETEWEA PEOVTIOTNG Kal T VIO YNg
mavta avelntkws kat oV NTtw AOYov kQelttw mowwv. [..] ol y&Q dkovovteg
1yobvtat toug Tavta {nTodviag ovde Seovg vouilew.
Schleiermacher {ibers.: "... als gdbe es einen Sokrates, einen weisen Mann, der den Din-
gen am Himmel nachgriible und auch das Unterirdische alles erforscht habe und Un-
recht zu Recht mache. ... Denn die Horer meinen gar leicht, wer solche Dinge untersuche,

glaube auch nicht einmal Gotter."

T ¢.5 #92: Platon, Apol. 23d4-7:

< T KATA TIAVTWV TV PrAocodovvtwy meoxelpa Aéyovoty, 6tL "t HeTéwQa KAl Ta
VMo yn¢6" kat "Seolg pr) vopley" katl "Tov fTtw AGYoV kQelTTw ToLey."
Schleiermacher iibers.: "... was gegen alle Freunde der Wissenschaft bei der Hand ist, die
‘Dinge am Himmel und unter der Erde', und 'keine Gotter glauben' und 'Unrecht zu

Recht machen™.

Die Gegenstande, auf welche die Formel "dariiber, was in der Hohe oder unter der Erde ist"
verweist, sind in der Abhandlung Uber die alte Medizin das Paradebeispiel fiir einen The-

menbereich, iiber den man seridserweise gar nichts aussagen kann:

T ¢.5 #93: [Hippokrates], V.M., c. 1.3:

.. WOTEQ T adPavén Te KAl ATOQEOHUEVO TEQL MV AVAYKN, NV TG EmLXeln) Aéyew,
vnoféoel xonoSar olov MeEQL TWV HETEWQWV T TWV VMO YNV & &l Tic Aéyor kal
Ywdokot g €xeL, oUT av avt® T@ AéyovtlL oUTE TOloLV AkovoVOL dNAa av eln, eite
aAnSéa éotiv elte WY 0V YA £€07TL MEOG O TL XOT) EMAVEVEYKavTa eldévat TO oadéc.

"... wie es bei dem Ungesehenen und Ritselhaften der Fall ist: wenn man sich daran-
macht, {iber dergleichen zu sprechen, mufi man sich allerdings eine Grundlage verschaf-
fen. Zum Beispiel dariiber, was am Himmel oder was unter der Erde ist: Wenn jemand
sagt und eine Vorstellung hat, wie sich dieses verhélt, dann ist weder dem Sprecher
selbst noch den Horern klar, ob das wahr ist oder nicht. Denn es gibt nichts, worauf man

das Gesagte zu beziehen hat, um sich Gewif$heit zu verschaffen."1”?

Der Verfasser hilt den Rekurs auf solche Themen aber auch fiir iiberfliissig (ebd. c. 2) — im
Unterschied zu anderen im Corpus Hippocraticum iiberlieferten Autoren. Eine strikte Gegen-
position wird beispielsweise in der Abhandlung De carnibus angedeutet (wenn auch nicht

ausgefiihrt):

170 Dazu Heinemann 2000a, 27 ff.

232



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T .5 #94: [Hippokrates], De carnibus, c. 1 (teilw.)
ITegi d¢ TV peTeE@WQEWV 0VOEV déopat Aéyery, |V UT) TOTODTOV £C AVOQWTOV ATOdeEW

Kai tx dAAa Loa, Okwc!”! ébu kal €yéveto, kal 6 T vy 0Ty, kKol 6 TL TO DYWIvELY,

Kal 6 T 1O KAUVELWY, Kol O TL TO €V avOoWTw KAakOV Kal ayaSov, kal 69ev amoSvio-

KeL1”2
"Uber die Dinge in der Hohe muf3 ich nicht sprechen, aufier insofern, als ich hinsichtlich

des Menschen und der anderen Tiere aufzeige, wie sie erzeugt wurden (ephy) und ent-

standen sind (egeneto),’”® und was die Seele ist, und was das Gesundsein, und was das

Kranksein, und was das im Menschen Gute und Schlechte, und wovon er stirbt"

Auf die - hier nur programmatisch — angezeigte Einbettung der Medizin in die Kosmologie
komme ich spater zuriick.””* Die Ausfithrung in den anschliefenden Kapiteln beschrankt
sich in den beiden Hauptteilen (c. 3-14 und c. 15-18) auf die Bildung der Koérperorgane. Die
jeweiligen Erkldrungen rekurrieren auf Elementarqualitaten und Materialeigenschaften; die
Funktionweise der Korperorgane — auch der Stimme (c. 18) und der Sinnesorgane (c. 15-17) —
wird nur soweit erortert, als sie sich hieraus ergibt 7> Der somit abgearbeitete Teil der zitier-
ten Themenankiindigung entspricht etwa dem Fragenkatalog, den die Abhandlung Uber die
alte Medizin (V.M. 20,1) — unter der Themenbezeichnung "iiber Natur" - fiir die "Philosophie”

reserviert.176

Die Themenbezeichnung "iiber die Dinge in der Hohe" (peri ton metedron) ist hier zunachst
ganz wortlich zu nehmen: Die Entstehung der ersten Lebewesen wird nicht nur mit den
Elementarqualitdten, sondern sogleich auch mit dem sog. Ather und der "héchsten Him-
melsbewegung" (anotaté periphoré) in Verbindung gebracht (Carn. 2 £.). Im Einzelnen ist dann
freilich nicht mehr von oberen Regionen der Welt die Rede, sondern von der Bildung der
Korperorgane. Was diese mit "den Dingen in der Hohe" verbindet, ist die Weise, in der bei-

der Bildung durch Elementarqualitdten und Materialeigenschaften erklart wird.

171 TLG: 0kdoa
172 Text nach der Loeb-Ausgabe von Potter (Hippocrates, vol. VIII, Cambridge, Mass. / London 1995).

173 Potter iibers. falschlich: "are formed and come into being". Aber das Griechische (ephy kai egeneto)
hat hier die Vergangenheitsform. Diese verweist wie in V.M. c. 20,1 (s.o. #1) auf das Entstehen der
ersten Menschen und Tiere, in das die metedra direkt einbezogen sind (vgl. Carn. 3).

174 Tatsdchlich wird der im engeren Sinne medizinische Teil des zitierten Themenkatalogs in De carni-
bus gar nicht abgearbeitet. Die abschlieflenden Bemerkungen iiber die biologische und medizinische
Bedeutung 7tagiger Perioden (c. 19) haben mit den eingangs formulierten Fragen wenig zu tun

175 Soweit ich sehe, bleibt somit auch die Frage nach der "Seele" (psyché, s.0.) unbeantwortet.

176 Siehe oben 5.4.3.2. — Auch mit seiner Hypothesenmethode (vgl. den Eingangssatz unmittelbar vor
#94) und dem entsprechenden Rekurs auf die sog. Elementarqualititen (vgl. c. 2 ff.) ist De carnibus der
Polemik in V.M. (bes.c. 1) ausgesetzt. Vgl. Lloyd, Jouanna ###.

233



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

5.5.1.2. Die Befassung mit "den Dingen in der Hohe" wird im zeitgenossischen Sprachge-
brauch auch als "Hohenerklarung" (metebrologia) bezeichnet;'”” ein "Hohenerklarer" (metedro-

logos) ist,'”® wer sich mit diesen Gegenstanden befafit; vgl.

T c.5 #95: Platon, Crat. 396c1-2
avw, 69¢ev on kat paoty ... TOV kaSaodv VoUv magayiyveoSat ol peTewQoAdyol

"oben, von wo ja auch nach Aussage ... der Hohenerkldrer ... der reine Verstand kommt"
Diesen Sprachgebrauch erwéhnt Aristoteles am Anfang seiner Meteorologie:

T c¢.5 #96: Aristoteles, Meteor. 11, 338a25-6:

[..] Aowtov ©' €oTi pégog TG peESOdOL TAUTNG €Tl SewENTEOV, O TTAVTEG Ol TTEOTEQOL
petewgoAoyilav ékaAovv:

"Zu betrachten bleibt noch derjenige Teil dieser Disziplin (methodos),’” den alle Vorgan-

ger als Hohenerkldrung (meteorologia) bezeichnet haben."

Der anschlielende Themenkatalog (Meteor. I 1, 338b20-339a5) ist dann freilich gegeniiber
dem élteren Sprachgebrauch auf den Bereich unterhalb der Gestirne beschrankt; er erfaft
vor allem die Gegenstiande der Meteorologie (im modernen Sinne) und der Geologie. Daf3
umgekehrt diese Gegenstande bei "allen Vorgédngern" in die Zustédndigkeit der "Hohenerkla-

rung" (meteorologia) fielen, geht aus #96 aber unmifSverstandlich hervor.
Einen alten Beleg findet man in der Abhandlung Uber die Umuwelt :

T c.5 #97: [Hippocrates] Aer. c. 2

Ei d¢ dokéoL TIc TavTax pPETEWQEOAO YA elval, €l HeTaoTaln TG YVWHNG, HadoL av Tt
OUK €AGXLOTOV HEQOG EVUBAAAETAL AOTQOVOLLN &G INTOKT|V, AAAX TAVL TTAELOTOV.
Jones {iibersetzt treffend: "If it be thought that all this belongs to meteorology, he will
find out, on second thoughts, that the contributions of astronomy to medicine is not a

very small one but a very great one indeed."

Festugiere (1948, 33 sq.) sieht hier eine Anspielung auf die zeitgendssische, erkenntnistheo-
retisch orientierte Polemik (s.u. 5.5.1.4.); dem entspricht seine Wiedergabe von metedrologa

durch "réveries d'astronome". Der Kontext der Stelle zeigt aber, daf der Verfasser nicht die

177 In diesem Sinne Platon, Phdr. 270al: adoleschia kai metedrologia physeds peri (s.o. #85a).

178 Bei Aristophanes auch "Hohengelehrter" (metedrosophistés, Nub. 360) oder abschitzig "Hohen-
schwindler" (metedrophenax, ebd. 333.) — Vgl. DK 59 A 18 (Plutarch): Die Athener "duldeten nicht die
physikoi, die damals [d.i. zur Zeit des Perikles] auch "Hohenschwaétzer" (metedroleschai) genannt wur-
den, ..." Beachte: Die Bezeichnung physikoi wurde erst von Aristoteles eingefiihrt (s.o. 5.4.1.6.).

179 Namlich der "Physik" (physiké, peri physeds epistémé), s.o. 5.4.1.1. (vgl. Heinemann 2000b, 991).

234



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

erkenntnistheoretische Seriositit, sondern die Einschligigkeit der "Hohenerklarung" fiir die

Medizin diskutiert.180

Diogenes von Apollonia wird von Simplikios mit der Angabe zitiert, er habe eine "Meteoro-

logie" verfaf3t:

T c.5 #98: Simplikios (In Phys. 151,20 ff. = DK 64 A 4)

[...] Yéyoamtal pév mAelova Tt Aoyével ToUTwL oLYYRAHHATA (WG avTog év Tt ITept
dvoewg EUVNodM kal TEOS PLOLOAGYOLS AvTelRNKévVaL Aéywv oUG KaAel Kol avtog
coplotdg, kai Metewgodoyiav yeyoadéval, &év ML kat Aéyel mepl TS AQXNS
elgniéval, kat pévrot kat ITeglt avSowmov Gpvoewc), v dé ye twt Ilegl pvoews, 6 Twv
avTOL HOVOV &ig EuE NASE, [...].

KRS (#587) iibers.: "... several books were written by this Diogenes (as he himself men-
tioned in On Nature, where he says that he had spoken also against the physicists —
whom he calls 'sophists' — and written a Meteorology, in which he also says he spoke
about the material principle, as well as On the Nature of Man); in On Nature, at least,

which alone of his works came into my hands ...".

Wie Diogenes Laertios, ! hat Simplikios von Diogenes nur eine Abhandlung mit dem Titel

(1) Peri physeos

vorliegen. Er entnimmt ihr einen Verweis auf weitere Abhandlungen, ndmlich:

(2) eine Erwiderung gegen die physiologoi, die Diogenes als sophistai bezeichnet habe;

(3) eine Metedrologia, deren Thema durch die Wendung peri tés archés (KRS: "about the mate-
rial principle") angegeben werde; sowie

(4) eine Abhandlung Peri anthrépou physeds ("Uber die Natur des Menschen").

Es stellen sich zwei Fragen: Erstens. Handelt es sich um verschiedene Abhandlungen oder
(wie KRS vermuten) um Querverweise innerhalb derselben Abhandlung? Zweitens. Welche

Riickschliisse auf die Terminologie des Diogenes sind mdglich? Insbesondere:

e Ad (2): Hat Diogenes den Ausdruck physiologoi selber verwendet, oder ist das Zeugnis
des Simplikios so zu verstehen, daf Diogenes die angegriffenen Autoren nicht als physio-
logoi, sondern (wie V.M., c. 20, s.o. #1) als sophistai bezeichnet? — Ich denke, daf$ das letz-
tere der Fall ist: Das Wort physiologos ist vor Aristoteles sonst nicht bezeugt (s.o. 5.4.1.6.);
an der zitierten Stelle 1af3t sich die Wendung pros physiologous ("gegen die Naturerklarer")
als eine Inhaltsangabe in peripatetischer Terminologie verstehen. Durch die Wendung kai
autos ("auch er") deutet Simplikios an, dafi die Bezeichnung der (spiter so genannten)
physiologoi als sophistai einem verbreiteten Sprachgebrauch entspricht (es handelt es sich

um keine Anspielung auf eine Parallelstelle im Physikkommentar).

180 Diller#4#, Jouanna ##4#

235



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

e Ad (3): Hat Diogenes seine Ausfiihrungen "tiber das Prinzip" (peri tés archés — wieder pe-
ripatetische Terminologie!) selber als metedrologia bezeichnet? Diese Bezeichnung konnte
auch von einem Herausgeber stammen. Sie entspricht aber dem oben zitierten Zeugnis
bei Aristoteles,'® Zumindest spricht nichts dagegen, daf} sie auf Diogenes zuriickgeht.
Und das heifst dann umgekehrt: Ein Autor des spaten 5. Jh. konnte eine Abhandlung, die
dann in der Schule des Aristoteles als Beitrag zur Prinzipienforschung rezipiert wurde

(dazu unten, ###), als metedrologia ("HOhenerklarung") bezeichnen.

Neben der — durch die Wendung "die schwéchere Position (oder Argumentation: logos) zur
starkeren machen" (fon hétto logon kreitd poiein) charakterisierten, vor allem forensischen —
Rhetorik sind die metedra (und was sich thematisch an sie anschliefsit) ein bevorzugter Ge-
genstand sophistischer Lehre und dementsprechend auch fiir diejenigen, die sich "aus Lieb-
haberei” mit gelehrten Themen befassen — die erwadhnten "Philosophierer” (philosophountes,
s.0. 5.2.3.). Beides gehort selbstverstandlich zusammen: Die Lehr- und Vortragstatigkeit der

sophistai ist von der philosophia ihres Publikums gar nicht zu trennen.

Die Formeln peri physeds ("tiber Natur") und peri ton meteéron ("iiber das, was in der Hohe
ist") sind durchaus nicht gleichbedeutend. Der Bedeutungsunterschied liegt vor allem darin,
daf3 die letztere Formel einen Bereich von Gegenstanden nennt, die erstere Formel hingegen
eine bestimmte Weise, von den jeweils betrachteten Gegenstanden zu handeln (s.o. 5.4.3.).
Aber diese Formeln sind doch insofern austauschbar, als durch sie tatsdchlich dieselben
Themen angezeigt werden: Beide Formeln nennen Stichwdrter fiir denselben Themenbe-
reich; soweit ich sehe, ldf3t der Sprachgebrauch den Fall nicht zu, dafs jemand einen Vortrag
peri ton metedron ankiindigt, dann aber peri physeds spricht und insofern das Thema verfehlt

(oder umgekehrt).

5.5.1.3. Dies schliefit aber nicht aus, daf vor allem die Formel peri ton metedron eine charakte-
ristische Polemik provoziert, die im Kontext der Formel peri physeds — zumindest in dieser
Scharfe — nicht feststellbar ist. Diese Polemik wird Ende der 20er Jahre des 5. Jh. auf die
Biihne der Kémodie gebracht (s.o. 5.5.1.1.): eine regelrechte Theaterkampagne, auf die Pla-
tons Apologie noch nach Jahrzehnten zuriickkommt.'®* Aber die die Polemik ist nicht auf die

Komddie beschréankt. — Inhaltlich lassen sich drei Hauptpunkte unterscheiden:

181 Diogenes Laertios 9, 57 = DK 64 B 1 = KRS #596.
182 Aristoteles, Meteor. 11, 338a26 ff. — s.0. zu #96.
183 Platon, Apol. 19A ff. mit Verweis auf die Wolken des Aristophanes (ebd. c2 ff.).

236



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Erstens der aus Platons Apologie bekannte Vorwurf der Asebie, der auch dem zitierten Eupo-
lis-Fragment (gegen Protagoras) zu entnehmen ist (s.o. #90) und bereits dem Psephisma des

Diopethes (gegen Anaxagoras und indirekt gegen Perikles) zugrundeliegt:'s

T ¢.5 #99: Plutarch, Pericles 32 =DK 59 A 17:
.. YNdopa Aomeidng éyoapev eloayyéAAdeoSal tovg tax el ) vopillovtag 1
AGY0UC TLEQL TWV PETAQOLWVY DODATKOVTAG
"Diopeithes setzte einen Beschlufs durch, wonach anzuklagen ist, wer das Géttliche nicht

achtet und in Vortragen iiber das, was in der Hohe ist, lehrt. "

Besonders eindrucksvoll ist hier nochmals der Vergleich der Euripides-Fragmente 910 und
913:1%

T ¢.5 #100: Euripides, Frg. 910 N. (=T c.4 #40)

OABlog 6otic ¢ totoplag / €oxe PASMNOW, / purjte MOALT@V €mi mnuoovvNV / unt' eig
adikovg mEAels OQUY, / AAA' dSavatov kKaSopwv GpUGEwS / KOOUOV AYNEWYV, Tt Te
ovvéotn / kat 6T Kol OTwg. / Tolg d& TolovToIS OVOEMOT AloXQWV / EQYywV HeAEdNUa
moaoiCeL.

"Gliicklich, wer in der Forschung (historia) beschlagen ist und nicht darauf aus ist, den
Biirgern Leid zuzufiigen und Unrecht zu tun, sondern der unsterblichen Natur nichtal-
ternde Ordnung betrachtet, warum sie zusammentrat und in welcher Weise und wie. Er

wird sich niemals schandlichem Tun hingeben." (Ubers. teilw. nach Seeck, s.o. 4.10.)

T c.5 #101: Euripides, Frg. 913 N., ed. Snell (=T c.4 #43)

tic atp]oSeoc [k]al [Balovdaip[wv] / [6¢] tdde Aevoowv ov mEodid]dokel / Yuxnv
avtov eov N[yeoSal, / petewg@oAdywv O ékac €ooupev / OKOALAG amAtag, wv
TOAUNQEA / YAWOO' elkoBoAel TeQl TV APavay / o0dEV YVWHNG HETéEXOVOA.

Seeck iibersetzt: "(Wer ist so gottlos und schicksalsgeschlagen, / dafS) er beim diesem An-
blick seine Seele / nicht lehrt, an Gott zu glauben / und die krummen Betriigereien / der
Sterndeuter weit von sich weist, / deren Zunge freche Vermutungen anstellt / {iber ver-

borgene Dinge, ohne Einsicht zu besitzen."

Beidemale ist offenbar von astronomischen Themen die Rede. Als historia und Betrachtung
der "nichtalternden Ordnung" einer "unsterblichen physis" (Frg. 910) ist dies eine hochst res-
pektable Beschiftigung, als Thema der metedrologia (Frg. 913) hingegen blasphemische Schar-

latanerie.

184 Dazu Ostwald 1986, 196 ff.
185 Dazu auch oben 4.10.4.

237



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

5.5.1.4. Zweitens gilt die metedrologia als erkenntnistheoretisch unserids. Die metedra werden
als "verborgen",'® als "verborgen und ratselhaft"!®” oder als "unglaublich und unsichtbar"

charakterisiert; vgl. zu letzterem

T ¢.5 #102: Gorgias, Helena (DK 82 B 11), c. 13

Ot d' 1) meldw TEooovoA Tt Adywt Kal TV PuXIV €TuMoATo OTwe €B0VAETO, XOT)
HaSElV TEWTOV HEV TOUG TV METEWQOAOYWV AGYOUG, oltiveg dOEav avti dOENG TNV
HEV adeAdpevol v O' éveQyaoapevol T ATOTA KAl adnAa daiveodat toig g
d6&NG Supaoty émoinoav: ... 188

"Daf aber die Bekehrung, gesellt sie sich zur Rede, allemal auch die Seele pragt, wie sie
will, muf§ man sich klar machen: und zwar erstens anhand der Reden von Himmels-
kundigen, die stets — Urteil gegen Urteil — das Unglaubliche und Unsichtbare den Au-

"

gen des Urteilsvermdgens erscheinen lassen; [...].

Die metedra sind buchstablich "zu hoch", als daff man {iber sie nachpriifbare Aussagen ma-
chen konnte; und erst recht sind sie "zu hoch" fiir gewo6hnliche Sterbliche (was dann aber
schon der dritte Punkt ist).

Bei Isokrates richtet sich eine vergleichbare Polemik — ohne Erwahnung der meteéra — gegen
Kontroversen der "alten Gelehrten" (palaioi sophistai) {iber die "Vielfalt des Seienden” (to
pléthos ton ontdn). Erwdahnt werden, neben ungenannten Vertretern einer unendlichen Viel-
falt: Empedokles, Ion, Alkmaion und Parmenides.'® Der Hinweis auf die notorische Unei-
nigkeit der Experten, erscheint bei einigen Autoren auch unter der Themenangabe peri phy-
seds, so bei Xenophon (Mem. 1,1,14) und in Platons Phaidon (96AB, 99BC).

Ahnlich in der Abhandlung Uber die alte Medizin, wo es heif}t, was von Gelehrten oder Arz-
ten peri physeds gesagt oder geschrieben wurde, habe nichts mit Medizin zu tun, sondern sei
bestenfalls als Anleitung zum Bilderkolorieren geeignet:'** Die Polemik betrifft hier zunéchst
die Einschlagigkeit der diskutierten Lehren fiir die Medizin. Ich vermute aber, daf§ sich die —
die Seriositdt von Lehren peri ton meteéron betreffende — Kritik aus c. 1 (s.0. #93) auf die in c.

20 diskutierten "philosophischen" Lehren peri physeds tibertragt.'!

186 Euripides, Frg. 913 N, v. 6 (s.o. #101): aphana.

187 [Hippokrates], V.M., c. 1,3 (s.0. #93): aphanea to kai aporeomena..

188 Ein Teil der Fts. ist oben als #17 zitiert.

18 Jsokrates, or. 15 (Antidosis), c. 268. Ahnlich Platon im (wenig élteren) Sophistes, 242C ff..

1% [Hippokrates], V.M. c. 20.2 (s.0. #1): 'Eyw 8¢ tovto pév éoa twvi eipntat ) codplot 1 iNToe 1
Yéyoamntat tept GpLog Hooov vouilw T Tkt Téxvn meootkew 1 1) Yoadikt) (wortlich: "... hat
... weniger mit Medizin als mit Malerei zu tun").

191 Vgl. Heinemann 2000a, 23 ff.

238



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Die Vorgeschichte dieser Kritik 146t sich bekanntlich bis zu Xenophanes zuriickverfolgen.'?
Der epistemische Vorbehalt besagt hier, wie an der Parallelstelle bei Alkmaion, dafs theologi-
sches und kosmologisches Wissen immer nur vermutungsweise aus Indizien erschlossen

sein kann:

T c.5 #103: Xenophanes, DK 21 B 34

Kal 1O pev ovv oadég oUTIS Avne Dev 0VdE Tig éotal / eldws apdl Ye®v te kat dooa
Aéyw Teol mAvVTWV: / €l YOO KAl T HAALOTA TUXOL TETEAETUEVOV ELTIWV, [ aUTOG OHWS
0OUK 01d¢&* dOKOC d' €Tl TTAOL TETUKTAL

Heitsch {ibers.: "Und das Genaue hat nun freilich kein Mensch gesehen, und es wird
auch niemanden geben, / der es weifs iiber die Gotter und alles, was ich sage.’ / Denn
wenn es ihm auch im hochsten Grade gelingen sollte, Wirkliches auszusprechen, / selbst

weifs er es gleichwohl nicht. Fiir alles aber gibt es Vermutung."

T c¢.5 #104: Alkmaion von Kroton, DK 24 B 1

TEQL TWV APavéwv, Tegl Twv vtV capnvelav pEv Jeol EXovt, wg & avIWTOoLg
Tekpaigeodat ...

DK tiibers.: "Uber das Unsichtbare wie iiber das Irdische [wortlich: Sterbliche] haben Ge-
wifSheit die Gotter, uns aber als Menschen ist nur das Erschlieflen gestattet" (kursiv gesetz-

te Ergdnzungen wie bei DK).

Bei den Alten ist das aber kaum als Kritik gemeint. Die Unsicherheit menschlichen Wissens

ist nur ein Aspekt der mit der conditio humana verbundenen Hinfalligkeit, mit der man sich

abfinden mufi. Daf$ es gute Griinde gibt, die jeweils vorgetragenen Lehren gleichwohl zu
akzeptieren, wird von Xenophanes und Alkmaion, und ebenso von Parmenides (vgl. Frg.

1.31 f. DK) durchaus nicht verneint. Die Schérfe der spateren Polemik ist m.E. dadurch zu

erklédren, dafs gegen Ende des 5. Jh.

e sich einerseits im Selbstverstandnis der fechnai, dem indirekt auch Sokrates verpflichtet
ist, ein strengeres Wissensideal ausbildet, das keine unkontrollierbaren Vermutungen to-
leriert, % und

e andererseits unter dem Einfluf der Rhetorik die seit jeher beklagte Unbestandigkeit
menschlicher Meinungen und Einstellungen'” als deren gezielte Beeinflufibarkeit er-

scheint; so kann der — von Gorgias bestatigte’® — Verdacht aufkommen, dafi zumindest

192 Zum folgenden vgl. Heitsch 1983, 177 ff.
153 Zu Ubersetzung und Interpretation dieses Verses siehe aber unten 5.5.2.4.
194 Vel. bes. [Hippokrates], V.M. c. 1,3, s.o. #93.

195 Vgl. Homer, Od. 18,130 ff.; Archilochos, Frg. 68; Parmenides DK 28 B 16. Dazu Fréankel 31969/76, 148
f.

19 Gorgias, Helena c. 13, s.o. #102, vgl. #17
239



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

die Akzeptanz kosmologischer Lehren beim breiteren Publikum geradezu auf Manipula-
tion und nicht etwa auf triftigen Argumenten beruht.
Erst unter diesen Bedingungen wird aus einem epistemischen Vorbehalt der Nachweis von

epistemischer Scharlatanerie und Rofitauscherei.

5.5.1.5. SchliefSlich sind die Lehren der "Hohenerklarer" allzu verbliiffend. Charakteristisch
ist die Szene in den Wolken des Aristophanes, wo Strepsiades zum ersten Mal eine Erdkarte
(v. 206: gés periodos pasés) sieht: In Attika findet Strepsiades weder Richter noch Dorfgenos-
sen; Sparta ist allzu nahe, daher fordert er die Sophisten auf, sich noch einmal zu iiberlegen,
wie man Sparta weiter wegschaffen konnte.'”” Worauf es hier ankommt, ist dies: Die ge-
wohnliche Weltsicht des ungebildeten Volkes wird entwertet; man fiihlt sich genasfiihrt und

als dumm hingestellt.!

Ich rechne mit der Mdglichkeit, dafl sich die unverfanglichere, wenn auch schwer verstand-
liche Formel peri physeds erst unter dem Druck dieser dreifachen Polemik, vielleicht sogar

der Illegalitat, durchgesetzt hat.

5.5.2. "Uber alles" (peri panton)

Die zitierten Stellen bei Philolaos und Diogenes von Apollonia ausgenommen,'” lassen sich
die Formeln peri physeds und peri tén metedron nicht weiter in die Fragmente der sog. Vorsok-
ratiker zuriickverfolgen. Sofern der Naturbegriff eine charakteristische Betrachtungsweise
der Dinge anzeigt, wird er in programmatischen Formulierungen verwendet, die aber nicht
als Buchtitel oder férmliche Themenbezeichnung fungieren. Und {iber den Gegenstand der
Betrachtung wird die denkbar schlichteste Auskunft gegeben: dafl ndmlich buchstéblich von

"allem" die Rede sein soll:

5.5.2.1. Dies ergibt sich unmifiverstandlich aus der regelméfliigen Verwendung des Wortes

"alles" (panta) in Einleitungssitzen und Uberleitungen wie:

197 Aristophanes, Nub. 215 f.: To0to petadoovtifete, TadTV &Y' HOV ATAYAYELV TOQOW TAVV. —
Die Spartaner waren gewitzter und lieflen sich bei Biindnisverhandlungen vor dem ionischen Auf-
stand durch die Ubersichtlichkeit einer Landkarte nicht davon abhalten, nach den wahren Entfernun-
gen im Perserreiche zu fragen, vgl. Herodot 5,49 f.

198 Dementsprechend die polemische Formel metedrologos kai adoleschés ("himmelskundig und scharf-
sinnig"), die Platon immer wieder zitiert (s.o. zu #85a).

199 Philolaos, DK 44 B 6, s.0. #77; Diogenes von Apollonia bei Simplikios, DK 64 A 4, s.o. #98

240



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.5 #105: Heraklit, DK 22 B 1 (=T c.4 #47, teilw.)

... YWOHEVWV YO MAVTWV KATA TOV AGYoV TOVOE ATEIQOLTLY E0(KATL, TERWILEVOL Kol
EMEWV Kal EQYWV TOLOVTWYV, OKOIwV YW dupyevuat Kata GUoy dlaéwv EKaoTov Kol
boalwv 6kwe ExeL. ...

"[...] Obwohl alles gemaf} diesem logos geschieht, gleichen sie Unerfahrenen, wenn sie
sich an solchen Worten und Tatsachen versuchen, wie ich sie darlege, indem ich jedes

Einzelne gemaf3 seiner Natur unterscheide und angebe, wie es beschaffen ist. [...]

T c.5 #106: Parmenides, DK 28 B1, v. 31 f.

AAA' EUTng Kal Tt LadT|oEAL, WS TO DOKOLVTA

XOTV dOKiHWS elval DX MAVTOG MAVTA TEQOVTA.

KRS (Nr. 288, ebenso Nr. 301) iibers.: "But nonetheless you shall learn these things too,

how what is believed would have to be assuredly, pervading all things throughout."

T ¢.5 #107: Parmenides, DK 28 B Frg. 8, v. 60 f.

1OV 00L £€Yw DAKOO OV €0KOTa MAvTa Ppatilw,

@G 0V U1 MoTé TiG 0€ BEOTAV YV TAQEAGTONL.

KRS (Nr. 302) tibers.: "The whole ordering of these I tell you as it seem fitting, for so no

thought of mortal men shall ever outstrip you."

T c.5 #108: Empedokles, DK 31 B 6, v.1
€000 YAQ MAVTWY OLLOHATA TIRWTOV AKOVE" KTA.
KRS (Nr. 346) iibers.: "Hear first the four roots of all things: ..." 20

T ¢.5 #109: Anaxagoras, DK 59 B 1 = Simplikios, Phys. 155,23:
.. Aéyowv amt' agxnNe’ ‘OHoD MAVTA XOTUATA 1Y, ...

".. wo er eingangs sagt: Zusammen waren alle Dinge, ..."

T ¢.5 #110: Diogenes von Apollonia, DK 64 B 2 = Simplikios, Phys. 151,28

YoadeL ¢ eDDVG HeETA TO TEOOILLOV TAdE" €Ol D& DOKEL TO HEV EVUTIAV ELTIELV MAVTA
TA OVTA ATIO TOV aVTOD ETEQOLOVORAL KAL TO AUTO ElvaL.

"Er schreibt unmittelbar nach der Vorrede: 'Mir scheint, um es zusammengefafst zu sa-

gen, alles, was es gibt, aus demselben abgewandelt und (sc. insofern) dasselbe zu sein."

20 Bemerkenswert bleibt, wie hier vom "Horen" die Rede ist. Die von Empedokles angegeben "Wur-
zeln" (d.i. die sog. Elemente) sind offenbar keine akustischen Phénomene. Was man "héren" soll, ist
ihre Aufzéhlung und ihre Beschreibung. Das heifst, die "Wurzeln von allem" werden durch Horen zur
Kenntnis genommen. Derselbe Sprachgebrauch ist auch bei Heraklit vorauszusetzen, wenn er davon
spricht, dafl man (auf) den logos (DK 22 B 1 und B 50) oder die physis (DK 22 B 112) "héren" soll (s.o.
4.12.1,, zu DK 22 B 1). — Vergleiche iibrigens DK 31 B 2.6, wo die Leistung der Empedokleischen Leh-
ren durch "das Ganze auffinden" (to holon ... eurein) beschrieben wird.

241



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

5.5.2.2. Wenigstens drei Stellen bei Aristoteles lassen sich als Anspielung auf eine iiberliefer-
te Themenangabe "iiber alles" verstehen. Zwei von ihnen sind eher unauffallig: Die Vertreter

der Lehre von einem einzigen Urstoff scheitern

T c.5 #66 (teilw.): Aristoteles, Met. I 8, 988b27:
... TEQL TMAVTWYV PUOLOAOYODVTEG, ...

"... wenn sie iiber alles Naturerklarungen geben".
Die "erste", d.h. dlteste, Prinzipienforschung (philosophia) gleicht

T c¢.5 #111: Aristoteles, Met. 110, 993a15 f
PpeAAlopévn ...meQL mMAVTWY,

"... einer, die sich iiber alles lallend duflert" (wie ein kleines Kind).

In der Einleitung zu De partibus animalium (641a32 ff.) verwahrt sich Aristoteles dann aus-
driicklich gegen die Auffassung, buchstéblich "alles" (panta) sei Gegenstand der Naturwis-
senschaft: Fiele "jede (Art von) Seele" (pasa psyché, a33-4) in die Naturwissenschaft, dann
gabe es aufler der Naturwissenschaft (physiké epistémé, a35-6) keine andere Prinzipienfor-

schung (philosophia, a36), und

T c.5 #112: Aristoteles, P.A. 11, 641a36-b1
MEQL TAVTWYV 1] PUOIKT] YVOOLIS &V €in

"die Naturwissenschaft ware Erkenntnis iiber alles."

Aristoteles vermeidet diese Konsequenz mit der Bemerkung, daf} die rationalen Seelenfunk-
tionen (sowie ihre Objekte) nicht in die Naturwissenschaft fallen, da sie kein "Bewegungsur-
sprung" (kinéseds arché, b4-5) sind und daher auch keine "Natur" (physis, b9). — Ich komme
auf diese Stelle zuriick (s.u. ###ALTNEU 5.2) und halte hier nur fest, daf$ Aristoteles die
Meinung, "alles" sei Gegenstand der Naturwissenschaft wie einen altvertrauten Irrtum zi-

tiert.

5.5.2.3. Fiir Demokrit ist die Themenangabe peri ton xympanton ("iiber alles insgesamt") aus-

driicklich — und sogar als Buchtitel — bezeugt, " vgl.

T c¢.5 #113: Demokrit bei Sextus, Math. 7, 265 (DK 68 B 165 Test., Bd. II, S. 177.12-15)
Anuokortog 9¢ 0 L Ag dpwviL Tagealopevos Kal Aéywv Ttade mEQL TV
Svumavtwyv émexelonoe pev v enivolav ékdéodal, mAgiov d¢ BWTIKAG ATTOPATEWS

ovdev loxvoev KTA.

201 Nach Ion von Chios (DK 36 B 4) gilt Pythagoras als ein sophos, der peri pantén anthropon gnomas eide
kai exemathen. Hier ist wohl nicht an die Themenangabe peri pantén zu denken (etwa: P. habe "tiber
alles die Einsichten der Menschen gekannt und studiert"). Gesagt wird vielmehr, P. habe "mehr
Kenntnisse als alle Menschen gewuf3t und studiert (vgl. LSJ: s.v. perioida).

242



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Bury {ibersetzt:*? "But Democritus, who likened himself to the voice of Zeus, and spoke
so about the sum of all things, attempted indeed to explain the conception, but was able

to produce nothing more but a crude statement [...]."

Die Wendung legdn tade (Bury: "and spoke so") zitiert eine Formel (tade legd / legei /elexe
etc.),2% die seit Alkmaion von Kroton (DK 24 B 1) zur Titelei von Prosaschriften gehort.?** Der

somit rekonstiuerbare Buchtitel

T .5 #114: Demokrit, DK 68 B 165
Aéyw tAde MeQL TV EVUTAVTWY . ...

"Dies sage ich iiber alles insgesamt: [...]
wird von Cicero so zitiert:

T c¢.5 #115: Demokrit bei Cicero, Acad. 11 23,73 (DK 68 B 165 Test., Bd. II, S. 177.16-18)
quid loquar de Democrito? quem cum eo conferre possumus non modo ingenii magnitudine, sed
etiam animi? qui ita sit ausus ordiri "haec loquor de universis”.

Straume-Zimmermann et al. (Sammlung Tusculum) iibersetzen: "Was soll ich von De-
mokrit sagen? Wen konnen wir mit ihm vergleichen, nicht nur an Grofie der Begabung,
sondern auch an Selbstbewufitsein, der es gewagt hat, eines seiner Werke so zu begin-

nen: 'Dies behaupte ich vom Ganzen."

Der Buchtitel Peri ton xympanton ("Uber alles insgesamt"), vielleicht mit einer zusatzlichen

namentlichen Siegelung, wie sie seit Hesiod {iblich war,?® ist fiir Demokrit somit gesichert.?

5.5.2.4. Ich komme noch einmal auf Xenophanes, Frg. 34 (s.o. #103) zuriick. Bereits hier, d.h.
ein Jahrhundert vor Demokrit, ist mit einer ausdriicklichen Themenangabe "{iber alles" (peri
panton) zu rechnen. Letztlich mufs das aber unentschieden bleiben, da der Text verschiedene
grammatische Konstruktionen erlaubt. Zur Verdeutlichung orientiere ich mich im Folgen-

den an den Ubersetzungen von Lesher (im Cambridge Companion to Early Greek Philosophy)

202 [ peb Classical Library, vol. 291, p. 143.
203 Oder mit Nietzsche: "Also sprach ...".

204 Alkmaion, DK 24 B 1: "AAkpuaiwv Kootwvijtng tade éAee TTepiSov vidg Bootivwt kat Aéovtt kal
BaSUAAwr mepl v adavéwy ... — ("Alkmaion aus Kroton sprach dies, der Sohn des Perithos zu Broti-
nos, Leon und Bathyllos: Uber das Unsichtbare ..." — s.0. #104). Ebenso [Hippokrates)], De natura miu-
liebri, 1 (s.0. #74): TTegl d¢ THC yuvaukeing GpuOLOG Kal voonudtwy téde Aéyw ... ("Uber die weibliche
Natur und Krankheiten sage ich dies: [...]".). — Vgl. insgesamt Schmalzriedt 1970, 32 f. und passim, zu
Demokrit ebd. 124n13.

205 Schmalzriedt 1970, 33 ff., zu Demokrit nochmals ebd. 124n13.

206 Jch sollte anmerken, dafl Demokrit als erster unter den sog. Vorsokratikern eine grofiere Zahl von
Prosaschriften publizierte und somit Anlafd hatte, die einzelnen Schriften durch Themenangaben im
Buchtitel zu unterscheiden. — Vgl. ###

243



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

und Hiilser (in den deutschen Ausgabe desselben Werks). Die von mir zundchst zitierte

Ubersetzung von Heitsch entspricht im entscheidenden Punkt der Hiilserschen Fassung.

T c.5 #103: Xenophanes, DK 21 B 34:

Kal O [EV 00V oa@Eg oUTIS AV Dev 0LdE TG EéoTtat

WS AUPL VeV Te kal A00A Aéyw TEQL MAVTWV”

eLYAQ Kal T HAALOTA TUXOL TeTEAETHEVOV EIMAV,

avTOG OGS OVK 0ide" dDOKOG O' €Tl AT TETLKTAL

Lesher (1999, 229) iibersetzt, mit eigener Zeilenbrechung: "And indeed no man has been,
nor will there be, / Who knows the clear and certain truth / About the Gods and such
things as I say concerning all things. / For even if one were to succeed the most / In
speaking of what has been brought to pass?” / Still he himself does not know, but opinion
is alotted to all."

Hiilser (2001, 209) macht daraus: "Und wirklich, kein Mensch hat hinsichtlich der Gotter
und hinsichtlich all der Dinge, die ich erkldre, das gesehen, was klar ist, und es wird
auch keinen geben, der es gesehen hat. Denn selbst wenn es jemandem in héchstem Ma-
Be geldnge, Vollendetes zu sagen, wére er sich dessen trotzdem nicht bewufst. Bei allen

[Dingen oder Menschen] gibt es nur MutmafSung."28
Die Ubersetzung des Fragments erfordert jedenfalls die beiden folgenden Entscheidungen:

(i) Bei iden (v. 1), eidds (v. 2) und oide (v. 4) a6t sich das zugrundeliegende oida als "wissen"
oder "gesehen haben" verstehen.?” Beide Bedeutungen hidngen eng zusammen, da gerade
das friithe griechische Denken den Vorzug der Augenzeugenschaft vor dem Horensagen und
der blofsen Vermutung betont (s.o. T c. 4 #59 £.). Hiilsers Entscheidung fiir "gesehen haben"
(an den beiden ersten Stellen) ist insofern plausibel. Argerlich ist freilich, daf er Leshers Ent-
scheidung fiir "wissen" (an allen drei Stellen) verschweigt; das steht ihm als dem Ubersetzer

Leshers (!) nicht zu.

(ii) In Vers 2 1463t sich die Wendung hassa legd peri pantdn als
(a) "was ich tber alles sage" (Lesher:?'® "about ... such things as I say concerning all
things")
und als

(b) "alles wortiber ich spreche" (Hiilser: "hinsichtlich all der Dinge, die ich erkldre")

27 Vs, 3: telesmenon, d.h. "what has been brought to completion or fulfilment" (Lesher 1992, 158 ad
loc.); vgl. DK: "ein Vollendetes", Heitsch: "ein Wirkliches" (!).

208 Zusatz in eckigen Klammern bei Hiilser.

209 Heitsch schreibt "hat gesehen" fiir iden (v. 1) und "weif3" fiir eidés und oida (v. 2 bzw. 4) — mit der
Begriindung, daf$ sich der sprachliche Zusammenhang von "wissen" und "gesehen haben" schon bei
Homer nicht mehr von selber versteht (Heitsch 1983, 174).

210 Ahnlich Lesher 1992, 39: "about ... what I say about all things"

244



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

verstehen.?’! Wieder verschweigt Hiilser die von Lesher gewahlte Option. Das ist hier be-
sonders argerlich, da sich die vielzitierte Charakterisierung des Programms der friihen grie-
chischen Philosophie als "account of all things" im einleitenden Aufsatz des Bandes aus-
driicklich auf das Xenophanes-Fragment in Leshers Ubersetzung beruft;?1 der entsprechen-

de Querverweis ist mit Hiilsers Ubersetzung nicht mehr nachvollziehbar.21?

Die Entscheidung zwischen (a) und (b) ist schwierig. Leider wird sie in der von mir konsul-
tierten Sekundaérliteratur so gut wie gar nicht erdrtert. Die einzigen Ausnahmen sind Gut-
hrie und Long: Guthrie (HGP I, 395n3) weist darauf hin, daff beide Konstruktionen gramma-
tisch mdoglich sind, und votiert ohne weitere Begriindung fiir (b); Long (1999, 9n23) fiigt hin-
zu, daf3 (a) "makes a more pointed statement in the context". — Fiir (a) spricht m.E. auch die
U'bereinstimmung mit anderen programmatischen Formulierungen in den Fragmenten der
sog. Vorsokratiker, wonach von "allem" die Rede sein soll (s.o. 5.5.2.1. ff.): Longs Charakteri-
sierung des Programms der frithen griechischen Philosophie als "Darstellung aller Dinge" ist
durch diese Formulierungen gut belegt. Mit (a) kommt das Xenophanes-Fragment als weite-
rer Beleg hinzu: insofern paf$t (a) gut ins Bild. — Aber selbstversténdlich ist dieses Argument

schwach; (b) 1af3t sich so nicht ausschliefSen.2!4

5.5.2.5. Die in 5.4.3.1. beschriebene gegenstindliche Spezifikation der Formel peri physeds
durch Zusatze wie "von allem" (tén hapantén) oder "des All" (fou pantos; auch "des Ganzen”:
tou holou etc.) kniipft an diese Tradition an: Die extensionale Themenangabe "iiber alles"
wird eingebunden in die nicht-extensionale Themenangabe "tiber Natur". Dabei ist aber eine

gewisse Bedeutungsverschiebung zu beobachten.

Diese ergibt sich aus dem erwahnten, von Aristoteles bezeugten, Sprachgebrauch, nicht zwi-
schen einerseits dem "Ganzen" und dem "All" (to holon kai to pan) und andererseits dem
"Himmel" (ouranos) zu unterscheiden.?’> Durch die o.g. Zusitze wird demnach derselbe Ge-
genstandsbereich bezeichnet, fiir den auch die Formel peri t6n meteéron steht (s.o. 5.4.3.1. und

bes. 5.5.1.). Der somit angekiindigte Inhalt mufS aber nicht auf astronomische Themen einge-

211 Bej (b) wiirde man freilich den Akzent auf der ersten Silbe von peri erwarten, was auch diejenigen
Herausgeber, die (b) vorziehen, vermeiden.

22 Long 1999, 10; vgl. bes. die zustimmende Erwahnung bei Laks (2002, 32 f.).

23 Vgl. einerseits Long 1999, 10n22 (mit Verweis auf Lesher 1999, 229), andererseits Hiilser 2001, 9n22
(mit Verweis auf ebd. 209 f.).

214 Tatsédchlich votiert die Mehrheit der Herausgeber und Interpreten fiir (b) — z.B. DK, Guthrie (s.0.),
Heitsch (s.0.), KRS, Mansfeld&Primavesi, Gemelli Marciano, McKirahan. Fiir (a) votieren neben Les-
her und Long (s.o.) auch Frankel (31969/76, 382) und Graham. — zuvor schon Hegel (Vorl. Gesch. Philos.
I, 282): "... was von den Gottern sowohl ich sag' als vom Weltall."

215 Aristoteles, De caelo 19, 278b20-1; dazu oben, Anm. zur Interpretation von #85a; vgl. Heinemann
2001a, 281n82.

245



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

schrankt sein. Man denke z.B. an die Themenvielfalt des Timaios, von der Entstehung der
Welt (kosmos) bis zur Natur der Menschen; 2'¢ der Kontrast zu der Schlichtheit der Themen-

bezeichnung "iiber die Natur des Alls"?” mufs nicht einmal beabsichtigt sein.

Wahrend kosmos bei Heraklit (DK 22 B 30) fiir die gesamte Weltordnung steht, bezeugt Xe-
nophon (Mem. 1,1,11, s.o. #87) einen Verwendungsweise dieses Wortes, bei der es insbeson-
dere die Ordnung des Himmels bezeichnet.?'s Dieselbe Verwendungsweise findet man

e Dbei Euripides: "der unsterblichen physis nicht alternden kosmos betrachtend" (Frg. 910 N.,
V. 5-6;5.0. T c.4 #40 u.6.),

e in dem zugehdrigen Apophthegma des Anaxagoras, es lohne geboren zu werden, um
"den Himmel (ouranos) zu betrachten und die den ganzen kosmos betreffende Regularitat
(taxis)". (DK 59 A 30 s.o0. #25),

e Dbei Philolaos: "Die physis im kosmos ist Resultat einer passenden Zusammenfiigung aus
Unbegrenztem und Begrenzern — der ganze kosmos und alles in ihm (DK 44 B 1, s.0. T c.4
#25u.0.)

e in der hellenistischen, das Thema der Physik beschreibenden Formel "{iber den kosmos
und was sich in ihm befindet" 2"

Gerade die zuletzt zitierten Formulierungen bezeugen den engen Zusammenhang, der zwi-

schen der Astronomie und den {iibrigen naturwissenschaftlichen Themen besteht: Die Ord-

nung des Himmels ist von der von ihr umgrenzten Ordnung der Dinge tiberhaupt nicht zu

trennen.

26 Vegl. Platon, Tim. 27a5-6; s.o. #79.
217 Ebd. a4: peri physeds tou pantos; s.o. #79.
218 Beachte die Entsprechung 6 kaAoUpeVog UTTO TV COPLOTOV KOOHOG ~ EKAOTAX TV 0VQAVIWV.

219 el KOOHOL kal TV €v avtq (Diogenes Laertios 1,18, ebenso Aetios 1 proem 2 = SVF 2,35).

246



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

6. Die sog. Vorsokratiker — III. Der Naturbegriff und die Ordnung der
Welt.

6.1. Vorldufiges Resumé: "Natur" als Methodenkonzept der vorsokratischen

Kosmologien

Gegenstand der vorsokratischen Theorien ist buchstédblich "alles", nicht die "Natur".! Der
Naturbegriff bezeichnet keinen Gegenstand, sondern eine charakteristische Fragestellung,

der eine charakteristische Methode der Beschreibung und Erklarung entspricht.

6.1.1. Die friithe griechische Philosophie iibernimmt von Hesiod das Programm einer umfas-
senden Darstellung der Welt und ihrer Entwicklung "von Anfang an".> Bei Hesiod ist dies
eine Abfolge von Gottergenerationen, mit Intrigen und Kampfen, bis zur endlich gesicher-
ten, den gegenwartigen Weltzustand charakterisierenden Herrschaft des Zeus. Die Erzéh-
lung berichtet von Entlegenstem, das kein Mensch gesehen hat. Der Dichter ist auf gottliche
Mitteilung angewiesen; deshalb ist der Erzahlung eine Anrufung der Musen - der Géttin-
nen, unter deren Patronat Hesiod seinen Beruf als Dichter und Sanger ausiibt — vorange-

stellt. Dabei bleibt der Wahrheitsanspruch der Dichtung aber stets problematisch.

Eine entscheidende Neuerung der frithen griechischen Philosophie ist, daf8 sie auf die Inan-
spruchnahme géttlichen Wissens verzichtet. Hiermit entféllt zugleich auch die traditionelle
Gottererzahlung. Die Gotter werden nicht mehr als (strategisch oder launisch, wohl- oder
iibelwollend, klug oder vielleicht auch toricht) handelnde Personen dargestellt.* Auch die
Gotternamen verschwinden. Von dem Stromgott Okeanos und seiner Gattin, der Meeresgot-
tin Tethys bleibt bei Thales nichts als das Wasser; das Chaos Hesiods wird zum apeiron
Anaximanders; das "Weise" (sophon), das bei Heraklit als Feuer und logos die Weltordnung
garantiert, "will, und will aber auch nicht mit dem Namen des Zeus benannt werden" (DK
22 B 32).5

Unstrittige Leistung der Dichtung ist, ihr Publikum zu erfreuen: Das tun die Musen im
Olymp (Vs. 35-43) und die Sanger auf der Erde (Vs. 94-103). Der Sénger erfreut sein Publi-

1 Siehe oben, 5.5.2 bzw. 5.4.3.
2 Hesiod, Theog. 45 und 115; vgl. [Hippokrates] V.M. 20,1: ex archés. Dazu unten, ###.

3 Deshalb 14fit Hesiod die Musen ausdriicklich darauf hinweisen, daf§ sie manchmal liigen (Theog. 27
f.). Wen sie beliigen — nur seine Kollegen und Konkurrenten oder auch ihn selbst — sagen Hesiods
Musen allerdings nicht.

¢ In diesem Sinne McKirahan 22010, 71: "Do away with gods governed by human passions, emotions,
and caprices, and the world takes on a different face."

5 Die Wiederkehr der Gotternamen bei Empedokles, z.B als Bezeichnung der Elementen (DK 31 B 6),
ist nicht mehr im Sinne einer Gottererzahlung zu verstehen. ###

247



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

kum, indem er "die rithmlichen Taten fritherer Menschen preist und die seligen Gotter';¢
dasselbe, so die Ankiindigung, leistet Hesiod mit einer Schilderung der Abfolge der Gotter-
generationen "von Anfang an" (Vs. 104-115). Das Programm der vorsokratischen Kosmolo-
gien — die umfassende Darstellung der Welt und ihrer Entwicklung von Anfang bis zum
gegenwartigen Weltzustand - ist seit Hesiod als ein literarisches Thema etabliert. Das The-
ma ist somit dlter als die frithe griechische Philosophie. Die Frage, warum man sich dafiir
interessieren sollte, mufS von ihr nicht mehr beantwortet werden: das versteht sich seit jeher
von selbst. Und es gehort dann auch zum Selbstverstandnis der Philosophie, dafs sie, als
Befassung mit solchen Themen, keinen dufieren Zwecken dient und auch keiner Rechtferti-

gung durch dufiere Zwecke bedarf.”

6.1.2 Neu ist demgegeniiber die durch den Naturbegriff angezeigte Weise der Ausfithrung
des skizzierten Programms. Daher wird physis geradezu zum "Stichwort" fiir die friithe grie-
chische Philosophie; ich zitiere Kahn (1960, 201 f.): "Physis is, of course, the catchword for the
new philosophy. [...] The early philosophers sought to understand the 'mature' of a thing by
discovering from what source and in what way it has come to be what it is. This was as true for
the detailed study of man and of living things, as for the general theory of the world as a
whole. [...] Hence it is that physis can denote the true nature of a thing, while maintaining its
etymological sense of 'the primary source or process' from which the thing has come to be.

'Nature' and 'origin' are combined in one and the same idea."

Kahns Belege bei Parmenides und Heraklit (ebd.) miissen nicht weiter referiert werden. Sie

entsprechen meiner obigen Interpretation:

(i) Heraklit (DK 22 B 1, s.0. T c.4 #47) beschreibt die Weise, in der er iiber seine Gegenstande
zu sprechen gedenkt, folgendermafien: Er werde "jegliches nach seiner Natur (physis) unter-
scheiden und angeben, wie es sich verhalt".? Zuvor hat er schon behauptet, dafs "alles nach
eben derjenigen Regelmafigkeit (logos) geschieht",® die er darzulegen gedenkt (wobei er be-
kanntlich zwischen dieser Regelméfiigkeit und ihrer Darlegung keinen terminologischen
Unterschied macht). Es liegt daher nahe, den Ausdruck 'etwas nach seiner Natur unter-
scheiden' (kata physin dihaired) so zu verstehen, daf} die jeweilige Art und Weise angegeben
werden soll, in der sich das Zustandekommen (oder "Aufkeimen": physis) der Dinge gemaf3

jener Regelmafsigkeit (kata ton logon tonde) vollzieht (s.o. 4.12.1.).

6 Hesiod, Theog. 100-1 (Ubers. Marg).

7 Dem entspricht seit dem 5. Jh. die Selbstbeschreibung der philosophia als thebria, d.i. "Zuschauer-
schaft" (s.u. 5.2.4.3.).

8 DK 22 B 1: katax o dixipéwv ékaotov Kol Gpalwv 6kwe ExeL

9 DK 22 B 1: YtvopévwV YaQ TAVTWY KATa TOV AGYOV TOVOE

248



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

(ii) Ein dhnliches Programm formuliert Parmenides in der Einleitung zum astronomischen
Teil seines Gedichts (DK 28 B 10, s.o. 4). Wie dann auch bei Empedokles, werden zunéchst
"Natur" (physis) und "Werden" (genesis) identifiziert (s.o. 4.2.1.); durch das zweigliedrige
Schema physis [ erga ("Natur" / "Tatigkeiten") wird eine Theorie angezeigt, die zwei Fragen
beantworten soll, namlich
(o)  nach dem jeweiligen Entstehen und der Zusammensetzung der Dinge (vgl. DK 28
B 16, s.0. T c.4 # 5) sowie ihren dadurch bedingten Merkmalen, und
()  mach ihrer Stellung und Funktion in der Ordnung das Weltganzen.
Von einer "Natur" der Dinge ist nur bei («) die Rede; fiir (3) wird eine {ibergeordnete Len-
kungsinstanz (v. 6: anagké) in Anspruch genommen. An anderer Stelle (Frg. 12.3) wird diese

Lenkungsinstanz mit einer Gottheit, die alles "steuert” (kybernai), identifiziert.'0

(iii) Empedokles hat die Terminologie seiner Vorganger bekanntlich dahingehend kritisiert,
dafl im strengen Sinne nicht von einer "Natur" (DK 31 B 8.1: physis) — und das heif$t fiir ihn:
von einem absoluten Entstehen (vgl. B 9.3: genesthai) — der vergéanglichen Dinge, und ande-
rerseits von ihrer Vernichtung, die Rede sein kann (s.o. 4.3.2.). Vielmehr kommen diese Din-
ge nach seiner Auffassung durch "Mischung und Austausch des Gemischten" zustande (B
8.3), und sie gehen durch Entmischung zugrunde (B 9.4). Die {ibliche Rede von einer physis
der Dinge ist daher nur zuldssig, wenn sie sich auf das Entstehen der Dinge durch "Mi-

schung und Austausch des Gemischten" bezieht (B 8.4 in Verbindung mit B 9.5).

Worauf Empedokles mit dieser Kritik hinauswill, wird aus den (bei DK) anschliefSfenden
Fragmenten ersichtlich, wo er die beanstandete Auffassung durch die Wendungen, etwas
"werde, was zuvor nicht war" und etwas "werde aus keineswegs Seiendem" paraphrasiert.!!
In diesem Sinne von einer "Natur" (physis) der vergénglichen Dinge zu sprechen, ist fiir Em-
pedokles so abwegig, wie es fiir Parmenides abwegig war, dafs etwas, "vom Nichts anfan-
gend, keimt".”> Aber wie Parmenides spricht er gleichwohl unter einem gewissen Vorbehalt
von der jeweiligen "Natur" der Dinge als ihrem stofflichen Ursprung und ihrer stofflichen

Zusammensetzung.

Bei Parmenides ergibt sich dieser Vorbehalt bekanntlich daraus, dafl von Vielheit und Ande-

rung nur unter Hintanstellung der Kriterien, die den einzig verlaflichen "Weg der Untersu-

10 Diese — wie ich gern sage — Kapitansmetapher findet sich auch in den Testimonien zu Anaxi-
mandros (DK 12 A 15 = Aristoteles, Phys. 203b11) sowie bei Heraklit (DK 22 B 41 vgl. B 64) und Dio-
genes von Apollonia (DK 64 B 5). Bei Anaxagoras, Empedokles und Leukipp haben wir dann zwar
nicht die Kapitdnsmetapher, aber immer noch Lenkungsinstanzen wie die "Vernunft" (nous), "Freund-
schaft" und "Feindscheft" (philia und neikos) bzw. "Zwangslaufigkeit" (anagké). — Siehe unten, Ab-
schnitt ###.

11 DK 31 B 11.2: yiyveoSat tdoog ovk €6v, ebd. B 12.1: &k o0dAu' €6vTog YevéoSal
12 Parmenides, DK 28 B 8.10 (s.0. T c.4 #8): To0 undevog aolapevov, Gpov.

249



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

chung" beschreiben,® die Rede sein kann. Sind Vielheit und Anderung einmal zugelassen,
ist auch die Rede von dem jeweiligen stofflichen Ursprung der Dinge und ihrer stofflichen

Zusammensetzung — d.h. von ihrer "Natur" — unproblematisch.

Demgegeniiber la8t Empedokles von vornherein Vielheit und Anderung (soweit sich diese
als Transport und Mischung darstellen 1a6t) zu. Sein Vorbehalt ergibt sich daraus, daf die
Rede von einer jeweiligen "Natur" (physis) der Dinge an absolutes Entstehen denken lafit: Sie
ist nur zuldssdig, wenn dieses Mifsverstandnis ausdriicklich ausgerdumt wird. Anders als
Parmenides (DK 28 B 10) und Heraklit (DK 22 B 1) vermeidet Empedokles jede programma-
tische Ankiindigung, von einer "Natur" der Dinge zu sprechen. Es entbehrt daher nicht einer
gewissen Ironie, daf gerade er posthum zum Reprasentanten derer wurde, die "Uber Natur"

geschrieben haben. 4

(iv) Auch bei Philolaos (DK 44 B 1 und B 6; s.o. T c.4 #25 und T c.4 #26a) vermute ich, daf§
der Naturbegriff auf die letzten Bestandteile, das Zustandekommen sowie die daraus resul-

tierenden Merkmale und Wechselwirkungen der Dinge verweist (s.o. 4.6.2.).

6.2. "Natur" als Urstoff und Triger von Regularitit in den vorsokratischen

Kosmologien (?) und in der Abhandlung Uber die Natur den Menschen
6.2.1. Diogenes von Apollonia

Der Naturbegriff ist bei den zitierten Autoren im genetischen Sinn zu verstehen, gemafs (al)
und (a3) in der Systematik von Kap. 2 (s.0. 2.3.2.). Er steht fiir ein Forschungsprogramm, das
Existenz und Eigenschaften der Dinge durch Angabe der Weise ihres Entstehens sowie
durch Zuriickfithrung auf einen - in der Regel stofflichen — Ursprung erklart. Einer Variante
dieses Programms entspricht auch der bei Diogenes von Apollonia angedeutete und dann
bes. im 4. Jh. verbreitete Sprachgebrauch, bei dem man die "Natur" der Dinge geradezu mit
den Stoffen, aus denen sie letztlich bestehen, oder mit den diese Stoffe charakterisierenden

Elementarqualitédten identifiziert (s.o. 4.8.2.).

Diogenes von Apollonia begriindet seine These, "alles was es gibt", sei "von demselben ab-
gewandelt" und insofern "dasselbe",’> folgendermafien: Angenommen, von dem, "was es

jetzt in dieser Weltordnung gibt", d.i. insbesondere den vier Elementen,® sei irgendetwas

13 DK 28 B 2; dann B 6 und bes. B 8. — Kriterien: sémata (B 8.2; wortlich: (Wegzeichen").

14 Vgl. [Hippokrates], V.M. 20.1 (s.o. T c.5 #1); dazu 5.4.2.2.. Aristoteles, G.C. II 6, 333b18 (s.0. T c.4
#19b und T c.5 #56); dazu 5.4.1.2.

15DK 64 B 2 (s.0. T c.4 #23): mavta T OvTa ano tov adToL €TeQOLovodat kal TO avTo elvat.
16 Ebd.: T €V T@de T@L KOOUWL EGVTA VOV, V1] Kal DO Kol ane Kal oo kat T dAAa 6oa dalvetort

£V TOE TOL KOOUWL EHVTA ...

250



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

(a) "ein Anderes gegeniiber Anderem, ndmlich ein Anderes seiner eigenen Natur
nach",”
anstatt
(b)  "dasselbe seiend vielféltig umzuschlagen und sich zu dandern".'s

Dann "konnten sie sich nicht miteinander verbinden, einander niitzen oder schaden; keine
Pflanze konnte wachsen und kein Tier oder sonst etwas konnte entstehen, ware es nicht so
zusammengesetzt, dafl es dasselbe ist. Sondern all dies ist aus demselben abgewandelt und

wird bald solches, bald solches, und kehrt in dasselbe zurtick".??

Was sich dabei wandelt, ist eines der Elemente: der aér ("Luft" oder "Dunst").?’ Diogenes be-
hauptet also insgesamt:

(1) Die Dinge sind insofern dasselbe, als sie samtlich aus dem aér gebildet sind.

(2) Sie unterscheiden sich hinsichtlich der Weise, in der sie aus dem aér gebildet sind.
Ahnliches koénnte auch Heraklit behauptet haben (mit dem "Feuer" anstelle des aér).2! Aber
Heraklit will die Dinge "nach ihrer jeweiligen Natur unterscheiden";2 Mit den Worten des
Diogenes miifite man daher sagen: Fiir Heraklit sind die Dinge

wegen (2):  jeweils "ein Anderes seiner eigenen Natur nach".

Und hier widerspricht Diogenes. Ich halte es daher fiir zwingend, ihm die Gegenthese zu
unterstellen, die Dinge seien

wegen (1):  dasselbe "ihrer eigenen Natur nach".»

Die "Natur" der Dinge ist demnach bei Diogenes nicht die jeweilige Weise, in der sie aus den
aér gebildet sind. Sondern sie ist dasjenige, aus dem sie gebildet sind; die "Natur" der Dinge
wird von Diogenes mit dem aér als dem Stoff, aus dem sie letztlich bestehen, identifiziert.

Diese Gleichsetzung ist eine Innovation, und ebenso die — erst im 4. Jh. nachweisbare — Ver-

17 Ebd.: ... el TOUT@V TL TV €TEQOV TOD £TQOV, €TEQOV OV TNL Wit PvoeEL ...

18 Ebd.: ... kal pn) 10 aUTO €0V HeTEMITITE TOAAAX QWS KAl ETEQOLOVTO ...

19 Ebd.: ovdapnt ovte pioyeoSat dAAA0LG NdUVATO, 0UTe WPEANCLS TOL £TéQWL <YeVEoDaL ATO TOL
£té0ov> oUTE PAGLPT, 0VD' &v 0UTE PLTOV &K TNE VNS POvVAL oUTe LoV 0UTE AAAO YevéoSal ovdév,
el u1) oVTw oLVIOTATO OOTE TAVTO elval. AAAX TAVTA TADTA €K TOD AUTOL £TEQOLOVUEVA GAAOTE
aAAoia yivetat kat eig TO avTo avaxweel.

20 Vgl. DK 64 B 4 f. und B 7 f.; dazu Kirk et al. 1983, 440 ff. (Kommentar zu Nr. 601 ff.). — Ich lasse aér

im Folgenden uniibersetzt.

2t Wenn ich hier Diogenes mit Heraklit vergleiche, will ich nicht davon ablenken, daf8 Diogenes die
Sonderstellung des "Dunstes” von Anaximenes entlehnt.

2 DK 22 B 1: kata pyow diagéwv €kaotov ... —s.0. 6.1.1.2.

2 Diogenes sagt dies (in den {iberlieferten Fragmenten) nicht ausdriicklich. Ich halte es aber fiir zulas-
sig, in der Antithese

€tegov OV TN DIt POoEL VS, TO AVTO €OV
(Frg. 2, s.0.) bei 10 avt0 €0V den Zusatz it dilat pvoet sinngemafs zu erganzen.

251



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

wendung von physis als Bezeichnung der letzten Bestandteile, aus denen alle Dinge gebildet
sind (s.o. 4.8.2.). Die Annahme Burnets (*1930, 10 £.), daf8 dieser Sprachgebrauch auf die An-
fange der frithen griechischen Philosophie zuriickgeht, ist durch keine dlteren Quellen be-
legt (s.0. 4.10.4).

6.2.2. Haben die Grundbestandteile der Welt eine "Natur"?

Die zuletzt erwdhnte Annahme hat bei Burnet eine Pointe, die sich zwar ganz beildaufig zu
ergeben scheint, aber im Hinblick auf ihre Konsequenzen durchaus nichttrivial ist. Ich meine
ihre Verkniipfung mit der — ebenfalls unzutreffenden (s.o. 4.3.6.1.) — Behauptung, dafs die
Elemente bei Empedokles eine physis haben (und nicht nur, wie von Burnet angenommen,

die physis sind). Burnet scheint gar nicht zu sehen, dafs dies einen Unterschied macht:

Wie schon zitiert (s.o. 4.10.1.), interpretiert Burnet das Euripides-Fragment 910 N. (s.o. T c.4
#40) als Beleg fiir die These, daf3 "in the fifth century B.C., the name physis was given to the
everlasting something of which the world was made." Er fahrt fort: "That is quite in accord-
ance with the history of the word, so far as we can make it out. Its original meaning appears
to be the 'stuff' of which anything is made, a meaning which easily passes into that of its
‘make-up,' its general character or constitution. Those early cosmologists who were seeking
for an 'undying and ageless' something, would naturally express the idea by saying there
was 'one physis' of all things.?* When that was given up, under the influence of Eleatic criti-
cism, the old word was still used. Empedokles (sic!) held that there were four such primitive
stuffs, each with physis of its own, while the Atomists believed in an infinite number, to

which they also applied the term."?

Um zu verstehen, was das heifSen konnte, mufs man sich zuerst klarmachen, daf3 von der
physis eines Grundstoffs nicht im genetischen Sinne die Rede sein kann. Die Grundstoffe der
nach-parmenideischen Kosmologien — und ebenso die elementaren "Gestalten" (morphai) bei
Parmenides (DK 28 B 8.53 ff.) — sind unentstanden und unverganglich. Es gibt daher keinen
Ursprung, aus dem sie entstanden sein konnten; auch ist es witzlos, nach der Weise ihres
Zustandekommens zu fragen. Und da sie eben Grundstoffe sind, gibt es auch nichts — ndm-
lich nichts von ihnen Verschiedenes — woraus sie bestiinden. Als physis von Grundstoffen

kommt daher nur ihre dynamische Konstitution in Betracht.

2+ Burnet verweist hier (*1930, 11n1 sowie im spéter redigierten "Appendix", ebd. 364) auf Aristoteles,
Phys. T 6, 189b2, ohne die Moglichkeit zu erwédgen, daf3 Aristoteles bei der Referierungen alterer
Lehrmeinungen nicht nur im Falle von arché (was Burnet ausdriicklich einrdumt, ebd. 11), sondern
auch im Falle von physis seine eigene Terminologie verwendet — s.o. letzte Anm. in 4.10.4., dann Kap.
#iH.

25 Burnet 41930, 10 f.

252



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Kausale Eigenschaften komplexer Dinge konnen auf die kausalen Eigenschaften ihrer stoff-
lichen Bestandteile sowie die Weise ihrer Zusammensetzung zuriickgefiihrt werden.?> Die
"Natur" komplexer Dinge ist insofern ihre genetische Konstitution. Dabei werden die kausalen
Eigenschaften der einfachen Dinge — ihre "Krafte" (Parmenides, DK 28 B 9.2: dynameis) —
durch Elementarqualitdten und andere geeignete Merkmale beschrieben.?” Aber davon, daf8
diese kausalen Eigenschaften die "Natur" der einfachen Dinge ausmachen, ist nirgendwo bei

den sogenannten Vorsokratikern die Rede.?

Worauf es hier ankommt, ist nicht nur, dafs die Auffassung von "Natur" als dynamische
Konstitution bei den sog. Vorsokratikern fehlt. Das konnte als eine blofs terminologische
Frage abgetan werden. Wichtiger ist das Fehlen — und ich mochte sagen: das Desinteresse an
einem einheitlichen Begriff von Regularitdat. Gegeben die Erklarung der kausalen Eigen-
schaften komplexer Dinge durch deren genetische Konstitution, wére hierfiir zweierlei er-
forderlich. Erstens die Fundierung dieser Erklarung durch eine Darstellung der kausalen
Eigenschaften einfacher Dinge als deren dynamische Konstitution. Und zweitens eine Kos-
mologie, in der demgemaf alle relevanten Regularitdten auf die "Naturen" der beteiligten,

einfachen und komplexen Dinge zuriickgefiihrt werden.

Theorien, die dies leisten (oder treffender: leisten sollen), finden sich erst in der medizini-

schen Literatur — wofiir hier zunéchst nur ein Beispiel zitiert werden kann:

6.2.3. Die "Natur" der Korpersifte in De natura hominis

Wie Diogenes von Apollonia folgt die ps.-hippokratische Abhandlung Uber die Natur des
Menschen einem Sprachgebrauch, wonach der Mensch (und iiberhaupt jedes Ding) ist, wo-
raus er besteht.  Und was der Mensch ist, das ist nach diesem Sprachgebrauch seine "Na-

tur".30

Die Abhandlung beginnt mit einer Abgrenzung, die etwa derjenigen zwischen "Philosophie”
und "Medizin" in V.M. 20 entspricht:

% ###Belege!

¥ Beispielsweise

. bei Parmenides, DK 28 B 8.57-9: ###

. bei Anaxagoras, DK 59 B 4: Gestalt, Farbe und Wohlgeschmack (VS II, S. 34.7-8 idea, chroié,
hédoné); dann erst Feucht, Trocken, Warm, Karl, Hell, Dunkel (VS I, S. 34.19 -35.1).

e  bei Empedokles, ###

28 Am néchsten kdme einer solchen Redeweise Euripides, Frg. 910 N. (s.o. T c.4 #40) — wenn der peri-
phrastische Ausdruck athanatos physis (“was von Natur unsterblich ist") auf die Elemente gemiinzt
sein sollte und nicht, wie ich annehme (s.o. 4.10.4), auf die Gestirne.

2 Siehe oben 4.5., Anmerkungen zur Interpretation von T c.4 #23.

% Vel. [Hippokrates], V.M. 20, s.o. T ¢.5 #1: "was der Mensch ist" = "liber Natur" (sc. des Menschen).

253



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.6 #1: [Hippokrates], De natura hominis 1.1-8 (Jones)

‘Ootig pev elwdev akovey Aeyoviwv apudt The PUoLog Mg aAvSQwEelng MEOCWTEQW T
600V aUTNG G INTOLKTV APTKEL TOUTQ HEV OUK ETUTNOELOC Gde O AdYOS AKkoVELV: OUTE
Yo 10 TapTav Népa Aéyw oV dv9owmov eival, oUte oY, oUTe VdWQE, oVTE YNV, oUT
AAAO 00dEV 6 TL 1) haveQdV E0TV EVEOV €V TG AVvIQWTIW XAAX Toiot fovAouévolot
Tavto Aéyety maQinpL.

Jones iibers.: "He who is acustomed to hear speakers discuss the nature of man beyond
its relation to medicine will not find the present account of any interest. For I do not say
at all that man®' is air, or fire, or water, or earth, or anything else that is not an obvious

constituent of man; * such accounts I leave to those that care to give them."

Unter der Themenangabe "iiber die menschliche Natur" (amphi tés physios tés anthrpinés)
wird eine Auskunft dariiber erwartet, was der Mensch ist — und das heif$t: woraus er be-
steht. Nach den Theorien, von denen sich Verfasser distanziert, ware dies z.B. eines der vier
Elemente (Luft, Feuer, Wasser und Erde) oder "sonst etwas, das nicht offensichtlich im
menschlichen Leibe vorhanden ist".* Die somit angedeuteten Einwande des Verfassers las-

sen sich in zwei Punkten zusammenfassen.

(i) Es wird nur ein einziger Grundstoff angegeben.* Die fiir Krankheitsgeschehen (Nat. hom.
2) und die Fortpflanzung (Nat. hom. 3) relevanten Verhaltnisse zwischen den Elementarqua-
litaten (Warm, Kalt, Trocken, Feucht) miissen aber auf Wechselwirkungen zwischen deren

Tragern zuriickgefiihrt werden;® diese miissen daher mehrere sein.*

T c.6 #2: [Hippokrates], De natura hominis 3.13-18 (Jones):

avaykn totvuy, g pvolog oG VTAEXOVOTS KAl TWV AAAWY ATTAVTIWY Kol TG
00 &AVIQWTMOU, W) €V elvat Tov avIowmov, AAA" ékaotov TV oLUBaAAopévwy €6 TV
Yéveowv ExeLv TNV dDOVALLY €V T OWHATL, OlNV 1TEQ TLVEBAAETO

(Jones iibersetzt: "Therefore, since such is the nature both of all other things and of man,
man of necessity is not one, but each of the components contributing to generation has in

the body the power it contributed"). -

31 Jones: "a man"; Korr. GH.

32 Jones: "of a man"; Korr. GH.

3 Ahnlich die Polemik in V.M. 1; in 5.5.1. teilw. zitiert als T ¢.5. #93 .
34 Nat. hom. 1.13 (Jones): €v ti; ebd. 2.5: év.

% "Trager" von Elementarqualititen: Vgl. Nat. hom. 2.16 ff. (Jones), dann bes. 3.17: &xewv v dUvauLy
&v 1@ owpatt (ich identifiziere hier also die duvapelg der genannten "Komponenten" mit den zuvor
erwahnten Elementarqualitdten).

3% Beachte: Um aufeinander wirken zu kénnen, miissen die Dinge nach Diogenes von Apollonia gleich
(s.0. 6.1.3.) und nach Nat. hom. verschieden sein.

254



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

(ii) Die offensichtlich®” im menschlichen Leibe vorhandenen Stoffe, ndmlich die vier Korper-
séfte (Blut, Schleim, weifle und schwarze Galle), werden {ibergangen; eben sie machen aber
seine "Natur" aus; und sie sind es auch, aus denen der Mensch nach allgemeiner Auffassung
besteht:38

T c.6 #3: [Hippokrates], De natura hominis 4.1-4 (Jones)

To d¢ cwpa 100 AvIEWmMOL €xel év Ewut® alpa kat PAéyua Kol XoAT)V EavOny katl
HéAava, Kal tavT €0Tiv avt@ 1] GUOIG TOU OWUATOG, Kol dux Tavta AAyel kal
Uylaivet.

Jones tibersetzt: "The body of man has in itself blood, phlegm, yellow bile and black bile;
these make up the nature of his body, and through these he feels pain or enjoys health."

Als Trager der Elementarqualititen bestimmen diese Korpersdfte die Wechselwirkungen
innerhalb des menschlichen Leibes sowie zwischen diesem und der Umwelt (Nat. hom. 7,
s.u. #5). Und das heifit im Sprachgebrauch des Verfassers: Die Korpersifte sind nicht nur die
"Natur" des menschlichen Leibes (#3), sondern sie haben ihrerseits auch eine, jeweils durch
eine bestimmte Kombination von Elementarqualitdten charakterisierte "Natur". — In diesem

Sinne bereits

T c.6 #4: [Hippokrates], De natura hominis 3.19-23 (Jones)

AVAYKT] ATOXWEEELV &G TV EWLTOL PUOV EKAOTOV, TEAEVTOVTOS TOU OWHATOS TOL
avSwmov, 16 e VYEOV TEOG TO VYOV Kal TO ENedv mEOG 1O ENEoVv kal O SeouUov
TEOG TO DEQUOV Kal TO PuXEOV TTEOG TO PUXQOV.

Jones: "Again, each component must return to its own nature when the body of a man

dies, moist to moist, dry to dry, hot to hot and cold to cold.").

Beispielsweise ist der Schleim (phlegma) kalt und feucht. Das erstere wird direkt (#5a,b), das

letztere zwar nur indirekt, aber ebenso unmifsverstandlich gesagt (#5¢):

T c.6 #5a: [Hippokrates], De natura hominis 7.1-4 (Jones)

AbEetat 0¢ &v @ AVIQWTW TO PAEYHA TOV XEUWVOG TOUTO YOQ T XELUWVL KATX
VOV E0TL HAALOTA TV €V TG CWHATL EVEOVTWY, PUXQOTATOV YAQ ETTLV.

Jones: "Phlegm increases in a man in winter; for phlegm, being the coldest constituent in

the body, is closest akin (kata physin®’) to winter."

T c.6 #5b: [Hippokrates], De natura hominis 7.10-11 (Jones)

% Vgl. Nat. hom. 1.7 (Jones): dpaveQov ... éveov (s.o. #1). — Es 1afsit sich m.E. kaum bestreiten, dafs dies
auf die in #3 genannten Korpersafte gemiinzt ist.

3 "Nach allgemeiner Auffassung": kata tov vouov, Nat. hom. 2.32 (Jones) und passim; vgl. die von
Jones (ad loc.) zitierte Interpretation Galens.

% Die Wendung kata physin bezieht sich hier nicht nur auf die "Natur" des Schleims, sondern gleich-
ermafen auf die "Natur" des Schleims und des Winters.

255



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Ppuxedtatov €ov 10 PALyua daivetat VIO TS PVOLOG TS EWLTOV.

Jones: "phlegm shows itself the coldest element by reason of its own nature."

T c.6 #5c: [Hippokrates], De natura hominis 7.37-40 (Jones)

10 0¢ PAéyua NG Depeing doVevéoTatdv £0TV avTO £WLTOD* Evavtin yaQ avto T
dvoeL EoTiv 1) (N, Enon Te éoDoa Kol DeQpn).

Jones: "But in summer phlegm is at its weakest. For the season is opposed to its nature,

being dry and warm."

Anders als in #3, bedeutet "Natur" hier dynamische Konstitution: Die Korpersafte sind je-
weils durch bestimmte kausale Eigenschaften — geeignete Kombinationen von Elementar-
qualitdten® — charakterisiert und in eine universelle "Notwendigkeit" eingebunden.* Thr
wechselnde Dominanz ergibt sich aus ihrer Entsprechung mit den — durch dieselben Kom-
binationen von Elementarqualitdten charakterisierten — Jahreszeiten. Aus den Angaben in

Nat. hom. 7 1463t sich folgende, um die sog. Elemente nach Aristoteles ergianzte,* Tabelle zu-

sammenstellen:
Schleim ist von Natur |kalt und feucht wie Winter [und Wasser]
Blut ist von Natur |warm und feucht |wie Friithling |[und Luft®]
Galle ist von Natur |warm und trocken |wie Sommer |[und Feuer]
schwarze Galle |ist von Natur |kalt und trocken wie Herbst [und Erde]

Der genetische, auf einen stofflichen Ursprung der Dinge verweisende Naturbegriff der vor-
sokratischen Kosmologie wird hier mit einen dynamischen Naturbegriff verkniipft, der eher
auf das professionelle Selbstverstandnis der Medizin und der sophistischen Disziplinen zu-
riickgeht.* Die genetischen Konstitutionen komplexer Gegenstiande sind in den dynami-

schen Konstitutionen ihrer stofflichen Bestandteile fundiert. So ergibt sich ein einheitlicher

4 Siehe mittlere Spalte der folgenden Tabelle. Warm und kalt sowie feucht und trocken sind nicht
kombinierbar; daher werden alle mdglichen Kombinationen erfafit.

4 Vgl. Nat. hom. 7.58-60 (Jones): &m0 yaQ g aUTéng Avaykng mavta Euvéotnké Te kal toédetal OTT
aAANAwv (Jones iibers.: "[...] for by reason of the same necessity / all things are constructed and nour-
ished by one another").

4 Vgl. Aristoteles, G.C. II 3, 330b3-5. Beachte: Die sog. Elemente heiflen bei Aristoteles "einfache Kor-
per" (b2), die Bezeichnung "Element" (stoicheion, a30 u.6.) wird fiir die Elementarqualitaten reserviert.
— Weniger systematische Charakterisierungen der Elemente durch Elementarqualitdten sind von vie-
len Autoren {iberliefert, u.a. von Empedokles (DK 31 B 21); vgl. Kahn 1960 , 126 ff. und Wright 1981,
26 f.

# "Luft": aér — von Aristoteles ausdriicklich mit einer Art von Dunst (atmis, G.C. II 3, 330b4) vergli-
chen.

4 Siehe oben 2.5.5. und 2.5.7. (auch Heinemann 2000a, 31 ff. und 2006a, 44 ff.).

256



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Begriff von Regularitdt, der eine Zuriickfithrung der relevanten kausalen Zusammenhéinge
und Wechselwirkungen auf die — teils genetisch, teils dynamisch verstandenen — "Naturen"

der beteiligten Dinge erlaubt.

Diese Zuriickfithrung erfolgt durch ein System von Entsprechungen zwischen den verschie-
denen Bereichen, die bei der medizinischen Theoriebildung zu beriicksichtigen sind — d.h.,
grob gesagt: zwischen dem menschlichen Leib und seinem Umweltbedingungen: Fiir die
jeweils postulierten, die "Natur" der Dinge eines Bereichs ausmachenden Grundstoffe wer-
den gleichartige kausale Eigenschaften angenommen und durch Elementarqualitdten be-
schrieben. Diese Entsprechung zwischen den dynamischen Konstitutionen der Grundstoffe
uibertréagt sich auf die genetischen Konstitutionen der komplexen Gegenstande beider Berei-
che. Insgesamt wird somit die Wechselwirkung zwischen verschiedenartigen Dingen,
Mensch und Umwelt, unter Rekurs auf die dynamischen Konstitutionen der jeweiligen
Grundstoffe erklart; dem Anspruch nach werden alle fiir die Medizin relevanten kausalen

Zusammenhinge auf die Naturen der involvierten Dinge zuriickgefiihrt.

6.2.4. Anmerkung iiber den Unterschied zwischen technischem Wissen und

wissenschaftlicher Erkldarung

Diese Verkniipfung der jeweiligen Naturen der Dinge zu einem umfassenden System von
Regularitdten hat kein Vorbild in der frithen griechischen Philosophie. Das liegt nicht ein-
fach am Fehlen des Begriffs von "Natur" als dynamische Konstitution. Dieses Fehlen erklart
nichts; es ist seinerseits erklarungsbediirftig: Warum braucht die frithe griechische Philoso-

phie keinen Begriff von "Natur" als dynamische Konstitution?

Durch den Begriff von "Natur" als dynamische Konstitution werden Dinge als Gegenstande
kausalen Wissens beschrieben und verfiigbar gemacht. Es ware vorschnell zu sagen, daran
sei die frithe griechische Philosophie nicht interessiert: Die Grenze zur Medizin ist nicht
immer wohldefiniert (eben deshalb wird sie in der Anhandlung Uber die alte Medizin mit
solchem Nachdruck gezogen).** Bei Empedokles kommt das Wettermachen hinzu (DK 31 B
111), was bei wohlwollender Interpretation an Baumafinahmen zum Windschutz usf. den-
ken lafst.*6 Wright (1981, 262) resiimiert treffend, dafs "E. expects that an understanding of
the nature of earth, air, fire, and water alone and in combinations will bring with it the abili-
ty to manipulate them." — Aber wohlgemerkt: Nicht Empedokles, sondern seine Interpretin
spricht hier von "Natur" (was im Englischen ganz unverfanglich sein kann); daf$ irgendwo

bei Empedokles von einer "Natur" der Elemente die Rede wire, sehe ich nicht.

4 Belege: Medizin und friihe griechische Philosophie. ###
4 Vgl. Wright 1981, 261 f.; ebd. 10 ff.

257



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Und ich sehe auch nicht, daf8 technisches Wissen in den Lehren des Empedokles die Haupt-
sache ist; es ist ein willkommener Nebeneffekt. Die Hauptsache bleibt das alte Programm
einer umfassenden Darstellung der Welt und ihrer Entwicklung "von Anfang an" — was bei
Empedokles heifst, in ihrer Periodizitat. Diese ergibt sich aus keiner Natur der Elemente,
sondern aus der abwechselnden Dominanz kontrarer Grundkrifte oder Ordnungsprinzi-
pien: "Liebe" und "Streit", d.h. Vermischung und Entmischung des Ungleichartigen; Herstel-
lung und Losung des Kontakts, durch den die kausalen Eigenschaften der Elemente {iiber-
haupt erst wirksam werden. Nicht die kausalen Eigenschaften der Elemente, sondern erst
die Regularitat im Wirken dieser Grundkrifte stiftet die von Empedokles beschriebene Ord-
nung der Welt.

Ein Vergleich mit dem modernen Schema der wissenschaftlichen Erkldarung — durch Zuriick-
fithrung auf Naturgesetze und Anfangsbedingungen* — ist hier wohl aufschlufireich: Die
ausschliefsliche Kenntnis von Regularititen oder von kausalen Eigenschaften der Dinge lie-
fert noch keine wissenschaftliche Erklarung. Aber sie gentigt fiir technisches Wissen, da An-
fangsbedingungen durch zweckméfiges Tun gesetzt werden kénnen. Im Hinblick auf die
vorsokratischen Kosmologien besagt das zunéchst, da§ die Ordnung der Welt nur in kreati-
onistischen Kontexten — d.h. unter Annahme einer zusatzlichen Ordnungsleistung, welche

die Naturen der Dinge koordiniert — auf deren kausale Eigenschaften zuriickfiihrbar ist.

Die Ordnungsprinzipien und Lenkungsinstanzen der Tradition— von der "Klugheit" (métis),
die sich bei Hesiod der starkste aller Gotter einverleibt, um seine Herrschaft zu sichern und
somit iiberhaupt erst eine stabile Ordnung der Welt zu etablieren,* bis zu der "Passung”
(harmonia), ohne die sich "Begrenzer" und "Begrenztes" bei Philolaos nicht zu einem kosmos
verbinden* — werden durch die Auffassung von Natur als dynamische Konstitution nicht
iiberfliissig. Neu ist allerdings, daff die Ordnungsleistung nur ein einziges Mal erbracht
werden mufs.* Die dauernde Funktion von Ordnungsprinzipien und Lenkungsinstanzen

wird durch die einmalige Leistung eines Schopfers ersetzt.

¥ Sog. "covering law" Modell. Die an Hempels klassische Arbeiten anschliefende Diskussion kon-
zentriert sich vor allem auf den zugrundeliegenden Begriff des Naturgesetzes. Vgl. beispielsweise die
einschlagigen SEP-Artikel ("Hempel", "Scientific Explanation" ###).

4 Hesiod, Theog. 886-900. ### kurz zur Frage der Echtheit.
# Philolaos, DK 44 B 6 (s.o. T c.4 #26b). — Vgl. insgesamt den nidchsten Abschnitt. ###.

% Sonderfille: Atomisten, Aristoteles (Eliminierung das Anfangsproblems). Zu Aristoteles vgl. Hei-
nemann, "Das Beste ..." ###

258



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

6.3. Das Ordnen der Naturen: Kreationismus im frithen 4. Jh.

6.3.1. Die "Natur von allem" als gottgegebene Orientierungsinstanz der
Medizin in De victu (c. 11)

Das erste klare Beispiel einer solchen Theorie findet sich wieder im medizinischen Kontext:
Nach De victu, c. 11, hat nur die "Natur" (physis), im Gegensatz zum menschlichen "Brauch"
(nomos), eine solche Bestandigkeit, daff man von ihr das Richtige ablesen kann; dabei wird

die "Natur aller Dinge" auf eine "ordnende" Tatigkeit der Gotter zuriickgefiihrt:

T c.6 #6 [Hippokrates], Vict. 11.10 ff. (Jones) =T c.1 #8

Nopog ya kat GpUoLg olot mavTa dmENoodueda, ovyx OHoAOYEeTal OHOAOYeOHEVA:
VOHOV YaQ €9e0av AvSQWTOL AVTOL EWUTOLOLY, OV YIVAOKOVTEG TeQl v EéQeocav:
dVoWV 0¢ TMAVTwV Veol dekdoUNoAV: & pHEV 0LV AvIQwmoL éSecav, OVDEKOTE KATX
TWOUTO €XEL 0UTE 0QVWG OVTE 1) 00SWs Okdoa d& Yeol €Qeoav, alel 009Ws EXel KAl TX
009 KAl T L) 0090 TOCOVTOV dlxPéQeL. —

Jones tibers.: "For custom (nomos) and nature (physis), by means of which we accomplish
all things, do not agree though they do agree. For custom was settled by men for them-
selves without their knowing those things about which they settled the custom; but the
nature of all things was arranged by the gods. Now that which men arrayed never re-
mains constant, whether right (orthds) or wrong (mé orthds); but whatsoever things were
arranged by the gods always remain right (orthds echei). So great the difference between
the right and the wrong."

Die Antithese von nomos und physis verweist auf die Frage, woran man sich bei praktischen
Uberlegungen orientieren soll.5! Fiir die Medizin ist dies die Frage nach einem Kriterium fiir
Richtig und Falsch. Sie wird hier zunédchst nur dahingehend beantwortet, dafs man sich an
etwas Bestandigem orientieren sollte; soweit die "Natur" nichts anderes ist als das Bestandi-

ge, das dieses Kriterium erfiillt, liegt ein technologischer Naturbegriff vor.

Dieser wird dann aber sogleich auf einen ganz anderen — schopfungstheologischen und so-
mit auch kosmologischen — Kontext bezogen. Die Zuriickfithrung der "Natur aller Dinge"
auf eine "ordnende" Tatigkeit der Gotter ist zumindest eine terminologische Innovation. Die
Theorie der techné wird in einem schopfungstheologischen Kontext eingebracht, und es wird
eine Verbindung zwischen technologischen und kosmologischen Aspekten des Naturbe-

griffs hergestellt:

6.3.1.1. Einerseits fungiert der Naturbegriff hier als Bezeichnung unverfiigbarer Mafistabe fiir

die Richtigkeit drztlichen Tuns; das heif3t, er verweist auf eine Bedingung dafiir, daf8 drztli-

51 Vgl. zu dieser Antithese unten, ###.

259



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

ches Tun den Status einer "Kunst" beanspruchen kann.” Durch die Zuriickfithrung der "Na-
tur" aller Dinge auf eine "ordnende" Tatigkeit der Gotter ergibt sich somit eine Variante der
alten Auffassung, dafi die menschlichen "Kiinste" auf gottliche Belehrung zuriickfithrbar
sind.*® Diese Auffassung war durch die — seit Xenophanes (DK 21 B 18) greifbare und dann
in den Kulturentstehunglehren des 5.Jh. weiter ausgearbeitete — Zuriickfithrung der "Kiins-
te" auf menschliche Erfindung tiberholt.5 Seit Ende des 5. Jh. wird sie durch eine traditiona-
listische Reaktion wiederbelebt, die gegeniiber der eigenen Leistung der Menschen die "Fiir-
sorge" der Gotter betont und diesen Gedanken zu einer anthropozentrischen Weltanschau-
ung entwickelt.’> Dabei wird nun aber durchaus nicht bestritten, daf3 die Dinge bestimmte
genetische und kausale Eigenschaften und somit eine "Natur" haben, an der sich die "Kunst"
orientiert. Die menschlichen "Kiinste" konnen daher nur noch insofern auf eine gottliche
Belehrung zuriickgefiihrt werden, als sich diese auf die Bereitstellung einer Orientierungs-

instanz fiir die "Kiinste", eben der "Natur" der Dinge, beschrankt.

Dementsprechend unterscheidet De victu im Kontext der zitierten Stelle zwei Stufen dieser
Belehrung. Im ersten Schritt werden durch gottliche Belehrung gewisse Verfahrensweisen
der "Kunst" etabliert. Diese beruhen auf einer — seitens der Menschen zunichst undurch-
schauten — Nachahmung gewisser Funktionsweisen der "Natur".*® Eben insofern beruht die
"Kunst" auf blolem "Brauch"; sie kennt nur, was sie tut, aber nicht, was sie nachahmt. Im
zweiten Schritt, den der Verfasser selbst zu vollziehen beansprucht, soll dies nachgeholt und

medizinisches Wissen somit auf Naturkenntnis zuriickgefiihrt werden:

T c.6 #7: [Hippokrates],Vict. 11.1 ff. (Jones): =T c.1. #6

Ot d¢ avSgwmoL ¢k TV Ppavegwv T adavéa okénteodal ovk EmioTaviar TEXVIoL
YOQ XQeOHEVOL OpOINOLY AvIQwTivi) GUOEL OV YIVWOKOLOLY: Se@V YOQ VOO €didate
HLUEETDAL TO EWVTAYV, YIVWOKOVTIAG (& TIOLEOLOL KAl OV YIVWOKOVTIAG Q& HULUEOVTAL
[Tavta yao powr, dvopow Eovtar kat oUpdPoga mavta, diadoga EovTar dxAeyoueva,
ov dxAeyduevar yVOUNV EXOVia, AyVOHOva UTEVAvVTIOS O TEOMOS EKAOTWY,
OpoAoYoVpEevoc. NOpog Yo katl GpUOLS, KTA. (s.0. #6)

Jones iibers.: "But men do not understand how to observe the invisible through the visi-

ble. For though the arts they employ are like the nature of man, yet they know it not. For

52 Dazu oben 1.1.4. und 2.5.7.
5 Vgl. Schneider 1989, 11 ff.

5 Vgl. bes. Sophokles, Ant. 332 ff. (¢dwafato, Vs. 355, ist reflexiv zu verstehen), [Hippokrates], V.M.,
c. 3. Bereits bei Aischylos, Prom. 442 ff. ist der Urheber der "Kiinste" ein "Mitglied einer 'illegalen’ G6t-
tergeneration” (Blumenberg 1975, 20).

5% Vgl. bes. Euripides, Suppl. 195 ff., Xenophon, Mem. 1,4,4 ff. und 4,3,3 ff. - Dazu Teil I, S. 272 f. (mit
Literaturangaben); ausfiihrlicher Heinemann, Fragilitit (Ms.), Abschnitt 3.4.

5 Dazu dann Vict. 12 ff.; s.0. 1.1.3.

260



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

the mind of the gods taught them to copy their [*] own functions, ¥ and though they
know what they are doing yet they know not what they are copying. For all things are
like, though unlike, all compatible though incompatible, conversing though not convers-
ing, intelligent without intelligence. The fashion of each is contrary, though in agree-

ment. For custom and nature, [...,s.0. #6)]"

6.3.1.2. Andererseits zitiert die Rede von einer "ordnenden" Tatigkeit der Goétter (Vict. 11.13:
diekosmésan, s.o. #6) die alte Vorstellung von der Welt als einer allumfassenden "Ordnung”
(kosmos), d.h. als einem gelungenen Ganzen aus verschiedenartigen, zueinander passenden
Teilen.’® Diese Vorstellung wird nun mit dem technologischen Naturbegriff der Medizin in

Verbindung gebracht.

Das heifit, es wird unterstellt, daff die zu diesem Ganzen verbundenen Dinge jeweils eine
"Natur" und somit gewisse kausale Eigenschaften haben, durch die ihre Wechselwirkung
festgelegt ist. Gegeben die Dinge mit ihren jeweiligen "Naturen", 163t sich das aus ihnen ge-
bildete Ganze genau dann als eine "Ordnung" charakterisieren, wenn die beteiligten "Natu-
ren" einander in geeigneter Weise ergédnzen. Die kombinierte "Natur aller Dinge" (ebd.: physis
panton) mufs daher ihrerseits eine — durch Abstimmung der jeweiligen Naturen der Dinge —
"geordnete” sein; das Bestehen einer alle Dinge umfassenden "Ordnung" lafit sich nur aus
dem Ergénzungsverhaltnis zwischen ihren "Naturen" — und insofern gerade nicht aus diesen
selber — erklaren. Dieses Erganzungsverhaltnis muf3 eigens, und es kann naheliegenderweise

nur von den Gottern hergestellt werden.

6.3.2. Zeitliche Ordnung in den Perithoos-Fragmenten

Die "Natur von allem" (physis panton) wird in De victu von den Gottern geordnet (s.o. #6). In
einem Dramenfragment des spéten 5. Jh. (aus dem Peirithoos von Euripides oder Kritias)

wird sie im himmlischen Umschwung eingeflochten:
T c.6 #8: Euripides (?), Peirithoos, Frg. 593 N. (= Kritias, DK 88 B 19)
0€ TOV aUTOPLA TOV €V i eQiw

OVUBw MavTwv GLow EuTAEEavy,

% An der durch [*] gekennzeichneten Stelle merkt Jones an: "Probably 'the operations of their own
bodies', but Littré translates: 'les opérations divines'." — Diese Alternative kommt darauf hinaus, ob
sich die menschliche "Kunst" (a) zu der von den Gottern geordneten "Natur" (und somit insbesondere
zu den "natiirlichen" Leibesfunktionen), oder (b) zu der Leistung der Goétter, die "Natur" der Dinge
(und somit auch des menschlichen Leibes) zu ordnen mimetisch verhélt. Soweit ich sehe, ist (b) aus-
geschlossen; ein derartiges Selbstverstindnis der "Kunst" wurde erst im christlichen Platonismus der

Renaissance formuliert.

% Zu dieser Auffassung von kosmos Kahn 1960, 219 ff. (vgl. auch meine Studien, Teil I, 258 f. sowie bes.
[Fragil], Abschnitt 3.2.1.).

261



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

OV TEQL HEV Pg, TTéQL D' dpdvaia

VUE aloAOXQwWS, AKkELTOS T AOTQWYV

OXAog évdeAexwg apdLyopevet

"dich, den aus sich selbst Gewachsenen, der in den Himmelsumschwung die Natur aller
Dinge eingeflochten hat, um den sich das Licht des Tages und das schimmernde Dunkel
der Nacht und die ungezéhlte Schar der Sterne fortwéahrend drehen" (Ubers.Seeck, mit
Korr.)

Dies ist wohl die Anrede einer Gottheit — und offenbar einer Gottheit, die der "Natur von
allem" (panton physis) eine gewisse Ordnung verleiht. Die Parallele zu der zuvor diskutierten
Stelle in De victu geht aber nicht so weit, wie es zundchst scheinen mag. Denn in #8 wird
nicht irgendeine Gottheit angesprochen, sondern die — gemaf} orphischer Auffassung zur

Gottheit personifizierte — Zeit.”

Fiir diese Interpretation spricht insbesondere der Vergleich mit einem zweiten Fragment,

das demselben Kontext entnommen zu sein scheint:

T c.6 #9: Euripides (?), Peirithoos, Frg. 594 N. (= Kritias, DK 88 B 18)

AKAPAG TE XQOVOG TteQlY' evaw

oevpaTL MAENG Polta Tiktwy

avTog €avtdv, dIdULHOL T dEKTOoL

TALS WKLTIAGVOLG TTTEQUYWV QLTI

OV 'ATAAVTELOV TNOOVOL TTOAOV

Seeck iibers: "Die unermiidliche Zeit kreist herum, um ewigen Fluf$ sich erfiillend und
sich selbst erzeugend, und die zwei Baren mit schnellem Fliigelschwung bewachen den
Pol des Atlas".

Wenn somit die Zeit "sich selbst gebiert" (#9, Vs. 2 f.: tiktén autos heauton), dann ist sie "aus
sich selbst gewachsen" (#8, Vs. 1: autophyés). Und daf3 "die Natur von allem" durch die Zeit
"im himmlischen Umlauf zusammengeflochten wird", besagt nichts anderes als was schon
Anaximander behauptete: daf Werden, Bestand und Vergehen der Dinge durch die Zeit
geordnet sind (DK 12 B 1: ... kata tén tou chronou taxin). Eine kreationistische Interpretation
von #8 dringt sich zumindest nicht auf; ich sehe keinen Hinweis, daf in den Peirithoos-
Fragmenten an die ordnende Tétigkeit einer Gottheit — und an die Zusammenstellung un-

terschiedlicher Naturen zu einem gelungenen Ganzen — gedacht ist.

% Vgl. Guthrie, HGP 3.1, 303 f.

262



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

6.3.3. Arterhaltung im Mythos des Protagoras

Ich habe ein solches "Ordnen der Naturen" auch im Mythos des Protagoras bei Platon ver-

mutet.®* Das war wohl tiberzogen; ich muf3 die Sache neu aufrollen.

6.3.3.1. Von Sokrates befragt, hat Protagoras das Lernziel, an dem sich seine Lehre ausrich-
tet, als "Wohlberatenheit" in den eigenen Angelegenheiten sowie denjenigen des Gemeinwe-
sens bezeichnet und in letzterer Hinsicht als Handlungs- und Redefédhigkeit charakterisiert;®!
auf Nachfrage des Sokrates hat er bestidtigt, daf3 dies die politische techné sei und daf3 er
demgemafs beanspruche, "Ménner zu guten Mitgliedern des Gemeinwesens zu machen"
(Prot. 318E-319A). Thema des anschliefenden Gespréchs ist somit die politische areté ("Tu-
gend", das heifst: als Mitglied des Gemeinwesen "etwas zu taugen").®> Deren Lehrbarkeit
wird von Sokrates mit der Begriindung bestritten, dafs es nach allgemeiner Auffassung fiir
die Angelegenheiten des Gemeinwesens keine Fachleute gibt (319B-D) und daf} die vorziig-
lichsten Mitglieder des Gemeinwesens bei ihrer Weitergabe versagen (319D-320B).%* Prota-
goras beantwortet den ersten Einwand mit einer Erzahlung (320C-322D),* die in vier Schrit-
ten von der Erschaffung der "sterblichen Geschlechter"® berichtet; auf den zweiten Einwand
kommt er spater zuriick (324D ff.).

e Im ersten Schritt werden die Tiere (z0i1 — d.h. einschlieslich des Menschen) aus den Ele-
menten gebildet. Im zweiten Schritt werden sie jeweils mit geeigneten "Vermogen zur
Arterhaltung" ausgestattet, so dafi ein gemeinsames Uberleben aller Arten gewahrleis-
tet ist. Die erste dieser Aufgaben iibernehmen ungenannte "Gotter" (320D); an der zwei-
ten versucht sich Epimetheus, der Bruder des Prometheus (320D-321B, s.u. #9), der es
aber versaumt, dem Menschen eine geeignete Ausstattung zu reservieren (321BC, s.u.
#12).

60 Heinemann 2003a; s.u. 6.2.2.3.

61 "Lernziel": mathéma (318e5), d.h. wortlich: was er seinen Schiilern zu lernen gibt; "Wohlberatenheit":
euboulia (ebd.) "Gemeinwesen": polis (319al).

6 In diesem Sinne 319a5: agathous politas; darauf zuriickkommend 319e2 und passim (sc. politiké) areté.
Man beachte aber: Dies ist die Wortwahl des Sokrates; sie wird von Protagoras zwar akzeptiert
(319a6-7), aber zundchst vermieden und erst spater (323al und passim) iibernommen.

¢ Diese Einwénde betreffen zwei der von Heinimann (1961, 128) herausgearbeiteten Technizitatskri-
terien: Lehrbarkeit und Ausiibung durch Fachleute. - "Fachleute": démiourgoi.

6 "Erzahlung": mythos (320c3), im Gegensatz zu einer "Erorterung” (logos, ebd.; ebenso 324d6 f. beim
Ubergang zur "Erdrterung" des zweiten Einwandes.

65 320c8: thnéta gené — von "Tieren" (zdia 321b4, c4) ist dann zundchst nur beilaufig die Rede. Daf} dabei
der Mensch, wie zu den "streblichen Geschlechtern”, so auch zu den "Tieren" z&hlt, ergibt sich aus der
Formulierung der letzteren Stelle: ta men alla zdi ... ton de anthropon (321c4-5: "die iibrigen Tiere" /
"den Menschen" 321c4-5).

6 "Vermogen": dynameis (320d5, ebenso 320e2 und 321cl); "zur Arterhaltung": eis sotérian (320e3, vgl.
321b6 und 321c8).

263



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

e Als Ersatz stiehlt Prometheus im dritten Schritt bei Hephaistos und Athene den "kunst-
reichen", d.h. zur Ausiibung der technai qualifizierenden "Sachverstand" (entechnos so-
phia), der den menschlichen Lebensunterhalt sichert,” sowie das Feuer, ohne das man
ihn weder haben noch nutzen kénnte (321C-322A). Die Menschen entwickeln Religion,
Sprache und eine materielle Kultur. Sie besitzen aber nur die demiourgische (d.h. "fach-
mannische"), nicht die politische techné;*® es gelingt ihnen daher nicht, sich zu Gemein-
wesen zu verbinden und auf diese Weise ihr Uberleben im "Krieg gegen die Tiere" zu si-
chern (322AB).

e Deshalb greift Zeus ein und gibt den Menschen im vierten Schritt "Scham und Recht" als
"Ordnungen der Gemeinwesen und zusammenfithrende Bande der Freundschaft". Zeus
ordnet ausdriicklich an, daf3 diese an alle Menschen verteilt werden sollen, denn "es ka-
men keine Gemeinwesen zustande, wenn hieran nur wenige Anteil hatten wie bei den
anderen Kiinsten" (322CD).

6.3.3.2. Das Wort "Natur" (physis) fallt hier nur einmal (s.u. #11a), bei der Beschreibung des
zweiten Schritts:® Prometheus und Epimetheus werden beauftragt, die von ungenannten

Gottern aus den Elementen gebildeten Tiere

T c.6 #10: Platon, Protagoras 320d5-6
KOOMNoAL TE KAl VEIAL DUVAHELS EKAOTOLS WG TOETTEL
"... vollends auszustatten (kosmésai) und einer jeden Art die passenden Kréfte (dynameis,

d.i. der Arterhaltung dienende Fahigkeiten) zuzuteilen".
Dieser Auftrag beinhaltet drei Teilaufgaben, die von Epimetheus ausgefiihrt werden.
(a) Schutz der Tiere vor wechselseitiger Ausrottung:”

T c.6 #11a: Platon, Protagoras 320d8-321a2

VEUWV d& TOLG HEV LOXLV AVEL TAXOUS TMQOOTTITEV, TOUG O' AODEVEOTEQOUG TAXEL
€oopLer ToLG 0 WTALLE, TOlG O' AoTAOV dWOoLG LoV AAANV TV AVTOLS EUNXaVATO
dvvauy eig owtnElay. & HEV YaQ avT@V OUKQOTNTL TUTOXEV, TTNVOV QUYTV T
KATAYEOV Oiknow &évepev: & O n0&e peyéSel, tde avt@ avta éowlev: Kal TAAAx

oUTWG EMAVIOQWV EVEUEV. TADTA D& EUNXAVATO EVAAPBELV EXWV 1] TLYEVOS AioTweL

¢ "Lebensunterhalt": bios - d.i. eine notwendige, aber wie sich zeigen wird noch nicht hinreichende
Bedingung der Arterhaltung (soféria). Die obige Paraphrase betont die Entsprechungen von entechnos
sophia (321d1) und peri ton bion sophia (321d4) sowie von peri ton bion (321d4) und euporia ... tou biou
(321e3-322al).

8 Vgl. 322b3: démiourgiké techné, ebd. b5 und b9: politiké techné. Dementsprechend auch 321d4-5: peri
ton bion sophia vs. politiké (sc. sophia).

 Ubersetzungen in diesem Abschnitt nach Manuwald, mit stillschwigenden Korrekturen.

70 "Wechselseitige Ausrottung": allélophthoria (321a3).

264



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"Und beim Zuteilen gab er den einen Stirke ohne Schnelligkeit, die Schwécheren aber
stattete er mit Schnelligkeit aus (tachei ekosmei); andere riistete er mit Mitteln aus, sich zu
wehren; wieder anderen aber gab er eine wehrlose Natur (aoplos physis) und ersann
ihnen ein anderes Vermdgen (dynamis) zur (Art)erhaltung (sotéria). Welche von ihnen er
ndmlich mit kleiner Gestalt versah, denen wies er die Moglichkeit, durch Fliegen zu ent-
kommen, oder eine unterirdische Behausung zu; welchen er aber den Vorzug der Grofe
gab, deren Existenz bewahrte er eben dadurch; und indem er auch bei den iibrigen in
dieser Weise einen Ausgleich herstellte, nahm er die Verteilung vor. Und diese Dinge er-

sann er aus Vorsicht, damit nicht eine Art vernichtet werde."
(b) Anpassung an klimatische und topographische Gegebenheiten:

T c.6 #11b: Platon, Protagoras 321a2-b2

Emewdn) d¢ avtolc aAANAodSoQuwv dapuyag Emrokese, TMEOC TAS €K ALOC AC
EVHAQELAV EUNXAVATO AUPLEVVUG adT Mukvals Te DQLELV kal 0TeQEols déQuaoLy,
IKAVOIG HEV APDVAL XELHWVA, dLUVATOIS D€ Kal Kavpata, kal €l e0VAG lovov OTiws
UTAQXOL T& AVTA TADTA OTEWLLVT) Olkelx Te kal aVTOPUTS EKACTQ" kal DTTOdWV T HEV
OTIAIG, Tox O [DoLELV Katl] DéQUATLY OTEQEDIC KAl AVALUOLS.

"Nachdem er ihnen die Mittel, gegenseitiger Vernichtung zu entkommen, verschafft hat-
te, schuf er ihnen einen Schutz gegen die jahreszeitliche Witterung: Er umbhiillte sie mit
dichter Behaarung und fester Haut, einerseits geeignet (hikanos), Kalte, andererseits taug-
lich (dynatos), auch Hitze abzuwehren, auch sollten ihnen Behaarung und Haut, wenn sie
sich zur Ruhe begédben, zugleich als jeweils eigenes und angeborenes (autophyés) Lager
dienen; und er beschuhte die einen mit Hufen, die anderen mit harten und blutlosen

Héuten."
(c) Sicherung der Erndhrung:

T c.6 #11c: Platon, Protagoras 321b2-b6

ToLVTEDSEV TEOPAS AAAOIG dAAag €€emdoilev, Tolg pEV €k YN Botavny, AAAolg d&
DEVdRWV KAETIOVE, Tolg d¢ Ollac: £0TL d' oig EdwkeVv eivat TOOdPNV LHwV GAAwY Boodv:
Kat Tolg péV 0Aryoyoviav meoon e, Toig O' AvaAloKopéVols UTIO ToVTWV TIOAVYOoViay,
owTtneiav @ yével mogllwv.

Manuwald {ibers. (mit Korr.): "Danach verschaffte er den einzelnen Arten je andere Nah-
rung, den einen Weidefutter aus der Erde (ek gés), den anderen Baumfriichte, wieder an-
deren Wurzeln. Und manchen gab er als Nahrung andere Tiere zum FrafS. Und den ei-
nen gab er nur geringe Fruchtbarkeit, denen aber, die von diesen vertilgt wurden, grofie,

und sicherte ihrer Art so das Uberleben."
Epimetheus hat die Sache bekanntlich vermasselt.

T c.6 #12: Platon, Protagoras 321b7-c2, c3-6

265



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

&te 91 o0V oV MAavL Tt 00pog wv O 'EmiunSelc EAaSev avtov KAtavaAwoag tag
OUVAUELS €16 T AAOYa AOLTIOV O] AKOCUNTOV ETL AVTQ TV TO AVIQWTWV YEVOG. [...]

... éoxetat ITgopnSeve ... kat 0p& Tt pEV dAAa (pa EUPEADS TAVTWVY EXovTa, TOV OE
AVIQWTOV YUHUVOV TE KAl AVUTIOONTOV Kl AOTOWTOV Kal domAoV:

"Nicht gerade ein Ausbund an Sachverstand, merkte Epimetheus gar nicht, daf8 er die
Kréfte (dynameis — Manuwald: "Mittel zur Lebenserhaltung") fiir die Vernunftlosen
(aloga) aufgebraucht hatte; so war ihm das Menschengeschlecht unausgestattet iibrigge-
blieben." Der hinzueilende Prometheus findet "die iibrigen Tiere sorgfaltig mit allem ver-

sehen, den Menschen aber nackt, unbeschuht, unbedeckt und unbewaffnet."

Zur Sicherung der menschlichen Arterhaltung (sétéria, 321c8) mufs Prometheus zu anderen

Mitteln greifen, wie oben erwéahnt.

6.3.3.3. Das Material, mit dem Platon hier arbeitet, ist sehr heterogen. Manches ist auf Prota-
goras zuriickfiihrbar.” Bei den Details des zitierten biologischen Exkurses vermute ich das
freilich nicht. Es gibt Parallelen bei Herodot,”> aber mit Phantastischem durchsetzt. Merk-
wiirdig ist z.B. Herodots Behauptung, daff Lowinnen nur einmal, und zwar ein einziges
Junges, gebdren,” da dieses mit seinen Krallen den Uterus unheilbar verletzt. Daf§ die resul-
tierende Fortpflanzungsrate nicht zur Sicherung des Bestandes geniigen kann, stort offenbar
nicht. Dieses Thema ist bei Herodot gar nicht durchdacht.”* Wo Platon es aufgegriffen hat,
war der Diskussionsstand wohl schon weiter fortgeschritten. Wahrend Herodot die "weise

Vorsehung der Gottheit", auch wo sie gar nicht funktionieren kann, lobt,” halt sich die bei

71 Einzelheiten in Heinemann [Fragil], Abschnitt 3.6.2. — Hier gentiigt es, summarisch auf die Antigone
der Sophokles hinzuweisen, deren tibergreifendes Thema, die Fehl- und Unberatenheit (dys- bzw.
aboulia) der Akteure, mit der Wohlberatenheit (euboulia) die Protagoras zu lehren beansprucht, kor-
respondiert; das erste Stasimon der Antigone trifft dieselbe Unterscheidung zwischen (gewo6hnlicher)
techné und Politik, die der Mythos des Protagoras illustriert.

72 Herodot 3,108 f. — Zu der Annahme Nestles (21942, 283n72), daf Herodot hier von Protagoras ab-
héngig sei, vgl. einerseits die ablehnende Stellungnahme von Manuwald (1999, 185), andererseits
Raaflaub (2002, 160) und Thomas (2006, 67).

73 Herodot 3,108,4: hapax en tb: bidi tiktei hen — nach Aristoteles "dummes Zeug" (H.A. VI 31, 579b3:
lérddeés; fehlerhafter Hinweis bei Asheri et al. 2007, 501 ad loc.).

74 Ebenso Romm 2006, 182.

75 Herodot 3,108,2: fou theiou hé pronoia ... eousa sophé. Das bezieht sich nicht nur zuvor erwdhnten "Ot-
tern" (echidnes) und gefliigelten Schlangen, deren destruktives Paarungsverhalten und selbstzerstore-
rische Fortpflanzungsweise erst im folgenden Kapitel geschildert wird (3,109,1-2), sondern ebenso auf
die zwischendurch thematisierten Unterschied der Fortpflanzungsraten bei Raubtier und Beute
(3,108,2), z.B. von Hasen und, Lowen (ebd. §3 bzw. §4, wie oben zitiert). — Romm (2006, 183 f.) weist
darauf hin, daf$ der somit beschriebene Ausgleich einerseits als natiirliche Regularitat (ebd. 184: "im-
personal natural order") und andererseits als Wirken géttlicher MifSgunst aufgefafst werden kann. Das
ist durchaus nicht widerspriichlich oder inkohérent; denn géttliche Mifsgunst ist ein (bis Mitte des 5.

266



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Platon geriigte Inkompetenz des Epimetheus in Grenzen: Sein einziger Fehler ist, fiir den
Menschen keine biologischen Ressourcen zu reservieren; sonst erledigt er seine Aufgabe

ganz sachgemafs.”®

Daf$ in der Welt des Lebendigen alles zu allem irgendwie pafst, ist in der Epimetheus-
Episode des Mythos des Protagoras ein ganz vertrauter Gedanke. Man muf$ dabei gar nicht
an die gottliche Fiirsorge denken, die in den zeitgenossischen Quellen meist fiir eine
anthopozentrische Weltanschauung in Anspruch genommen wird.” Anders als in den Kon-
texten des Prometheus-Mythos, war in den vorsokratischen Kosmologien ohnehin nie von
etwas anderem als von der Welt als kosmos, d.h. als einem Ganzen aus verschiedenartigen,
zueinander passenden Teilen, die Rede. Dafs der notorisch inkompetente Epimetheus mit
diesbeziiglichen Aufgaben betraut wird, ist eine Unebenheit, die bei der Montage unter-
schiedlicher Quellen (durch Platon?) entstanden sein konnte. Aber angesichts der diirftigen

Uberlieferung ist jede diesbeziigliche Vermutung spekulativ.

Ebenso spekulativ ware jede Vermutung iiber den Sprachgebrauch, den Platon hier rezi-
piert. — An anderer Stelle habe ich dem in #11a verwendeten Ausdruck aoplos physis (320e2:
"waffenlose Natur") eine Auffassung von "Natur" als dynamische Konstitution unterlegt.”
Diese Gleichsetzung von physis und dynamis ist aber nicht zwingend; vielleicht bedeutet phy-
sis hier nur "Wuchs" und "Gestalt". Uberdies habe ich bei kosmed”* vorschnell an die Herstel-
lung des "biologischen Gleichgewichtes" (Manuwald) zwischen den beteiligten "Naturen"
gedacht. Aber nicht nur die Welt insgesamt, sondern auch jedes Tier mit seinen jeweiligen
Merkmalen ist ein Ganzes aus verschiedenartigen, zueinander passenden Teilen und somit
ein kosmos. Die Ausstattung der Tiere mit arterhaltenden Merkmalen (oder "Kréften": dyna-
meis, 320d5 u.6.), die vielleicht insgesamt ihre "Natur" ausmachen, lafst sich als Herstellung

eines kosmos beschreiben; und mehr ist mit kosmed wohl gar nicht gemeint.

Der alten Gottererzéhlung hat sich wohl schon Protagoras als Darstellungsmittel bedient.®

Sein Thema ist eine Eigenheit derjenigen fechnai, mit denen er selber befaf3t ist: der sophisti-

Jh. kanonischer) Begriff von Regularitit (dazu. Heinemann [Fragil], Abschnitt 3.3.1. und passim). Zu
tisis und ison bei Herodot Lateiner 1989, 141, 194 ff. und passim; vgl. auch Harrison 2000, 239.

76 "Sachgemaf": hos prepei (Prot. 320d5-6) — was sich von vornheiein auf die Erfordernisse der Arterhal-
tung bezieht (vgl. Manuwald 1999, 184 ad loc.).

77 Buripides, Suppl. 195 ff.; Chrysogonos = Epicharm, DK 23 B 57; Xenophon, Mem. 1,4 und 4,3. Dazu
Heinemann, [Fragil], Abschnitte 3.4.2-3.

78 Heinemann 2003a, 74 und passim. Ebenso auch Manuwalds Ubersetzung: "wehrlose Konstitution".

7 Platon, Prot. 320d5 und el: "ausstatten”, s.o. #10 und #11a. Vgl. ebd. 321c1-2: akosmétos ("unausge-
stattet. s.0. #12

80 Gerade als bekennender Agnostiker (vgl. DK 80 B 4) kann er das: Uber die Gotter hat er nichts zu
lehren; sie haben mit seinem Thema gar nichts zu tun.

267



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

schen techné, die er als Beruf ausiibt,®' und der politischen techné, die er einerseits berufsma-
fig lehrt und die andererseits gar nicht als Beruf ausgetiibt wird.®? Er wendet sich hier an ein
Publikum, das Prometheus als Urheber der technai und Zeus als Wahrer des Rechts kennt.
Wie koénnte er die Sonderstellung der politischen techné geschickter erlautern als durch eine
Erzdhlung, in der die gewohnlichen (bei Platon: "demiourgischen") technai auf Prometheus,

die politische techné hingegen auf Zeus zuriickgefithrt wird?

Epimetheus — schon in der Pandora-Erzahlung Hesiods derjenige unter den Gottern, der die
menschlichen Angelegenheiten verbockt hat® — bereitet die Biihne fiir Prometheus, und die-
ser fiir Zeus. Eine Beteiligung des Epimetheus an der Erschaffung des Menschen ist sonst
nicht belegt.®* Protagoras mag sie erfunden haben: So werden die biologischen, technischen
und politischen Aspekte der conditio humana in einer kontinuierlichen Erzdhlung auf drei
Gotter als ihre Urheber verteilt. Die aufsteigende Reihe 14fst den Hintergedanken vermuten,
daB Protagoras fiir die politische techné eine Uberlegenheit iiber die gewdhnlichen technai
beansprucht, die derjenigen des Zeus iiber Prometheus, und des Prometheus iiber Epime-

theus, entspricht.

Die Gotter, und somit auch die Annahme einer géttlichen Welteinrichtung, sind hier bloes
Darstellungsmittel. Der Mythos des Protagoras entwirft keine kreationistische Kosmologie —
und setzt eine solche auch nicht, wie die zitierte Stelle in De victu (s.o. 6.3.1.) voraus. Auch
mit den Kontroversen der Kulturentstehungslehre wird nur gespielt:*> Die Illegalitdt der
Beschaffung von Feuer und demiourgischer techné 1aft an Hesiod und die gottliche Mifs-
gunst denken. Aber das wird nicht konsequent durchgefiihrt. Im vierten Schritt tiberwiegt
das gottliche Wohlwollen, ohne dafs aber ernsthaft eine anthropozentrische Weltanschauung

vertreten wiirde: Deren klassische Formulierung bei Xenophon (Mem. 1,4 und 4,3) lafst sich

81 In diesem Sinne Prot. 317¢2: techné. Beachte, dafl sophistés deshalb insbesondere auch "professionel-
ler Gelehrter" bedeutet.

8 Daf} der Sophist somit eine andere als die von ihm selbst ausgetibte fechné zu lehren beansprucht,
wird schon eingangs des Protagoras (311E-312B) als auffallig vermerkt. Selbstverstandlich schliefSst das
nicht aus, daf$ ein Sophist {iberdies auch Sophisten ausbildet — z.B. den bei Platon als epi technéi ler-
nend erwdhnten, ansonsten unbekannten Antimoiros aus Mende (Prot. 315a5, dazu Manuwald 1999,
132).

8 Hesiod, Theog. 512-4, vgl. Erga 83-105.

8+ Keine Hinweise bei Kerényi (1966, Bd. I, 164 f., 167-173, 180). — Aber Vasenbilder mit Epimetheus als
Schopfer der Pandora (ebd. 173).

8 Vgl. Heinemann, [Fragil], Abschnitt 3.6.3.

268



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

geradezu als Antwort auf die im Mythos des Protagoras skizzierte Lehre vom Menschen als

biologischem Méangelwesen verstehen. — Aber das gehort schon nicht mehr hierher.%

6.4. Vorsokratische Kosmologien iiber die Ordnung der Welt insgesamt

Die vor allem in De victu greifbare Annahme einer gottlichen Ordnungsleistung, die sich auf
die "Naturen" der Dinge bezieht, ist eine Innovation. Sie erfordert geradezu eine kreationis-
tische Vorstellung vom Anfang der Welt — und insofern eine zweite Innovation, da solche
Vorstellungen dem frithen Griechentum unbekannt und erst seit Ende des 5. Jh. bezeugt
sind.?” "Naturen" sind Regularitdten im Auftreten und den Wechselwirkungen der Dinge.
Bei deren gelungener Kombination sowie und geeigneten Anfangsbedingungen kann der
Weltlauf sich selbst iiberlassen bleiben. Anders als im Mythos und den alteren vorsokrati-

schen Kosmologien wird keine dauernde Ordnungsleistung gebraucht.®

Vielleicht 146t sich dieser Gedanke bis auf Anaxagoras zurlickfithren. Die &ltere Tradition
kennt ihn nicht; auch in den vorsokratischen Kosmologien wird die Ordnung der Welt meist

auf die dauernde Funktion einer ordnenden Instanz zuriickgefiihrt:

6.4.1. Ordnungsprinzipien und Lenkungsinstanzen

6.4.1.1. Wie im Mythos, leistet dies noch bei Heraklit die Sanktionsgewalt des Wettergottes

und der Erinyen.® Die somit gewahrleistete RegelmafSigkeit des Weltlaufs kann beschrieben

werden

e durch Rechtsmetaphern: "gerechter Ausgleich" (diké) bei Anaximandros (DK 12 B 1) und
Heraklit (DK 22 B 80); "gottliches Gesetz" (theios nomos) bei Heraklit (DK 22 B 114) oder

e als eine unvermeidliche, auf die Bedingungen eines ckonomischen Nullsummenspiels
bzw. auf die Miflgunst der Gotter®® zuriickgefiihrte und somit ein gleichsam kosmologi-
sches Rechtsverhiltnis garantierende Abfolge von {iberméfsiger Ambition und Scheitern:
até bei Solon (Frg. 1.75 D., vgl. ebd. v. 13), Aischylos (Pers. 822 u.6., Ag. 386 im Kontext v.
373 ff. u.6.) und Herodot (1.32.6).

8 Zu der differenzierteren Antwort bei Aristoteles (P.A. IV 10, 687a6-b5) vgl. Heinemann."Das Besse-
re", Abschnitt 3.3.5.

8 Nach Anaxagoras, (DK 59 B 12 s.u.) vor allem Theseus bei Euripides, Suppl. 195 ff.; [Hippokrates],
De victu 11 (s.o. 6.3.1.); Protagoras bei Platon, Prot. 320C ff.; Sokrates bei Xenophon, Mem. 1,4 und
passim.

88 ### Sedley tiber "Kreationismus"

89 Heraklit,. DK 22 B 64 bzw. B 94, s.0. 4.12.4.4.

% Solon, Frg. 1.73 ff. D. (dazu Fréankel 31969/75, 271 £.) bzw. Aischylos, Pers. 362, Ag. 946 f.; Herodot
1,32,1 (dazu Lloyd-Jones 1971, 68 ff. und 88 ff.).

269



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

6.4.1.2. Anonyme Ordnungsinstanzen sind
o der "Geist" (oder "Vernunft"; nous) bei Anaxagoras (DK 59 B 12, s.u. 6.4.2.);

sowie Strukturprinzipien wie

e die "Unvermeidlichkeit" (chredn) bei Anaximandros (DK 12 B 1) und Heraklit (DK 22 B
80),

e die "Zwangslaufigkeit" (anagké) bei Parmenides (DK 28 B 10.6) und Leukipp (DK 67 B 2),

e die "Zeit" bei Anaximandros (DK 12 B 1; dhnlich zuvor schon der "Weitblick" des Zeus
bei Hesiod, Erga 276 ff. sowie vor allem Solon, Frg. 3.16 D.),

e die universellen "Regel" (logos) Heraklits (DK 22 B 1 und passim), als ein "verborgenes"
(B 54) und "widerspenstiges" (palintonos, B 51) "Zusamenpassen" der Dinge (harmonia,
ebd. und passim) und als Ineins von "Recht" (oder: "gerechtem Ausgleich") und "Kon-
flikt" (diké und eris, B 80),!

e das "Zusammenpassen" (harmonia) von "Begrenzern" und "Unbegrenztem" bei Philolaos
(DK 44 B 6, s.0. T c.4 #26b) oder

e der Antagonismus von Liebe und Streit bei Empedokles (passim, Beispiele oben 4.3.4.).

6.4.1.3. Mehr oder minder anonym ist auch die Lenkungsinstanz, deren Funktion in den

vorsokratischen Kosmologien durch das Wort kynernaé als diejenige eines "Kapitans" be-

schrieben wird.

e Bei Anaximandros (DK 12 A 15) ist dies das "Unbegrenzte" (oder "Undurchschreitbare":
apeiron) aus dem die Welt hervorgegangen ist und das sie nunmehr umgibt;

o Heraklit spricht vielleicht nicht ausdriicklich von einem "Gedanken ..., als welcher alles
auf alle Weise zu steuern weif3",?2 , sondern nur von "Einsicht" in die "Weise, in der alles
durchgangig gelenkt wird".®® Als "Rudergénger", der bei der Ausiibung dieser Kapitans-
funktion assistiert, fungiert aber jedenfalls ein traditionelles Attribut des Zeus, namlich
der Blitz (DK 22 B 64: s.o. T c.4 #68). Daher liegt es nahe, den Kapitdn selber mit jenem
"einzig Weisen", das "mit dem Namen des Zeus benannt werden will und nicht will" (B
32, s.0. T c.4 #68), — und daher zugleich mit der "Regel", nach der alles geschieht (B 1),

91 Siehe oben 4.12.2. (T c.4 #47, #50 f. und #67) -- Die von DK in B 51 bevorzugte Lesart palintropos ist
vermutlich durch Parmenides DK 28 B 6.9: palintropos keleuthos, mit vermeintlicher Bezugnahme auf
Heraklit) komtaminiert; vgl. KRS ad loc. (no. 209) und Guthrie, HGP 1,439n3. Bereits bei Homer (Stel-
len im Apparat bei DK) ist palintonos ein stehendes Attribut des Bogens, den Heraklit (ebd.) neben der
Lyra als Beispiel anfiihrt.

92 DK 22 B 41: ... yvapny, 6tén éxvpéovnoe méavia dx mavtwv (Ubers. ebd.), s.o. T c.4 #69a.
9% Dasselbe Fragment, Text KRS no. 227). ... yvounv [adv.], 6kn kufeovatal Tavta dix TaAvIwy, s.0.

T c.4 #69b.

270



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

und mit dem "Feuer", das sich als allgemeines Aquivalent im Umsatz der Dinge erhalt (B
90) — zu identifizieren.**

o Namenlos ist auch die "Gottin" (daimon), die bei Parmenides "alles lenkt" (DK 28 B 12.3:
panta kyberna), indem sie die Verbindung der Geschlechter veranlafst.”>

e Bei Diogenes von Apollonia (DK 64 B 5) wird die Kapitansfunktion der "Luft" (oder

"Dunst": aér), und somit demjenigen Element, aus dem alles gebildet ist, zugewiesen.

6.4.1.4. Dabei bezieht sich die Ordnungsleistung dieser Instanzen aber auf die Dinge selber

und nicht auf deren "Naturen":

o Heraklit sagt, alles geschehe "gemafS der genannten Regel" und somit "nach Mafigabe
von Konflikt und Unvermeidlichkeit";% er sagt nicht, alles geschehe "gemafs der Natur"
(kata physin).” — Ich erklédre das so, dafl Heraklit die "Natur" der Dinge nicht umstandslos
mit deren jeweiligen kausalen und genetischen Eigenschaften, sondern von vornherein
mit der Weise identifiziert, in der die Dinge jeweils nach einer allgemeinen "Regel" ent-
stehen (s.0. 4.12.). Diese "Regel" (logos) beschreibt eine gemeinsame Struktur aller Wech-
selwirkungen, aus der sich erst die jeweiligen "Naturen" der Dinge und ihre charakteris-
tischen Wechselwirkungen ergeben.

e Von der somit gewihrleisteten "Ordnung" (kosmos) sagt Heraklit, daff sie nicht irgend-
wann hergestellt wurde, sondern seit jeher, jetzt und fiir immer besteht (Frg. 30). Er
identifiziert diese "Ordnung" mit dem "immerlebenden Feuer", das in festen Proportio-
nen entflammt und erlischt.”® Das heifst, er weist dem Feuer eine permanente Lenkungs-

funktion zu, die durch kein einmaliges Arrangement der Dinge ersetzt werden kann.

% DK 22 B 90: muog te avtapolPl] T mavta Kal miQ ATMAVIWY OKwOTEQ XQUOOD XONHATX Kal
XonHdTtwv xeuode. "Aquivalent fiir Feuer ist alles, und fiir alles Feuer, wie fiir Gold Waren und fiir
Waren Gold."

% Irrefiihrend Sedley (2007, 8): "a creative goddess". Die Gottin erschafft nicht, sondern sie fiihrt
Kommando und Aufsicht. In diesem Sinne auch das von Sedley zusatzlich herangezogene Testimo-
nium: daimén kybernétis kai kléidouchos (DK 28 A 37).

% Heraklit, DK 22 B 1: kata ton logon tode; B 80: kat’ erin kai chredn (wobei ausdriicklich diké = eris). Die
durch Streit und Unausweichlichkeit gewahrten und von den Erinyen garantierten "Mafse" (B 94:
uétoa) kénnen letztlich keine anderen sein, als welche sich nach B 30/31 aus diesem Adyog ergeben
(s.0.4.12.4.).

"

7 Dies sagt eben erst ein Arzt des spéten 5. Jh.: "... stets hat dergleichen eine Natur, und nichts kommt
ohne Natur zustande", sondern "es geschieht jeweils gemafs der Natur" (Aer. 22, s.o. Anm. zu T c.2
#61).

% DK 22 B 30/31 (Text nach KRS no. 217/218): kdopov 1ovde [TOV adtov Amtdvtwv] ovte Tig Sewv
oUTE avQWTWV €moinoev, AAA' v del kat éotv kat éotar mOE dellwov, AMTOUEVOV HETOA Kol
ATOOPBEVVOUEVOV HETQO. / TTLEOG TEOTIAL TEWTOV SAAaooa, SaAdoong d¢ TO uév fjULov Y1), TO d&
HUIOL TENOTNAQ ... <YN> VdAacoa duxxéetal, Kal HETQEETAaL €IG TOV AVTOV AGYOV, OKOL0G TEOTeV
v 1 yevéoSat y1). ("Diese Weltordnung hat keiner der Gotter oder Menschen gemacht, sondern sie
war immer und ist und wird sein: immerlebendiges Feuer, entflammend nach Mafien und verlo-

271



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

e In der Einleitung zum kosmologischen Teil seines Gedichts kiindigt Parmenides an, er
werde einerseits die jeweilige "Natur" der Himmelskorper und andererseits deren —
durch eine anonyme "Notwendigkeit" erzwungene — Stellung und Funktion im Welt-
ganzen beschreiben (DK 28 B 10, s.o. 4.2.1.). Eine Erklarung dieser Funktion durch die
"Natur" der Himmelskorper — und ebenso auch eine Zuweisung geeigneter "Naturen" an
die Himmelskorper — wird nicht erwogen: Der Naturbegriff bezeichnet hier, wie bei Em-
pedokles (s.o. 4.3.), nur das Entstehen und die Zusammensetzung der Dinge, aber keine
kausalen Eigenschaften, durch die ihre charakteristische Wechselwirkung und somit ihre

Stellung und Funktion im Weltganzen festgelegt wiirde.

6.4.2. Der nous des Anaxagoras

Der nous, dessen Ordnungsleistung Anaxagoras beschreibt, ist ein ausgezeichneter Stoff, in
einem sehr wortlichen Sinne "Geist" und zugleich "Vernunft".* Ich zitiere ausfiihrlich: 1 Der

nous

T .6 #13a: Anaxagoras, DK 59 B 12 (Z. 9-11)

£0TL ... AeMTOTATOV TE TIAVIWV XONHATWV KAl KASAQWTATOV, KAl YVWUNV Ye Tteol
TOVTOG AoV LOXEL KAl LOXVEL HEYLOTOV.

"... ist die feinste und reinste von allen Dingen und hat alles Wissen iiber alles und ver-

fligt tiber die grofite Kraft."

Er ist das einzige Ding, das unvermischt — nicht nur an der Peripherie des Weltganzen, son-

dern auch in den Lebewesen!?! — existiert und dessen Kraftsausiibung daher ungestdrt ist.

T c.6 #13b: Anaxagoras, DK 59 B 12 (Z. 1-8)

TA HEV AAAQ TTAVTOG HOIQOV HETEXEL, VOUG O€ €0TLV ATIELQOV KAl OVTOKQATEG Kol
HELLELKTAL OVOEVL XONHATL, AAAX HOVOS aVTOG €T €WUTOL E0TLV. €L UT) YaQ €' éavTtov
NV, AAAG Tew EUEUEIKTO AAAW, HETELXEV AV ATIAVTWV XONHATWY, &l EUEUEIKTO TEW. (€V
TIOVTL YAQ TAVTOG HOIQA EVETTLY ...".) KL AV EKWAVEV AVTOV TX CUUEUELYUEVA, (DOTE
HNOEVOS XOTHATOG KQATELY OHOLWG WG Kal HOVOV E0VTa €' EauTOD.

"In allem anderem ist ein Teil von allem. Hingegen ist der Geist (nous) unbeschrankt und

seiner selbst machtig und keinem Ding beigemischt, sondern allein er selbst bei sich

schend nach Maflen. / Wendungen des Feuers: zuerst Meer, des Meeres halb Erde, halb Glutwind ...
Erde 16st sich auf in Meer, und wird zu demselben logos (d.h. hier: Proportion) ausgemessen, der be-
stand, bevor Erde entstand.") — Ich verstehe metra (Frg. 30) = metreetai eis ton auton logon etc. (Frg. 31).

9 Beachte: Geist ist ein stoffliches Ding. Geist ist, was der Flasche entweicht, wenn sie nicht dicht ver-
schlossen ist. Genau in diesem Sinne ist der nous bei Anaxagoras "Geist" (und nicht nur "Vernunft").

100 Text und Zeilenangaben nach Sider 1981; Ubers. teilw. in Anlehnung an Mansfeld.
101 DK 59 B 11 in Verbindung mit B12 Z. 11 f. (VS II 38.4-5, s.u. #13c); vgl. KRS, p. 366 (zu no. 482) und
Pp- 383 (zu no. 504-506).

272



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

selbst. Denn wenn er nicht fiir sich wére, sondern mit irgendetwas anderem vermischt,
dann wiirde er, da mit irgendetwas vermischt, mit allen Dingen vermischt sein (denn in
allem ist von allem ein Teil enthalten ...). Und das Beigemischte wiirde ihn behindern, so
daf3 er iiber kein Ding in solcher Weise seine Macht ausiiben konnte, wie wenn er allein

fiir sich ist."

Es gibt hier keinen Hinweis, dafs die Machtausiibung des nous auf eine bestimmte Epoche —
einen kosmologischen Anfang — beschréankt ist. Das gilt jedenfalls fiir seine Machtausiibung

uber die Lebewesen:

T c.6 #13c: Anaxagoras, DK 59 B 12 (Z. 11-12)
kat 6oa ye Puxnv éxel kat ta peilw Kol T EAAoowW, TAVTWV VOUS KQATEL

"Und was Seele hat, Grofieres und Kleineres, tiber alles {ibt der Geist seine Macht aus.

Der nous herrscht in den Lebewesen, weil er in ihnen und zwar unvermischt, enthalten ist.102
Hingegen wird der von dem nous initiierte Wirbel, der den Anfangszustand der Welt stort
und die vollstandige Durchmischung aller Dinge auflst, sich selbst {iberlassen. Die weitere
Weltentwicklung ergibt sich aus dem Fortwirken dieses Anstofses ohne weiteres Zutun des

nous:10

T c.6 #13d: Anaxagoras, DK 59 B 12 (Z. 12-19)

KAl TG TEQPLXWOTOLOG TNG CLUTACTG VOUG €KQATNOEV, WOTE TTEQLXWENTAL THV AXQXNV.
KAl TEWTOV ATO TOV OULKQOL TQEATO TEQLXWQELY, ETelte MAEIOV TIEQLXWQEL Kl
TLEQLXWQTOEL ETTL TTAEOV. KOl T CUHULOYOLEVA TE KOl ATIOKQLVOLLEVA KOt OLtKQLVOLLEVOL
nidvta £yvw volg. kai omota EpeAdev éoeodal — kal Omola v dooa vOv pn €0ty Kol
OTIolL VOV €07TL, Kol OTolat E0TaL — MAVTO DLEKOOUNCTE VOU, ...

"Und auch iiber die ganze Rotation (d.h. den Wirbel, der die verschiedenen Sachen aus
ihrer urspriinglichen Vermischung abgetrennt hat), hat er seine Macht ausgeiibt, so dafs
(es) erstmals rotierte. Und (es) begann von einem kleinen Ausgangsbereich her zu rotie-
ren, rotiert jetzt in einem grofleren Bereich und wird in einem noch gréfSeren Bereich ro-
tieren.! Und das Gemischte, das Entmischte und das Getrennte, das alles erkennt der

Geist. Und was fiir Dinge sein wiirden — was fiir welche waren, die jetzt nicht sind, '

102 In diesem Sinne wohl Frg. 11: "... es gibt Dinge, in denen nous ist". Dazu Sider 1981, 91; KRS, p. 366
(Kommentar zu no. 482) und p. 383 (Kommentar zu no. 504 ff.).

103 Vegl. KRS, p. 364 f. (Kommentar zu no. 476 ff.).

104 Einmal angestoflen, wachst der Wirbel von selbst: "the speed creates the force" (bién ... hé tachytés
poiei, DK 59 B 9, tr. KRS, no. 478).

105 KRS und Mansfeld streichen den Zusatz "die jetzt nicht sind" (hassa nyn mé esti).

273



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

was fiir welche jetzt sind, was fiir welche sein werden 1% —, das alles hat der Geist geord-

"

net.

Die Dinge sind anfangs vollstindig vermischt und ununterscheidbar,’?” durch die — sich
nach dem ersten Abstofs von selbst weiter ausdehnende — Rotation werden sie entmischt.
Dieser Selbstlauf wird von Anaxagoras nur beschrieben, aber nicht weiter erkldrt. Nach KRS
(p. 365) fiihrt ihn Anaxagoras auf "rein mechanische Faktoren" zurtick. Ich halte diese Inter-
pretation fiir problematisch: Die letzten Bestandteile der Welt haben nach Anaxagoras vie-
lerlei Merkmale, die als kausale Eigenschaften oder "Kréfte" (dynameis) aufgefafit werden soll-
ten — auch wenn dieses Wort, wie der Naturbegriff, in den {iberlieferten Fragmenten nicht
vorkommt.!® Man sollte sich den Vorgang daher eher so vorstellen, daff durch den "mecha-
nischen" Eingriff der "Vernunft" eine partielle Entmischung der Stoffe erfolgt, die mit einer
Freisetzung ihrer "Krafte" einhergeht; der weitere Verlauf ist dann nicht nur durch "rein me-

chanische Faktoren", sondern ebenso auch durch diese "Krifte" bestimmt.!®

Entscheidend ist demnach, dafy die Dinge — bei Anaxagoras: die letzten Bestandteile der
Welt — ihre kausalen Eigenschaften immer schon haben. Wenn das der Fall ist, hat der nous
bei der Ordnung des Weltganzen nicht viel zu tun: Er muf$ nur in solcher Weise in die Mi-
schungsverhaltnisse eingreifen, dafs die Wechselwirkungen zustandekommen, die fiir das
Entstehen einer komplexen Welt erforderlich sind.'® Anaxagoras unterstellt, daf8 hierfiir ein
einmaliger — zweifellos ziemlich geschickter — Anstof§ geniigt. Ansonsten wird der nous, wie

Sokrates in Platons Phaidon (98bc) ganz richtig bemerkt, als Vernunft nicht gebraucht.’* Und

106 "Sein wiirden" / "sein werden": Die Zeitstufen im Einschub sind von der Gegenwart her (d.h. aus
der zeitlichen Perspektive des Autors und seiner Leserschaft) bestimmt. Insgesamt beschreibt der
Einschub (aus der zeitlichen Perspektive des Weltanfangs) die Zukunft, die der nous vorausschauend
gestaltet. — Zu der zugrundeliegenden Ewigkeitsformel "war-ist-wird sein" vgl. Heraklit, DK 22 B 30
(s.0.6.4.14., Anm.).

107 DK 59 B 1, B 4 (KRS no. 467 f.).

108 Die urspriinglichen Bestandteile der Mischung, die dann durch den nous in eine separierende Rota-
tionsbewegung versetzt wird (vgl. DK 59 B 12 f.), sind nach Frg. 4 bereits durch Gestalten (ideai),
durch Farben, durch Geschmacks- und Geruchsqualitaten (hédonai; in [Hippokrates], V.M. dann: dy-
nameis, d.h. wahrnehmbare chemische Eigenschaften, vgl. Sider 1981, 74; Heinemann 2000a, 17n15)
sowie durch die zu Gegensatzpaaren geordneten Elementarqualitdten (einschliefSlich Hell und Dun-
kel) charakterisiert. Wegen der vollstindigen Durchmischung treten diese Eigenschaften aber noch
nicht in Erscheinung (ebd.: endélos én oudemia); das heifit, ihre Wirkungen neutralisieren sich gegensei-

tig.
109 Nicht "rein mechanisch" ist bereits das Gesetz der Anziehung des Gleichartigen, das auch von KRS
(p. 373, Kommentar zu no. 488 ff.) fiir Anaxagoras unterstellt wird.

110 Das gilt auch fiir das "Treibhaus" das der nous nach Sedley (2007, 17) als "farmer" (ebd. und passim)
betreibt.

1 Jch tibergehe hier die biologische Funktion des nous (s.0. #13c), iiber die Anaxagoras, wie schon
Aristoteles anmerkt (De anima 11 2, 404b1 ff.), nur wenig sagt. Dazu Sider 1981, 99 £.

274



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

ebenso scheint bei Anaxagoras auch die Funktion eines "Kapitdns" zu entfallen: Die Welt

bleibt ihrem Selbstlauf tiberlassen.

Wenn eine derartige Argumentation bei Anaxagoras unterstellt werden kann, so bleibt doch
zu beachten, daf sie — soweit aus den iiberlieferten Fragmenten ersichtlich — bei ihm keine
terminologischen Konsequenzen hat. Von "kausalen Eigenschaften" (dynameis) oder "Natu-
ren" ist, wie gesagt, nicht die Rede. Und erst recht ist bei Anaxagoras nicht davon die Rede,
daf3 sich der beschriebene Selbstlauf aus einer durch die jeweilige "Natur" der Dinge festge-

legten Wechselwirkung ergibt.

Bereits die entsprechenden Formulierungen in der medizinischen Literatur des spéten 5. Jh.
— Aer. und Morb. sacr. (s.o0. T c.2 #61) — sind demgegeniiber eine Innovation. Und mit dieser
geht es dann — in De victu, c. 11 (s.0. 6.3.1.) sowie im Mythos des Protagoras bei Platon (s.o.
6.3.3.) — einher, daf§ das fiir die Bildung eines gelungenen Ganzen erforderliche Ergan-
zungsverhiltnis zwischen den jeweiligen "Kriften" oder "Naturen" der Dinge durch eine

"ordnende" Vernunft hergestellt wird.

Anaxagoras scheint hier eine Ubergangsstellung einzunehmen: Eben weil er die Welt ihrem
Selbstlauf {iberlafst, kann er die Kapitansmetapher der dlteren Kosmologien entbehren. Da-
bei sieht er durchaus, daf} dieser Selbstlauf nur bei geeigneten Anfangsbedingungen ein ge-
lungenes Ganzes (kosmos) erzeugt. Deshalb ersetzt er die permanente Lenkungsfunktion des
"Kapitdns" durch eine einmalige Ordnungsleistung der "Vernunft". Aber diese wird von ihm
nur unvollstindig beschrieben. Der Sache nach, miifite er bei der Beschreibung dieser Leis-
tung davon ausgehen, dafs der Selbstlauf der Welt durch dreierlei Faktoren festgelegt ist:
(a) durch die permanenten Bestandteile der Welt und ihre charakteristischen Wechsel-
wirkungen,
(b) durch den urspriinglichen — aufgrund dieser Wechselwirkungen stabilen oder chao-
tischen — homogenen Zustand Welt sowie
(c) durch die einmalige Storung dieses Zustandes, in deren Folge — aufgrund derselben
Wechselwirkungen — ein inhomogener Zustand entsteht, der sich dann als Ord-
nungszustand beurteilen la{3t.
Die Ordnungsleistung der "Vernunft" miifite sich auf alle drei Punkte beziehen. Aber bei
Anaxagores bezieht sie sich nur auf (c), obgleich er (a) und (b) ausfiihrlich beschreibt. Dies
146t sich m.E. nur dadurch erkldren, dafs Anaxagoras seine eigene Fragestellung nicht in sol-
cher Weise expliziert, dal der — im Mythos des Protagoras betonte — nicht-triviale Charakter
einer auf (a) und (b) bezogenen Ordnungsleistung der "Vernunft" offenkundig wird. Und
dies legt wiederum die Vermutung nahe, dafi Anaxagoras insbesondere nicht iiber denjeni-
gen Naturbegriff verfiigt, der eine Beschreibung der Ordnungsleistung der "Vernunft" als
Herstellung eines Erganzungsverhéltnisses zwischen den jeweiligen "Naturen" der Dinge
erforderlich macht. Es liegt wohl nicht nur an der ungiinstigen Uberlieferung, daf$ ein sol-

cher Naturbegriff erst in der medizinischen Literatur nachweisbar ist.

275



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

6.5. Exkurs: Platon iiber die Ordnung der Welt insgesamt
6.5.1. Ideen als Muster

Der Naturbegriff Platons ist nicht der Kosmologie entlehnt, sondern der Theorie der techné

und vor allem der Medizin: "Natur" (physis) ist, woran man — gemafS [Hippokrates], De arte

5,6 — Kriterien fiir Richtig und Falsch ablesen kann.""? Anders als in der Medizin, sind dies

im Kontext der Ideenlehre Platons aber keine kausalen Eigenschaften der Dinge. Richtig und

Falsch entscheidet sich

¢ im Umgang mit evaluativem Vokabular und somit bei der Vorstandigung iiber die ethi-
sche Grundfrage, "wie zu leben sei",'"* sowie

¢ im Umgang mit klassifikatorischem Vokabular und somit bei der Erorterung der kosmo-
logischen Grundfrage, auf welche Arten von Dingen die Ordnung der Welt zuriickfiihr-
bar ist, 14

an der einschlagigen "Form" (eidos) oder "Idee" (idea) — abstrakten Gegenstdnden und Struk-

turprinzipien, deren Auftreten an den Dingen freilich auch ihre kausalen Eigenschaften er-

klart (s.0. 2.5.9.).

112 Sjehe oben T c.1 #3 sowie Abschnitt 1.1.4.

113 Grg. 492d5: pos bidteon, vgl. ebd. 500c3-4: hontina chré tropon zén, ebenso Resp. 352d6: hontina tropon
chré zén; im selben Sinne Grg 487e9: poion tina chré einai ton andra ("was fiir ein Mensch man sein
mufl"). Diese Frage fillt bei Platon bekanntlich mit der Frage nach der richtigen Auffassung menschli-
chen "Gliicks" (eudaimonia) zusammen, d.h. danach, wodurch sich ein "gelingendes" Leben auszeich-
net, und somit, "wer gliicklich ist und wer nicht" (Grg. 472c9-d1: hostis te eudaimon estin kai hostis mé);
ebenso Resp. 578C: "Uber das Grofte geht die Untersuchung: das gute und das schlechte [d.i. gelun-
gene bzw. mifllungene] Leben" (peri ... agathou te biou kai kakou).

Die Frage nach der richtigen Auffassung des "Gerechten" ist schon im Gorgias nur ein Aspekt die-
ser Grundfrage. Ebenso betrifft die Fragestellung der Politein den Zusammenhang von "Tugend" und
"Gliick": "ob die Gerechten besser leben (ameinon zésin) als die Ungerechten und gliicklicher (eudaimo-
nesteroi) sind" (Resp. 352d2-3); und "ob der Beste am gliicklichsten und der Schlechteste am elendsten
ist, oder ob es sich anders verhilt" (ebd. 544a7-8). Auch die Frage nach der "Kraft" (dynamis, Resp.
358b5, 366e5) und "Natur" (physis, ebd. 367d2) der Gerechtigkeit — d.h. danach, was sie bei dem, der
sie hat, bewirkt (ebd. 367b4), und ob sie als solche niitzt, und die Ungerechtigkeit schadet (ebd.
367d3-4) - kommt eben darauf hinaus, ob Gerechtigkeit als solche "gliicklich" macht oder nicht (vgl.
bes. ebd. 361d3).

114 Phdr. 265¢-266¢ beschreibt dies — das richtige Zusammenfassen und Unterscheiden "nach Arten"
(265el: kat’ eidé; im selben Sinne d2: eis mian idean synordénta)—ausdriicklich als die Leistung einer
"Kunst" " (265d1: techné), namlich der Dialektik (266¢3: logon techné; ebd. c8: dialektikos). Dabei fallt,
wie bei jeder techné, das Richtige mit dem Naturgeméfien zusammen. Vgl. Crat. 389a-d {iber den Ge-
brauch eines Worts als "Werkzeug zur Unterscheidung des Wesens" (ebd. 388b13-c1: organon diakri-
tikon tés ousias); im selben Sinne Phdr. 265e2: héi pephyken (vgl. 266al, a4, b6: pephyke etc.), mit Abgren-
zung von der schlechten Ausiibung einer techné (in diesem Sinne 265e2-3: "wie ein schlechter Koch"
(kakou mageirou tropd).

276



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Dabei unterscheidet Platon bekanntlich zwischen diesen Kriterien und Strukturen als sol-
chen und ihrer Anwendung bzw. Implementierung. Das léf3t sich wohl am besten vor dem
Hintergrund einer Uberlegung verstehen,!!> wonach
(a) sich die Anwendung eines Kriteriums und die Implementierung einer Struktur als
Rekurs auf ein Muster (paradeigma) beschreiben lafst und
(b) andere — auch fiktive — Anwendungs- bzw. Implementierungsfélle nicht als Muster
geeignet sind.
Kriterien und Strukturen miissen daher in Gestalt geeigneter Muster — der sog. Formen oder
Ideen - gegeniiber ihren Anwendungs- bzw. Implementierungsfillen verselbststandigt

werden.116

Die Verwendung von Mustern erfolgt durch Fachleute. Die Philosophenherrscher der Poli-
teia arbeiten bei der Etablierung und Supervision evaluativer Brauche wie der Maler nach
einem Modell.""” Ebenso beruht die fachménnische Leistung des Herstellers (démiourgos) der
Welt im Timaios auf der Verwendung eines geeigneten Musters.!'® Die Politeia beschreibt die
fiktive Griindung eines Gemeinwesens, das eigentlich gar nicht gegriindet werden kann:
Seine Ordnung ist ganz auf die Reproduktion der nétigen Fithrungspersonals abgestellt, das
ohne sie gar nicht existiert;'"” sie kann nur bestehen, weil sie seit jeher bestand. Auch im
Hinblick auf den Timaios ist es eine seit jeher umstrittene Frage, ob der Rekurs auf einen
gottlichen Hersteller der Welt eher zur Lehre oder zur Darstellung gehort.'® — Die letztere
Frage lafst sich hier nicht ganz iibergehen, da sie eben das Verhéltnis von Natur und Schop-
fung betrifft. Ich mufl mich dabei auf wenige Bemerlungen — zunachst zu den Gesetzen und

dann zum Timaios — beschranken.

6.5.2. Verniinftige Lenkung in den Gesetzen

Platons (meist unausgesprochener) Grundsatz, daf Ordnung nur durch Vernunft zustande-

kommt und besteht, muf§ nicht durch einen Schopfungsmythos ausgelegt werden. Es geniigt

115 Vegl. Ros, BuB I ###

116 "Muster" — vgl. Euth. 6e4-5, Resp. 484c8, Parm. 132d2, Tim. 28a7 u.0.: paradeigma. "Form": eidos,
"Idee": idea. Eine terminologische Unterscheidung zwischen eidos und idea sehe ich nicht.

117 Resp. 484cd; cf. 501b ###
118 Tim 28a-29a ###

19 An deutlichsten wird das im Hohlengleichnis, wo die kiinftigen Philosophenherrscher von Philoso-
phenherrschern rekrutiert werden miissen. Die Griindung des Gemeinwesens ist im Rahmen des Hoh-
lengleichnisses (und des anschlieffenden Curriculums) nicht darstellbar. (Vor der Griindung der Kal-
lipolis wachsen die Philosophen bestenfalls wie "Unkraut", al-Farabi ???###, vgl. Resp. 494ab)

120 ##4 (Lit., --> Erler)

277



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

eine dauernde Lenkung, wie sie der kosmologische Exkurs der X. Buch der Gesetze be-

schreibt.!2!

Zweck dieses Exkurses ist eine Widerlegung des Atheismus sowie der Meinung, die Gotter
kiimmerten sich nicht um die Menschen" oder sie seien umgekehrt durch Opfer und Gebete
bestechlich (Lg. 885b4-9).12 Derartige Meinungen fiithrten zu strafwiirdiger Asebie (ebd.);
iiberhaupt hénge es von der richtigen Ansicht {iber die Gétter ab, ob man ein "schones", d.h.
lobenswertes, Leben fiihrt oder nicht (888b3-4). Platons Argumentation, derzufolge "es Got-
ter und zwar gute Gotter gibt, die der Gerechtigkeit mehr Ehre geben als die Menschen"
(887b7-8) und die folglich unbestechlich sind, setzt bei den Lehren der Naturforschung an.

Daf3 es Gotter gibt, 1afst sich nicht mehr durch den schlichten Hinweis auf "die Erde und die
Sonne und die Sterne und das gesamte All (ta sympanta) und die so schon geordnete Folge
der Jahreszeiten" (Lg. 886a2-4) belegen. Wer zum Beweis, daf$ es Gotter gibt, "die Sonne, den
Mond, die Sterne und die Erde als Gotter und als etwas Gottliches anfiihr[t] (ebd. d5-7), muf3
sich seitens der Naturforschung entgegen lassen, "das seien ja blofs Erde und Steine und da-
her keinesfalls imstande, sich um die menschlichen Angelegenheiten zu kiimmern, sondern
sie seien lediglich durch unsere Reden hiibsch aufgeputzt worden, um damit Glauben zu
finden" (ebd. d8-el).

6.5.2.1. Die gegnerische Lehre wird in ihrer Systematik folgendermafien, gleichsam als Re-

sumé der zeitgenossischen Naturforschung und der Sophistik, entwickelt:

T c.6 #14a: Platon, Leges 888e4-6, 889a4-8

.. WG TAVTIA €0TL T TOAYHATO YLYVOHEVA KOl YEVOUEVA KAL YEVIOOHEVA TX LLEV
dvoet, T d& TEXVN, T O& dlx TUXNV. (...) TX HEV HEYLOTA AUTOV Kol KAAALOTA
amegyaleoSat GvOV Kal TOXNV, T& D& TRUKQOTEQX TEX VNV, TV 1) tapax PvoEws Aap-
Bavovoav TV TV HEYAAWV KAl TOWTWV YEVETLY €YWYV, TAATTELY Kal tektatveoSoatl
TIAVTA TOL TLKQOTEQQ, ( D) TEXVIKA TIAVTEG TIQOTAYOQEVOLLEV.

"... da$ alle Dinge, die entstehen und entstanden sind und entstehen werden, ihr Dasein
teils der Natur (physis), teils der Kunst (techné), teils dem Zufall (tyche) verdanken (...),
[wobei] die grofiten und schonsten unter diesen Dingen die Natur und der Zufall her-
vorbréchten, die kleineren aber die Kunst, die eben von der Natur die Entstehung der
grofien und urspriinglichen Werke iibernehme und so all die kleineren Werke bilde und

herstelle, die wir ja alle als Kunsterzeugnisse (technika) bezeichnen."

21 Ubersetzungen aus den Gesetzen, wenn nicht anders angegeben, nach Miiller/Schépsdau (1977). -
Die Vorarbeiten zu diesem Abschnitt gehen bis auf Heinemann 1991 zuriick.

122 Vgl. Resp. 365d7-e6

123 Das Wort 'Erde’ (gé) wird hier und im folgenden mit zwei verschiedenen Bedeutungen verwendet:
fiir einen der vier Grundstoffe (Elemente) und fiir die von uns bewohnte Erde.

278



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.6 #14b: Platon, Leges 889b1-7, c3-6

moE katl VoW katl YNV Kal aéoa GpvoeL mavta eival kat Toxn Gaotv, Téxvr d¢ ovdEV
TOUTWV, KAl T HETA TADTA AV OOHATA, YNG TE kal AL kal 0eAT|VIG &OTOWV Te TéQL,
dLX TOVTWV YEYOVEVAL TAVTEADS GvTwV APOXwWV: TOXT) 0¢ Pepdieva i) ThG DVVAHEWS
€xaota EKAOTWY, 1] CUUTIEMTWKEY AQUOTTOVTA Olkelws Tws, Jeopa Puxols 1 Enoa
TEOG VYQX KAl HAAXKAX TIROG OKANOG, (...) TOV Te 0VEAVOV BA0V kat dvta oméoa kat
ovEAVOV, Kal Coa av Kal PUTA COUTAVTIA, WEWV TTATWY €K TOUTWV YEVOREVWY, OV D&
dLx vouv, Gpaciv, ovdE dLk Tiva SeOV 0VdE dL TEXVNV AAAG, O Aéyoplev, pvoet kat TOXT).
"Feuer und Wasser und Erde und Luft verdankten alle ihr Dasein der Natur und dem
Zufall, behaupten sie, keines davon aber der Kunst; und die nach diesen entstandenen
korperlichen Stoffe, die die Erde, die Sonne, den Mond und die Sterne ausmachten, seien
aus jenen vollig unbeseelten Elementen entstanden; und diese seien alle durch den Zufall
der einem jeden innewohnenden Kraft umhergetrieben worden, und so, wie sie gerade
irgendwie passend zusammengetroffen seien, das Warme mit dem Kalten oder das Tro-
ckene mit dem Feuchten und das Weiche mit dem Harten (...) hatten sie den ganzen
Himmel und alles am Himmel hervorgebracht und ferner alle Tiere und Pflanzen, nach-
dem zuvor alle Jahreszeiten von diesen Himmelskirpern hervorgebracht worden seien,
und zwar nicht durch Vernunft, behaupten sie, und auch nicht durch einen Gott oder ei-

ne Kunst, sondern, wie schon gesagt, durch die Natur und den Zufall. "

T c.6 #14c: Platon, Leges 889c6-d2, d4-el

TéXVNV 0& DOTEQOV €K TOUTWV VOTEQAV YEVOUEVTV, abTHV vtV €k Svntev Votepa
YeYeVVIIKéVaL TAWAS Tvag, dAnSelag ov opoddoa petexovoag, (...) al dé T kal
OTIOLOAIOV AEA YEVVAOL TV TEXVQYV, elval tavtag 0omooat 1) GpUoEL EKolvwoav TV
avT@OV dUVApLY, olov al IATEIKT) Kol YEWQYIKI Kal YUpvaoTikny. kKai O Kol TV
TIOALTIKT)V OHIKQOV Tt H€QOG elval paotv kKowvwvobv Guoel, Téxvn 8¢ TO MoAD, oUtw d¢
Kat v vopoSeoiav maoav oL Gpuoet, téxvn dé, 1) ovk aAnSeis etval tag Séoels.

"Die Kunst aber, die erst spéter von diesen als ein spates Erzeugnis hervorgebracht wor-
den sei, habe, selber sterblich und von Sterblichen geschaffen (thnété ek thnéton),'** spater
gewisse Spielereien hervorgebracht, die kaum an der Wahrheit teilhdtten ... Wenn dage-
gen einige von den Kiinsten wirklich auch etwas Ernstes hervorbréachten, so seien das
ausschlieslich diejenigen, die ihre eigene Kraft mit der Natur teilten, wie die Heilkunst
und die Landwirtschaft und die Gymnastik. Und so behaupten sie auch, von der Staats-

kunst hdnge nur ein kleiner Teil mit der Natur zusammen, mit der Kunst dagegen der

124 "Sterblich und von Sterblichen geschaffen" sind freilich auch nach Platons eigener Auffassung die-

jenigen technai, auf denen die menschliche Zivilisation beruht. Nur die lebensnotwendigsten technai
hat Gott den Menschen gegeben, und diese technai werden auch niemals vergessen; was dariiber hin-
ausgeht (bes. der Gebrauch von Metallen), wurde von Menschen erfunden und mufS (wegen periodi-
scher Katastrophen) immer wieder neu erfunden werden. Vgl. Lg. 677a ff., dazu Schneider 1989, 114ff.

279



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

grofite; und so beruhe auch die Gesetzgebung insgesamt nicht auf Natur, sondern auf

der Kunst, deren Satzungen (theseis) nicht wahr seien."

T c.6 #14d: Platon, Leges 889e3- 890a2

Beovg ... elvat ... Téxvn, o0 PpLOEL AAAQ TIOWV VOHOLS, Kal TOVTOUG GAAOUG dAAT), 6
€kaoToL EAVTOLOL CUVWHOAOYNOAV VOUOSETOVHEVOL Kal D1 Kal T kaAa GpvoeL pev
AAAa ebvat, vopw d¢& Etega, T dE d1) dilkatx oY’ elvat TO magdmav Gvoel, AAA' audL-
ofnrovviag dateAelv AAANAOLS Kal HETATISEEVOUS el TavTa, & ' av peTtadwvTat
Kal 0tav, T0Te KUEW €kaota elval, YryvVOpeva TEXVT) kal TOlg VOHOLS &AA' ov d1) vt
duvoet

"Die Gotter ... verdankten ihr Dasein der Kunst und nicht der Natur, sondern bestimm-
ten Gesetzen, und diese seien jeweils verschieden, je nachdem wie die einzelnen Gesetz-
geber hierbei miteinander tibereingekommen seien; und so sei auch das Schone etwas
anderes nach der Natur, und etwas anderes nach dem Gesetz; das Gerechte vollends be-
ruhe iiberhaupt nicht auf der Natur, sondern die Menschen wiirden sich dariiber fort-
wihrend streiten und es stédndig nur festsetzen; was sie aber festsetzten und sobald sie es
einmal festgesetzt hatten, das sei dann jeweils giiltig, obwohl es auf der Kunst und auf

den Gesetzen beruhe, aber gewifd nicht auf irgendeiner Ordnung der Natur...."

6.5.2.2. Diese Lehre wird hier zunachst als politisch schadlich verworfen: Sie stiitzt die The-
se, daf$ "das Gerechteste ist, was einer mit Gewalt durchsetzt" (890a4-5), und verleitet daher
zu einer Rebellion, die demgegentiber "das gemafs der Natur richtige Leben" sucht,?® "daher
die ein vermeintlich naturgeméafies Leben propagiert, "das in Wahrheit darin besteht, dafs
man die anderen beherrscht und nicht dem Gesetz gemafs anderen dient" (ebd. a8-9).¢ Zu

Widerlegung soll dann gezeigt werden werden, dafs "Gesetz" (nomos) und "Kunst" (techné)

T c.6 #15: Platon, Leges 890d6-7

£€0TOV HUOELT) PVOEWS OVY T)TTOV, EITTEQ VOU Y€ €0TLV YEVVAHATA KATX AGYOV 0096V

15 Lo, 890a8: ton kata physon orthon bion (Ubers. GH) — mit Anspielung auf Grg 491e6-492a3: GAAX
TOUT' €0TV TO KATd GUOLY KaAOV Kal dikalov, 0 éyw oot VOV maeenoxlopevos Aéyw, 0Tt del TOV
0090 PLWOOUEVOV TAG HEV ETUSVHING TAC £aUTOD EXv @G peyioTtag elvat kal pr) KoAdCerv,
tavtalg ¢ wg peylotalg ovoals kavov elvat UTneetelv dL avdoelav kal Ppodvnowv, kal
amorpmAdvat OV av aet 1) émdvpia yiyvnrat (Schleiermacher: "Denn wie kénnte wohl ein Mensch
gliickselig sein, der irgendwem diente? Sondern das ist eben das von Natur Schone und Rechte, was
ich dir nun ganz frei heraus sage, daf3, wer richtig leben will, seine Begierden mufi so grofs werden
lassen als mdglich und sie nicht einzwéngen; und diesen, wie grof$ sie auch sind, muf§ er dennoch
Gentige zu leisten vermdgen durch Tapferkeit und Einsicht, und worauf seine Begierde jedesmal
geht, sie befriedigen.") — Zur Wiederaufnahme der Themen des Gorgias in den Gesetzen vgl. bes. auch
Lg. 874e ff.

126 Ebd; vgl. die Diskussionen im Gorgias und dazu Lg. 874E ff. (s.0.).

280



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

"...beide von der Natur herstammen oder etwas sind, das nicht geringer ist als die Natur,

jedenfalls, wenn sie Erzeignisse der Vernunft sind nach der richtigen Ansicht".!”

Dies kommt fiir Platon auf die Frage hinaus, ob die vier Grundstoffe — Feuer, Wasser, Erde
und Luft — tatsdchlich, wie referiert, "das Erste von allem" sind und deshalb die Bezeichnung
physis verdienen, die Seele (psyché) aber etwas spéteres, daraus gebildetes ist (891c2-4),12
oder ob nicht vielmehr die Seele "zu den ersten Dingen gehdrt (en prétois esti), da sie vor al-
len Korpern entstanden ist, und ... bei jeder Veranderung und Umgestaltung der Korper vor
allem sie die Fiihrung iibernimmt" (892a4-7). Der Irrtum der Naturforschung bestiinde dann
darin, das Friihere mit dem Spéteren zu vertauschen und deshalb das Wesen der Gétter zu
verkennen (891e). Nicht minder verkannt wiirden techné und physis, denn ein Primat der

Seele iibertriige sich auf deren Funktionen:

T c.6 #16: Platon, Leges 892b3-8 (= T c.4 #45b)

AoEa o1 katl EMpéAelx Kal VOUG Kal TEXVI Kal VOUOG OKANE@V Kal HaAAK@V kail
Pagéwv xai koLPwV MEOTEQA AV €l Kal 0N Kal T HeYAAa Kal mowta éQya Kol
TMEAEELS TEXVNG AV YLyvoLTo, OVTA €V TIRWTOLS, T d& PUoEL kal oIS, )V ok 0SS
gmovoualovoty avTo T00TO, VOTEQA KAl AQXOUEVA AV €K TEX VNG (1] KAl VOU.
"Meinung, Fiirsorge, Vernunft, Kunst und Gesetz wéren demnach friiher als Hartes und
Weiches, Schweres und Leichtes; und so wiirden dann auch die grofien und ersten Werke
und Handlungen der Kunst entstehen, da sie zu den ersten Dingen gehoren, wahrend
die [sc. sogenannten] Werke der Natur und die [sc. sogenannte] Natur selbst, die sie
nicht richtig mit eben diesen Namen bezeichnen, spater waren und von der Kunst und

der Vernunft abhingen."?

Mit dem Nebensatz "die sie nicht richtig ... bezeichnen" wendet sich Platon gegen die er-
wiahnte Bezeichnung der Grundstoffe als physis (und dementsprechend dessen, was aus
ihnen gebildet ist, als ta physei). Ob diese Bezeichnung richtig ist, d.h. ob sich die Behaup-
tung, die Grundstoffe seien Natur, mit der Definition von 'Natur' vereinbaren lafit, hangt

eben davon ab, ob die Grundstoffe etwas urspriingliches sind:
T c.6 #17: Platon, Leges 892¢2-7 (teilw. =T c.4 #46)
oo PovAovtal Aéyewy yéveowv v meQl Ta mo@Tar £l O¢ dpavrioetat Puxn TEWTOV,

oV mUQE 0LdE angE, Yuxr d' &v MEWTOLS YeYEVLEVT), 0XeDOV 0gdoTaTa Aéyolt v elvatl

127 Ubers. Schopsdau 2011. — Die Darmstédter Ausgabe hat héttoni fiir das iiberlieferte hétton. Demge-
maéf iibers. Miiller/Schépsdau (1977): "dafd beide von der Natur herstammen oder von etwas nicht
Geringerem als der Natur, ..."

128 MO Kkat VOWE KAl YNV Kal aAépa mEWTa 1YelodaL TV TAVIwV elval, kat v oy ovoualety
TavTa avTd, PuxTv 0¢ ék TovTwV Voteov. (teilw. =T c.4 #31)

129 Ubers. Schépsdau 2011, mit Korr. (vgl. dazu meine Anmerkungen in Kap. 4).

281



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

dadepdvTws Ppuoet. TadT €09 obTwg éxovta, Yuxnv Tig émdetén mpeoPutégav ovoav
OWHUATOG, AAAWG O& OVDAUWS.

"Mit 'Natur' wollen sie doch die Entstehung der ersten Dinge (tén genesin peri ta prota) be-
zeichnen; wenn sich nun aber herausstellen sollte, dafs die Seele das Erste ist, nicht aber
das Feuer oder die Luft, sondern dafd die Seele unter den ersten Dingen (en prétois) ent-
standen ist, so wird man wohl mit vollem Recht sagen diirfen, dafs sie ganz besonders
von Natur (physei) ist. So verhilt sich das, vorausgesetzt daff jemand beweist, dafi die

Seele alter ist als der Korper, sonst aber auf keinen Fall."

6.5.2.3. Der Nachweis, daf8 nicht die Elemente, sondern Vernunft und Kunst urspriinglicher
sind, beginnt mit einer Klassifikation von Bewegungen, wobei Platon insbesondere zwei
Bewegungsarten hervorhebt:

e die Bewegung, "die stets sowohl sich selbst als auch andere Dinge bewegen kann" (Lg.

894b9-10)

e die Bewegung, die "stets anderes bewegt und von anderem verdndert wird (ebd. c3-4).
Nur die erstere kann eine urspriingliche sein: "Als Anfang (arché) ... aller Bewegungen und
als diejenige, die als erste in den stillstehenden Dingen entsteht und in den bewegenden
wirkt, ist die sich selbst bewegende Bewegung ... notwendig die dlteste und machtigste unter

allen Veranderungen." (895b3-6). Sie ist ein Erstes, daher obigem Kriterium "von Natur":1%:

Andererseits ist Selbstbewegung dasselbe wie Leben, und Leben dasselbe wie Beseeltsein
(Lg. 895c7-13); daher ist die Seele definitionsgemaf3 dasselbe wie "die Bewegung, die sich
selbst bewegen kann" (895e10-896a2), und es ist gezeigt, was (nach 892c) gezeigt werden
sollte:

e .. dafs die Seele dasselbe ist wie die erste Entstehung und Bewegung alles dessen, was
ist und gewesen ist und was sein wird, und auch von allem, was dem entgegengesetzt
ist, da sie sich ja als die Ursache aller Veranderung und Bewegung bei allen Dingen er-
wiesen hat ...

e .. daB3 die Seele friither als der Korper entstanden ist, der Korper aber als zweites und
spater, da die Seele herrscht und der Korper naturgeméf; von ihr beherrscht wird ...

e ... daf die Seele die Ursache des Guten und des Schlechten, des Schonen und des Hafli-
chen, des Gerechten und des Ungerechten'® und iiberhaupt aller Gegensétze ist ...

e .. [und] alles durchwaltet und allem innewohnt, das sich {iberall bewegt ... [und somit]

auch den Himmel durchwaltet".132

130 892¢5: physei, s.o0. #17.

131 Jeweils Plural: ton agathon etc. Es ist also nicht von der Idee des Guten (to agathon) etc. die Rede,
sondern von alldem in der Welt, was gut ist und somit nach Platons Auffassung dank dem Wirken
der Seele an jener Idee partizipiert.

282



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Bis hierhin beruht Platons Argumentation also auf der Auffassung der Seele als urspriingli-
cher Bewegung: die Seele ist diejenige Instanz, die {iberhaupt einen Anfang zu setzen ver-
mag. Sie ist dies in den Lebewesen; denn deren Lebendigsein — das die griechische Sprache
umstandslos mit dem Beseeltsein identifiziert — besteht nach Platons Auffassung eben darin,
sich selbst zu bewegen und somit ohne dufseren Anstofs Bewegungen anfangen zu konnen.
Und ebenso ist nach Platons Ansicht die Welt insgesamt so beschaffen, daf} es in ihr einen
absoluten Anfang der Bewegung und Verdnderung gibt.'® Das heifst, auch die Welt insge-
samt vermag sich selbst zu bewegen. In diesem entscheidenden Merkmal gleicht sie einem
Lebewesen, und es ist daher angemessen, sie in analoger Begriffsdehnung beseelt und le-

bendig zu nennen.

Freilich hat Platon sein eigentliches Beweisziel noch gar nicht erreicht, ndmlich mit der Seele
(psyché) auch Gesetz (nomos) und Kunst (fechné) bei den ersten Dingen (en prétois) unterzu-
bringen (vgl. Lg. 892bc, s.o. #16 £.). Dies gelingt ihm nur, indem er iiber die bisherige Defini-

tion der Seele als Selbstbewegung hinausgeht. Ich zitiere ausfiihrlich:

"Seele lenkt (agei) also alles am Himmel, auf der Erde und im Meer durch ihre eigenen Be-
wegungen, deren Namen lauten:

o Wollen (boulesthai),

o Erwagen (skopeisthai),

e Fiirsorgen (epimeleisthai),

e Beraten (bouleuesthai),

e richtiges oder falsches Meinen (doxazein orthds epseusmends),

o in Freude oder Schmerz (chairousa lypomené),

e Mut oder Furcht (tharrousa phoboumené),

e Hafs oder Liebe (misousa stergousa),

sowie durch alle Bewegungen, die mit diesen verwandt oder primare Bewegungen (protour-
goi kinéseis) sind und die dann ihrerseits die sekunddren Bewegungen (deutourgoi kinéseis)
der Korper iibernehmen,’* ... und durch das alles, mit dessen Hilfe die Seele, wenn sie die
Vernunft hinzunimmt, die ein Gott mit Recht (orthds) fiir Gotter ist, dann alles zum Rechten
und zum Gliick hinleitet (ortha kai eudaimona paidagbgei panta), wahrend sie dann, sie sich mit

Unvernunft verbindet, in allem das Gegenteil davon bewirkt."%

132 .g. 896a6-b1, c1-3, d5-7, d10-e2.

133 'Anfang' ist hier sowohl kausal wie auch temporal zu verstehen: da Selbstbewegung keines dufie-
ren Anstofles bedarf, mufs ihr auch keine Bewegung zeitlich vorhergehen. Die Betonung liegt bei Pla-
ton freilich auf dem kausalen Aspekt.

134 Hier im Sinn von: erobern, sich beméchtigen (paralambanousa, 897al).
135 [o. 896e8-897a5, 897b1-4 (Ubers. Schépdsau 2011). Dementsprechend hat Platon unmittelbar zuvor

eine wohltitige von einer das Gegenteil bewirkenden Seele unterschieden (896e).

283



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Ob die weltbewegende Seele der Vernunft (nous) oder der Unvernunft (anoia) front, wird
dann quasi empirisch entschieden: nur im ersteren Fall bringt sie die tatsdchlich beobachtete
Ordnung der Himmelsbewegungen zustande (Lg. 897c ff.). Es ist also keine unverniinftige,
sondern eine verniinftige (phronimos) und mit Tugend (areté) erfiillte (897b8-c1), eben "die
beste" Seele, welche den Gang der Gestirne "fiirsorgend und ordnend" bewirkt (898c3-4). Als
Antrieb der Gestirne ist diese Seele jeweils ein Gott (898d-899b) — so wird schliefslich auch
die Existenz von Géttern gezeigt (899cd).

6.5.2.4. Durch die vorherige Argumentation ist diese Wendung durchaus nicht gedeckt. Die
zitierte Liste der Seelenfunktionen (Lg. 897a), mit Heranziehung von nous oder anoia und
gegebenenfalls resultierender Verniinftigkeit (897b) ist nicht aus der Charakterisierung der
Seele als Selbstbewegung (895e-896a) entwickelt. Vielmehr wird die Tatigkeit der Weltseele
von vornherein in Analogie zu handelnden Personen beschrieben.'* Damit dann von Got-
tern die Rede sein kann, gentigt es, die Verniinftigkeit der Weltseele aus der Ordnung der

Welt zu erschlieflen.

Bei einer unverniinftigen Weltseele hdtte man demnach keine chaotischen, destruktiven oder
zumindest unverldfllichen Gétter, sondern gar keine. Vielleicht ist das sogar Platons Pointe:
daf3 die chaotischen, destruktiven und unverlafilichen Gétter der Tradition gar keine sind.
Die Forderung der Politeia, dafl Gott nur als gut und als Urheber von Gutem darzustellen
sei,'¥” ist vor dem Hintergrund dieser Tradition durchaus nicht trivial. Hier wird sie zur De-
finition. Der Gottesbeweis ergibt sich dann einfach aus dem erwéhnten Grundsatz, daf$

Ordnung nur durch Vernunft zustandekommt und besteht.

Umgekehrt mufs sich die gottliche Vorziiglichkeit darin dufiern, daf8 sie Gutes bewirkt, denn

"seiner Natur nach niitzt, was gut an der Seele ist"."*® Daher ist die Fiirsorge fiir alles (ton

136 Man konnte einwenden, daf8 die Analogie zu handelnden Personen bereits im Begriff der Selbst-
bewegung vorausgesetzt ist; denn die Sachhaltigkeit dieses Begriffs ist eigentlich nur dadurch belegt,
dafl wir in unserem eigenen Tun absolute Bewegungsanfinge zu setzen vermeinen: Wir bewegen
anderes, ohne von anderem bewegt worden zu sein. Aber wenn wir im Bewegungsbegriff auch nur
die Relation x bewegt y in Betracht ziehen, dann stellt sich sogleich auch die Frage, ob in dieser Relati-
on der Fall x=y eintreten kann. Das heifit, der Begriff 'Selbstbewegung' ist im Bewegungsbegriff von
vornherein als Spezialfall enthalten, und dem Selbstverstandnis unseres Tuns entnehmen wir nur, daf8
dieser Spezialfall iiberhaupt realisiert ist. Ob er es nur in der Selbstbestimmung menschlichen Tuns ist
oder dariiber hinaus auch bei den anderen Lebewesen und in einem kosmogonischen Anfang der
Welt (dessen Urspriinglichkeit sich in der Ewigkeit der Gestirnsbewegungen perpetuiert), ist dann
eine Frage, die man irgendwie beantworten muf}; Platons Antwort ist nicht von vornherein abwegi-
ger, als es die gegenteilige wére.

137 Resp. 379bc. Das richtet sich nicht nur gegen die Gottererzahlungen Homers und Hesiods, sondern
ebenso gegen die Tragddie und die noch bei Herodot (1,32,1) nachwirkende — und im Phaidros (247a7)
wie im Timaios (29e1-2) ausdriicklich verworfene — Idee der gottlichen MifSgunst..

138 L¢. 904b2-3: wpeAeiv del meduds, Soov ayaSov buxis (Ubers. GH - s.u. #22)

284



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

panton epimeleia) unter den gottlichen Tugenden die eigenttimlichste (Lg. 900d2-3): Die gottli-
che Vorziiglichkeit bewéahrt sich, indem sie fiir die Welt insgesamt (fo pan) sorgt und alles
(panta) auf die Erhaltung und Vorziiglichkeit areté des Ganzen (s6téria kai areté tou holou) hin
ausgerichtet und zusammengestellt wird (903b5-6). Das somit bewirkte Gute ist "fiir das
Leben des Ganzen ein gliickliches Sein" (903c3-4).

Daf$ sich die Goétter um die Menschen kiimmern, besagt, dafs ihnen das menschliche Wohl-
ergehen und Wohlverhalten nicht gleichgiiltig ist. Eine anthropozentrische Weltanschauung,
die erstmals bei Euripides anklingt und deren exzessivsten Formulierungen der Sokratesfi-
gur Xenophons in den Mund gelegt sind,'® versteht das im Sinne einer Bevorzugung der

Menschen vor allen anderen Lebewesen. In Platons Gesetzen lesen wir das Gegenteil:

Der Mensch ist nur einer der Teile, welche die gottliche Kunst zur Ordnung des Ganzen zu-
sammengestellt hat (vgl. Lg. 903bc und 904b). Wenn sich also die Gotter um die Menschen
kiimmern, dann einfach deshalb, weil sie Stiimper wiren wie jeder Handwerker bei der
Ausiibung seiner techné, wenn sie nicht auch das Geringfiigige sorgfaltig besorgten (902e5-
903a3). Sie kiitmmern sich um die Menschen, weil diese ihr Eigentum sind (902bc, vgl. 906a
und Phd. 62bc); man mag an Sklaven oder an Herdenvieh denken. Dafd es den Menschen
dabei nicht schlecht gehen soll, versteht sich von selbst — wie bei einem tiichtigen Sklaven-
halter oder Herdenbesitzer, der sein Eigentum nicht verkommen 1af3t. Aber auf die Frage bei
Xenophon, ob die Gotter iiberhaupt etwas anderes verrichten, als "den Menschen zu Diens-
ten zu sein",'® gibt Platon gerade die gegenteilige Antwort: Wenn Xenophons Sokrates
glaubt, dafs alles "um der Menschen willen entsteht",'#! muf3 er sich belehren lassen, ihm sei
"verborgen geblieben, dafi alles Werden deswegen geschieht, damit dem Leben des Ganzen
ein gliickliches Sein beschieden ist, dafs es also nicht um deinetwillen geschieht, sondern du

um jenes Ganzen willen geschaffen bist." (Lg. 903¢2-5).

6.5.2.5. Das Resumé, mit dem ich diese Diskussion abschliefse, ist kurz: Von Natur als Regu-
laritdt mufs in der Kosmologie der Gesetze gar keine Rede sein. Sie wird nicht gebraucht; was
sie leisten konnte, leistet hier die verniinftige Weltseele als permanente Lenkungsinstanz.
Der Naturbegriff wird im X. Buch der Gesetze zunéchst nur zitiert, nicht gebraucht,*? an ei-
ner Stelle (#15) gegen die Intention derer, die ihn gebrauchen, gewendet. Die spéteren Ver-
wendungen im X. Buch haben keinen Anklang an den Naturbegriff der frithen griechischen
Philosophie:

139 Euripides, Suppl. 195-218; Xenophon Mem. 1,4 und 4,3.
140 Mem. IV 3,9: anthropous therapeuein.

4 Mem. IV 3,10: anthrépon heneka.

142 Siehe oben, #14-16; vgl. T c.4 #31, #44-46.

285



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

T c.6 #18: Platon, Leges 896b10-c3:

'Op98@¢ doa kal kKLElws AANSEoTaTd T Kal TeAeddtata elNKOTES av elplev Puxn Vv Hév
TMEOTEQAV YEYOVEVAL OWUATOS MUY, owpa d& devtepdv Te Kkal Votegov, Puxne
aQXovoNG, AOXOUEVOV KATX PUOLV.

Miiller-Schopsdau: "Richtig also und giiltig, wahrheitsgemaf} und vollstindig hatten wir
somit nachgewisen, daf3 die Seele frither als der Korper entstanden ist, da die Seele

herrscht und der Koérper naturgemaf$ von ihr beherrscht wird."

Die naturgemaifSe Herrschaft des Starkeren wird seit dem spaten 5. Jh. ofters behauptet'®.
Die naturgemafie Unterwerfung des Korpers unter die Seele ist eine Variante des Gegenthe-
se, die Platon seit dem Gorgias ausarbeitet und — wie seine Kontrahenten — durch kosmologi-
sche Spekulationen erldutert. Zu beachten ist aber, daf} diese kosmologische Dimension hier
gerade nicht durch den Naturbegriff angezeigt wird: Was in #18 "naturgemaf" (kata physis)
heifst, erklart sich vielmehr daraus, daf§ das beschriebene Herrschaftsverhiltnis auf einen
begriffliche Zusammenhang — zwischen "Seele" als Selbstbewegung und "Korper" als be-

wegbar — zuriickfiihrbar ist.1

T c.6 #19: Platon, Leges 897c4-9, d3-4:

Ei pév ... 1 obumaoa ovpavod 6d0g dpa kal Godt Kal TV év avT@ GVIwV ATAVIWV
vou kivrjoet kal Tepudod kat Aoylopois opoiav GUoty €xeL kal ovyyevas €oxetal,
dNAov wg v apototv YPuxnv dpatéov émiueAeiodal o0 KOOLOU TavVTOG Kol &YEw
avTOV TV TOLAVTNV 000V €Kelvv. (...)

Tiva o0v 01 vob kivnolc ¢vowv &xey tovto 1ON xaAemdv, @ ¢idoy, Eowtnua
QATIOKQLVOHEVOV ELTTELV EUPQOVWC

Miiller-Schopsdau: "Wenn ... der gesamte Lauf und Schwung des Himmels und alles
dessen, was in ihm ist, eine der Bewegung und dem Umschwung und den Berechnungen

der Vernunft ahnliche Natur aufweist und in verwandter Weise seine Bahn zieht, dann

143 Demokrit, DK 68 B 267 (s.0. T ¢.2 #10): pvoeL 10 apyetv otkrjtov ot koéooovt ("das Herrschen eig-
net naturgemafl dem Stirkeren"); Thukydides 5,105,2 (s.0. T c.2 #11): 1)yovpeda yao té te Selov d6&n
TO AVIQWTMELOV Te 0aPS dLX TAVTOG VIO PLOEWS dvaykalag, o0 av koath), doxetv ("denn wir sind
der Meinung, daff vermutlich das Gottliche und gewifs das Menschliche durchgéngig und aufgrund
einer zwangsldufigen Natur, wo immer es {iberlegen ist, herrscht"; zu dieser Auffassung von Natur
als Zwangslaufigkeit s.0. 2.4.2. und 2.5.6.). Ahnlich die Behauptung eines natiirlichen Rechts des Stir-
keren durch Kallikles im Gorgias (483C-484B und passim, s.o. T c.2. #49). — Beachte iibrigens, daf3 bei
Thukydides gerade kein Recht des Stdrkeren, sondern (5,89, s.o. T c.2 #50) die Irrelevanz rechtlicher
Gesichtspunkte bei einseitigen Krafteverhdltnissen behauptet wird; das allein mafigebliche "Urteil der
Kraft" (4,86,6: ischyos dikaidsis) hat nichts mit Recht, sondern allenfalls mit Schicksal (ebd. tyché) zu
tun.

144 "Seele" als Selbstbewegung: ###; "Korper" als bewegbar: ###. Zur "Natur" als begrifflichem Zusam-
menhang s.0. 2.5.8.2.

286



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

miissen wir offensichtlich behaupten, daf8 die beste Seele fiir das ganze Weltall sorgt und
es auf einer ebensolchen Bahn lenkt. (...)
Von welcher Natur ist also nun die Bewegung der Vernunft? Auf diese Frage, meine

Freunde, ist es freilich schwierig, eine verstindige Antwort zu geben; ..."
"Natur" heifdt hier soviel wie "Beschaffenheit" oder "Charakter".

T c.6 #20: Platon, Leges 902b4-6:

Oviovv 01 & ve avIowmva meaypata e te EUpvxov Hetéxel GLOEWS GUa, Kal
SeooePéotatov avtd ot Taviwy (OwV GvOQWTOG;

Miiller-Schopsdau: " Haben nun nicht die menschlichen Angelegenheiten gleichzeitig an
der beseelten Natur Anteil, und ist nicht gerade der Mensch das gottesfiirchtigste von al-

len Lebewesen?"

Die "beseelte Natur" ist, was Beseeltes als solches ausmacht — entsprechend den periphrasti-

schen Formeln fiir Ideen.

T c.6 #21: Platon, Leges 902¢5-10:

To el te alodMoews Kal duvapews, &Q' oK évavting AAANAOLY TTEOC OAOTWVNYV Kal
XaAemotnta éotov medukote; — Ilwg Aéyeis; — 'Opav péV MOV Kol AKOVELWV T THLKQX
XAAETIOTEQOV T) T PeYAAQ, PéQelv D& al Kal KOATELV Kal EMIUEAELODAL TWV OUKOWV
Kat OAtywv mavTi aov 1) v Evavtiwv.

Miiller-Schopsdau: " Das Verhéltnis zwischen Wahrnehmung und Kraft. Stehen dies
nicht in einem natiirlichen Gegensatz zueinander hinsichtlich der Leichtigkeit und der
Schwierigkeit? — Wie meinst du das ? — Das Kleine zu sehen und zu horen ist doch wohl
schwieriger als das Grofse; das Kleine und Wenige dagegen zu tragen und zu beherr-

schen und zu betreuen ist fiir jedermann leichter als das Entgegengesetzte."

Die Rede ist (im Kontext einer Plausibilitdtsbetrachtung {iber professionelles Tun) von der
"Natur" — und somit von einer Regularitat im Verhdltnis — zweier Lebensfunktionen: Wahr-

nehmung und Korperkraft.
T c.6 #22: Platon, Leges 904b2-3:
wPeAelv ael mePukog, 6oov ayadov Puxng
"Seiner Natur nach niitzt, was gut an der Seele ist." (Ubers. GH)
"Natur" steht fiir eine Regulatitat, der ein begrifflicher Zusammenhang zugrundeliegt.
T c.6 #23: Platon, Leges 908b4-c1:
@ YoQ av pn vouilovtt Seovg elvat 0 maganav 1)90¢ GvoEL TEOTYEVNTAL dIKALOV,
HLOODUVTEG Te YLyvovTaL ToUg KakoUg, kal T duvoxeQailvely tnv adikiav ovte Tog
TolxUTAC TEAEELS TIQOOLEVTOL TIQATTELY, TOUG TE [UT) dKALOUG TV &vIQWTwV (evyovot

Kat ToLG dukalovg OTéQYOLTLY*

287



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Miiller-Schopsdau: "Diejenigen namlich, die {iberhaupt nicht an das Dasein von Gottern
glauben, ansonsten aber von Natur eine rechtliche Gesinnung besitzen, die hassen die
Schlechten und aus Abscheu gegen die Ungerechtigkeit erlauben sie sich auch nicht der-

artige Handlungen; sie meiden die ungerechten Menschen und lieben die gerechten."

"Natur" = Charakter (wie im anthropologisch-ethisch-politischen Diskurs seit Mitte des 5.
Jh.).

6.5.3. Natur und Schépfung im Timaios (in Vorbereitung)

Ordnung durch Natur als Regularitiat (mit eingespannter Notwendigkeit) erfordert An-

fangsbedingungen: Die Herstellung der Welt in Platons Timaios.

288



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Vorldufiges Literaturverzeichnis

(Ich tibernehme hier zunachst die Literaturangaben aus Heinemann 2005a, mit laufenden Ergdnzun-

gen nach Manuskriptfortschritt. Die benutzten Ubersetzungen sind erst unvollstindig dokumentiert.)
Alt, Karin [1961]: Schicksal und Physis im Philoktet des Sophokles, Hermes 89, 141-174

Asheri, David, Lloyd, Alan, and Corcella, Aldo [2007]: A commentary on Herodotus, books I-IV, ed. by O.
Murray and A. Moreno, tr. by B. Graziosi, M. Rossetti, C. Dus, and V. Cazzano, OUP

Beardslee, ] W., Jr. [1918]: The Use of physis in Fifth-Century Greek Literature, Diss. Chicago
Beierwaltes, Werner [1995]: Heideggers Riickgang zu den Griechen. Miinchen

Berryman, Sylvia [2003]: "Ancient Automata and Mechanical Explanation", Phronesis 48.4, 344-369
Betegh, Gabor [2004]: The Derveni Papyrus: Cosmology, Theology and Interpretation, CUP 2004

Betegh, Gabor [2014]: "Pythagoreans, Orphism, and Greek religion", in: A History of Pythagoreanism,
ed. by C. Huffman, Cambridge, p. 149-166

Blumenberg, Hans [1975]: Die Genesis der kopernikanischen Welt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

Bolton, Robert [1989]: "Nature and human good in Heraclitus", in: Ionian philosophy. Ed. by K.J. Bou-
douris (Studies in Greek philosophy, 1) Athens, International Association for Greek Philosophy and
International Center for Greek Philosophy and Culture 1989, 453 p.

Bonitz, Hermann [1870]: Index Aristotelicus, Berlin

Bredlow, Luis Andrés [2011]: "Aristotle, Theophrastus, and Parmenides' Theory of Cognition (B 16)",
Apeiron 44, 219-263

Bremer, Dieter [1989]: "Von der Physis zur Natur. Eine griechische Konzeption und ihr Schicksal", in:
Z. philos. Forschung 43, S. 241-264

Brisson, Luc [1990]: "Mythes, écriture, philosophie", in: La naissance de la raison en Gréce. Actes Congr.
Nice 1987, ed. ].-F. Mattéi, Paris, S. 49-58

Brisson, Luc [2000]: "Natur, Naturphilosophie", in: DNP 8, Sp. 728-736

Brunschwig, Jacques [2004]: "GC I 1: A False Start?", in: Aristotle’s On Generation and Corruption I. Proc.
Symposium Aristotelicum XV, ed. by J. Mansfeld and F. de Haas, OUP

Buchheim, Thomas [1989]: Gorgias von Leontinoi. Reden, Fragmente und Testimonien, Hamburg
Buchheim, Thomas [1994]: Die Vorsokratiker. Ein philosophisches Portrit. Miinchen: Beck

Buchheim, Thomas [1999]: "Vergingliches Werden und sich bildende Form. Uberlegungen zum friih-
griechischen Naturbegriff", Archiv fiir Begriffsgeschichte 41, S. 7-34

Buchheim, Thomas [2001]: "The Functions of the Concept of physis in Aristotle's Metaphysics", Oxford
Studies in Ancient Philosophy 20, S. 201-234



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Buchheim, Thomas [2010]: Aristoteles. Uber Werden und Vergehen, ibers. und erl. (Aristoteles. Werke in
deutscher Ubersetzung, begr. von E. Grumach, fortges. von H. Flashar, hg. von Chr. Rapp, Bd. 12, Teil
1V), Berlin: Akademie Verlag - Darmstadt: wbg

Burger A. [1925], Les mots de la famille pvw en grec ancien, Paris

Burkert, Walter [1960]: "Platon oder Pythagoras? Zum Ursprung des Worts 'Philosophie™, Hermes 88
(1960) 159-177

Burkert, Walter [1962]: Weisheit und Wissenschaft. Studien zu Pythagoras, Philolaos und Platon, Niirn-
berg

Burnet, John [#1930]: Early Greek Philosophy, 4th ed. London

Caveing, Maurice [1982]: Zénon d "Elée. Prolégoménes aux doctrines du continu. Etude historique et critique

des Fragments et Témoignages, Paris: Vrin

Cooper, John M. [2002/04]: "Method and Science in On Ancient Medicine", in: ders., Knowledge, Nature
and the Good. Essays in Ancient Philosophy, Princeton: Princeton U. Pr. 2004, p. 3-42

Cornford, Francis M. [1912]: From Religion to Philosophy. A Study in the Origins of Western Speculation,
repr. Sussex 1980

Cornford, Francis M. [1937]: Plato’s Cosmology, London

Coxon, A.H. [1986]: The Fragments of Parmenides. A critical text with introduction, translation, the an-

cient testimonia and a commentary (= Phronesis, Suppl. Vol. III). Assen
Craemer-Ruegenberg, Ingrid [1980]: Die Naturphilosophie des Aristoteles, Freiburg-Miinchen
Craik, E.M. [2001]: "Plato and Medical Texts: Symposium 185c-193d" Classical Quarterly 51.1, 109-114

Deichgraber, Karl [1933/71]: Die Epidemien und das Corpus Hippocraticum (1933), 2. Aufl. Berlin - New
York 1971

Deichgraber, Karl [1933]: "Hymnische Elemente in der philosophischen Prosa der Vorsokratiker",
Philologus 88, 347-361

Detel, Wolfgang [1993]: Aristoteles. Analytica Posteriora, tibers. und erl. (Aristoteles. Werke in deut-
scher Ubersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 3, Teil II), 2 Halbbde., Berlin: Aka-
demie Verlag - Darmstadt: wbg

Diels, Hermann [#1922], Die Fragmente der Vorsokratiker, gr./dt. von H. Diels, 4. Aufl. Berlin
Dihle, A. [1977]: "Das Satyrspiel 'Sisyphos', Hermes 105, 28-42

Diller Hans [1952/73]: "Hippokratische Medizin und attische Philosophie" (1952), in: ders., Kleine
Schriften zur antiken Medizin, Berlin - New York 1973

Diller, Hans [1939]: "Der griechische Naturbegriff', Neue Jahrbiicher fiir antike und deutsche Bildung, S.
241-257

Diller, Hans [1962/94]: Hippokrates. Ausgewdhlte Schriften, ibers. und hg., bibl. Anh. von K.-H. Leven,
Stuttgart: Reclam



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Diller, Hans [1970]: Hippokrates. Uber die Umwelt, CMG 1 1,2, Berlin

DK = Diels, Hermann und Kranz, Walter: Die Fragmente der Vorsokratiker, 8. Aufl. hg. von W. Kranz,
Berlin 1956

Dont, Eugen [1997]: Aristoteles. Kleine naturwissenschaftliche Schriften (Parva naturalia), iibers. und hg.

Stuttgart: Reclam
Diiring, Ingemar [1969]: Der Protreptikos des Aristoteles, gr./dt. von L. Diiring, Frankfurt a.M.
Ebert, Theodor [1994]: Sokrates als Pythagoreer und die Anamnesis in Platons Phaidon, Stuttgart: Steiner

Ebert, Theodor [2001]: "Why is Evenus Called a Philosopher at Phaedo 61c?", Classical Quarterly 51
(2001) 423-434

Ebert, Theodor [2004]: Platon. Phaidon, Ubers. und Komm. (= Platon, Werke, hg. von E. Heitsch und C.
W. Miiller, Bd. I 4), Géttingen: Vandenhoeck und Ruprecht

Edmonds, J.M.: Elegy and Iambus, Anacreontea, 2 vols., The Loeb Classical Library, vol. 258-9, repr.
Cambridge, Mass. / London 1982 (vol. I), 1979 (vol. II)

Faulkner, Andrew [2011]: "Introduction. Modern Scholarship on the Homeric Hymns: Foundational

Issues", in: The Homeric Hymns: Interpretative Essays, ed. by A. Faulkner, OUP, p. 1-25

Festugiere, A.-]. [1948]: Hippocrate. L’ancienne médecine, introduction, traduction et commentaire,

Paris
Fine, Gail [1993]: On Ideas. Aristotle’s Criticism of Plato’s Theory of Forms, Oxford

Flashar, Hellmut, Dubielzig, Uwe und Breitenberger, Barbara [2006]: Aristoteles. Fragmente zu Philoso-
phie, Rhetorik, Poetik, Dichtung, iibers. und erl. (Aristoteles, Werke in deutscher Ubersetzung, begr. von
E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 20: Fragmente, Teil I), Berlin: Akademie Verlag - Darmstadt: wbg

Frankel, Hermann [1938/55]: "Eine Heraklitische Denkform" (1938) in: ders., Wege und Formen griechi-
schen Denkens, Miinchen: Beck 1955, 253-283

Frankel, Hermann [31969/76]: Dichtung und Philosophie des friihen Griechentums, Nachdruck der 3.
durchges. Aufl., Miinchen 1976

Frede, Michael und Patzig, Giinther [1988]: Aristoteles, Metaphysik Zeta, 2 Bde., Miinchen 1988

Gagné, Renaud [2007]: "Winds and ancestors: the Physika of Orpheus", Harvard Studies in Classical
Philology 103, 1-23

Gallego Pérez, Maria Teresa [1996]: "Physis dans la Collection hippocratique", in: Hippokratische Medi-
zin und antike Philosophie, Verh. VIII Internat. Hippokrates-Koll., 23-28 Sept. 1993, hg, von R. Wittern
und P. Pelegrin, Hildesheim, S. 419-436

Gemelli Marciano, M. Laura [Vors.]: Die Vorsokratiker, gr./lat./dt. hg., iibers. und erl., 3 Bde. Diisseldorf:
Artemis und Winkler 2007 ff.

Gladigow, Burkhard [1965]: Sophia und Kosmos. Untersuchungen zur Frithgeschichte von cog@og und
ocopin, Hildesheim



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Gladigow, Burkhard [1991]: "Verbiirgtes Wissen und gewufstes Wissen. Wissensformen und ihre Wer-

tungen im frithen Griechenland", in: Weisheit, hg. von A. Assmann, Miinchen, S. 59-72

Gloy, Karen [1995]: Das Verstindnis der Natur. Bd. 1: Die Geschichte des wissenschaftlichen Denkens. Miin-

chen

Gombocz, Wolfgang L. [1997]: Die Philosophie der ausgehenden Antike und des frithen Mittelalters. Ge-
schichte der Philosophie, hg. von W. R6d, Bd. IV, Miinchen

Graeser, Andreas [1989]: "Die Vorsokratiker", in: Klassiker der Naturphilosophie, hg. von G. Béhme,
Miinchen, S. 13-28

Graham, Daniel W. [1999]: Aristotle’s Physics. Book VIII, tr. with notes (Clarendon Aristotle Series),
ouP

Graham, Daniel W. [2010] The Texts of Early Greek Philosophy: The Complete Fragments and Selected Testi-
monies of the Major Presocratics, CUP

Gregory, T. [1984]: "Natur. II. Frithes Mittelalter", in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von J.
Ritter, K. Griinder et al., Basel, 1971 ff., Bd. 6, Sp. 441-447

Grensemann, Hermann [1996]: Hippokrates. De aeribus aquis locis. Interlineare Ausgabe der spitlateini-

schen Ubersetzung und des Fragments einer hochmittelalterlichen Ubersetzung, Bonn
Grimm, Jacob und Grimm, Wilhelm (et al.): Deutsches Worterbuch, Nachdruck Miinchen 1984
Guthrie, WK.C. [HGP]: A History of Greek Philosophy, 6 vols., Cambridge 1962 ff.

Hager, F.P. [1984]: "Natur. I. Antike", in: Historisches Wérterbuch der Philosophie, hg. von J]. Ritter, K.
Griinder et al., Basel, 1971 ff., Bd. 6, Sp. 421-441

Hajistephanou, C.E. [1975]: The Use of pvotc and Its Cognates in Greek Tragedy with Special Refer-

ence to Character Drawing, Nicosia

Halliwell, Stephen [1995]: Aristotle. Poetics, in: Aristotle, Vol. ### (= The Loeb Classical Library, Vol.
###), Cambridge, Mass. / London: Harvard U. Pr.

Halliwell, Stephen [2003]: "Aristoteles und die Geschichte der Asthetik", in: Kann man heute noch etwas
anfangen mit Aristoteles?, hg. von T. Buchheim, H. Flashar und R.A.H. King, Darmstadt, S. 163-183

Hansen, Dirk Uwe [2005]: Theognis, Mimnermus, Phokylides: Friihe griechische Elegien, gr./dt., eingel.,

iibers. und komm., Darmstadt: wbg
Harrison, Thomas [2000]: Divinity and History: The Religion of Herodotus, OUP

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie 1, Werke, hg. von E.
Moldenhauer und K.M. Michel, Bd. 18, Frankfurt: Suhrkamp 1971

Heidegger, Martin [1958]: "Vom Wesen und Begriff der ®Vo1c. Aristoteles, Physik B, 1", in: ders.,
Wegmarken, Frankfurt a.M.: Klostermann 21978, S. 237-299

Heidegger, Martin [EiM]: Einfiihrung in die Metaphysik, 5. Aufl. Tiibingen 1987



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Heidel, W.A. [1910]: Peri physeos. A Study of the Conception of Nature Among the Pre-Socratics, Proc.
Amer. Acad. Arts and Sciences, Vol. 45, no. 4.

Heinemann, Gottfried [1991]: "Der Naturbegriff und die Ordnung der Welt. Zur Problematik griechi-
schen und neuzeitlichen Naturverstindnisses", in: Industrialismus und Okoromantik, hg. von D. Has-
senpflug, Wiesbaden, S. 311-371

Heinemann, Gottfried [1995]: "'Naturbeherrschung' und Mafstéblichkeit der 'Natur", in: Kritische
Philosophie der gesellschaftlichen Praxis, hg. von H. Eidam und W. Schmied-Kowarzik, Wiirzburg, S.
289-307

Heinemann, Gottfried [1999]: "Zur Technizitdt philosophischen Wissens bei Platon”, in: ders., Techné
und Physis. Drei Vorlesungen zum griechischen Naturbegriff. Kasseler Philosophische Schriften, Materia-
lien und Preprints, Heft 2, Kassel

Heinemann, Gottfried [2000a]: "Natural Knowledge in the Hippocratic Treatise On Ancient Medicine",
in: Antike Naturwissenschaft und ihre Rezeption, Bd. 10, hg. von J. Althoff et al., Trier, p. 13-41

Heinemann, Gottfried [2000b]: Artikel "Physik", in: Der Neue Pauly, hg. von H. Canzik und H. Schnei-
der, Bd. 9, Stuttgart-Weimar, Sp. 990-997

Heinemann, Gottfried [2001a]: Studien zum griechischen Naturbegriff, Teil I: Philosophische Grundlegung:
Der Naturbegriff und die "Natur”, Trier

Heinemann, Gottfried [2001b]: "Nature, Matter, and Craft in Aristotle", in: Aristotle and Contemporary
Science, Vol. II, ed. by D. Sfendoni-Mentsou et al., New York etc., S. 23-36

Heinemann, Gottfried [2001c]: "Methodological Issues from Medicine in Plato", in: Greek Philosophy
and Epistemology (= Proc. 12th International Conference on Greek Philosophy, Samos-Patmos, August
2000), ed. by K. Boudouris, Athens, Vol. II, S. 91-99

Heinemann, Gottfried [2002]: "Naturen' und 'Naturgesetze", in: Antike Naturwissenschaft und ihre Re-
zeption, Bd. 12, hg. von ]. Althoff et al., Trier 2002, S. 45-67

Heinemann, Gottfried [2003a]: "Das 'Ordnen' der 'Naturen' (Prot. 320D-321C)", in: Plato’s Protagoras,
Proc. of the Third Symposium Platonicum Pragense, ed. by A. Havlicek and F. Karfik, Prag 2003, S.
71-95

Heinemann, Gottfried [2003b]: "Nature and Correctness. Negative and Positive Concepts of Nature in
the Prehistory of the Idea of Natural Justice and Natural Law", in: Festschrift fiir Kostas E. Beys, dem
Rechtsdenker in attischer Dialektik, hg. von H. Nakamura et al., Athen, S. 485-514

Heinemann, Gottfried [2004]: "Deduktion und Dialog. Uberlegungen zu Platons Schriftkritik (Phrd.
274 f£.)", in: Metaphysik und Hermeneutik. Festschrift Hans-Georg Flickinger, hg. von H. Eidam et al.,
Kasseler Philosophische Schriften Bd. 38, Kassel 2004, S. 155-164

Heinemann, Gottfried [2005a]: "Die Entwicklung des Begriffs physis bis Aristoteles", in: Physik-
Mechanik, hg. von A. Schiirmann (Geschichte der Mathematik und der Naturwissenschaften in der Antike,
hg. von G. Wohrle, Bd. 3), Stuttgart: Steiner, 2005, S. 16-60



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Heinemann, Gottfried [2005b]: "Philosophy and Spectatorship. Competitive and Non-Competitive
Virtues in Pre-Platonic Conceptions of philosophia", in: Philosophy, Competition, and the Good Life (Proc.
1st World Olympic Congress of Philosophy, Spetses 2004), vol. II, ed. by K. Boudouris and K.
Kalimpsis, Athens: Ionia 2005, S. 131-141

Heinemann, Gottfried [2006a]: "Natur und Regularitat. Anmerkungen zum vor-aristotelischen Natur-
begriff", in: Naturgesetze. Historisch-systematische Analysen eines wissenschaftlichen Grundbegriffs, hg. von
K. Hartbecke und Chr. Schiitte, Paderborn: mentis 2006, S. 37-53

Heinemann, Gottfried [2006b]: "Aristoteles und die Unverfiigbarkeit der 'Natur", in: Umwelt-Handeln.
Zum Zusammenhang von Naturphilosophie und Umuweltethik, hg. von K. Kéchy und M. Norwig (Lebens-
wissenschaft im Dialog, Bd. 2), Freiburg-Miinchen: Alber, S. 167-205

Heinemann, Gottfried [2007]: "Physis in Republic V, 471c - VII, 541c", in: The Ascent to the Good (Proc.
Conf. Madrid-Getafe, Apr. 2003), ed. by F. Lisi, St. Augustin: Academia Verlag 2007, p. 65-78

Heinemann, Gottfried [2009]: "Material und Supervenienz bei Aristoteles", in: Antike Naturwissenschaft
und ihre Rezeption, Bd. 19, hg. von J. Althoff et al., Trier: WVT, S. 47-59

Heinemann, Gottfried [2011]: "Hippokratische Medizin und menschliche Natur", in: Der Mensch in der
Medizin. Kulturen und Konzepte, hg. von D. Stederoth und T. Hoyer, (Lebenswissenschaft im Dialog, Bd.
13), Freiburg-Miinchen: Alber, S. 63-78

Heinimann, Felix [1945/80]: Nomos und Physis (1945), repr. Darmstadt 1980

Heinimann, Felix [1961/76]: "Eine vorplatonische Theorie der techne" (1961), in: Sophistik, hg. von C.].
Classen, Darmstadt 1976, S. 127-169

Heitsch, Ernst [1974]: Parmenides. Die Fragmente, hg., iibers. und erl., Sammlung Tusculum, Miinchen

Heitsch, Ernst [1983]: Xenophanes. Die Fragmente, hg., tibers. und erl., Sammlung Tusculum, Miinchen

und Ziirich
Henry, Devin [2005]: "Embryological Models in Ancient Philosophy", Phronesis 50.1, 1-42

Hoffmann, Klaus F. [1997]: Das Recht im Denken der Sophistik. Beitrage zur Altertumskunde Bd. 104,
Stuttgart und Leipzig

Holscher, Uvo [1969]: Parmenides. Vom Wesen des Seienden. Die Fragmente, hg., iibers. und erlautert
von U. Holscher, Frankfurt a.M.

Holscher, Uvo [1991]: "Heraklit {iber gottliche und menschliche Weisheit", in: Weisheit, hg. von A.
Assmann, Miinchen: Fink 1991, 73-80

Holscher, Uvo [1991]: "Heraklit tiber gottliche und menschliche Weisheit", in: Weisheit, hg. von A.
Assmann, Miinchen: Fink 1991, 73-80

Holwerda, Douwe [1955]: Commentatio de vocis quae est PHYSIS vi atque usu praesertim in Graecitate

Aristotele anteriore, Diss. Groningen

Hornblower, Simon [21997]: A Commentary on Thucydides, Vol. I. Books I - III, pbk. edition [revised],
Oxford



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Huffman, Carl A. [1993]: Philolaus of Croton: Pythagorean and Presocratic, a commentary on the frag-

ments and testimonia with interpretive essays. Cambridge
Huffman, Carl A. [2005]: Archytas of Tarentum. Pythagorean, Philosopher and Mathematician King, CUP

Hiilser, Karlheinz [2001]: Handbuch Friihe Griechische Philosophie, hg. von A.A. Long, iibers. von K.
Hiilser, Stuttgart — Weimar: Metzler [= The Cambridge Companion to Early Greek Philosophy, dt.]

Hiilsz Piccone, Enrique: "Heraclitus on the Sun", in: Presocratics and Plato: Festschrift at Delphi in Honor
of Charles Kahn, ed. by R. Patterson, V. Karasmanis and A. Hermann, Las Vegas etc.: Parmenides 2012,
S.3-24

HWPh = Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von ]. Ritter et al., , Basel, 1971 ff.

Inwood, Brad [1992]: The Poem of Empedocles, text. tr., introd., Toronto etc.: Univ. of Toronto Pr.
Irwin, T. [1979]: Plato. Gorgias, tr. with notes, repr. Oxford 1995

Jaeger, Werner [1953]: Die Theologie der friihen griechischen Denker, Stuttgart

Jaeger, Werner: Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. 3 Bde. (Bd. 1: 21936, Bd. 2: 1944, Bd. 3:
1947), Nachdruck Berlin / New York 1989

Janko, Richard [2002]: "The Derveni Papyrus: an Interim Text", Z. f. Papyrologie und Epigraphik 141, 1-62

Janko, Richard [2006]: Rez. zu: Th. Kouremenos et. al., The Derveni Papyrus, Firenze 2006, BMCR
2006.10.29 (http://ccat.sas.upenn.edu/bmcr/2006/2006-10-29.html; Download 23.10.2006)

Jansen, Ludger [2002], Tun und Kénnen. Ein systematischer Kommentar zu Aristoteles’ Theorie der Vermo-

gen im neunten Buch der Metaphysik, Frankfurt a.M.

Joachim, Harold H. [1922]: Aristotle, On Coming-to-Be and Passing-Away (De generatione et corruptione),

A revised text with introduction and commentary, Oxford: Clarendon 1922, repr. 1999

Jones, WH.S. et al.: Hippocrates, gr.fengl., The Loeb Classical Library, (vol. I-IV: repr.) Cambridge,
Mass. 1979 ff.

Jouanna, Jacques [1988]: Hippocrate, Des vents, De I'art, Texte établi et traduit par J. Jouanna, Paris
Jouanna, Jacques [1990]: Hippocrate. De I’ancienne médecine, Texte établi et traduit, Paris
Jouanna, Jacques [1992]: Hippocrate, Paris

Jouanna, Jacques [1993]: "Die Entstehung der Heilkunst im Westen", in: Geschichte des medizinischen
Denkens. Antike und Mittelalter, hg. von M.D. Grmek, dt. von C. Fiedler et al., Miinchen: Beck 1996, S.
28-80

Jouanna, Jacques [1996]: Hippocrate. Airs, Eaux, Lieux, Texte établi et traduit, Paris
Kahn, Charles H. [1960]: Anaximander and the Origins of Greek Cosmology, New York
Kahn, Charles H. [1973]: The verb 'be’ in Ancient Greek, Dordrecht-Boston

Kahn, Charles H. [1979]: The Art and Thought of Heraclitus, Cambridge



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Kahn, Charles H. [1997]: "Greek Religion and Philosophy in the Sisyphus-Fragment", Phronesis 42.3,
247-262

Kahn, Charles H. [1998]: "Pre-Platonic ethics", in: Ethics (Companions to Ancient Thought, Vol. 4), ed.
by S. Everson, Cambridge, S. 27-48

Kahn, Charles H. [2001]: Pythagoras and the Pythagoreans. A brief hstory. Indianapolis-Cambridge:
Hackett

Kerényi, Karl [1966]: Die Mythologie der Griechen, Bd. I: Die Gétter- und Menschheitsgeschichten, Miin-
chen: dtv, 7. Aufl. 1984; Bd. II: Die Heroengeschichten, Miinchen: dtv, 6. Aufl. 1983

Kerferd, G.B. [1981]: The Sophistic Movement, Cambridge
King, R.A.H. [2001]: Aristotle on Life and Death, London: Duckworth
Kirk, G.S. [21962]: Heraclitus. The Cosmic Fragments, 2nd. ed. Cambridge

Kirwan, Christopher [21993]: Aristotle. Metaphysics. Books Gamma, Delta, and Epsilon, tr. with notes, 2nd
ed. Oxford: U.Pr. 1993

Kosman, L.A. [1987]: "Animals and other beings in Aristotle", in: Philosophical issues in Aristotle’s biolo-
gy- Ed. by A. Gotthelf and J.G. Lennox. Cambridge, New York: Cambridge University Press 1987, 360-
391

Kouremenos, Theokritos, Parassoglou, George M., Tsantsanoglou, Kyriakos [2006]: The Derveni Papy-

rus, ed. with introd. and comm., Firenze: Olschki

Kovacic, Franjo [2002]: Der Begriff der Physis bei Galen vor dem Hintergrund seiner Vorginger, Stuttgart
KRS =Kirk, G. et. al.: The Presocratic Philosophers, 2nd. ed. Cambridge 1983

KRSd = Kirk, G.S. et al.: Die vorsokratischen Philosophen, dt. von K. Hiilser, Stuttgart-Weimar 1994
Kube, Jorg [1969]: Téxvn und apetr). Sophistisches platonisches Tugendwissen, Berlin

Kiihn, Josef-Hans / Fleischer, Ulrich [1989]: Index Hippocraticus, Gottingen

Kiihn, Josef-Hans [1956]: System- und Methodenprobleme im Corpus Hippocraticum, Wiesbaden

Kullmann, Wolfgang [1995]: "Antike Vorstufen des modernen Begriffs des Naturgesetzes", in: Nomos
und Gesetz. Urspriinge und Wirkungen des griechischen Gesetzesdenkens, hg. von O. Behrends und W.
Sellert (Abh. Géttinger Akad. d. Wiss., phil.-hist. KI., Nr. 209), Géttingen, S. 36-111

Kullmann, Wolfgang [2007]: Aristoteles. Uber die Teile der Lebewesen, {ibers. und erl. (Aristoteles. Werke
in deutscher Ubersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 17, Teil I), Berlin: Akademie
Verlag - Darmstadt: wbg

Laks, André [1983]: Diogéne d’Apollonie. La derniére cosmologie présocratique. Edition, traduction, et

commentaire des fragments et des témoignages (Cahiers de Philologie 9) Lille: Presses Universitaires
Laks, André [2002]: "Philosophes Présocratiques: Remarques sur la construction d'une catégorie de
I'historiographie philosophique", in: ders. und C. Louguet (Hg.), Qu’est-ce que la Philosophie Pré-
socratique? (= Cahiers de Philologie, 20), Villeneuve d' Ascq, S. 17-38



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Langholf, Volker [1990]: Medical Theories in Hippocrates. Early Texts and the 'Epidemics’, Berlin-New
York

Lateiner, Donald [1989]: The Historical Method of Herodotus, Toronto etc.: Univ. of Toronto Pr.

Lebedev, A. [1984]: "®vo1c tadavtevovoa. Neglected Fragments of Democritus and Metrodorus of
Chios", in: Proceedings of the 1st international Congress on Democritus. Xanthi 6-9 October 1983. Vol. II.

Xanthi: International Democritean Foundation 1984, S. 13-25

Lennox, James G. [1997]: "Material and Formal Natures in Aristotle's De partibus animalium", in: Aris-
totelische Biologie, hg. von W. Kullmann und S. Follinger (Philosophie der Antike, Bd. 6), Stuttgart, S.
163-181 (= ch. 8 in ders. [2001], dort S. 182-204)

Lennox, James G. [2001]: Aristotle’s Philosophy of Biology. Studies in the Origins of Life Sciences,
Cambridge

Lesher, J.H. [1992]: Xenophanes of Colophon: Fragments, a text and translation with a commentary

(Phoenix Supplementary Vol. 30 / Phoenix Presocratics Vol. 4), Toronto

Lesher, J.H. [1999]: "Early Interest in Knowledge", in: The Cambridge Companion to Early Greek Philoso-
phy, op. cit., 225-249

Lloyd, G.E.R. [1963/91]: "Who Is Attacked in On Ancient Medicine" (1963), in: ders., Methods and Prob-
lems in Greek Science, Cambridge 1991, 49-69

Lloyd, G.E.R. [1968]: Aristotle. The Growth and Structure of His Thought, Cambridge

Lloyd, G.E.R. [1979]: Magic, Reason, and Experience. Studies in the Origin and Development of Ancient
Greek Science, Cambridge

Lloyd, G.E.R. [1992]: "Greek Antiquity: the invention of nature", in: The Concept of Nature. The Herbert
Spencer Lectures, ed. by J. Torrance, Oxford: Clarendon, pp. 1-24

Lloyd-Jones, Hugh [1971]: The Justice of Zeus, Berkeley etc.: ###

Long, A.A. [1999]: "The Scope of Early Greek Philosophy", in: The Cambridge Companion to Early Greek
Philosophy, op. cit., 1-21

Lovejoy, A.O. [1909]: "The Meaning of ®vo1c in the Greek Physiologers", The Philosophical Review 18,
369-383

LS] = Liddell, Henry G. und Scott, Robert: A Greek-English Lexicon, rev. by H.S. Jones et al., with a
Supplement 1968, repr. Oxford 1989

Luz, Menachem [1998]: "The Philosophical Background of Hippocrates' On Nutriment", in: Philosophy
and Medicine, ed. by K.J. Boudouris, vol. I, Athen, S. 114-122

Mannsperger, Dietrich [1969]: Physis bei Platon, Berlin

Mansfeld Jaap [2005]: "Book Notes: Presocratics", Phronesis 50.4, 335-345



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Mansfeld, Jaap [2002]: "Aetius, Aristotle and Others on Coming-To-Be and Passing-Away", in:
Presocratic Philosophy: Essays in Honour of Alexander Mourelatos, ed. by V. Caston and C.W. Graham,
Aldershot: Ashgate 2002, p. 273-292

Mansfeld, Jaap [Vors.]: Die Vorsokratiker, gr./dt, 2 Bde. Stuttgart: Reclam 1983 und 1986

Mansfeld, Jaap und Primavesi, Oliver [2011] Die Vorsokratiker, gr./dt, erw. Neuausgabe, Stuttgart: Rec-

lam

Manuwald, Bernd [1999]: Platon. Protagoras, Ubers. und Komm. (= Platon, Werke, hg. von E. Heitsch
und C. W. Miiller, Bd. VI 2), Géttingen: Vandenhoeck und Ruprecht

Marg, Walter [1984]: Hesiod. Simtliche Gedichte, iibers. und erl., 2. Aufl. Darmstadt: wbg
Marten, Rainer [1991]: Heidegger lesen, Miinchen: Fink

Martin, Alain und Primavesi, Oliver [1999]: L’Empédocle de Strasbourg (P. Strasb. gr. Inv. 1665-1666),

Introduction, édition et commentaire, Berlin-New York: De Gruyter

McKirahan, Richard [22010]: Philosophy Before Socrates: an Introduction with Texts and Commentary, 2nd
ed.Indianapolis/Cambridge: Hackett 2010

Meier, Christian [1980]: Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Frankfurt a.M. 1983
Meinwald, Constance C. [1991]: Plato’s Parmenides, New York - Oxford

Meinwald, Constance C. [1992]: "Good-bye to the Third Man", in: The Cambridge Companion to Plato,
ed. by R. Kraut, Cambridge, S. 365-396

Meyer-Abich, Klaus Michael [1997]: Praktische Naturphilosophie. Erinnerung an einen vergessenen Traum,

Miinchen

Meyer-Abich, Klaus Michael [2001]: "Die Natur der Dinge und die Dinge der Natur. Zum Naturver-
standnis der Antike", in: Europa: die Gegenwiirtigkeit der antiken Uberlieferung, hg. von J. Cobet, Aachen,
S.127-139

Michler, Markwart [1962]: "Die praktische Bedeutung des normativen Physis-Begriffs in der hippo-
kratischen Schrift De fracturis-De articulis", Hermes 90, 385-401

Mittelstrass, Jiirgen [1981]: "Das Wirken der Natur. Materialien zur Geschichte des Naturbegriffs", in:
Naturverstindnis und Naturbeherrschung. Philosophiegeschichtliche Entwicklung und gegenwiirtiger Kontext,
hg. von Fr. Rapp, Miinchen, S. 36-69

Mittelstrass, Jiirgen [1987]: "Leben mit der Natur. Uber die Geschichte der Natur in der Geschichte der
Philosophie und iiber die Verantwortung des Menschen gegeniiber der Natur”, in: Uber Natur, hg.
von O. Schwemmer, Frankfurt a.M., S. 37-62

Mourelatos, A.P.D. [1970]: The Route of Parmenides, New Haven
Naddaf, Gerard [1992]: L origine et I'evolution du concept grec de physis, Lewiston, NY etc.

Naddaf, Gerard [1997]: "Plato and the meot @Uoewcg Tradition", in: Interpreting the Timaeus - Critias,
Proc. IV Symposium Platonicum, ed. by T. Calvo and L. Brisson, Sankt Augustin: Academia, S. 27-36



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Naddaf, Gerard [1998]: "The Origin of Anaximander's Cosmological Model", ]. Hist. Ideas 59, 1-28
Naddaf, Gerard [2005]: The Greek Concept of Nature, Albany: SUNY Pr.

Nestle, Wilhelm [21942]: Vom Mythos zum Logos (1940), Nachdruck der 2. Aufl. Stuttgart: Kroner 1975
Newinger, H.-J. [1973]: Untersuchungen zu Gorgias Schrift Uber das Nichtseiende, Berlin - New York

Ostwald, Martin [1986]: From Popular Sovereignty to Law: Law, Society, and Politics in Fifth-Century Ath-
ens, Berkeley and Los Angeles: U. of California Pr.

Owens, Joseph [1976]: "Aristotle on Empedocles Fr. 8", Canad. ]. of Philos., Suppl. Vol. 2, 87-100

Patzer, Harald [1939/93]: Physis. Grundlegung zu einer Geschichte des Wortes (Habilitationsschrift Mar-
burg 1939), Stuttgart 1993

Platon, Werke, gr./dt. hg. von G. Eigler (gr. Text: Samml. Budé, Ubers. Schleiermacher [bzw. nach H.
Miiller]). Darmstadt 1970 ff.

Pohlenz, Max [1953]: "Nomos und Physis", Hermes 81, 418-438

Pollitt, J.J. [1974]: The Ancient View of Greek Art. Criticism, History, and Terminology, Student edition New
Haven and London: Yale U. Pr.

Primavesi, Oliver [2006]: "Die Suda tiber die Werke des Empedokles", ZPE 158, 61-75

Primavesi, Oliver [2007]: "Zur Uberlieferung und Bedeutung des Empedokleischen Titels 'Ka-
tharmoi", in: Katharsiskonzeptionen vor Aristoteles. Zum kulturellen Hintergrund des Tragodiensatzes, hg.
von M. Vohler und B. Seidensticker, Berlin — New York: De Gruyter 2007, S. 183-225

Primavesi, Oliver [2008]: Empedokles, Physika 1. Eine Rekonstruktion des zentralen Gedankengangs, Berlin -
New York: De Gruyter

Raaflaub, Kurt A. [2002]: "Philosophy, science, politics: Heroditus and the intellectual trends of his
time", in: Brill’s Companion to Herodotus, ed by E.J. Bakker et al., Leiden etc.: Brill, p. 149-186

Rapp, Christof [2007]: "Katharsis der Emotionen", in: Katharsiskonzeptionen vor Aristoteles. Zum kultu-
rellen Hintergrund des Tragdédiensatzes, hg. von M. Vohler und B. Seidensticker, Berlin - New York: De
Gruyter 2007, S. 149-172

Rechenauer, Georg [1991]: Thukydides und die hippokratische Medizin, Spudasmata 47, Hildesheim

Reckermann, A. [1976]: "Kunst, Kunstwerk; II der K.-Begriff vom Hellenismus bis zur Aufklarung" ,
in: HWPh Bd. 4, Sp. 1365-1378: Mimesis

Reinhardt, Karl [*1977]: Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie, 3. Aufl. Frankfurt
a.M.

Richter, Willi [1968]: Die Landwirtschaft im homerischen Zeitalter [= Archaeologia Homerica, Bd. II,
Kap. H], Gottingen

Riedweg, Christoph [2002]: Pythagoras. Leben - Lehre - Nachwirkung, Miinchen: Beck



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Riedweg, Christoph [2004]: "Zum Ursprung des Wortes 'Philosophie' oder Pythagoras von Samos als
Wortschépfer”, in: Antike Literatur in neuer Deutung (Festschrift Joachim Latacz), hg. von A. Bierl et al.,
Miinchen: Saur, S. 147-181

Rivaud, Albert [1963]: Platon. Oeuvres completes, Tome X: Timée, Critias, texte établit et traduit, Paris
Rohdich, Hermann [2003]: "Die Magie der Reflexion", Antike und Abendland 49, 1-13

Romm, James [2006]: "Herodotus and the natural world", in: The Cambridge Companion to Herodotus, ed
by C. Dewald and J. Marincola, CUP, p. 178-191

Roochnik, David [1996]: Of Art and Wisdom. Plato’s Understanding of 'Techne’ Penn State University
Press, 336 pp., $ 35,-

Ros, Arno [BuB]: Begriindung und Begriff. Wandlungen des Verstindnisses begrifflicher Argumentationen, 3
Bde., Hamburg: Meiner 1989 f.

Rose, V. [1886]: Aristotelis qui ferebantur fragmenta, coll. V. Rose, Leipzig: Teubner

Ross, W.D. [1924]: Aristotle’s Metaphysics. A revised text with introduction and commentary, 2 vols.,
Oxford: Clarendon

Schadewaldt, Wolfgang [1958]: Homer. Die Odyssee, Ubers. in dt. Prosa, Reinbek: Rowohlt Tb.
Schadewaldt, Wolfgang [1975]: Homer. Ilias, neue Ubertragung, Frankfurt a.M.: Insel

Schéfer, Lothar [1982]: "Wandlungen des Naturbegriffs", in: Das Naturbild des Menschen, hg. von J.

Zimmermann, Munchen, S. 11-44

Schéfer, Lothar [1993a]: Das Bacon-Projekt. Von der Erkenntnis, Nutzung und Schonung der Natur, Frank-
furt a.M.

Schifer, Lothar [1993b]: "Herrschaft der Vernunft und Naturordnung in Platons Timaios", in: Naturauf-
fassungen in Philosophie, Wissenschaft, Technik, hg. von L. Schéfer und E. Stroker, Band 1: Antike und
Mittelalter, Freiburg/Miinchen: Alber 1993, S. 49-83

Schéfer, Lothar [2005]: Das Paradigma am Himmel. Platon iiber Natur und Staat, Freiburg - Miinchen:
Alber

Schiefsky, Mark J. [2005]: Hippocrates On Ancient Medicine, tr. with introd. and comm., Leiden: Brill
Schmalzriedt, Egidius [1970]: I[IEPI ®YXEQZX. Zur Frithgeschichte der Buchtitel, Miinchen

Schmitt, Arbogast [2003]: "Die Literatur und ihr Gegenstand in der Poetik des Aristoteles", in: Kann
man heute noch etwas anfangen mit Aristoteles?, hg. von T. Buchheim, H. Flashar und R.A.H. King,
Darmstadt, S. 184-219

Schmitt, Arbogast [2008]: Aristoteles. Poetik, iibers. und erl. (Aristoteles. Werke in deutscher Uberset-
zung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 5), Berlin: Akademie Verlag - Darmstadt: wbg

Schnédelbach, Herbert [1991]: "Philosophie als Theorie der Rationalitét", in: ders., Zur Rehabilitierung
des animal rationale. Vortrige und Abhandlungen 2, Frankfurt a.M. 1992



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Schneeweifs, Gerhart [2005]: Aristoteles, Protreptikos. Hinfiihrung zur Philosophie, rekonstruiert, iiber-

setzt und kommentiert von G. Schneeweifs, Darmstadt: wbg
Schneider, Helmuth [1989]: Das griechische Technikverstindnis, Darmstadt

Schopsdau, Klaus [2011]: Platon. Nomoi (Gesetze). Buch VIII-XII, Ubers. und Komm. (= Platon, Werke,
hg. von E. Heitsch und C. W. Miiller, Bd. IX 2), Géttingen: Vandenhoeck und Ruprecht

Schubert, Charlotte [1993]: Die Macht des Volkes und die Ohnmacht des Denkens. Studien zum Verhiltnis
von Mentalitit und Wissenschaft im 5. Jahrhundert vor Chr. (Historia. Einzelschriften 77), Stuttgart

Sedley, David [2007]: Creationism and Its Critics in Antiquity, Berkeley etc.: U. of California Pr.

Seeck, Gustav Adolf [1981]: Euripides. Fragmente, gr./dt., in: Euripides, Simtliche Tragddien und Fragmen-
te, Bd. VI, Miinchen 1981

Sider, David [1981]: The Fragments of Anaxagoras, Meisenheim am Glan

Sider, David [1997]: "Heraclitus in the Derveni Papyrus", in: Studies on the Derveni Papyrus, ed. by A.
Laks and G. Most, Oxford, S. 129-148

Snell, Bruno [1924]: Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens in der vorplatonischen Philosophie, Berlin:
Weidmann 1924

Snell, Bruno [1964]: Supplementum, in: Tragicorum Graecorum fragmenta, ed. A. Nauck, repr. Hildes-

heim
Snell, Bruno [1971]: Szenen aus griechischen Dramen, Berlin: De Gruyter

Solmsen, Friedrich [1960]: Aristotle’s System of the Physical World. A Comparison with His Predeces-
sors, Ithaca, N.Y.

Spaemann, Robert [1973]: "Natur", in: Handwdrterbuch philosophischer Grundbegriffe, hg. von H.M.
Baumgartner und Chr. Wild, Miinchen, S. 956-969

Steiner, Peter M. [1992]: Platon. Nomoi X, gr./dt., mit einer Einl. von H. Kuhn, tibers. und komm. von
P.M. Steiner, Berlin: Akademie Verlag

Striker, Gisela [1987]: "Origins of the Concept of Natural Law", Proc. Boston Area Colloquium in Ancient
Philosophy 2, 79-94

SVF = Stoicorum Veterum Fragmenta, ed. J. von Arnim (1905 ff.), repr. Berlin 1978 f.

Taran, Leonardo [1965]: Parmenides. A Text with Translation, Commentary, and Critical Essays, Prince-
ton, N.J.

Taylor, A.E. [1928]: A Commentary on Plato’s Timaeus, Oxford

The Cambridge Companion to Early Greek Philosophy, ed. by A.A. Long, Cambridge 1999 (dt. Ausgabe:
Hiilser 2001)

Thimme, Otto [1935]: physis, tropos, éthos. Semasiologische Untersuchung iiber die Auffassung des menschli-

chen Wesens (Charakters) in der dlteren griechischen Literatur; Diss. Gottingen



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Thomas, Rosalind [2006]: "The intellectual milieu of Herodotus", in: The Cambridge Companion to He-
rodotus, ed by C. Dewald and J. Marincola, CUP, p. 60-75

Tielsch, Elfriede [1970]: "Der Materialismus Epikurs. Versuch einer Korrektur", Philosophia Naturalis
12, S. 214-260

TLG = Thesaurus Linguae Graecae, CD ROM #D, Irvine, CA 1992
Treu, Max [1980]: Alkaios, gr./dt. Treu, Samml. Tusculum, 3. Aufl. Miinchen: Heimeran

Trivigno, Franco V. [2009], "Paratragedy in Plato's Gorgias”, Oxford Studies in Ancient Philosophy 36
(Sommer 2009) 321-331

Tsantsanoglou, K. [1997]: "The First Colums of the Derveni Papyrus and their Religious Significance",
in: Studies on the Derveni Papyrus, ed. by A. Laks and G. Most, Oxford, S. 93-128

Tsantsanoglou, Kyriakos [2011]: "Sappho 27 V., Alcaeus 308 Lib., and the Homeric Hymn to Hermes",
Trends in Classics 3, 245-253

Tugendhat, Ernst [1960/92]: "Zum Rechtfertigungsproblem in Pindars 7. Nemeischen Gedicht" (Her-
mes 88, 385-409), in: ders., Philosophische Aufsiitze, Frankfurt a.M. 1992, S. 147-178

Tugendhat, Ernst [1976]: Vorlesungen zur Einfiithrung in die sprachanalytische Philosophie, Frankfurt a.M.
Tugendhat, Ernst [1979]: SelbstbewufStsein und Selbstbestimmung, 2. Aufl. Frankfurt a.M. 1981

Tugendhat, Ernst [1989]: "Uberlegungen zur Methode der Philosophie aus analytischer Sicht", in:
ders., Philosophische Aufsiitze, Frankfurt a.M. 1992

Tugendhat, Ernst und Wolf, Ursula [1983]: Logisch-semantische Propideutik, Stuttgart
van der Ben, N. [1978]: "Empedocles' fragments 8, 9, 10 DK", Phronesis 23, 197-215

van der Eijk, Philip J. [1994]: Aristoteles. De insomniis, De divinatione per somnum, iibers. und erl. (Aris-
toteles, Werke in deutscher U'bersetzung, begr. von E. Grumach, hg. von H. Flashar, Bd. 14: Parva na-
turalia, Teil III), Berlin: Akademie Verlag - Darmstadt: wbg

van der Eijk, Philip J. [1999]: "Hippokratische Beitrdge zur antiken Biologie", in: Geschichte der Mathe-
matik und der Naturwissenschaften in der Antike, hg. von G. Woehrle, Bd. 1. Biologie, Stuttgart, S. 50-73

van der Eijk, Philip J. [2008]: "The role of medicine in the formation of early Greek thought", in: The
Oxford Handbook of Presocratic Philosophy, ed. by P. Curd and D.W. Graham, OUP 2008, p. 385-412

Vlastos, Gregory [1975]: Plato’s Universe, Oxford
von Kutschera, Ernst [1995]: Platons "Parmenides”, Berlin - New York

von Staden, Heinrich [1997]: "Teleology and Mechanism: Aristotelian Biology and Early Hellenistic
Medicine", in: Aristotelische Biologie, hg. von W. Kullmann und S. Féllinger (Philosophie der Antike,
Bd. 6), Stuttgart, S. 183-208

von Staden, Heinrich [1998]: "Dynamis: the Hippocatics and Plato", in: Philosophy and Medicine, ed. by
K.J. Boudouris, vol. II, Athen, S. 262-279



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Wagner, Hans [1967]: Aristoteles. Physikvorlesung (Aristoteles. Werke in deutscher Ubersetzung, hg.
von E. Grumach und H. Flashar, Bd. 11), 3. Aufl. Berlin 1979

Warren, ].I. [2002]: "Democritus, the Epicureans, Death, and Dying", CQ 52.1, 193-206

Waterlow, Sarah [21988]: Nature, Change and Agency in Aristotle’s Physics. A Philosophical Study, 2nd ed.
Oxford: Clarendon

Werner, O.: Aischylos. Tragédien und Fragmente, gr./dt., 4. Aufl. Miinchen-Ziirich 1988

Whitehead, Alfred N. [AI]: Adventures of Ideas (1933), New York - London: The Free Press / Macmillan
1967

Wieland, Wolfgang [21970]. Die aristotelische Physik, 2. Aufl. Gottingen

Wittern, Renate [1994]: "PHYSIS - Zum griechischen Naturbegriff", in: Natur: fiinf Vortrige, hg. von H.
Kossler (Erlanger Forschungen, Reihe B, Heft 23), Erlangen, S. 13-36

Wright, M.R. [1981]: Empedocles: The Extant Fragments, New Haven and London

Zeller, Eduard [31875]: Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 2. Teil, 1. Abt.:
Sokrates und die Sokratiker. Plato und die alte Akademie, 3. Aufl. Leipzig: Fues

Zeller, Eduard [*1876]: Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 1. Teil: Allgemeine
Einleitung. Vorsokratische Philosophie, 4. Aufl. Leipzig: Fues

Zeller, Eduard [51922]: Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 2. Teil, 1. Abt.:
Sokrates und die Sokratiker. Plato und die alte Akademie, 5. Aufl. Leipzig, repr. Hildesheim: Olms 1963

Zeller, Eduard [61919]: Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 1. Teil, erste Abt.:
Allgemeine Einleitung. Vorsokratische Philosophie (1. Hilfte), 6. Aufl. (= Zeller/Nestle 1919) Leipzig, repr.
Hildesheim: Olms 1963

Zhmud, Leonid [1997]: Wissenschaft, Phiolosophie und Religion bei den friihen Pythagoreern, Berlin: Aka-

demie Verlag

Zhmud, Leonid [2012]: Pythagoras and the Early Pythagoreans, tr. from Russian by K.Windle and R.
Ireland, OUP



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

Inhalt

1. Erste Illustrationen und Vorbereitungen...........ccccccevviiniiiiniiiniininiiccccccs 2
1.1. Die aristotelische Mimesisthese. Skizzen zu einer historischen Fallstudie....................... 2
1.1.1. Die Mimesisthese der PRYSIKUOTIESUNG. ........ccuvveuriiiniiiiiniiiiiiiccces 2
1.1.2. Zum Begriff der "Kunst", mit Exkurs zur mimesis in der Poetik. ..........cccoovvrvieerninnnncn. 5
1.1.3. Die Mimesisthese bei [Hippokrates], De Dictu. ........cccccoeueuriviriviniininniniiiicccs 7
1.1.4. Die "Natur" und "das Richtige"..........ccecoviriiiiiiiiiiiiciciccce e 8
1.1.5. Vorlaufiges (und ausblickendes) Resume.............ccccoouviiiiiiiiiiniiinciiiinniccns 12
1.2. Weitere VOrbemerkungen ..o eiesessssesesscaeennas 13

2. Grundlagen. Systematische und historische Fragestellungen. Uberblick ............c..ccoccceues 16
2.1. Das fiir den Naturbegriff einschlagige Vokabular............cccccoevvnivcinnnniicccereinenes 16
2.2. Zum grammatischen Stellenwert von physis bzw. "Natur" ..........ccccccevvivnnninnnnnes 17

2.2.1. Limitierende Genitive und adverbielle Verwendung; Kants "adjektiver" Gebrauch 17

2.2.2. Bestimmter Gebrauchvon phYSIs. ..o 18
2.2.3. Unbestimmter Gebrauch vOon physis ..........c..cooeuimiiiiriniciiccec 20
2.2.4. Absoluter Gebrauch VON pAYSTS ........ccccoviviviiiiiiiiiiiiicciccce s 21
2.2.5. Inbegriffliche Verwendungen VOn PhYSIS .........ccveereiieicueieiniiieeieeieneisiesee e 22
2.2.6. AlTumMFassende "INALUI"? ......cocvveirireririeririetrerte ettt ettt ettt ettt a et b et tene s 24
2.3. Zur Bedeutung von physis — 1. Werden und Sein ...........ccccoceuiiiinnnnniiicnne, 26
2.3.1. VOIDEMEIKUNGEN ......ceiiiiiiiiiii e 26
2.3.2. Grundbedeutungen VO PAYSIS ..........ccovvviiiriurmeiiiiiccc e s 27
2.3.3. BEISPIELE ... s 29
2.4. Zur Bedeutung von physis — II. dynamische und genetische Konstitution; Regularitat
.......................................................................................................................................................... 33
2.4.1. Dynamische und genetische Konstitution. ..o 33
2.4.2. Natur und Regularitat..........ccccoovviiiiiiiiiiicci s 35
2.5, UDETSICRL w....eeeeeeeeerveeeeisic s seesesss e ssssasss s 37
2.5.1. Wachsenlassen, Wachsen, Festsitzen: die dltere Begriffsgeschichte............cccccceuunce 37

2.5.2. Vorsokratische KOSMOIOZIEN ..........cccuiuiiiiiiiiiiiiiiiiiiciiicccs s 39



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

253. Abstammung, Charakter und Leistungsvermogen: Adelsethos und

Erziehungstheorien im 5. Jahrhundert ... 42
2.5.4. Genetische und dynamische Konstitution in der Erziehungstheorie .......................... 45
2.5.5. "Natur" und Regularitat im anthropologischen Kontexten...........ccccccevvviicvininines 49
2.5.6. Zum absoluten Gebrauch VON PHYSIS ........ccccviiiiuiuiiiniiiiiiniiicccc s 51
2.5.7. "Die Natur und das Richtige": Der Begriff physis im Selbstverstindnis der
qualifizierten Berufe (vor allem der Medizin).........ccccouvuiiicuiiiiiininiiciciccininncccceeaes 56
2.5.8. Platon: "Natur" und "Idee"..........cccccviriiiiieirreeece e 65
2.5.9. ATISTOLELES ...t 73
3. Die altere Begriffsgeschichte (8. bis 6. Jh.): "Wachsen" und "Festsitzen".........c.ccccccccevururunne 85
3.1. Bestandsaufnahme des VOKabulars ...........ccccoiiiiiiiiiiiiccccns 85
3.1.1. phyé : "hervortreiben", "aufkeimen und wachsen lassen". ............ccccccovvvvnrnnininnnnnes 85
3.1.2. phyteud : PHANZEN ...t 87

3.1.3. phyd ("wachsen lassen") und phyteuo ("pflanzen"): metaphorische Verwendungen ..88

3.1.4. phyomai: wachsen, aUFKEIMEN .........cccvvriiiiecieiriiiccceeer e 91
3.1.5. pephyka und (seltener) ephyn : gewachsen Sein. ..........cccceueueiviviiinicciiininicccecnes 92
3.1.6. phyton : Setzling, Pflanze, GEWACKS..........ccccovrrmiiiiniiiiiiicicic s 94
3.1.7. physis und phyé : Wuchs und Gestalt, bald vermutlich auch Charakter-...................... 95
3.1.8. Komposita und weitere ADIEItUNGEN, .........cccceuemeuiieiriniiiciriicccceees e 98
3.2. "Wachsen" und "FestSitZENn"............cccccovrririeiecieieiiirneeeeeecreee ettt 98
3.2.1. Organisch gewachsener Zusammenhang ..o 98
3.2.2. UnlOsbare BefeStiGUNG ........c.c.cuvuiuiuimiuiiiiiiniiiciiiiiriiccicccciee s 99
3.2.3. RESUME ... s 101

4. Die sog. Vorsokratiker — I. "Ursprung” und "gewordenes Wesen" der Dinge: Die

iiberlieferten Verwendungsfille des einschldgigen Vokabulars............ccccoviviviiiviiiiiniiinns 102
4.1. Xenophanes; Vorbemerkung zu Heraklit...........cccccoceviviiiiininiiicccicc 102
4.2, Parmenides ..o s 104
A2 1 FIZ 10 i e 104

B22 . FIZ. 16 ittt 106



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

4.2.3. phyomai bei Parmenides ..o 108
4.3. EMPEAOKIES ......oviiiiiiiiiccc s 109
4.3.1. UDETSICNL oo 109
B.3.2. FI. 8t oo 110
4.3.3. Frg. 63 und Frg. 110 (mit Frg. 108): .....ccccoiriiiiiiiiiiiiiiiiiiecicesce e 113
4.3.4. phy6, phyomai und KompoSita .........cccceueviviiiiiiniiiiiiccccc s 116
4.3.5. Zusitzliche Verwendungsfille im StrafSburger Papyrus.........cccocevccvucreieicirinccecnennnnes 119
4.3.6. Nochmals zu Empedokles, FIg. 8.........ccccoouviiiiiiiiiiiiccccccciceenes 120
4.4, ANAXAGOTAS ....cvvininiiiiiciciii bbb 129
4.5. Diogenes VON APOLIONIa ......c.ceuvuviiiieiiciiiiiiiiicciecc s 129
4.6. PRilOLA0S ..ottt s 131
4.6.1. Fragment T ..o 131
4.6.2. Fragment 6 (Anfang: physis UNd €5£0)...........cccoeuvvviiiviniiinieiiiiniiise s 134
4.6.3. Ableitungen und Komposita.........cccocoeeiriviiiiiiiniiiiccccsenes 138
4.7. Archytas vON Tarent.........coceviviiiiiiiiiiicc s 140
4.8. Demokrit; Atomisten und Materialisten des 4. Jh.....cccoceeevinieineenneinneneereeeeene 141
4.8.1. Verwendungsfalle von physis bei Demokrit ..........ccccooviiiiiniiiiiiiiiniccne 141
4.8.2. Die priméren stofflichen Bestandteile der Dinge. ..........cccccceeuviviviniinninnininicccncnnee 143
4.8.3. "Erste Naturen" und "sterbliche Natur"............cccccoevviiiiiinin, 146
4.9. "Immerstromende Natur" im pythagoreischen Eid...........ccccccevviviniinnnnncnccnne 148
4.10. "Unsterbliche Natur" bei Euripides (Frg. 910 N.).....ccccoovirreniiniiceccccnen 150
4.10.1. InterpretatioNSANSALZE. .........cccvvuiviuiiiiiiiiiiic s 150
4.10.2. Parodie bei AriStophanes...........cccocecuriiniiiiiiiiieie s 152
4.10.3. Parallele im SiSYPHOS? ......c.cvuvuviviiieicicicieiiceeeiee ettt sees 153
4.10.4. Betrachtung des HImMmels ............ccoooueiiiiiiiiiic e 155
4.11. "Urspriingliches Werden" bei Platon (Lg. 892C).......ccccceeiiiiininininiiiiicinnicccnens 157
412, HETAKLE ..ot e 160

4.12.1. Fragment L. 161



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

4.12.2. Fragmente 123 UNd 106..........cccceuiiiiiniiiiiiiiiiiiiciic e 165
4.12.3 Fragment 112 ...ttt 166
4.12.4. Heraklit im Derveni Papyros .......cccoceeeiiiiiiiiiniiinicccciccennes 167
5. Die sog. Vorsokratiker — II. Peri physeds? Buchtitel und Themenbezeichnungen der frithen
griechischen PhiloSOPRIE ... 178
5.1. VOrbemerKUNGEN........ccccvuimiiiiiiiiicici s 178
5.1.1. Zwei FEhlanzZeigemn..........cccceueuviviiiiiciiiiiicicccc s 178
5.1.2. Naturbegriffe der Medizin und der "Philosophie" (V.M. 20) .......ccccceceuvrvivniicnnnnnes 180
5.2, PhIlOSOPRIA ...ttt 182
5.2.1. Philosophische Disziplinen bei Cicero und Diogenes Laertios............ccccevuevvucucnnnes 182
5.2.2. Die vermeintliche Selbstbeschreibung des Pythagoras als philosophos (Herakleides
Pontikos bei Cicero und Diogenes Laertios)...........cocuicuieiiiiinicciciiiiinniniiicccesccnenenas 184
5.2.3. POpulare philoSOPRIM ...........ccccvviviiiiuiuiiiiiiiiiiicc s 187
5.2.4. Elitare philosophia: "Natur" und "Zuschauerschaft" (theria)..........ccocoevvvvivvirinncnnnes 191
5.3. Peri physeds als Buchtitel ... 202
5.3.1. Zitierkonvention und Gattungsbezeichnung .............cccccoevvureiiininiciiniiiicne 202

5.3.2. Strittige Falle (Heraklit, Parmenides, Melissos); zweigliedrige Buchtitel bei Melissos

UNA GOTGIAS? ... 205
5.4. Peri physeds als ThemenbezeichnUNG ... 209
5.4.1. Peri physe0s etc. bei ATIStOteles.........cccvuviviviiiiiiiciniiiiicc s 210
5.4.2. Peri physeds VOr ATiStOteles ... 219
5.4.3. Gegenstand und Betrachtungsweise............ccceuiuiininininciiiciiinininiiiccceeeceeenes 227
5.5. Extensionale Themenangaben ..............ccccooiiiiiiiininiiiii e 230
5.5.1. "Uber die Dinge in der HOhe" (peri t01n mMetedromn) ... ..vvereerererreesrereesesesssssssseseseenns 230
5.5.2. "UDET @l1eS" (POFi PANEON) wevvvernverrverreerseesesesssessssssssessssessssesssssssssssssssssssss s ssssssssssanns 240
6. Die sog. Vorsokratiker — III. Der Naturbegriff und die Ordnung der Welt......................... 247

6.1. Vorlaufiges Resumé: "Natur" als Methodenkonzept der vorsokratischen Kosmologien

6.2. "Natur" als Urstoff und Trager von Regularitdt in den vorsokratischen Kosmologien
(?) und in der Abhandlung Uber die Natur dern Menschem.............cowweereeeenereeeserseesseesseneens 250



G. Heinemann, Gesch. griech. Naturbegriff (Uni Kassel, 2011w-2012w)

6.2.1. Diogenes vOn APOIIONia .........ccciiiiiiiiiiiiiiiiiiiic s 250
6.2.2. Haben die Grundbestandteile der Welt eine "Natur"? ............ccccccciiiinniniccccnne. 252
6.2.3. Die "Natur" der Korperséfte in De natura Bominis ..., 253

6.24. Anmerkung tiber den Unterschied zwischen technischem Wissen und

wissenschaftlicher EXKIAIUNG........cccooovviiiiiiiiiiiiii s 257
6.3. Das Ordnen der Naturen: Kreationismus im frithen 4. Jh. ......ccccccoeivneineinnnennencns 259

6.3.1. Die "Natur von allem" als gottgegebene Orientierungsinstanz der Medizin in De

DICHU (Co TL) ceiiie bbb 259
6.3.2. Zeitliche Ordnung in den Perithoos-Fragmenten............ccocccececcueuniniincniennnncnenaes 261
6.3.3. Arterhaltung im Mythos des Protagoras...........cccccceeuiiiinniniciininninniiccceccinccnas 263
6.4. Vorsokratische Kosmologien iiber die Ordnung der Welt insgesamt............c.cccoecueeee 269
6.4.1. Ordnungsprinzipien und Lenkungsinstanzen.............ccccocoeiiieinninicniniinninenns 269
6.4.2. Der 10us des ANaXaGOTas..........cccccviiriiiiiiiiiiiiiiii s 272
6.5. Exkurs: Platon iiber die Ordnung der Welt insgesamt ...........ccccccceviviriviiniinnninnnnnns 276
6.5.1. Ideen als MUSLET .........cccouviiiiiiiiiiiiiii s 276
6.5.2. Verniinftige Lenkung in den Gesetzen............coovviuruiuiiiiiiniiicicniiiininiiccciceccncnnes 277
6.5.3. Natur und Schopfung im Timaios (in Vorbereitung)...........ccccceeuvvvivivcniviinininncnnnnns 288

Vorlaufiges Literaturverzeichnis............cccccoviviiiicininiiiicincene e 289



