
Gott im Coaching ?
Zur Annäherung von religiöser  

Seelsorge und säkularer Beratung

Eine Bestandsaufnahme

Adelheid Fiedler

Coaching und Seelsorge nähern sich einander an. Spiritualität erobert 

sich zunehmend einen Platz auch außerhalb der Religionen. Hinzu kommt, 

dass die Arbeitswelt zunehmend unübersichtlich wird. Dies lässt viele 

Menschen im Zusammenhang mit ihrer beruflichen Situation stärker nach 

ihrer eigentlichen Identität fragen, nach dem was sie in der Tiefe trägt 

und an welchen Werten sie sich ausrichten wollen. Das bleibt nicht ohne 

Folgen für das Selbstverständnis des Berufsfelds Coaching, das einerseits 

dem Anspruch genügen soll, religiös neutral und wissenschaftlich fundiert 

zu beraten, andererseits den existentiellen und spirituellen Themen der 

Klientinnen und Klienten kompetent begegnen will.

In einem spannenden Rundgang über wichtige Teilbereiche der großen 

„Baustellenlandschaft Beratungswissenschaft“ werden geschichtliche und 

soziologische Grundlagen dargelegt, die die zunehmende Annäherung 

und gleichzeitige gegenseitige Distanzierung von Seelsorge und Coaching  

verständlich machen. Daraus folgen Impulse, über die – für manche wider-

sprüchliche, für andere in sich stimmige – Rolle von seelsorgendem Coach 

oder coachender Seelsorgerin neu nachzudenken.

 

Die Autorin arbeitet freiberuflich als Organisationsberaterin, Coach und 

Supervisorin in Dresden.

1

Ad
el

he
id

 F
ie

dl
er

  
Go

tt
 i

m
 C

oa
ch

in
g 

?

Innovationen in Supervision, 

Coaching und Organisationsberatung 1



 

 

 

Innovationen in Supervision, 
Coaching und Organisationsberatung 

H
 

erausgegeben von ASSCO e.V. 

 

1 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Der ASSCO e.V. – Verein der Absolventinnen und Absolventen der 
Studiengänge Supervision, Coaching und Organisationsberatung an 
der Universität Kassel – veröffentlicht in dieser Reihe ausschließlich 
mit dem ASSCO-Preis ausgezeichnete Abschlussarbeiten der 
Studiengänge Supervision, Coaching und Organisationsberatung an 
der Universität Kassel. Die Veröffentlichung soll Impulse für die 
weitere Entwicklung des Professionsfeldes Supervision, Coaching 
und Organisationsberatung geben.  
 





 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Adelheid Fiedler  
 

Gott im Coaching? 
Zur Annäherung von religiöser Seelsorge und säkularer Beratung 

Eine Bestandsaufnahme 

 
 
 
 

 

 

 
 

 
kassel

university
press 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.dnb.de abrufbar 
 
ISBN print:  978-3-86219-430-8 
ISBN online:  978-3-86219-431-5 
URN: http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0002-34319 
 
© 2013, kassel university press GmbH, Kassel 
www.uni-kassel.de/upress 
 
 
Printed in Germany 

http://dnb.dnb.de/


  

 
5 

Inhaltsverzeichnis

Vorwort ........................................................................................... 9 

1.  Einleitung............................................................................... 11 

1.1  Beratungsausbildungen als Transformationsprozess:  
mein persönlicher Hintergrund ............................................... 11 

1.2  Begriffsklärungen ................................................................... 14 

1.2.1  Säkulare Beratung........................................................ 15 
1.2.2  Coaching ...................................................................... 16 
1.2.3  Religiosität/ Spiritualität .............................................. 16 
1.2.4  Seelsorge...................................................................... 21 

2.  Wissenschaftstheoretische Grundlagen.............................. 24 

2.1  Beratungswissenschaft in der Entwicklung ............................ 24 

2.2 Dialog mit einer Wissenschaft, die es noch nicht gibt............ 26 

2.3  Paradigmen für die interdisziplinäre Arbeit  
zwischen Humanwissenschaften und Theologie .................... 27 

3.  Baustellenbegehung I:    
Das Verhältnis von säkularer Beratung und kirchlicher  
Seelsorge - historischer Kurzüberblick............................... 34 

3.1 Psychotherapie als Ablösung von Seelsorge........................... 35 

3.2 Freuds Ablehnung von Religion ............................................. 37 

3.3 Weitere Psychotherapieschulen .............................................. 39 

3.4 Naturwissenschaftlichkeit versus Religiosität ........................ 40 

3.5 Entwicklung der Pastoralpsychologie..................................... 41 

3.6 Ablehnende Haltung der Kirchen gegenüber der  
Psychoanalyse und Psychotherapie......................................... 43 



 

6 

3.7 Rezeption von psychotherapeutischen Ansätzen in der 
Seelsorge................................................................................. 46 

3.8 Salutogenetische Betrachtung von Religion........................... 48 

3.9 Mögliche Standpunkte als BeraterIn zwischen Religiosität  
und Säkularität ........................................................................ 50 

4.  Baustellenbegehung II:    
Vermischung von sakral und profan  
in einer  entkirchlichten, postsäkularen Gesellschaft........ 52 

4.1  Entkirchlichte Gesellschaft und die Wiederkehr der Religion 52 

4.2  Auflösung der Gegensätze von sakral und profan.................. 54 

5. Baustellenbegehung III:    
Indizien für Annäherungen  
von Seelsorge und säkularer  Beratung.............................. 57 

5.1  Berufswelt im Umbruch ......................................................... 58 

5.2  Begriffe aus der religiösen Sprachwelt  
in säkularer Beratungsliteratur................................................ 61 

5.3  Ethische Fragen ...................................................................... 65 

6.  Baustellenbegehung IV:    
Beispiele für Annäherungen von Seelsorge  
und säkularer Beratung in Coachingansätzen................... 72 

6.1  Coaching- und Führungsansätze  
mit ausdrücklichem religiösem  Hintergrund ......................... 72 

6.1.1  Coaching mit christlichem Gedankengut..................... 73 
6.1.2  Coaching für kirchliche Führungskräfte...................... 77 
6.1.3  Pastoralpsychologische Supervision............................ 78 
6.1.4  Kirche coacht Führungskräfte...................................... 81 

 

 



  

 
7 

6.2  Säkulare Coachingansätze mit explizit spirituellen  
oder philosophischen Anteilen................................................ 83 

6.2.1  Integrales Coaching nach Wellensiek.......................... 83 
6.2.2  Life-Coaching nach Buer/ Schmidt-Lellek.................. 86 
6.2.3  Beratung als geschehende Spiritualität ........................ 91 

7.  Konsequenzen für die säkulare Beratung.......................... 93 

7.1 Konsequenzen für das Professionsverständnis ....................... 94 

7.2 Formen des Umgangs mit den widersprüchlichen 
Herausforderungen: philosophisch-säkular oder religiös-
spirituell .................................................................................. 99 

7.3 Kompetenzentwicklung ........................................................ 102 

8.  Zum Schluss......................................................................... 105 

9.  Literaturverzeichnis ........................................................... 108 



 

 
 

 



  

 
9 

Vorwort 

Dieses Buch ist entstanden als Masterarbeit im Studiengang 
„Mehrdimensionale Organisationsberatung (MDO) – Supervision, 
Coaching, Organisationsentwicklung“ an der Universität Kassel. 
Mein Dank gilt daher zunächst der Studiengangsleiterin und 
Begleiterin dieser Arbeit, Prof. Dr. Karin Lackner, sowie der 
Zweitkorrektorin Mga Tina Rabl. Beiden verdanke ich vielfältige 
Anregungen, vor allem aber Ermutigung. Ebenso danke ich Dr. 
Brigitte Hausinger für ihre Unterstützung und konkretisierende 
Nachfragen im Entstehungsprozess. Von und mit meinen 
Mitstudierenden habe ich sehr viel gelernt und dafür bin ich von 
Herzen dankbar. Sie haben mich mit Ideen, eigenen Erfahrungen 
und mit guter Energie versorgt.  
Dass dieses Buch in dieser Form erscheint, ist das Verdienst des 
Vereins der Absolventinnen und Absolventen der Studiengänge 
Supervision, Coaching und Organisationsberatung an der 
Universität Kassel (assco e.V). Ich bedanke mich herzlich für die 
Verleihung des 2012 erstmalig ausgelobten Preises für eine 
Abschlussarbeit in den Fächern Supervision, Coaching und Organi-
sationsberatung und die damit verbundene Unterstützung der 
Veröffentlichung einschließlich eines maßgeblichen Druckkosten-
zuschusses. Der Verlag Kassel University Press hat die Veröffent-
lichung einer eigenen Reihe für die (auch künftigen) Preisträger-
arbeiten übernommen. Dem Verlag danke ich herzlich für die gute 
Zusammenarbeit.  
Die Preisverleihung ist für mich eine Bestärkung, weiterhin den 
Blick über die verschiedenen Tellerränder hinaus schweifen zu 



 

10 

lassen und Verknüpfungen herzustellen, wo bisher vor allem 
Abgrenzungen zu sehen sind.  
Den Leserinnen und Lesern wünsche ich viel Freude auf der 
Entdeckungsreise durch einige Aspekte der „Baustellenlandschaft 
Beratungswissenschaft“. Wenn manche von ihnen Lust bekommen, 
über die – für manche widersprüchliche, für andere in sich 
stimmige – Rolle von seelsorgendem Coach oder coachender 
Seelsorgerin neu nachzudenken und mit anderen zu diskutieren, hat 
das Buch seinen Sinn erfüllt.  
 
 



  

 
11 

1.  Einleitung 

„Aktuell erleben wir, dass sehr viele Führungspersonen spirituelle 
Angebote und Referenten nachfragen. Diese Nachfrage steigt und 
kann uns neugierig machen, diese Entwicklung, ihre Auswirkungen 
und ihren Nutzen wissenschaftlich zu untersuchen.“1  
 
Was Migge beschreibt, macht mich in der Tat neugierig. Er 
verweist auf das Verhältnis von Spiritualität und Beratung von 
Führungspersonen. Unter der provokativen Frage „Coaching mit 
Gott?“ beschäftige ich mich in dieser Untersuchung mit Über-
schneidungen und Abgrenzungen von Seelsorge als religiöser, und 
Coaching als nicht-religiöser Beratung. Zunächst möchte ich kurz 
meinen persönlichen Hintergrund beschreiben, der mich zu diesem 
Thema geführt hat, bevor einige zentrale Begriffe geklärt werden.  
 

1.1  Beratungsausbildungen als Transformationsprozess:  
mein persönlicher Hintergrund  

Jede Ausbildungskandidatin, die Supervisorin, Coach und/ oder 
Organisationsberaterin wird, macht als Person einen Trans-
formationsprozess durch, der sie in ihren neuen Beruf (oder in neue 
Aspekte ihres Berufs) hinein führt. Und zugleich ist sie damit ins-
besondere im Coaching Teil eines Professionalisierungsprozesses, 
der die gesamte Berufsgruppe betrifft, denn die Profession 

                                                 
1 Migge, Spiritualität im Coaching, Psychologische Zugänge, 47. 



 

 
12 

„Coaching“ ist dabei, sich selbst zu vergewissern, was Coaching 
eigentlich ist.  
Als Teilnehmerin des Studienganges „Mehrdimensionale Organisa-
tionsberatung – Supervision, Coaching, Organisationsentwicklung“ 
an der Universität Kassel war auch ich selbst Teil beider Ebenen: 
ich befand mich durch die Ausbildung, also auch während ich diese 
Arbeit schrieb, in einem Transformationsprozess, in dessen Verlauf 
ich zu einer Angehörigen der berufsbezogenen Beratungs-
professionen Supervision, Coaching und Organisationsberatung 
wurde. Und indem ich mich einsozialisiere, mich einsozialisieren 
lasse und diesen Prozess reflektiere, gestalte ich – so wie jede und 
jeder, die aktiv diesen persönlichen Transformationsprozess 
gestaltet – zu einem ganz kleinen Teil auch die Profession mit. Dies 
gilt insbesondere für das Coaching, dessen Professionsverständnis 
derzeit noch sehr formbar ist.  
So wie die Hintergrundquellen der Profession selbst auch, speist 
sich meine Kompetenz und Professionalität aus sehr verschiedenen 
Quellen. Eine wesentliche Quelle in meiner Biografie ist mein 
Erststudium mit der etwas „schrägen“ Fächerkombination aus 
Biologie, (katholischer) Theologie und Pädagogik. Diese 
Studienwahl ist ein Symptom dafür, dass ich gerne 
fächerübergreifend und -verbindend denke, dass meine Gedanken 
häufig quer zu vorgezeichneten Linien und Schubladen gehen und 
dass mich (scheinbare?) Widersprüche nicht abschrecken, sondern 
anlocken. Naturwissenschaftlich orientierte Logik und Evidenz 
sind mir vertraut, und zugleich bewege ich mich gerne in Fragen, 
die sich dieser Logik entziehen. So ist auch diese Masterarbeit ein 
Baustein dieses vernetzten und interdisziplinären Denkens.  
 



  

 
13 

Diese Untersuchung ist gleichzeitig Teil meines eigenen Klärungs-
prozesses: wer bin ich in der Rolle als Supervisorin, Coach und 
Organisationsberaterin? Ich bin es als die, die ich geworden bin, 
und zugleich als eine, die sich im Laufe der Einsozialisierung in 
den neuen Beruf verändert. Mich hat die Ähnlichkeit vieler 
Aspekte dieser säkularen Beratungsformen mit der Aufgabe der 
Seelsorgerin, die ich aufgrund meiner theologischen Herkunft 
kenne, fasziniert – und ebenso die Unterschiede. Weder die 
Überschneidungen noch die Unterschiede sind leicht zu be-
schreiben. Mir ist aufgefallen, dass die Nähe zwischen den beiden 
Professionen in der Literatur sehr wenig thematisiert wird, und 
wenn, dann fast ausschließlich indirekt. Des weiteren ist mir 
aufgefallen, dass die Konvergenzen zwischen dem religiösen und 
dem säkularen Bereich zuzunehmen scheinen, weil zugleich die 
Unterschiede verwischen. Hier zeigt sich eine von vielen 
Baustellen in der (Weiter-)Entwicklung der Profession Coaching, 
die mich angezogen hat. Dabei interessieren mich vor allem 
folgende Fragen:  
Wie lassen sich religiöse Neutralität und aktive Offenheit für 
existentielle Fragen – die häufig mit Religion und Spiritualität 
assoziiert werden – in der berufsbezogenen Beratung, insbesondere 
im Coaching, professionell verbinden? Und was bedeuten die 
zunehmenden Konvergenzen zwischen Beratung in existentiellen 
Lebensfragen und berufsbezogener Beratung für die Person der 
Beraterin – insbesondere für ihr Professions- und Rollen-
verständnis?  
In dieser Arbeit wird der Versuch unternommen, eine Art Bau-
stellenbegehung zu unternehmen. Aufgrund der Größe und Vielfalt 
der Baustellenlandschaft sind natürlich nur Blicke auf Teilbereiche 
möglich. Der Rundgang wird in folgenden Etappen absolviert: 



 

 
14 

Nach einer Klärung der für diese Arbeit zentralen Begriffe wird zu-
nächst die wissenschaftstheoretische Haltung dargelegt, mit der die 
interdisziplinäre Suchbewegung erfolgt (Kapitel 2). Darauf folgt 
ein Blick in die Geschichte des Verhältnisses von Psychologie/ 
Psychotherapie und Seelsorge (Kapitel 3). Im Kapitel 4 wird die 
Idee vorgestellt, dass wir heute in einer „postsäkularen“ 
Gesellschaft leben, in der die Grenzen zwischen der religiösen und 
der nicht-religiösen Welt zunehmend verschwimmen. Dieses 
Verschwimmen der Grenzen innerhalb der postmodernen 
westlichen Gesellschaften wird in den Kapiteln 5 und 6 auf die 
berufsbezogene Beratung, speziell das Coaching, angewendet, 
indem Indizien aufgezeigt werden, wie die Grenzen zwischen 
nicht-religiöser Beratung und Seelsorge aufweichen (und 
paradoxerweise doch gehalten werden müssen). Zum Abschluss 
wird in Kap 7 gefragt, für den Fall dass die postmoderne These der 
zunehmenden Konvergenz von säkular und spirituell auch in der 
Beratung zutrifft, was dies für die Weiterentwicklung des 
Professionsverständnisses von Coaching und anderen berufs-
orientierten Beratungsberufen bedeutet.  
 

1.2  Begriffsklärungen 

Schon in den ersten Sätzen dieser Arbeit fallen zahlreiche Begriffe, 
die wenig eindeutig, für das Thema aber zentral sind. Sie sollen 
daher zunächst umrissen werden, damit deutlich ist, in welchem 
Sinn die Begriffe im folgenden Text verwendet werden.  
An dieser Stelle möchte ich auf die Verwendung von weiblichen 
und männlichen Formen hinweisen. In der Pluralform verwende ich 
in der Regel Formulierungen mit dem „großen I“, das Männer und 



  

 
15 

Frauen einschließt (z. B. „BeraterInnen“). Im Singular verzichte ich 
der einfacheren Lesbarkeit wegen darauf, stets sowohl die 
männliche als auch die weibliche Form zu nennen, sondern wechsle 
(unregelmäßig) zwischen den Geschlechtern ab.  

1.2.1 Säkulare Beratung 

„Beratung“ ist ein sehr allgemeiner Begriff. In dieser Arbeit ist 
damit vor allem prozessorientierte Beratung von Einzelpersonen 
und Gruppen im beruflichen Kontext gemeint. Schwerpunktmäßig 
geht es in dieser Arbeit um Coaching (siehe unten).  
Das Wort „säkular“ wird in diesem Zusammenhang am ehesten als 
Gegensatz von „kirchlich“ bzw. „religionsbezogen“ verstanden und 
meint damit vor allem „kirchen- und religionsunabhängig“. Super-
vision, Coaching und Organisationsberatung sind in der Regel 
säkular zu verstehen. Auch wenn BeraterInnen selbst einen kirch-
lichen oder religiösen Hintergrund haben: Wenn sie ihre Beratung 
nicht in ihrer Funktion und Rolle als VertreterIn der religiösen 
Gemeinschaft ausüben, sondern beispielsweise im Rahmen einer 
freiberuflichen Tätigkeit, handelt es sich um säkulare Beratung. 
Anders verhält es sich mit einer dezidiert religionsgebundenen 
Beratung, die wir häufig als Seelsorge (siehe unten) bezeichnen. Es 
gibt verschiedenste Übergangsbereiche zwischen religiöser und 
säkularer Beratung. Wie ist zum Beispiel das Angebot von 
Coaching für Menschen in kirchlichen Leitungspositionen zu 
sehen? In dieser Arbeit soll es jedoch schwerpunktmäßig um die 
(zumindest zunächst) eindeutig gelagerten Fälle gehen: berufs-
bezogene Beratung ohne jeden kirchlichen/ religiösen Auftrag der 
BeraterInnen im Hintergrund – unabhängig davon, ob der Berater 
sich selbst als religiös, atheistisch oder agnostisch versteht.  



 

 
16 

1.2.2 Coaching 

Das Wort Coaching wird inflationär gebraucht für unterschiedliche 
Beratungsformen, die sich in ihren Haltungen, fachlichen und 
weltanschaulichen Hintergründen, Zielsetzungen und Klientel 
teilweise deutlich unterscheiden. Auch die allein in Deutschland 
zahlreichen Coachingverbände vertreten jeweils unterschiedliche 
Coachingverständnisse. Ursprünglich kommt der Begriff aus dem 
Sport. Der Coach erhält in der Vorbereitung von SportlerInnen auf 
sportliche Ernstsituationen „die Bedeutung eines intimen Solidar-
partners für alle fachlichen und emotionalen Themen“2. In dieser 
Arbeit verstehe ich Coaching als berufsbezogene Beratung und Be-
gleitung insbesondere von Fach- und Führungskräften oder anderen 
Personen mit beruflicher Verantwortung. In meinem Coaching-
verständnis sind die Aspekte Person, Funktion, Profession und 
Organisation als ineinander verwoben zu verstehen, die alle, je 
nach Auftrag der Klientin, in unterschiedlichen Schwerpunkten 
Gegenstand des Beratungsprozesses sind bzw. sein können.  

1.2.3 Religiosität/ Spiritualität  

„Wer über Religion redet, begibt sich auf Glatteis.“3 Diese 
Bemerkung von Knoblauch über die Schwierigkeit, den Begriff 
Religion zu definieren, vorausgeschickt, soll dennoch versucht 
werden zu beschreiben, wie die Begriffe Religiosität und 
Spiritualität in dieser Arbeit verwendet werden – zugleich wissend, 
dass dies hier in der Kürze nur annäherungsweise geschehen kann.  

                                                 
2 Schreyögg, Coaching. Eine Einführung, 62003, 11. 
3 Knoblauch, Populäre Religion, 44. 



  

 
17 

Der Begriff Religiosität leitet sich vom lateinischen religio ab: 
Rückbindung. Eine einheitliche wissenschaftlich anerkannte Defi-
nition von Religion und von Religiosität gibt es nicht, nur verschie-
dene Annäherungsversuche, die sich teilweise scharf wider-
sprechen.4 Nicht genauer verhält es sich mit dem Begriff 
Spiritualität. Er leitet sich vom lateinischen „spiritus“ ab, was 
übersetzt werden kann mit Seele, Geist, Luft, Atem, Begeisterung, 
Mut, Sinn.5 Interessant ist die rasante Geschichte des Begriffs 
„Spiritualität“. Es handelt sich um einen recht jungen Begriff, der 
zunächst fast ausschließlich in der katholisch-kirchlichen Tradition 
Bedeutung hatte (insbesondere der französischen Ordenstheologie). 
Erst seit den 1960er Jahren erfuhr er – zunächst im angel-
sächsischen Raum – eine größere Verbreitung und in den letzten 
Jahren eine ungeheure, vielgestaltige Popularität und globale 
Bekanntheit und Bedeutung.6  
Religiosität und Spiritualität sind Begriffe, die inhaltlich verwandt, 
aber nicht identisch sind. Teilweise wird Religiosität und 
Spiritualität mehr oder weniger gleich gesetzt oder Spiritualität als 
Unterform des Religiösen gesehen. Andererseits gibt es laut 
Knoblauch auch die Auffassung, Religion als Unterform oder 
Ausprägung von Spiritualität anzusehen. Dass Religion und 
Spiritualität von vielen Menschen als getrennt voneinander 
wahrgenommen werden, zeigt sich darin, dass viele Menschen in 

                                                 
4 Vgl. ebd. , 43.  
5 Hier zeigt sich auch der enge Zusammenhang von Atem und Geistigkeit, wie 
sie in vielen Meditationsschulen zum Ausdruck kommt, vgl. Bucher, Psycho-
logie der Spiritualität, 22.  
6 Vgl. Knoblauch, Populäre Religion, 121.  



 

 
18 

Europa sich selbst als spirituell, aber keineswegs als religiös 
bezeichnen würden.7  
Der Soziologe Knoblauch führt ausführlich in den Begriff und 
verschiedene gesellschaftliche Dimensionen von Spiritualität ein 
und stellt zahlreiche Untersuchungen zur Thematik vor. „Nach 
einigen Autoren können die Begriffe ‚Spiritualität’ und ‚Religio-
sität’ so unterschieden werden, dass der Begriff ‚religiös’ mehr mit 
dem expliziten Glauben an ein höheres Wesen wie auch mit der 
Verankerung in einer bestimmten religiösen Tradition zu verbinden 
ist, während der Begriff ‚spirituell’ in einem offeneren und 
unspezifischeren Sinn zu verwenden wäre, z. B. als die existentielle 
und konsequente Ausrichtung des Lebens an bestimmten 
umfassenden und als absolut erlebten Sinnwerten.“8 Somit versteht 
man unter Spiritualität heute vor allem eine innere Erfahrung, die 
unabhängig von einer Religionszugehörigkeit und jenseits vorge-
gebener Glaubenssysteme gesehen wird.9 Es geht im Gegensatz 
zum Glauben an vorgegebene Dogmen (das wäre eher klassisch 
„religiös“) um „die ‚Authentizität’ der Erfahrungen in dem Sinne, 
dass sie selbst am eigenen Leib gemacht werden – also subjektiv 
sind“10. Für Knoblauch verändert sich Religion derzeit weg von der 
Organisation mit institutionellen Regeln und Inhalten hin in 
Richtung einer subjektiven Sicht und Erfahrung.11  

                                                 
7 Vgl. ebd., 121-123. Noch ausführlicher erarbeitet Bucher den Begriff von 
Spiritualität, u.a. in Relation zum Begriff Religiosität, und stellt zahlreiche 
Skalen zur Erfassung von Spiritualität vor (Bucher, Psychologie der 
Spiritualität). 
8 Schaupp, Medizin, Spiritualität und Menschenbild, 251. 
9 Vgl. Knoblauch, Populäre Religion, 121-123.  
10 Ebd., 271.  
11 Ebd.  



  

 
19 

Ob man nun von Religiosität oder von Spiritualität spricht, 
grundsätzlich lässt sich in unserer Kultur ein starker Trend hin zur 
Subjektivierung von religiöser/ spiritueller Erfahrung feststellen, 
der zugleich eine starke Differenzierung der individuellen Über-
zeugungen und Ausdrucksformen von Religiosität/ Spiritualität mit 
sich bringt. “Charakteristika der neuen Religiosität sind also: 1. 
Verankerung der Religion in der Erfahrung; 2. Ort der religiösen 
Vergewisserung ist jeweils das Individuum, das die religiösen 
Erfahrungen macht; 3. Die Anhänger der neuen Religiosität zeich-
net ein institutionskritischer Zug aus; 4. Die neue Religiosität 
vertritt keine klaren theologischen Wahrheitsansprüche. Eine 
wesentliche Konsequenz des Auftretens der neuen Religiosität 
besteht für die Kirchen darin, dass sie ihr Monopol verloren haben: 
Kirche und Religion sind nicht deckungsgleich, sondern klaffen 
immer weiter auseinander. Die ‚neue Religiosität’ entwickelt sich 
im wesentlichen neben den Kirchen und an ihnen vorbei.“12  

Grom fasst die Dimensionen von Spiritualität, wie sie in der 
aktuellen Religionspsychologie aufgefasst werden, folgendermaßen 
zusammen:  
1. „Suche nach Sinn und die Fähigkeit zu Selbsttranszendenz 

(Hingabe an Werte und Personen) 

2. Selbstakzeptanz und Selbstentfaltung 

3. Positive soziale Beziehungen 

4. Intensives Erleben der Schönheit bzw. Heiligkeit der Natur 

5. Allgemeines Verbunden- und Einssein (connectedness) mit 

Menschen, Natur und Kosmos 

                                                 
12 Zimmerling, Spirituelle Sehnsüchte heute, 19. 



 

 
20 

6. Verbundenheit mit Gott (theistisch), dem absoluten All-Einen 

(pantheistisch) oder einer Gottheit unter mehreren 

(polytheistisch) 

7. Achtsamkeit und andere Meditationsformen, Vorahnungen, 

Erleben ‚psychokosmischer Energie’.“13 
 
Unter Bezugnahme auf Allport verweist Migge darauf, dass im 
Beratungskontext die Unterscheidung von zwei unterschiedlichen 
Blickwinkeln auf das Religiöse oder das Spirituelle hilfreich ist: 
eine intrinsische und eine extrinsische Perspektive oder, wie der 
Religionssoziologe Berger vorschlägt, eine substantielle und eine 
funktionale Perspektive: „substanziell“ heißt vom Wesen oder 
Inhalt des Geglaubten her (Aussagen wie „Gott existiert“); 
„funktional“ heißt von den Aufgaben, Folgen und der Bedeutung 
her. Im Coaching geht es laut Migge „eindeutig um die 
extrinsischen oder funktionalen Aspekte der Spiritualität,“14 das 
heißt um ihre Auswirkungen: „Führt sie zu mehr Wohlbefinden, zu 
vermehrter Lebensqualität und persönlicher Freiheit – oder 
andersherum zu einer Minderung dieser Qualitäten?“15 Anders als 
die substanzielle oder intrinsische Perspektive eignet sich der 
funktionale Aspekt des Spirituellen für die Untersuchung mit den 
Mitteln der Sozialwissenschaften.16 
Der Theologe und Supervisor Seitlinger bietet folgende 
Arbeitsdefinition von Spiritualität an: „Spiritualität in einem weiten 
Sinn kann man verstehen als die Ausrichtung des Menschen auf 
eine größere Wirklichkeit, die eine heilsame oder befreiende 
                                                 
13 Grom, Spiritualität, 15. 
14 Migge, Spiritualität im Coaching, 201. 
15 Ebd., 200. 
16 Vgl. Migge, Spiritualität im Coaching. Psychologische Zugänge, 39. 



  

 
21 

Qualität für ihn hat. … Spiritualität in diesem weiten Sinn sucht 
nach einem persönlichen Weg, auf dem ich mich vertrauend öffne 
auf einen größeren Wirklichkeitszusammenhang, der mir als 
Mensch unverfügbar vorgegeben ist, der mich immer schon 
heilsam umfängt und als wirksame Erfahrung – oft wohl nur in 
bescheidenen kleinen Schritten – in mein Leben treten kann. Das 
geschieht durch Formen des Gebets, des Innehaltens und der 
Sammlung, dem Ringen um Tiefe und Wahrhaftigkeit, durch 
Loslassen, Hingabe und Bewusstseinserweiterung.“17 Wie das 
komplexe Begriffsfeld Spiritualität in dieser Arbeit verstanden 
wird, möchte ich mit einer Arbeitsdefinition von Bucher 
zusammenfassen. Er plädiert ähnlich wie Seitlinger „für ein 
Verständnis von Spiritualität, in dem diese wesentlich Verbun-
denheit und Beziehung ist, und zwar zu einem den Menschen 
übersteigenden, umgreifenden Letztgültigen, Geistigen, Heiligen, 
das für viele nach wie vor das Göttliche ist; aber auch die 
Beziehung zu den Mitmenschen und zur Natur. Diese Öffnung setzt 
voraus, dass der Mensch vom eigenen Ego absehen bzw. dieses 
transzendieren kann.“18  

1.2.4 Seelsorge 

Grundsätzlich ist Seelsorge, wie sie hier verstanden wird, mit 
einem religiösen Hintergrund verbunden. Seel-sorge sorgt nicht nur 
von Mensch zu Mensch, sondern bezieht sich, während sie von 
Mensch zu Mensch sorgt, auf eine Dimension, die über die 
menschliche Beziehung hinaus geht – in der religiösen Sprache mit 
„Gott“, „Heiliger Geist“ oder mit anderen Namen bezeichnet. So 

                                                 
17 Seitlinger, Supervision und Spiritualität, 40. 
18 Bucher, Psychologie der Spiritualität, 56. 



 

 
22 

kann man sagen, „dass Seelsorge nicht nur Lebens-, sondern immer 
auch Glaubenshilfe ist. … In ihrem konkreten Handeln mögen 
Psychotherapeut und Seelsorger mitunter völlig übereinstimmen. 
Gleichermaßen vertreten sie auch in ihrer Arbeit beispielsweise die 
Werte der menschlichen Würde und Freiheit. Dennoch dürfen wir 
darüber nicht die Tatsache aus den Augen verlieren, dass der 
Seelsorger im Sinne von Asmussen von seinem Auftrag her ‚im 
Vorletzten auf das Letzte’, auf das ‚ganz Andere’ hinweisen soll“19. 
Im Einzelnen beinhaltet der Begriff Seelsorge sehr vielfältige 
Aspekte und Denkweisen. Alleine die verschiedenen Zugänge zum 
Begriff „Seele“ sind äußerst vielschichtig, was hier nicht näher 
ausgeführt werden kann.20 Der Einfachheit halber beschränke ich 
mich hier auf Seelsorgekonzeptionen innerhalb der christlichen 
Religion. Bereits hier gibt es eine unübersehbare Fülle von 
Konzepten.21 Beginnen wir zunächst mit einem sehr breiten Ver-
ständnis: Demnach wird mit Seelsorge sehr verallgemeinernd fast 
jedes kirchliche Handeln bezeichnet. Man könnte auch sagen: alles, 
womit der Pfarrer/ die Pfarrerin (bzw. synomym oft verwendet: der 
Seelsorger/ die Seelsorgerin) beruflich im Kontakt mit Menschen 
zu tun hat, ist Seelsorge: die Feier von Gottesdiensten, kirchlichen 
Festen und Sakramenten, die Verkündigung der Glaubensbotschaft 
und das Heranführen von Kindern und Jugendlichen an die 
Religion, die Begleitung von einzelnen Menschen in Lebenskrisen, 

                                                 
19 Rauchfleisch, Wer sorgt für die Seele?, 40f. 
20 Ein deutliches Plädoyer für die Verwendung des Begriffes „Seele” und 
„Seelsorge” (anstatt beispielsweise von „Pastoral” zu sprechen) gibt die Psychia-
terin und Theologin Nauer ab. In ihrer Seelsorgekonzeption findet sich eine 
gründliche Darstellung zum vielschichtigen Begriff der Seele und seiner 
Geschichte (Nauer, Seelsorge).  
21 Eine umfassende und gut dargestellte Übersicht über heutige 
Seelsorgekonzepte findet sich in Nauer, Seelsorgekonzepte im Widerstreit.  



  

 
23 

aber auch das Engagement kirchlicher MitarbeiterInnen (haupt- 
oder ehrenamtlich) in der Jugend- und Sozialarbeit.  
Am anderen Ende der Skala von Seelsorgeverständnissen liegen 
zwei eher enge Vorstellungen von Seelsorge. Zum einen ist es die 
Idee, dass Seelsorge ausschließlich oder vor allem jenes kirchliche 
Handeln ist, bei dem ausdrücklich die Glaubensverkündigung im 
Zentrum steht (kerygmatisches Paradigma). Eine andere Schwer-
punktsetzung nimmt die pastoralpsychologisch dominierte Seel-
sorgebewegung vor, die in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
von Nordamerika her kommend in Deutschland Fuß fasste. Die 
Seelsorge wird in dieser Vorstellung als beratende Seelsorge 
verstanden. Hierher gehören auch verschiedenste therapeutisch 
orientierte Seelsorgeansätze. Für Stollberg und andere Theo-
logInnen stellt Seelsorge gar eine Form der Psychotherapie dar, das 
methodisch kein eigenständiges Verfahren begründet, sich in der 
Art ihrer Wirklichkeitsdeutung jedoch von anderen Psychothera-
pieverfahren unterscheidet (Psychotherapie aus der Perspektive des 
Glaubens22).  
In dieser Arbeit wird Seelsorge vor allem als Beratungshandeln 
verstanden, und zwar als Begleitung von Menschen mit ihren 
Lebens- und Glaubensfragen. Seelsorge klammert berufsbezogene 
Fragen nicht aus, diese stehen aber anders als beim Coaching und 
anderen berufsbezogenen Beratungsformen (meist) nicht im 
Vordergrund. Neben der Konzeption von Seelsorge als 
Beratungshandeln schwingt zugleich der breite Hintergrund des 
seelsorgerlichen Verständnisses mit: Seelsorge bedeutet auch, 
Rituale zu gestalten, Feste zu feiern und für die handfesten realen 
Probleme der Menschen in der Gesellschaft Sorge zu tragen. 

                                                 
22 Vgl. Klessmann/ Liebau, Seelsorge als „Verleiblichung der Theologie“.  



 

 
24 

2.  Wissenschaftstheoretische Grundlagen 

2.1  Beratungswissenschaft in der Entwicklung  

Das vielgestaltige Feld der „Beratung“, hier: arbeitsweltbezogene 
Beratung, gewinnt in den letzten Jahren erheblich an Bedeutung. 
Dieses Feld differenziert sich in einer komplexer und globaler 
werdenden Berufswelt immer weiter aus. Parallel dazu ist derzeit 
eine praxisbezogene Wissenschaft der Beratung in der Entwicklung 
begriffen23. Für die Etablierung einer solchen Beratungs-
wissenschaft postuliert Hausinger einen disziplin- und methoden-
übergreifenden Ansatz und eine philosophische und geistes-
wissenschaftliche Fundierung der Beratung in Praxis, Theorie und 
Forschung24. Beratungswissenschaft wird grundlegend inter- bzw. 
transdisziplinär („hybrid“) konzipiert.25 Sie hat „neben der 
Generierung einer Metatheorie, die Aufgabe einer umfassenden 
Erforschung der Beratungspraxis“26. Hausinger skizziert ohne 
Anspruch auf Vollständigkeit zahlreiche multidisziplinäre Themen-
felder und Fragestellungen für die entstehende Beratungswissen-
schaft, darunter Fragen zu konzeptionellen Rahmungen von 
Beratungsansätzen, zur Analyse der Beratungspraxis, zum 

                                                 
23 Vgl. Möller/ Hausinger (Hg.), Quo vadis Beratungswissenschaft. Vgl. auch 
das Themenheft Beratungswissenschaft der Zeitschrift Supervision. Mensch – 
Arbeit – Organisation, 4.2008.  
24 Vgl. Hausinger, Umrisse einer Beratungswissenschaft. 
25 Vgl. Lackner. Beratung – (k)eine Wissenschaft?, sowie McLeod, Doing Coun-
selling Research. Zu Transdisziplinarität vgl. Hanschitz et al., Transdiszi-
plinarität in Forschung und Praxis.  
26 Hausinger, Beratungswissenschaft, 24. 



  

 
25 

Beratungsverständnis, zum Rollenverständnis, zum Qualitäts-
verständnis von Beratung und von Beratungsausbildungen, zur 
Funktionen von Beratung in modernen Gesellschaften etc. Bereits 
diese kleine Auswahl aus dem vielfältigen zu erarbeitenden 
Themenkanon lässt erahnen, „wie komplex die Kooperation und 
umfangreich die Forschung sein müsste“27.  
Hinter diesem Forschungsansinnen liegt nicht nur das Bedürfnis 
nach grundlegender wissenschaftlicher, konzeptioneller Fundierung 
der berufsbezogenen Beratung. Ihm liegen auch sehr praxis-
orientierte Fragen zu Grunde, etwa was die angemessene 
Ausbildung von BeraterInnen angeht. Fellermann und Lemaire 
meinen: „Die Professionalisierung von Beratung kommt …. nicht 
aus ohne deutlich mehr als bislang 'übergreifend' zu denken, zu 
forschen, zu qualifizieren. ... Die Qualifizierung von Beraterinnen 
und Beratern erfordert aufgrund der steigenden Komplexität und 
Tiefe der zu übernehmenden Aufgaben zukünftig ein breiteres und 
zugleich tieferes Fundament. Ohne eine deutlichere wissen-
schaftliche Akzentuierung als derzeit wird die Qualifizierung der 
Zukunft nicht zu leisten sein. Wer heute Beraterin oder Berater 
werden will, der/ die benötigt nicht nur gutes Handwerkszeug und 
ein gutes persönliches Rüstzeug (Kompetenz zur Selbstreflexion), 
sondern umfangreiches Hintergrundwissen aus Soziologie, 
Politologie, Arbeitswissenschaft, Psychologie, Erziehungs-
wissenschaft, Ökonomie und anderen Disziplinen, um sich die zu 
beratende Realität zu erschließen und die eigene Funktion darin 

                                                 
27 Ebd. 25. Fellermann und Lemaire beschreiben den Bedarf nach einer 
„Beratungsforschung mit trans- und interdisziplinären Ansätzen sowie mit 
vielfältigen methodischen Zugangsweisen, um die gestellten Fragen in ihrer 
Komplexität und Mehrdeutigkeit beantworten zu können.“ (Fellermann/ 
Lemaire, Guter Beratung eine stärkere Position verschaffen, 178). 



 

 
26 

bewusst zu bestimmen.“28 Laut Hausinger ist „Beratung in der 
Praxis, Theorie und Forschung auf eine philosophische und geistes-
wissenschaftliche Fundierung angewiesen, sollte sie sich nicht 
willkürlich, manipulativ, esoterisch, etc. ausbreiten und mit vielen 
nicht einzuhaltenden Versprechungen zu Markte gehen.“29 
 

2.2 Dialog mit einer Wissenschaft, die es noch nicht gibt  

Wie kann nun eine solche interdisziplinäre Zusammenarbeit zur 
Weiterentwicklung der Beratungswissenschaft aussehen? Inter-
disziplinarität beruht ja in aller Regel auf einem Dialog zwischen 
zwei oder mehreren Disziplinen, die jeweils in irgendeiner Form 
eine Identität haben. Beratungswissenschaft wiederum ist in sich 
(jedenfalls noch) keine eigenständige Disziplin mit eigener 
Identität, sondern generiert sich erst im interdisziplinären Dialog. 
Es entsteht also die paradoxe Frage: wie führt man einen Dialog 
mit einer Wissenschaft, die erst durch diesen Dialog entsteht?  
Bildlich gesprochen: Beratungswissenschaft ist derzeit weniger 
eine konturierte Disziplin als eine große, vielfältige Baustellen-
landschaft (Baustelle im Singular wäre angesichts der Vielfalt der 
Fragestellungen und Themen eine Verniedlichung der Dimension). 
Innerhalb dieser Baustellenlandschaft sind verschiedene Aufgaben 
zugleich zu vollbringen. Eine Aufgabe ist, die Baustellenlandschaft 
immer wieder zu begehen, aus verschiedenen Blickwinkeln zu 
betrachten und mit verschiedenen Untersuchungsmethoden zu 
sondieren: wie ist der Untergrund beschaffen, wie sind die 
Grundwasserverhältnisse, wo gibt es welche Zugangswege und wie 
                                                 
28 Fellermann/ Lemaire, Guter Beratung eine stärkere Position verschaffen, 174.  
29 Hausinger, Umrisse einer Beratungswissenschaft, 178. 



  

 
27 

solide sind sie, welche Werkzeuge und Techniken stehen zur 
Verfügung, wo sind Baugruben, wo stehen vielleicht schon erste 
Fundamente, Mauern oder Rohbauten, vielleicht ist sogar schon ein 
fertiges Haus oder ein Versammlungsraum in der Landschaft 
angesiedelt? Das genaue Hinsehen ist eine wesentliche Grundlage, 
um die Landschaft weiter zu entwickeln. Eine andere Aufgabe ist 
es, in das Baugeschehen einzugreifen, neue Zugänge zu schaffen, 
Abgrenzungen auf- und abzubauen, Pläne und Architekturen zu 
entwickeln, verschiedene Elemente miteinander in Beziehung zu 
setzen… Zeitlich sind beide Prozesse eng miteinander verwoben: 
indem ich die Baustellenlandschaft sorgfältig begutachte und 
gründlich beschreibe, entwickle ich durch diesen Prozess zugleich 
die Landschaft weiter, verändere sie (z. B. werden, um im Bild zu 
bleiben, durch den Prozess des Sondierens Abgrenzungen 
verändert, Zugänge geschaffen). Die Landschaft ist so groß und 
vielfältig, dass in jeder Begehung nur ein Teil angeschaut werden 
kann, und dieser Teil auch nur unter einem bestimmten Blick-
winkel. Jeder Versuch der Beschreibung der Landschaft bleibt frag-
mentarisch und ist zugleich schöpferisch.  
 

2.3  Paradigmen für die interdisziplinäre Arbeit  

 zwischen Humanwissenschaften und Theologie 

Coaching ist als berufsbezogene Beratung eine interdisziplinäre 
Profession, die Anleihen bei anderen berufsbezogenen Beratungs-
formen wie der Supervision und der Organisationsberatung, aber 
auch bei anderen Professionen macht. Hier ist zum einen die 
Betriebswirtschaft zu nennen, von der das Caoching beispielsweise 
aus Managementtheorien und der Führungslehre profitieren kann. 



 

 
28 

Eine andere wesentliche Quelle ist die Psychologie mit ihren 
praktischen Anwendungen der psychologischen Beratung und der 
Psychotherapie. Die Weiterentwicklung von Coaching als 
Profession und die beratungswissenschaftliche Reflexion dieses 
Prozesses geschieht im interdisziplinären Vorgehen.30  
Für das Thema dieser Arbeit sind die Fachbereiche, zwischen 
denen der interdisziplinäre Dialog stattfindet, grob gesprochen „die 
Humanwissenschaften“ und „die Theologie“. Beides sind eher 
Fächergruppen als einzelne Fächer bzw. Disziplinen. In dieser 
Arbeit liegt im Bereich der Humanwissenschaften der haupt-
sächliche Schwerpunkt auf der Psychologie und der psycho-
logischen Beratung. Im Bereich der Theologie ist es vor allem die 
Praktische Theologie bzw. (mit einem anderen Wort) die 
Pastoraltheologie31, also jene Teildisziplin, die sich mit der 
Umsetzung von theologischer Reflexion in die gelebte Wirklichkeit 
befasst. Die Seelsorge wiederum ist einer der Gegenstände dieser 
theologischen Teildisziplin.  
Für die Praktische Theologie – ebenso wie für die Pastoral-
psychologie und die Religionspädagogik – ist die interdisziplinäre 
Zusammenarbeit mit den Humanwissenschaften seit Mitte des 20. 
Jahrhunderts eine Selbstverständlichkeit. Daher lohnt es sich, 
genauer hinzuschauen, wie dieser Dialog aussehen und unter 
welchen Prämissen er geführt werden kann. Für das wechselseitige 
Verhältnis wurden vor allem für die Beziehung zwischen 

                                                 
30 Vgl. Fietze, Chancen und Risiken der Coachingforschung.  
31 In der theologischen Fachdiskussion werden Praktische Theologie und 
Pastoraltheologie teilweise durchaus unterschiedlich akzentuiert, es würde hier 
aber wesentlich zu weit führen, das eigens zu berücksichtigen, so wie auch die 
Differenzierung der Humanwissenschaften für diese Begehung der Baustellen-
landschaft bruchstückhaft bleibt. 



  

 
29 

(Praktischer) Theologie und Psychotherapie beispielsweise von 
Scharfenberg sowie von Steinkamp32 unterschiedliche Paradigmen 
formuliert. Eine Synthese von beiden bildet Ladenhauf, der fünf zu 
unterscheidende Paradigmen herausarbeitet: 
1. Das Paradigma: Psychotherapie als Hilfswissenschaft der 

Theologie (‚ancilla’-Paradigma33): In dieser Perspektive wird 
Seelsorge deutlich von der Psychotherapie unterschieden, aber 
es werden in der Seelsorge einzelne Aspekte aus der Psycho-
therapie nutzbar gemacht. Dabei „werden einzelne Techniken 
psychotherapeutischer und sozialpädagogischer Methoden 
übernommen, ohne deren anthropologischen Hintergrund zu 
reflektieren.“34 Man nennt dies auch Steinbruch-Verfahren: 
man nutzt eine fremde Praxis, ohne sich wirklich mit ihr 
auseinander zu setzen.  

2. Das Paradigma „Religionskritik“: hier „übernimmt die 
Psychotherapie die Aufgabe, pathogene und pathologische 
Erscheinungsformen der Religion und der Seelsorge aufzu-
decken und zu analysieren.“35 Dies ist angesichts der tief 
schädigenden Wirkung, die viele religiöse Lehren, Haltungen 
und „Wahrheiten“ auf nicht wenige Menschen haben, eine 
überaus notwendige und bleibende Funktion, die sich mit 

                                                 
32 Vgl. Steinkamp, Zum Verhältnis von Praktischer Theologie und Human-
wissenschaft. 
33 ancilla (lat.) = Magd. In der Theologie, die sich selbst lange Zeit als die 
maßgebliche Disziplin verstand, wurde insbesondere die Philosophie als „ancilla 
theologiae“, also als Dienerin der Theologie (und damit implizit als hilfreich, 
aber zweitrangig) bezeichnet. Der Begriff des ancilla-Paradigmas verweist damit 
auf einen alten Begriff und eine Tradition, in der andere Fachdisziplinen für die 
Bereicherung der eigenen benutzt werden, ohne sie als gleichwertig zu 
respektieren.  
34 Ladenhauf, Integrative Therapie, 131. 
35 Ebd., 131.  



 

 
30 

Freuds Religionskritik keineswegs erschöpft hat. Wo 
Religionskritik aus einer Position der Überheblichkeit heraus 
geübt wird, in der Religiosität und Spiritualität (z. B. als 
infantil, per se neurotisch etc.) abgewertet wird, steht dies 
einem Dialog auf Augenhöhe entgegen.  

3. Das Paradigma der Fremdprophetie besagt, dass die Theologie 
in den Werten des anderen Fachbereichs „vergessene 
Bestandteile ihrer eigenen jüdisch-christlichen Tradition 
wiederentdeckt oder einfach auf Ideale stößt, die sie als 
Bereicherung, als neue Wahrheit, als Offenbarung sieht.“36 
Theologie und Seelsorge haben vor allem in den thera-
peutischen Haltungen der Humanistischen Psychologie eigene, 
verschüttete Wahrheiten wieder entdeckt, beispielsweise die 
bedingungslose Annahme des Menschen, die eine zentrale 
christliche Botschaft ist und durch die Begegnung mit der 
humanistischen Therapie im neuen Licht gesehen wurde. 
Insofern wurde die humanistische Bewegung zur „Prophetin“ 
für die Theologie. In dieser Haltung steckt mehr Wert-
schätzung als im ancilla-Paradigma, sie bleibt jedoch dem eige-
nen Blickwinkel stark verhaftet. Teilweise wurden die „fremd-
prophetischen“ Erkenntnisse so stark adaptiert, dass sie quasi 
„getauft“ wurden: insbesondere die Gesprächspsychotherapie 
nach Rogers wurde durch die Praktische Theologie nicht nur 
sehr geschätzt und adaptiert, sondern teilweise vereinnahmt.37  

4. Das Paradigma der konvergierenden Optionen: in diesem 
Modell geht es um gleichwertige  Kooperation auf Augenhöhe 
im Sinne gemeinsamer oder ähnlicher Ziele und Ausrich-

                                                 
36 Ebd., 132, unter Verwendung eines Zitates von Hermann Steinkamp. 
37 Vgl. Schmid, Menschengerechte Förderung, 3. 



  

 
31 

tungen. Hier handelt es sich um eine anspruchsvolle Haltung, 
die Schmid so formuliert: „Erst auf der Basis eines wahrhaften 
Dialogs..., der auch eine entsprechende innere Kenntnis der je-
weils anderen Disziplin voraussetzt und damit ebenso em-
pathisch-verständnisvoll wie kritisch-konfrontierend geführt 
werden muss, kann von (partieller) Kooperation zwischen 
Theologie und Humanwissenschaften gesprochen werden. 
Diese Zusammenarbeit ist dort möglich, wo gemeinsame In-
teressen ausgemacht werden und besonders dort wünschens-
wert, wo – bisweilen gemeinsame – Suchbewegungen 
eingeleitet werden. Dabei ist zu bedenken, dass jeder 
Erkenntnis- und Forschungsprozess von Interessen beziehungs-
weise Optionen geleitet ist. Deshalb spricht man hier vom 
Paradigma der ‚konvergierenden Optionen’. Im besten Fall 
wird dann aus Interdisziplinarität (d.h. einer Kooperation auf 
Zeit, wobei die Disziplinen selbst belassen werden, wie sie 
sind) Transdiziplinarität, wenn nämlich ein die Disziplinen 
übergreifendes Problem von jeder Disziplin in der Forschung 
so angegangen wird, dass sich die Disziplinen selbst ein Stück 
weit verändern, indem sie sich auf das übergreifende Problem 
ausrichten müssen.“38 Es handelt sich hier also um ein dialek-
tisches Vorgehen.  

5. „Praktische Theologie als Humanwissenschaft: Die 
Kooperation von Theologie und Humanwissenschaft auf Basis 
der konvergierenden Optionen führte zur Ausbildung von 
theologischen Disziplinen, die sich als Humanwissenschaft 
verstehen. Dazu zählt vor allem die Pastoralpsychologie, die 
sich als Teildisziplin der Praktischen Theologie als eine 

                                                 
38 Schmid, Menschengerechte Förderung, 4. 



 

 
32 

interdisziplinäre ‚Theologie’ im Grenzbereich zu den 
Humanwissenschaften versteht.“39 

 
Diese Paradigmen lassen sich analog auch aus der Perspektive der 
Humanwissenschaften, speziell aus der Perspektive der Beratung, 
in Bezug auf die Theologie anwenden.  
1. Ancilla-Paradigma: einige Beratungsrichtungen verwenden 

religiöse Traditionen als Steinbruch: unreflektiert werden bei-
spielsweise Meditationstechniken aus ihrem religiösen 
Ursprung gelöst und in der Beratung angewendet.  

2. Auch lässt sich das Paradigma der Religionskritik vice versa 
als Psychologiekritik anwenden: aus theologischer Perspektive 
können in einem respektvollen Dialog Einseitigkeiten in 
Persönlichkeitstheorien, Dogmatisierungen und schädliche Ent-
wicklungen in der Psychologie kritisiert werden. Schmid em-
pfiehlt, sich „einander bei den wechselseitigen Anfragen nichts 
zu schenken“.40  

3. Das Paradigma der Fremdprophetie könnte auf Beratungs-
richtungen wie die transpersonale Beratung und Psychotherapie 
oder auf „Integrales Coaching“ angewendet werden: eine 
religiöse/ spirituelle Lehre wird als wesentliche Bereicherung 
und Veränderung des eigenen Beratungsansatzes entdeckt und 
in diesen so integriert, dass der eigene Beratungsansatz 

                                                 
39 Ladenhauf, Integrative Therapie, 135. Schmid bezeichnet die 
Pastoralpsychologie sowohl als theologische als auch als psychologische 
Disziplin. Als solche kann sie humanwissenschaftliche Beiträge leisten, 
„beispielsweise zur religiösen Dimension als zum Menschen gehörendes, em-
pirisch nachweisbares Grundphänomen oder zum Verständnis des gegenwärtig 
allenthalben zu entdeckenden Bedürfnisses nach Spiritualität.“ (Schmid, 
Menschengerechte Förderung, 4). 
40 Schmid, Menschengerechte Förderung, 3. 



  

 
33 

transformiert wird. Kritisch ist hier anzumerken, dass hierbei 
häufig „Rosinen gepickt“, d.h. nur die in das eigene Weltbild 
passenden Anteile einer religiösen Lehre übernommen werden.  

4. Das Paradigma der konvergierenden Optionen könnte bedeu-
ten, dass säkulare BeraterInnen und TheologInnen sich gegen-
seitig darin inspirieren, ihr eigenes Welt- und Menschenbild zu 
reflektieren, zu klären, welchen Stellenwert sie existentiellen 
Fragen in der Beratung geben und was „existentiell“ für sie 
heißt. Aus der Perspektive des Coaching könnten konver-
gierende Optionen in den Fragen liegen, wie Menschen im 
(beruflichen und außerberuflichen Kontext) Freiheit und 
Verantwortung, Selbstentfaltung und Sorge für andere weiter 
entwickeln und befriedigend leben können und wie ihre Sinn- 
und Wertefragen sowie Fragen nach Spiritualität und Religio-
sität im Coaching einen Raum und einen Rahmen bekommen – 
und wo die Grenzen sind.  

  
Diese Arbeit ist dem anspruchsvollen Paradigma der konver-
gierenden Optionen verpflichtet. Bei der nun folgenden beratungs-
wissenschaftlichen „Baustellenbegehung“ werden Theologie und 
Humanwissenschaften als gleichwertige Partner gesehen, die sich 
in einem wohlwollenden Dialog gegenseitig kritisieren, ergänzen 
und bereichern können.  

 



 

 
34 

3.  Baustellenbegehung I:  
 Das Verhältnis von säkularer Beratung und 
kirchlicher Seelsorge - historischer 
Kurzüberblick 

In diesem Kapitel wird es darum gehen, sich einen groben Über-
blick über folgenden Aspekt der Baustellenlandschaft zu verschaf-
fen: in welchem Verhältnis stehen säkulare, berufsbezogene 
Beratung, insbesondere Coaching, und religiöse Seelsorge? 
Zunächst ist vorauszuschicken, dass die Bezüge nicht linear sind. 
Coaching hat sich nicht unmittelbar aus der Seelsorge heraus 
entwickelt. Jedoch gibt es zahlreiche funktionale, inhaltliche und 
methodische Berührungspunkte zwischen Coaching und Seelsorge 
(vgl. Kapitel 5 und 6).  
Coaching hat sich ebenfalls nicht linear aus dem psychologisch-
psychotherapeutischen Feld heraus entwickelt. Doch auch mit der 
Psychotherapie gibt es sowohl auf der funktionalen Ebene, das 
heißt in der Frage, welche Funktion Coaching bzw. der Coach für 
die KlientInnen hat, als auch auf der inhaltlichen und methodischen 
Ebene, zahlreiche Überschneidungen.41  

                                                 
41 Ein Beispiel für die konzeptionelle und empirische Nähe von vielen 
Coachingansätzen zur Psychotherapie ist die Liste der vom Deutschen Coaching-
verband anerkannten Coachingmethoden, die sich sehr ausgeprägt an psycho-
therapeutischen Methoden orientiert bzw. damit identisch sind: „Kognitive 
Verhaltenstherapie; Rational-Emotive Therapie (nach A. Ellis); Transaktions-
analyse (nach E. Berne); Gestalttherapie/ -beratung (nach F. Perls); Gesprächs-
therapie/ -beratung (nach C. Rogers); Neurolinguistisches Programmieren 
(NLP); Systemische Aufstellungen (nach B. Hellinger/ G. Weber und nach M. 
Varga von Kibéd/ Insa Sparrer); Lösungsorientierte Therapie/ Beratung (nach S. 



  

 
35 

Da das Verhältnis von Coaching und Seelsorge bisher fast gar nicht 
aufgearbeitet ist, soll hier hilfsweise die historische Darstellung des 
Verhältnisses von Psychologie/ Psychotherapie und Theologie/ 
Religion/ Seelsorge als Hintergrundfolie für das Verhältnis von 
Coaching und Seelsorge genutzt werden. Die Bezüge sind nicht 
identisch, aber in vielen Fragen parallel, so dass diese Hinter-
grundfolie auch zum Verständnis des Verhältnisses von Coaching 
und Seelsorge beitragen kann. In diesem Kapitel werden dement-
sprechend wichtige Berührungspunkte und gegenseitige 
Abgrenzungen zwischen Psychologie, Psychoanalyse und Psycho-
therapie einerseits und Theologie, Religion und Seelsorge anderer-
seits nachgezeichnet. Dafür werden zunächst einige historische 
Linien dargestellt, wie sich das beiderseitige Verhältnis in den 
letzten etwa zweihundert Jahren entwickelt hat. 
 

3.1 Psychotherapie als Ablösung von Seelsorge 

Die Psychotherapie ist laut Petzold kulturgeschichtlich betrachtet 
aus „dem diskursiven Strom“ der religiösen Seelsorge hervorge-
gangen.42 Mit zunehmender Differenzierung der Gesellschaft und 
ihrer Professionen und mit wachsender Abnahme des kirchlichen 
Einflusses auf alle Lebensbereiche übernahmen im Laufe der 
letzten beiden Jahrhunderte verschiedene säkulare Professionen 
und gesellschaftliche Einrichtungen Aufgaben, die zuvor bei kirch-

                                                                                                              
DeShazer); Systemische Therapie/ Beratung; Hypnotherapie (nach M. Erickson); 
Psychodrama (nach J. Moreno); Provokative Therapie/ Beratung (nach F. 
Farelly); Logotherapie (nach V. Frankl); EMDR/ Wingwave (nach F. Shapiro/ 
Besser-Siegmund).“ Quelle: www.coachingverband.org, 26.04.2012. 
42 Petzold, Integrative Therapie und therapeutische Seelsorge, 467. 



 

 
36 

lichen FunktionsträgerInnen und Institutionen gelegen hatten43. 
“Soziologie, Kulturanthropologie, Philosophie- und Ideen- und 
Sozialgeschichte u.a. werden feststellen, daß die heutige Psycho-
therapie ein typisches Phänomen der modernen westlichen Ge-
sellschaft, ihrer ‘funktionalen Differenzierung’ (Niklas Luhmann) 
sowie der Professionalisierung zwischenmenschlicher Beziehungen 
darstellt. ... Ein wesentliches Moment dieser Entwicklungen der 
Moderne besteht in der raschen Veränderung der gesellschaftlichen 
Rolle der (christlichen) Religion und Kirchen. PhilosophInnen 
behaupten das Ende der allgemein gültigen und verbindlichen 
‘großen Erzählungen’. ... Manche Analytiker der Psycho-
therapieentwicklung sind davon überzeugt, dass es die ‘Psycho-
therapie in ihrer tiefenpsychologischen Tradition von Anbeginn an 
verstanden hat, die durch den Verlust religiöser Bezüge ent-
standenen Leerstellen zu besetzen. Alle Konzepte, von Jungs 
Archetypenlehre über Winnicotts Konzept des ‘wahren und 
falschen Selbst’ bis zur Selbstaktualisierungslehre Rogers’, kreisen 
um die verlorengegangene mystische Einheit der Person.’ Identität, 
Selbstfindung und Selbstverwirklichung werden zu ‘quasireligiösen 
Metaphern’”.44  
In diesem Sinn stellt Pfeifer fest: „Es lässt sich nicht leugnen: Die 
Seelsorge theologischer Prägung ist im 20. Jahrhundert weitgehend 
von der Psychotherapie abgelöst worden. Was einst alleiniges Wir-
kungsfeld der Religion war, ist heute zur Aufgabe psychologisch 
                                                 
43 Vgl. auch Hempelmann, Panorama der neuen Religiosität; Zimmerling, 
Spirituelle Sehnsüchte.  
44 Ladenhauf, Theologie/ Seelsorge und Psychotherapie, 280f., unter 
Verwendung eines Zitates von Zaepfel, Helmut/ Metzmacher, Bruno. Vgl. auch 
Nausner, Psychotherapie als spirituelle Übung? Zum „Ende der großen 
Erzählungen“ verweist auch Nausner auf Lyotard, Jean-Francois, Das 
postmoderne Wissen. Ein Bericht, Wien 1984 (franz. Original Paris 1979). 



  

 
37 

orientierter Therapeuten geworden. Sie sind es, die Menschen in 
ihrer Not begleiten, ihnen seelischen Schmerz verständlich machen, 
ihnen neuen Lebenssinn vermitteln und ihnen dazu verhelfen, das 
Leben besser zu bewältigen und in größerer Fülle zu erfahren.“45 
Meiner Einschätzung nach erfüllen in vielerlei Hinsicht auch 
andere säkulare BeraterInnen, darunter Coaches, je nach ihrem 
Selbstverständnis, Teile dieser seelsorgerlichen Funktionen. 
 

3.2 Freuds Ablehnung von Religion 

Dabei verliefen die Prozesse der Aufgabenverschiebung von den 
Religionen hin zu Psychotherapie und Beratung keineswegs immer 
harmonisch. Die auf Freud fußende Psychoanalyse beispielsweise 
hat sich insbesondere zu Beginn ausdrücklich von Religion 
distanziert und diese vor allem unter dem Blickwinkel ihrer neuro-
tisierenden Wirkung betrachtet. Die frühe Psychoanalyse ent-
wickelte sich von der Beobachtung krankhafter Erscheinungen her 
und neigte dazu, hinter allen Phänomenen vor allem die Pathologie 
zu sehen,46 so dass von den schädlichen wie nützlichen Seiten von 
Religion stärker (wenn auch nicht ausschließlich) die schädlichen 
in den Blick gerieten. Die Psychoanalyse verstand und versteht sich 
teilweise noch immer dezidiert als wissenschaftlicher und aufge-
klärter Gegenpart von religiösen Sichtweisen. Freud bezog sich als 
Jude vor allem auf die jüdische Religion; seine Religionskritik 
wurde später auch analog auf die christliche Religion übertragen. 
Religion soll laut Freud abgelöst werden durch Wissenschaft und 

                                                 
45 Pfeifer, Sinnsuche und Krisenbewältigung, 5. 
46 Vgl. Rauchfleisch, Wer sorgt für die Seele?, 9.  



 

 
38 

Vernunft.47 Psychoanalytiker verstand er als Stand von weltlichen 
Seelsorgern.  
„Freud bezeichnet die Religion im Wesentlichen aus drei Gründen 
als Gefahr.  
• Religion neigt dazu, schlechte menschliche Institutionen, mit 

denen sie sich im Verlauf der Geschichte verbunden hat, zu 
sanktionieren. 

• Religion lehrt den Menschen, an eine Illusion zu glauben und 
verbietet damit das kritische Denken. Dies führt zu einer Ver-
armung des Vernunftvermögens. 

• Religion stellt die Moral auf einen sehr unsicheren Grund. Die 
Gültigkeit ethischer Normen begründet sie durch die Gebote 
Gottes. Das hat zur Folge, daß die Zukunft der Ethik abhängt 
vom Glauben an Gott und seine Gebote. 

Diese von Freud herausgearbeiteten Charakteristika der Religion 
bedrohen zutiefst seine eigenen Wertvorstellungen und Ideale: die 
Verminderung menschlichen Leidens, freie Entfaltung der Ver-
nunft und sittliches Verhalten. Demgegenüber möchte Freud den 
Normen der Freiheit, Wahrheit und Menschenliebe zur vollen 
Entfaltung verhelfen. Sie setzt er an die erste Stelle menschlichen 
Strebens.  
Die Leistung der Religion, wie sie von Freud gewürdigt wird, 
besteht in dreifacher Funktion: sie belehrt, tröstet und fordert. 
Diese Tatsache schützt jedoch nicht vor einer kritischen und 
vernunftmäßigen Auseinandersetzung.“48 
 

                                                 
47 Vgl. Kolbe, Religion bei Freud, Jung und Frankl, 91.  
48 Ebd., 92. 



  

 
39 

3.3 Weitere Psychotherapieschulen 

Einige Zeitgenossen und Freud-Schüler hatten als Psychoanalytiker 
eine stärker aufgeschlossene Haltung gegenüber der Religion. Jung 
sieht Religiosität als Grundfunktion der menschlichen Seele. Als 
Sohn eines reformierten Pfarrers wendet er sich jedoch gegen eine 
theologisierte Form des Glaubens, die eigene religiöse Erfahrung 
zu verhindern droht.49 Die – durchaus kritische – Wertschätzung 
des Religiösen hat sich bis heute in der Analytischen Psychologie 
erhalten. Während Religiosität bei Sigmund Freud vor allem als 
neurotisierender Faktor gesehen wird, sehen einige Freud-Schüler 
wie Adler, Jung und Frankl stärker die positive Kraft religiöser 
Symbole und Mythen.50   
Die Verhaltenstherapien und die meisten systemischen Ansätze 
stehen der religiösen Dimension eher uninteressiert bis ablehnend 
gegenüber. In einigen Richtungen der humanistischen Psychologie 
besteht eine „größere Bereitschaft für das Gespräch über Sinn-
fragen und damit auch für die Offenheit gegenüber der religiösen 
Dimension.“51 Eine regelrechte Spiritualisierung von Psychothera-
pie wiederum geschieht in der „transpersonalen Therapie, die als 
Abspaltung der humanistischen Psychologie gelten kann. Sie betont 
spirituelle Praxis, Meditation und höhere Bewusstseinszustände.“52 

                                                 
49 Vgl. Kolbe, Religion bei Freud, Jung und Frankl, 92. Bobert verweist zusätz-
lich auf den Psychoanalytiker Assagioli, der als Zeitgenosse Freuds Religion we-
sentlich positiver als dieser sieht. (Vgl. Bobert, Seelsorge in der Postmoderne). 
50 Vgl. Schaupp, Medizin, Spiritualität und Menschenbild, 253. 
51 Rauchfleisch, Wer sorgt für die Seele?, 13. 
52 Bischof, Vom integralen Weltbild zu einer neuen Wissenschaft, 30. Bischof 
stellt in einem sehr detaillierten Überblick die Entwicklung des transpersonalen 
Denkens unter Einbezug der Entwicklungslinien in Psychoanalyse, 
Psychotherapie, Physik und Religionswissenschaft dar.  



 

 
40 

3.4 Naturwissenschaftlichkeit versus Religiosität  

In den dominanten Therapieschulen kann man also insgesamt bis 
heute von einer weitgehenden Nicht-Erwähnung bis hin zur 
Pathologisierung religiöser Themen sprechen. Rauchfleisch 
vermutet eine Ursache des Vergessens der Religion in der Psycho-
therapie in der Geistesgeschichte der Psychologie, die sich als 
„naturwissenschaftlich“ versteht, was wiederum in unserer Kultur 
heute häufig als Gegensatz zu „religiös“ konstruiert wird. 
Rauchfleisch analysiert: „Dieses Nicht-Wahrnehmen resp. die 
ausgesprochen ablehnende Haltung gegenüber dem Religiösen ist 
umso erstaunlicher, als die heutigen Psychotherapeutinnen im 
Grunde eine Funktion einnehmen, die früher die Pfarrer, speziell 
die Beichtväter, ausgeübt haben. Gerade hierin sehe ich indes ein 
zentrales Motiv für das Distanzierungsbedürfnis vieler Psycho-
therapeuten: Sie verstehen sich als Angehörige eines Heilberufs, 
der sich auf naturwissenschaftliche, experimentell-psychologische 
Grundlagen beruft und nicht (mehr) mit weltanschaulich geprägten 
und philosophischen Modellen in Verbindung gebracht werden 
möchte. In Anbetracht dieses Bestrebens birgt die Nähe zum Reli-
giösen für die Vertreter eines solchen Berufsbildes die Gefahr eines 
Rückfalls in ein vorwissenschaftliches Weltbild in sich. Um dieser 
Gefahr zu entgehen, wird das religiöse Tabu aufgerichtet, das dann 
zu der beschriebenen Leerstelle in der Ausbildung und in der 
einschlägigen Fachliteratur führt.“53 Migge beschreibt ein solches 
religiöses Tabu auch für die Coaching-Ausbildungen.54  

                                                 
53 Rauchfleisch, Wer sorgt für die Seele?, 15; Hervorhebungen im Original.  
54 Vgl. Migge, Spiritualität im Coaching. Psychologische Zugänge, 44. 



  

 
41 

Bischof weist – unter anderem im Kontrast zu den USA - 
zusätzlich auf die besondere Lage in Deutschland hinsichtlich der 
Einschätzung von Religiosität hin: „In Deutschland hat 
insbesondere der Rückgriff des Nationalsozialismus auf Mythos 
und Irrationalität im Rahmen der ‘Vergangenheitsbewältigung’ der 
Nachkriegszeit zu einem bundesdeutschen ‘Irrationalitätstrauma’ 
geführt, aufgrund dessen spirituelle Sinnsuche, jedenfalls solange 
sie außerhalb der Kirchen stattfindet, ... diskreditiert und als 
atavistischer Rückfall gewertet wird. ... Unter anderem aufgrund 
des maßgeblichen Einflusses der Frankfurter Schule und der 68-er 
Generation auf das intellektuelle Klima der Nachkriegszeit herrscht 
hier eine geistige Atmosphäre, deren Ausdruck z. B. die verbreitete 
Auffassung ist, dass ein ernstzunehmender Intellektueller oder 
überhaupt ein einigermaßen vernünftiger Mensch nicht religiös sein 
könne. Religiosität wird als unvereinbar mit einem wissen-
schaftlich-aufgeklärten Weltbild betrachtet.“55  
 

3.5 Entwicklung der Pastoralpsychologie 

Parallel zur säkularen Entwicklung der Psychologie als Wissen-
schaft und noch vor der Etablierung der verschiedenen psycho-
analytischen und psychotherapeutischen Ansätze entwickelte sich 
die theologische Disziplin der Pastoralpsychologie. Pompey fasst 
wesentliche Entwicklungslinien in der Entstehung dieser Disziplin 
zusammen. Demnach wurde das theologische Verständnis von 
Seelsorge im 17. Jahrhundert zunehmend über den Bereich von 
Gottesdienst/ Liturgie, Predigt und die Feier der Sakramente hinaus 
als Hilfe für Menschen in Lebenskrisen im Sinne einer 

                                                 
55 Bischof, Vom Integralen Weltbild zu einer neuen Wissenschaft, 3. 



 

 
42 

Gesprächsseelsorge entwickelt. Faktisch ist sie laut Pompey bereits 
im 17. und 18. Jahrhundert anzutreffen, und zwar unter dem 
Namen Pastoralmedizin, Pastoralanthroplogie oder Pastoral-
psychiatrie. „Im Blick auf die heutige Psychologie stellt die 
Pastoralpsychologie/ Pastoralmedizin die älteste Form der 
Angewandten Psychologie dar. Weit vor Entstehen der 
verschiedenen Psychotherapien werden von ihr Methoden des 
seelischen Heilens und Helfens erarbeitet und benutzt.“56  
Im 19. Jahrhundert gab es in der seelsorgewissenschaftlichen 
Ausbildung jedoch einen Bruch im Bemühen um das 
seelsorgerliche Gespräch57. Etwa zeitgleich mit der Entwicklung 
der Psychotherapie zieht sich also die Seelsorge wieder zurück aus 
dem Feld der seelischen Heilung durch das Gespräch. Funke 
interpretiert das schwierige Verhältnis von Seelsorge und Psycho-
therapie, indem er eine Spaltung einer ursprünglichen Ganzheit 
konstatiert:: „Mit der Geburt der modernen Psychotherapie ent-
gleitet … die Sorge um die Seele weitgehend der Zuständigkeit der 
Seelsorge: Psychotherapie bezieht sich künftig auf die Heilung der 
Seele, Seelsorge kümmert sich künftig in Unkenntnis der 
seelischen Wirklichkeit des Menschen nur noch um dessen abstrakt 
gewordenes Seelenheil.“58  
Vor allem in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts wendet sich 
die Seelsorge dann wieder verstärkt der Einzelberatung von 
hilfesuchenden Menschen zu.  
 

                                                 
56 Vgl. Pompey, Zur Geschichte der Pastoralpsychologie, 33. 
57 Vgl. ebd. 
58 Funke, Der halbierte Gott, 44. 



  

 
43 

3.6 Ablehnende Haltung der Kirchen gegenüber der 
Psychoanalyse und Psychotherapie 

Die christlichen Kirchen haben die Psychoanalyse, anstatt ihre 
menschenfreundlichen Ressourcen zu nutzen, lange Zeit in großer 
Vehemenz abgelehnt und damit ihrerseits das gegenseitige 
Verhältnis kompliziert gemacht. Dazu sei beispielhaft das Monitum 
des (ansonsten relativ modern denkenden!) Papstes Johannes 
XXIII. vom 15.7.1961 erwähnt, in dem SeelsorgerInnen verboten 
wurde, psychotherapeutisch tätig zu sein. Sogar eine psycho-
analytische Behandlung wurde Klerikern und Ordensfrauen 
untersagt.59 Dieses Verbot gilt heute nicht mehr, zeigt aber die tiefe 
Skepsis, ja Gegnerschaft gegenüber der Psychoanalyse und der 
Psychotherapie allgemein, die insbesondere die katholische Kirche 
lange geprägt und in ihr nachgewirkt hat.  
Analog zum religiösen Tabu in der Psychotherapie und seinen 
Folgen beschreibt Rauchfleisch auch das psychotherapeutische 
Tabu in religiösen Kreisen. Manche Vertreter des religiösen 
Bereichs fühlen sich „besonders aufgerufen, den ‚unchristlichen’ 
psychotherapeutischen Methoden ihre religiös orientierten 
Seelsorgeansätze entgegen zu stellen. Einige extreme Vertreter 
dieser Richtung sehen in den psychologischen Modellen und den 
sich daraus herleitenden Psychotherapiemethoden sogar den Grund 
für den von ihnen beklagten Zerfall der Gesellschaft.“60 Die 
Heftigkeit der Abwehr der Psychoanalyse durch die Kirche ist nicht 
nur als „Gegenwehr“ auf die einseitige Religionskritik von Freud 
und vielen seiner SchülerInnen zu erklären. Die aufklärerische 

                                                 
59 Vgl. Pompey, Zur Geschichte der Pastoralpsychologie, 36. 
60 Rauchfleisch, Wer sorgt für die Seele?, 31. 



 

 
44 

Haltung, mit der die Psychoanalyse die Befreiung des Einzelnen 
von entfremdender Moral (nicht zuletzt von intensiver kirchlicher 
Sexualitätsfeindlichkeit) propagiert hat, stand den kirchlichen 
Autoritätsanmaßungen provokativ entgegen, was möglicherweise 
die unverhältnismäßige Abwehr insbesondere der katholischen 
Kirche gegen die Psychoanalyse erklärt.  
Schmid sieht diese Abwehr bis heute verlängert: „Man kann sich 
nur allzu oft nicht des Eindrucks erwehren, die Seelsorger und 
Theologen wären den Psychotherapeuten und Psychologen heute 
immer noch böse, weil sie ihnen das Jahrhunderte lange Monopol 
auf die Seele streitig gemacht haben. … Die ‚Konkurrenz’, mit der 
sich die Seelsorge konfrontiert sieht, der Wettstreit um die Seele, 
ist ja auch tatsächlich groß – er reicht von der Esoterik zur 
Medizin, von der Astrologie zur Meditation, von Wellness zur 
Beratungspraxis: Die Sorge um die Seele ist schon lange kein 
kirchliches Monopol mehr.“61  
Ladenhauf beschreibt Theologie/ Seelsorge und Psychotherapie als 
schwieriges Verwandtschaftsverhältnis und überlegt: „Wie die 
Alltagserfahrung lehrt, sind gerade verwandtschaftliche Ver-
hältnisse oft schwierig zu gestalten. ... Gehörten Theologie/ Seel-
sorge und Psychologie/ Psychotherapie nicht einmal einer ‘Familie’ 
der Priester, Heiler, Schamanen, Magier an? Ist die Psychotherapie 
vielleicht doch ein ‘Kind der Seelsorge’, das seine religiös-
kirchliche Herkunft nur mühsam – und daher umso heftiger – 
verleugnet und verbirgt, obwohl schon Sigmund Freud die 
‘Psychoanalytiker als Stand von weltlichen Seelsorgern’ verstand? 
Die zahlreichen ‘kryptoreligiösen’ Konzepte der Psychotherapie 
und die manchmal pubertär anmutende Kirchen- und Religions-

                                                 
61 Schmid, Menschengerechte Förderung, 4. 



  

 
45 

kritik einiger PsychotherapeutInnen könnten ein Indiz für die 
Ungeklärtheit ihrer Herkunft sein. Oder ist die Psychotherapie ein 
Sprößling der Kirche, der weggelegt und verstoßen worden ist, weil 
er zu (religions-)kritisch, zu freiheits- und autonomieorientiert 
wurde und viele Selbstverständlichkeiten seiner Herkunftsfamilie 
in Frage stellte? Wenn man an die fallweise immer noch anzu-
treffenden autoritären, beleidigten und vorwurfsvollen Reaktionen 
von Teilen der Kirchenleitung oder von einigen TheologInnen auf 
die Psychotherapie und ihre vielfältigen, oft auch schillernden 
Erscheinungsformen denkt, könnte auch dieser Vergleich eine 
gewisse Plausibilität gewinnen. Falls die immer wieder anzu-
treffende Behauptung stimmen sollte, daß die Menschen der 
Psychotherapie (und ihren pseudoreligiösen Verschnitten) viel 
freundlicher und ‘gläubiger’ begegnen, daß die Psycho-
therapeutInnen sogar die ‘Beichtväter des 20. Jahrhunderts’ sind, ja 
daß es der Psychotherapie sogar gelingen könnte, die Seelsorge und 
die Theologie nicht nur auf dem Marktplatz der Helfer und Heiler, 
sondern sogar auf jenem der Sinn- und Deutungsvermittler zu 
übertrumpfen und somit das ‘ältere Geschwisterteil’ zu verdrängen, 
wäre die Kränkung ja auch zu verstehen.”62  
Diese hier nur in wenigen Facetten dargelegte gegenseitige 
Ignoranz, Unsicherheiten, negative Projektionen bis feindliche 
Ablehnung zwischen Kirchen und Psychotherapie-Schulen wirken 
bis heute nach. Die Vermutung liegt nahe, dass diese 
Nachwirkungen auch das Verhältnis von Seelsorge und säkularen 
berufsbezogenen Beratungsprofessionen beeinflussen. 
 

                                                 
62 Ladenhauf, Theologie/ Seelsorge und Psychotherapie, 280. 



 

 
46 

3.7 Rezeption von psychotherapeutischen Ansätzen in der 
Seelsorge 

Erst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, grundgelegt durch 
Entwicklungen insbesondere im nordamerikanischen Raum in der 
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, aus der eine breite 
„Seelsorgebewegung“ entstand, kam es wieder zu maßgeblichen 
konstruktiven Rezeptionen der psychologischen und psycho-
therapeutischen Erkenntnisse seitens der Theologie (empirische 
Wende im Seelsorgeverständnis63). Katholische wie protestantische 
Kirchen begrüßen eine (pastoral-)psychologische Ausbildung der 
TheologiestudentInnen und SeelsorgerInnen.64  

Innerhalb von wenigen Jahrzehnten wird die bisherige Ablehnung 
in eine sehr hohe Wertschätzung von Psychoanalyse, Tiefenpsy-
chologie und humanistischen Richtungen der Psychotherapie durch 
die Theologie transformiert. Unter anderem Paul Tillich, der selbst 
durch eine Psychoanalyse gegangen ist, „entwarf den theologischen 
Rahmen für eine Kooperation von Psychoanalyse und Seelsorge, 
die er beide wohl unterscheidet.“65 Bei einigen TheologInnen geht 
die Indienstnahme der Psychotherapie für die Seelsorge so weit, 
dass es zu einer Gleichsetzung von Psychotherapie und Seelsorge 

                                                 
63 Vgl. Nauer, Seelsorge, 53. 
64 Vgl. Pompey, Zur Geschichte der Pastoralpsychologie, 36f.   
65 Wachinger, Wie in Psychotherapie/ Beratung Seelsorge geschieht, 109. Der 
starke Bezug auf psychotherapeutische Methoden in der Seelsorge ist jedoch nur 
eine Seite der Medaille. Ausdrücklicher legt die Ärztin und Theologin Nauer in 
ihrer Konzeption von Seelsorge Wert beispielsweise auf spirituelle, rituelle und 
ethische Kompetenzen von SeelsorgerInnen, ohne dabei die psychologische 
Dimension zu vernachlässigen (Nauer, Seelsorge). Einen sehr breiten Überblick 
über den aktuellen Stand der Religionspsychologie bietet Utsch, Religions-
psychologie: ein Forschungsüberblick. 



  

 
47 

kommt. Einerseits liegt eine solche nahezu-Gleichsetzung schon im 
Begriff begründet: letztlich ist Psychotherapie nur die griechische 
Übersetzung von „heilsamer Sorge für die Seele“. Andererseits ist 
die Verquickung von psychotherapeutischen und religiösen An-
liegen mit größter Vorsicht zu genießen, weil sie, wie beispiels-
weise Rauchfleisch aufzeigt, für die KlientInnen tief greifende 
negative Folgen haben kann. Das kann insbesondere dann auf-
treten, wenn unter dem Deckmantel der Religion die Beraterin 
moralische Ideale einbringt, die nicht der Befreiung des Klienten 
dienen.66 Analog sieht die Theologin und Psychotherapeutin 
Nausner die undifferenzierte Verwendung von spirituellen Inhalten 
und Praktiken in der Psychotherapie kritisch. „An Psychotherapie 
und ihre Begrifflichkeiten sollte man nicht ‚glauben’“, denn sie 
sind Werkzeuge, die mehr oder weniger funktionieren, aber nicht 
mit Heilserwartungen verknüpft werden dürfen.67 Diese Vorsicht 
gegenüber der Verquickung von Seelsorge und Psychotherapie gilt 
natürlich entsprechend auch für das Coaching.  
Utsch fasst die Verhältnisbestimmung zwischen Psychotherapie 
und Seelsorge so zusammen: Sie „hat eine lange Geschichte, die 
bei weitem noch nicht systematisch aufgearbeitet und dargestellt 
wurde. Dennoch wird ihre gegenwärtige Situation von 
verschiedenen Seiten als Umbruchsphase gekennzeichnet. Verfolgt 
man ihre markanten Entwicklungslinien, fällt eine analoge 
Dynamik auf. Während Teile der Psychotherapie unverkennbar 
eine Spiritualisierung erlebten, wurden viele Seelsorge-Angebote 
durch eine Psychologisierung ihrer Inhalte geprägt.“68 

                                                 
66 Vgl. Rauchfleisch, Wer sorgt für die Seele?, 47ff. Das Kapitel trägt den Titel: 
„Eine 'unheilige Ehe' zwischen religiösen und psychotherapeutischen Anliegen”. 
67 Nausner, Psychotherapie als spirituelle Übung?, 340. 
68 Utsch, Religiöse Fragen in der Psychotherapie, 145. 



 

 
48 

3.8 Salutogenetische Betrachtung von Religion 

Derzeit richtet der aktuelle Diskurs der Psychotherapieforschung 
seine Aufmerksamkeit zunehmend auch im deutschsprachigen 
Raum auf die salutogenetischen, also gesundheitsfördernden 
Aspekte von Religiosität/ Spiritualität. Im nordamerikanischen 
Sprachraum ist dies bereits seit vielen Jahren selbstverständlich.69 
In zahlreichen Untersuchungen werden Religiosität/ Spiritualität als 
potentielle Ressource eingeschätzt, ohne die Gefahren durch krank-
machende Züge von Religion zu ignorieren. Bezogen auf Coaching 
fragt Migge nach dem Nutzen von Spiritualität in dieser Beratungs-
form: „Welchen Nutzen könnte die Spiritualität im Coaching 
haben? Für das Format Coaching gibt es erst vereinzelte und 
einfache Befragungen zum Nutzen des Einbeziehens religiös-spiri-
tueller Fragen. Hier stehen wir sehr am Anfang! Für die 
Bewältigung seelischer oder körperlicher Störungen sowie für die 
Verbesserung der Lebensqualität gibt es eine große Fülle von 
Studien, die eindeutig eine positive Wirkung belegen. … Doch 
nicht alles, was spirituell ist, hilft: Spirituelle Interventionen haben 
sich dort als schädlich (im sozialwissenschaftlichen oder therapeu-
tischen Sinne) erwiesen, wo die Stärkung eines ‚strafenden 
Gottesbildes’ in den Interventionen enthalten war.”70  
Für einen Überblick über die Erforschung von salutogenetischen 
Faktoren von Spiritualität ist beispielsweise auf Buchers Psycho-

                                                 
69 Auf die unterschiedlichen kulturellen Entwicklungen bzgl. der Nähe und Ferne 
von Psychotherapie, Beratung und Seelsorge im mitteleuropäischen und nord-
amerikanischen Raum kann hier aufgrund der Komplexität nicht näher 
eingegangen werden. 
70 Migge, Spiritualität im Coaching. Psychologische Zugänge, 47. 



  

 
49 

logie der Spiritualität zu verweisen.71 In der medizinischen und 
psychotherapeutischen Anamnese gibt es unterdessen verschie-
denste – im deutschsprachigen Raum allerdings noch nicht sehr 
weit entwickelte und überprüfte – Ansätze, Fragen zu Spiritualität 
und Religiosität systematisch einzusetzen.72 Als Beispiel sei hier 
der von Frick und MitarbeiterInnen entwickelte Leitfaden für ein 
semistrukturiertes Interview vorgestellt, mit dem spirituelle Bedürf-
nisse bei Palliativpatienten erfasst werden. Die vier Leitfragen des 
mit dem Akronym „SPIR“ benannten Leitfadens lauten: 
„S: Spirituelle und Glaubensüberzeugungen: Würden Sie sich im 
weitesten Sinne des Wortes als gläubigen Menschen bezeichnen? 
P: Platz und Einfluss, den diese Überzeugungen im Leben des 
Patienten einnehmen: Sind die Überzeugungen, von denen Sie 
gesprochen haben, wichtig für Ihr Leben und Ihre gegenwärtige 
Situation? 
I : Integration in eine spirituelle, religiöse, kirchliche Gemeinschaft/ 
Gruppe: Gehören Sie zu einer spirituellen oder religiösen 
Gemeinschaft (Gemeinde, Kirche, spirituelle Gruppe? 

                                                 
71 Bucher Psychologie der Spiritualität. Bucher liefert einen umfassenden 
Überblick auf aktuelle qualitative und quantitative Studien zur Spiritualität, u.a. 
auch zu gesundheitsfördernden Dimensionen von Religiosität und Spiritualität. 
Er verweist u.a. auf das Handbook of religion and health, in dem über 1000 
empirische Studien zum Verhältnis von Spiritualität und Gesundheit dargestellt 
werden (Koenig, H.HG., McCullough, M.E., Larson, D.B. (Eds), Handbook of 
religion and health. Oxford, New York: Oxford University Press. 2001).  
72 Vgl. z. B. Unterrainer, MI-RSB 48. Vgl. dazu auch den Band von Büssing/ 
Kohls (Hg.), Spiritualität transdisziplinär, darin insbesondere: Baumann, 
»Vermessung des Glaubens« und Geheimnis des Menschseins; Murken et al., 
Entwicklung und Validierung der Skalen zur Gottesbeziehung und zum religiö-
sen Coping; Büssing, Spiritualität/ Religiosität als Ressource; Kohls/ Walach, 
Spirituelles Nichtpraktizieren – ein unterschätzter Risikofaktor für psychische 
Belastung?. Vgl. auch Klein/ Albani, Religiosität und psychische Gesundheit. 



 

 
50 

R: Rolle des Professionellen: Wie soll ich als Ihr Arzt/ Seelsorger 
mit diesen Fragen umgehen?“73 
Die Untersuchungen zum Umgang der PatientInnen mit diesem 
Fragebogen zeigen, dass die Befragung als „sehr hilfreich und 
wenig belastend erlebt“ wurde. Die Ergebnisse zeigten auch, „dass 
Patienten es sehr begrüßen, wenn Fragen nach ihrem spirituellen 
Wohlbefinden von Ärzten gestellt werden“, weil diese von 
manchen Befragten gegenüber SeelsorgerInnen für religiös 
„objektiver“ eingeschätzt werden.74  
 

3.9 Mögliche Standpunkte als BeraterIn zwischen 
Religiosität und Säkularität  

Das Verhältnis von BeraterInnen und PsychotherapeutInnen zu 
Religion und Religiosität lässt sich – ohne Anspruch auf 
Vollständigkeit – in folgenden Kategorien charakterisieren: 
• Ablehnung von Religion: der Psychotherapeut oder Berater 

bietet aus dieser Perspektive am ehesten Unterstützung bei der 
Befreiung von der Unterdrückung durch Religion. 

• Ignorieren von Religion: Religiosität spielt für die Beraterin 
und als Gegenstand der Beratung keine Rolle. 

• Neutrale Offenheit: Religion und Religiosität wird neutral 
betrachtet – als ein möglicher Lebensausdruck des Einzelnen. 
Religiosität oder Spiritualität ist in dieser Perspektive mög-
licherweise Thema in der Beratung, aber der Berater nimmt 

                                                 
73 Die Leitfragen sind hier zitiert nach Borasio, Spiritualität in Palliativmedizin/ 
Palliative Care, 113.  
74 Borasio, Spiritualität in Palliativmedizin/ Palliative Care, 113.  



  

 
51 

keinen religiösen Standpunkt ein.75 Eine solche Haltung kann 
von atheistischen, agnostischen und religiösen BeraterInnen 
eingenommen werden.  

• Aktive/ engagierte Offenheit: Religion/ Spiritualität wird als 
Ressource oder als universelle Lebenswirklichkeit gesehen. 
Aus dieser Perspektive wird Spiritualität möglicherweise von 
der Beraterin aktiv angesprochen. 

• Säkulare Beratung von religiösem Standpunkt aus: es handelt 
sich um eine Beratung, in der es nicht um Glaubensinhalte geht, 
in der jedoch religiöse Werte oder Ideale bewusst im 
Hintergrund stehen.  

• Beratung als religiöse oder spirituelle Beratung: religiöse oder 
spirituelle Inhalte sind nicht nur möglich oder willkommen, 
sondern wesentlicher Teil der Beratung. Im christlichen 
Kontext bedeutet das z. B., den persönlichen Glauben an Gott 
aktiv durch die Beraterin zu thematisieren oder die Themen der 
Klientin mit Textstellen aus der Bibel in Verbindung zu setzen. 
Auch die transpersonale Therapie wäre hier einzuordnen, die 
aktiv die Dimension von Spiritualität thematisiert.  

 
Wie auch immer der eigene Standpunkt sein mag: jede Beraterin 
hat einen weltanschaulichen Hintergrund, der sich auf die Haltung 
und das Verhalten als Beraterin auswirkt. Zur Professionalität als 
Berater gehört, diesen Standpunkt immer wieder zu reflektieren 
und – jedenfalls sich selbst gegenüber – transparent zu machen. 

                                                 
75 Vgl. Kolbe, Religion bei Freud, Jung und Frankl, 105. Dazu auch Petzold, 
Integrative Therapie und therapeutische Seelsorge. 



 

 
52 

4.  Baustellenbegehung II:  
 Vermischung von sakral und profan in einer 
entkirchlichten, postsäkularen Gesellschaft 

4.1  Entkirchlichte Gesellschaft und die Wiederkehr der 
Religion 

Die Bedeutung der Kirchen mit ihren Institutionen und Rollenträ-
gerInnen hat in den letzten zweihundert Jahren in unserem Kultur-
raum aus verschiedenen Gründen stark abgenommen. Oft wird in 
diesem Zusammenhang von der Säkularisierung der Gesellschaft 
gesprochen. Vor allem Max Weber prägte die These von einer fort-
schreitenden Säkularisierung aller Lebensbereiche der westlichen 
Welt. Damit ist im Weberschen Sinne gemeint, dass der Einfluss 
von religiösen Institutionen und Überzeugungen auf die Lebensge-
staltung der Menschen fortschreitend geringer wird und die Wis-
senschaft die Religiosität verdrängt. „Dass die Religion schwindet, 
wurde zu einem Gemeinplatz nicht nur in der soziologischen For-
schung.“76 Diese These der abnehmenden Bedeutung der Religion 
in der modernen Gesellschaft wird in den letzten Jahren immer 
stärker in Frage gestellt.77 Zwar gilt weitgehend als Konsens, dass 
die kulturprägende Macht der Kirchen deutlich abgenommen hat; 
jedoch wird innerhalb der Soziologie zunehmend konstatiert, dass 
in den westlichen Gesellschaften zwar die kirchliche Bindung der 

                                                 
76 Knoblauch, Populäre Religion, 15. 
77 Vgl. Franzmann et al., Religiosität in der säkularisierten Welt; Ebertz, For-
schungsbericht zur Religionssoziologie. 



  

 
53 

Menschen stark abgenommen hat, nicht aber ihre grundsätzliche 
religiöse bzw. spirituelle Orientierung, die auch mit der Suche nach 
überzeitlichen Werten einhergeht. „Unübersehbar haben sich heute 
die Formen des Religiösen durch die gesellschaftlichen Verän-
derungsprozesse grundlegend gewandelt. Durch den Prozess der 
Individualisierung und durch den Vertrauensverlust in große 
Gruppen und Institutionen haben auch die christlichen Kirchen an 
Einfluss verloren. Parallel zur fortschreitenden Entkirchlichung und 
zum Rückgang christlicher Glaubenspraxis nimmt aber die Präsenz 
religiöser Phänomene im Alltag zu.“78  
Habermas prägte in diesem Zusammenhang den Begriff des „Post-
Säkularismus“79. Krech diskutiert den Begriff der „religiösen Plura-
lisierung statt Säkularisierung“80. Aus seiner Sicht bleibt die Reli-
giosität der Einzelnen stark, während die Bedeutung der kirch-
lichen Institutionen kleiner wird. Auch wenn die Bedeutung der 
institutionalisierten Religion in Deutschland weiter abnimmt, 
spielen individualisierte Formen von Religiosität und Spiritualität 
demzufolge in breiten Bevölkerungskreisen weiterhin oder auch 
zunehmend eine wichtige Rolle.81 Der Soziologe Knoblauch sieht 
                                                 
78 Utsch, Religiöse Fragen in der Psychotherapie, 35.  
79 Habermas, Glauben und Wissen. Friedenspreisrede 2001. Siehe dazu auch: 
Knapp, Glauben und Wissen bei Jürgen Habermas. 
80 Krech, Wo bleibt die Religion?, 132. Bei Krech findet sich eine gute Analyse 
zur Begriffsgeschichte „Säkularisierung“. Vgl. auch Pollack, Rückkehr des 
Religiösen? Knoblauch plädiert ebenfalls dafür, von Differenzierung statt von 
Abnahme von Religiosität zu sprechen (vgl. Knoblauch, Populäre Religion, 18).  
81 Vgl. auch Kamper/ Wulf, Das Heilige. Seine Spur in der Moderne. Kamper 
und Wulf sprechen sich gegen Webers These aus, dass das Heilige in modernen 
Gesellschaften wegen der Entzauberung der Wissenschaften nichts mehr verlo-
ren hat, sondern vertreten eine Gegenthese: „Das Heilige ist nicht vergangen, 
sondern es ist als Verborgenes, Verdrängtes und Vergessenes durchaus aktuell. 
Man muss es nur kenntlich zu machen verstehen, d.h. man muss es entdecken, 
darstellen und noch aus seinen verwischten Spuren rekonstruieren können.” „Die 



 

 
54 

unsere Kultur sogar, im Zuge einer Popularisierung von Religion, 
„auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft“82.  
 

4.2  Auflösung der Gegensätze von sakral und profan 

Knoblauch konstatiert eine zunehmende wechselseitige Durch-
dringung von Religion und Gesellschaft. Damit einher geht die 
Auflösung des Gegensatzes von sakral und profan. „Der gesell-
schaftliche Fluchtpunkt dieses Wandels ist das aufgewertete Sub-
jekt und seine individuelle Sinnsuche.“83 Der Gegensatz von sakral 
und profan hat bisher Religion geradezu konstituiert: die Religion 
war für die Verwaltung des Sakralen zuständig, als Organisation 
stand Religion der profanen, säkularen Welt gegenüber. Diese 
Gegenüberstellung stimmt immer weniger. „Die Religion be-
schränkt sich heute keineswegs mehr auf einen ausgegrenzten Aus-
schnitt der Kultur, der in den Kirchen beheimatet ist und nur dort 
seinen Ort findet. Es gibt einen außerhalb der Kirchen liegenden 
Bereich der Religion, und dieser Bereich ist keineswegs (mehr) un-
sichtbar, sondern nimmt selbst höchst sichtbare Formen der Kultur 
an.“84 Religion ist fluider geworden. Als „populäre“ Religion ist sie 
nicht mehr durch ihre Organisationen definiert, sondern besteht laut 

                                                                                                              
Frage heißt also: Was ist aus dem ‘Heiligen’ in der Moderne geworden? Wie ist 
es verdrängt, verschoben oder vergessen worden?” (ebd. S. 1) Vgl. auch das 
Konzept der unsichtbaren Religion von Luckman (Luckmann, Die unsichtbare 
Religion). Zum Thema auch das Kapitel: „Wandel des Religiösen: zwischen 
Säkularisierung und Individualisierung” in: Utsch, Religiöse Fragen in der 
Psychotherapie.  
82 Knoblauch, Populäre Religion, Titel. 
83 Ebd., Rückentext. 
84 Ebd., 265.  



  

 
55 

Knoblauch wesentlich aus Kommunikation und Kommunikations-
mustern. „Ohne Scheu werden populärkulturelle Formen eingesetzt 
und Inhalte aufgenommen, die ihre Kommunikation nicht mehr als 
spezifisch religiös erscheinen lassen.“85 Das zeigt sich beispiels-
weise in der Eventisierung religiöser Zeremonien (Knoblauch 
erinnert hier an den Papstbesuch in Deutschland), aber auch in der 
Sakralisierung bisheriger profaner Bereiche, wie die religiös 
geformten Bekenntnisformeln der Anonymen Alkoholiker, Rituale 
von Sportfans oder in der Popmusik.86  
Knoblauch weist darauf hin, dass keineswegs nur religiös auf-
geladene Rituale aus dem religiösen Kontext in die profane Gesell-
schaft diffundieren. „Neben den Formen ‚wandern’ auch die typi-
schen religiösen Inhalte, Themen und Topoi aus dem Heiligen 
Kosmos aus.“87 Knoblauch weist dies an einem Kernthema der 
christlichen Religion, dem Tod, aus: „Während sich die Kirchen 
unter dem Einfluss der Aufklärung immer mehr von der Deutung 
des Todes und einer breiten Ritualisierung zurück gezogen haben, 
entwickelt sich außerhalb der Kirchen eine Kultur des Todes, die 
eigene Rituale, Erfahrungsformen und Deutungen des Todes her-
vorbringt. Von Friedwäldern über Nahtoderfahrungen bis hin zur 
Reinkarnation beobachten wir eine regelrechte ‚Revolution des 
Todes’. Diese neue populäre Kultur des Todes findet zu guten 
Teilen außerhalb der Kirchen in den Medien und Kommunikations-
formen der populären Kultur statt.“88 Mit diesem Beispiel belegt 
Knoblauch, dass „eine deutliche Grenzziehung zwischen Religion 

                                                 
85 Ebd., 268. 
86 Vgl. Hempelmann, Panorama der neuen Religiosität.  
87 Knoblauch, Populäre Religion, 266f. 
88 Ebd., 267. 



 

 
56 

und dem, was nicht Religion ist, kaum mehr möglich ist. … Die 
populäre Religion ist also durch Entgrenzung charakterisiert.“89  
Der umfassende gesellschaftliche Prozess dieser Entgrenzung zwi-
schen sakral und profan fand und findet zeitgleich auf vielen 
Ebenen und in mehrere Richtungen statt. Ehemals kirchliche Funk-
tionen sind in den säkularen Bereich hinübergewandert, und der 
säkulare Bereich wird zunehmend spiritualisiert. Kirchliche Seel-
sorgerInnen haben im Laufe des 20. Jahrhunderts zunehmend 
Methoden und Haltungen aus dem säkularen Bereich erlernt und 
übernommen, insbesondere aus der Psychotherapie, aber auch aus 
der Sozialarbeit. Die Entwicklung hin zu einer interventionsorien-
tierten Seelsorge90 im religiösen Bereich konvergiert mit der 
Tendenz, dass in der berufsbezogenen Beratung, speziell im 
Coaching, zunehmend existentielle Fragen – zu denen auch die 
Spiritualität gehört – wichtig werden.  

Während SeelsorgerInnen ihre Rolle in Richtung BeraterIn und 
SozialarbeiterIn verändert haben, könnten die säkularen 
BeraterInnen herausgefordert sein, neue Rollen zu lernen 
hinsichtlich der Übernahme von seelsorgerlichen Aspekten in der 
Beratung. Indizien dafür zeigt das folgende Kapitel auf.  
                                                 
89 Ebd., 267. Knoblauch fügt an dieser Stelle an, dass diese Entgrenzung nicht 
die Auflösung der bisherigen Institutionen der Religionen bedeutet. Vielmehr 
führt gerade die Tatsache, dass Religion nun sehr plural wahrgenommen wird, 
dazu, dass weltweit nach institutionellen Regelungen gesucht wird, wie man mit 
Religion umgehen kann. In Deutschland zeigt sich das z. B. darin, dass man im 
Umgang mit dem Islam, der sich als ganz anders und viel weniger als die christ-
lichen Kirchen institutionalisiert versteht, diesem eine kirchenähnliche Institutio-
nalisierung nahe legt. Islamischer Religionsunterricht an öffentlichen Schulen ist 
eine solche Form von Institutionalisierung, die wiederum auf einer Organisation 
des Islam als öffentliche Institution angewiesen ist. Auf diese Art findet „die 
organisierte Form der Religion weltweit einen einheitlicheren Ausdruck“. (ebd.) 
90 Vgl. Ladenhauf, Integrative Therapie. 



  

 
57 

5. Baustellenbegehung III:  
 Indizien für Annäherungen von Seelsorge  
und säkularer Beratung  

Nach Mc Leod „haben bis vor kurzer Zeit nur wenige Berater und 
Therapeuten anerkannt, dass Religion und Spiritualität für die 
Beratung und Psychotherapie relevant sein könnten. Es schien als 
ob der Druck, die Therapie als einen eigenen, unabhängigen Beruf 
zu etablieren, für die Therapeuten implizierte, eine klare Grenze 
zwischen ihrer Arbeit, und dem, was ein Pfarrer oder Geistlicher 
tun würde, zu ziehen. Selbstverständlich gibt es zwischen diesen 
beiden Bereichen große Unterschiede, aber eben auch bedeutende 
Konvergenzen.“91  
Von Konvergenzen zwischen der religiösen Seelsorge und dem 
säkularen Coaching zu sprechen ist eine Konsequenz aus der im 
vorangegangen Kapitel dargestellten Entgrenzung von sakral und 
profan. Beide Bereiche greifen zunehmend ineinander über. Man 
kann nicht nur Parallelen entdecken (die in die gleiche Richtung 
laufen, sich aber nicht berühren), sondern auch Überschneidungen. 
Dabei entstehen auf vielen Gebieten, auch im Coaching,  neue 
Herausforderungen und Chancen.  
In diesem Kapitel begeben wir uns auf Spurensuche, wo und 
inwiefern in der berufsbezogenen Beratung, besonders im 
Coaching, Annäherungen zwischen säkularem und seelsorger-
lichem Beratungshandeln zu entdecken sind.  
 

                                                 
91 McLeod, Counselling, 46.  



 

 
58 

5.1  Berufswelt im Umbruch 

Die Berufswelt befindet sich im Umbruch. Die Anforderungen an 
MitarbeiterInnen auf allen Hierarchieebenen haben sich stark ver-
ändert. Anstatt Anweisungen auszuführen, müssen Mitar-
beiterInnen immer mehr befähigt werden (und Raum dafür 
bekommen), ihre Quellen für Kreativität zu erschließen und ihre 
Arbeit als sinnvoll zu gestalten.92 Die Arbeitsorganisation 
einschließlich der Arbeitszeiten – mit allen Licht- und Schatten-
seiten – wird flexibler; die Verantwortung für die Arbeitsergebnisse 
steigt; einmal erworbene Qualifikationen werden recht zügig 
wertlos und müssen immer wieder neu angepasst werden. Kurz, die 
Arbeitswelt wird zunehmend als entgrenzt wahr genommen.93  
„Geschäftsführer, Führungskräfte und Mitarbeiter sollten sich vor 
allem im menschlichen, sozialen und kommunikativen Bereich 
weiterentwickeln. Der Markt verlangt viel, fast Übermenschliches. 
Vielerorts werden Mitarbeiter gesucht, die fachlich top ausgebildet 
sind und sich gleichzeitig auf persönlicher Ebene detailliert 
entwickelt und weitergebildet haben.“ Wellensiek führt eine lange 
Liste von Fähigkeiten auf, die MitarbeiterInnen heute haben sollen, 
die alle „Ausdruck einer gereiften Person (sind), die kontinuierlich 
an sich selbst arbeitet.“94   

Wellensiek beschreibt hier hohe Anforderungen an das Individuum. 
Dieses Phänomen sieht Knoblauch als Teil der gesellschaftlichen 
Subjektivierungstendenz, mit der zugleich die Spiritualisierung der 
Gesellschaft einher geht. „Diese Subjektivierung findet ihren Aus-

                                                 
92 Unter der Vielzahl an Literatur zu diesem Thema sei beispielhaft erwähnt 
Senghaas-Knobloch, Wohin driftet die Arbeitswelt?  
93 Vgl. Möller, „Entgrenzte Arbeitswelt“. 
94 Wellensiek, Integrales Coaching, 74. 



  

 
59 

druck auch in ganz anderen gesellschaftlichen Bereichen, insbeson-
dere der Wirtschaft: Die Einsparung von Strukturierungs- und 
Verwaltungskosten, die betriebliche Deregulierung der Arbeits-
verhältnisse und die diskontinuierlichen Erwerbsverläufe fordern 
eine immer größere Initiative, eine wachsende Flexibilität und 
zunehmend mehr Kreativität auf der Seite der Individuen… 
Subjektivität wird zu einer Ressource, die in der Fähigkeit zur 
Eigenmotivation, zur Selbstentwicklung und zu eigenständigem 
Lernen ihren Ausdruck findet. … In der Tat könnte man die 
religiöse Ausprägung der Subjektivierung in Form der Spiritualität 
als eine Antwort auf die wirtschaftlichen Anforderungen ansehen. 
So zeigt Bernice etwa, dass das Neupfingstlertum in Brasilien den 
Ansprüchen der neuen und sich ausweitenden Dienstleistungs-
ökonomie folgt, weil es vom Einzelnen unternehmerische Initia-
tive, eine individualisierte, stärker feminisierte Psyche und eine 
hohes Maß an Selbstmotivation fordert, damit es den unsicheren 
Anstellungsverhältnissen begegnen kann.“95  
Mit der Erosion der Hierarchien96 werden nicht zuletzt Führungs-
aufgaben völlig neu definiert und beinhalten höchst wider-
sprüchliche und ambivalente Anforderungen: anstatt wie früher (in 
der Rolle der „Vorgesetzten“) Anweisungen zu geben und zu 
kontrollieren, heißt Führung bzw. Steuerung heute Vertrauen 
bilden, kommunizieren, Räume schaffen für kreative Arbeit – dabei 
paradoxerweise weiterhin Macht und Kontrolle auszuüben97.  
„Die neuen Widersprüche (man soll kontrollieren, was man nicht 
mehr kontrollieren kann) [forderten] von den Führungskräften 
Haltungen, die bislang vielleicht im Privatleben wichtig waren …: 

                                                 
95 Knoblauch, Populäre Religion, 277.  
96 Zur Krise der Hierarchien vgl. Heintel/ Krainz, Projektmanagement. 
97 Vgl. Buchinger/ Schober, Odysseusprinzip. 



 

 
60 

Vertrauen, Aufmerksamkeit und Unterstützung.“98 Damit 
verbunden sind hohe Anforderungen an die Führungskraft als 
Person, die sich keineswegs in kommunikativen Kompetenzen und 
in Techniken der Gesprächsführung erschöpfen: „Die wechsel-
seitige Durchdringung von inneren und äußeren Erlebnisbereichen 
ist insbesondere für Personen mit Führungsaufgaben … bedeutsam. 
Denn Führungsqualitäten sind nie mit rein fachlichen Kompetenzen 
hinreichend zu erfassen, vielmehr ist hier auch die ‚Persönlichkeit’ 
mit allen ihren Kompetenzen und mit ihrer Ausstrahlung … ein 
maßgebender Erfolgsfaktor.“99  
Führung wird in dieser Situation als höchst herausfordernd wahr-
genommen. Diese Herausforderung wird durch zunehmende 
Komplexität und Ungewissheit in der Unternehmenswelt verstärkt. 
„Der Zuwachs an sachlicher und sozialer Komplexität lässt 
althergebrachte Muster in Bezug auf die Steuerung von 
Organisationen ziemlich eindrucksvoll scheitern.“100 Daher verortet 
Krusche eine der Hauptaufgaben von Führungskräften in der (auch 
stellvertretenden) Bewältigung von Komplexität und Kontingenz. 
Buchinger und Schober sprechen zudem davon, dass die 
permanente Veränderung der lernenden, also sich verändernden 
Organisation „Flexibilität in der beruflichen Identität“101, d.h. eine 
hohe Rollenflexibilität erfordert: Wer ich heute als Führungskraft 

                                                 
98 Ebd., 23f. 
99 Schmidt-Lellek, Coaching und Psychotherapie, 140. 
100 Krusche, Paradoxien der Führung, 64. Die Sehnsucht nach klaren Regeln 
bleibt dennoch bestehen. Kieser beschreibt kritisch die klassische Unternehmens-
beratung mit ihren klaren Lösungsvorschlägen als deswegen so erfolgreich, weil 
sie angesichts der Unsicherheit die Wiedererlangung von Kontrolle bzw. die 
Vermeidung von Kontrollverlsut verspricht (Kieser, Beratung als Wissenschaft, 
59ff). 
101 Buchinger/ Schober, Odysseusprinzip. 139. 



  

 
61 

bin, ist nicht unbedingt dieselbe wie die, die ich gestern – in 
anderen Kontexten – war. Es bedarf daher der „Fähigkeit, neue 
Identitäten anzunehmen oder sie zu entwerfen und zu 
entwickeln“102. Dies ist eine hohe Anforderung an den Umgang mit 
sich selbst, an die eigene Anpassungs-/ Veränderungsfähigkeit und 
-bereitschaft und bedarf starker psychischer Ressourcen. 
„Wechselnde Teilidentitäten verlangen Engagement und 
Distanzierung. Ihre Vergänglichkeit verlangt erhöhte Präsenz,“103 
sowie „Autonomie und Ich-Stärke: Teil-sein“104. Auch laut Hesse 

benötigen Führungskräfte angesichts der zunehmenden 
Komplexität in Unternehmen ein anderes Wahrnehmungs- und 
Handlungsrepertoire, weshalb es in der Beratung verstärkt „um 
persönliche Orientierung“105 geht.  
 

5.2  Begriffe aus der religiösen Sprachwelt in säkularer 

 Beratungsliteratur 

Diese Herausforderungen und Widersprüche betreffen tiefe 
persönliche Ebenen der Menschen in Organisationen. In diesem 
Zusammenhang tauchen immer wieder Begriffe und Vergleiche aus 
der religiösen Sphäre auf – jedoch selten systematisch, sondern 
eher unvermittelt und überraschend.  
Senge spricht von „heiliger Verantwortung“106, die Manager für 
das Leben zahlreicher Menschen haben. Lammers führt den Begriff 

                                                 
102 Ebd., 143. Vgl. auch Schreyögg, Die Lage der Führungskräfte. 
103 Buchinger/ Schober, Odysseusprinzip, 145. 
104 Ebd., 147. 
105 Hesse/ Johnsson, Wozu von wem beraten lassen?, 43. 
106 Senge, Die fünfte Disziplin, 154. 



 

 
62 

der Spiritualität als Gegengewicht zur gestiegenen und steigenden 
Komplexität im Alltag der CoachingklientInnen ein. „Komplexität 
können wir in der Beratung der Zukunft nur reduzieren, wenn wir 
einen größeren Stellenwert für die Sinn-Dimension und die eigene 
Spiritualität einräumen. Nur die Auseinandersetzung mit dem 
eigenen Selbst und dem eigenen Wirken in der Gesellschaft kann 
Resignation und Depersonalisation ein Ende setzen. Eine Klärung 
des persönlichen Sinnes bietet den Hintergrund, wogegen unsere 
Kunden die täglichen Stimuli der Außenwelt einordnen können. 
Damit wird Beratung anspruchsvoller, ethischer, wertvoller und 
differenzierter. … Um längerfristig kreativ, effektiv und effizient 
zu bleiben, ist die Auseinandersetzung mit den eigenen Werten, mit 
dem persönlichen Sinn unserer Arbeit und mit einer höheren, 
spirituellen Dimension unumgänglich.“107 Damit die Komplexität 
erträglich und bewältigbar ist, braucht es also einen gesunden 
Ausgleich, die Vergewisserung des Menschen in einem 
haltgebenden (Sinn-)System. Die Diagnose von der veränderten, 
entgrenzten Arbeitswelt verbindet Lammers mit der Idee, dass sich 
Beratung, will sie auch unter den Bedingungen der gestiegenen 
Komplexität wirksam sein, verändert in Richtung Bearbeitung 
existentieller, ethischer und spiritueller Themen.  
Eine ähnliche Diagnose und eine ähnliche Schlussfolgerung liefern 
Buchinger und Schober. Sie schließen aus ihrer Beschreibung der 
wechselnden Teilidentitäten von Führungskräften (s.o.): „Wenn ich 
die genannten Momente zusammenfasse, die für den Aufbau einer 
tragfähigen beruflichen Identität heute erforderlich sind, komme 
ich zu einem überraschenden Ergebnis: Identität als reflexive 
Aufgabe ist ohne Spiritualität heute nicht möglich, und ich werde 

                                                 
107 Lammers, Beratung zwischen Geld und Geist, 32f. 



  

 
63 

dieser anspruchsvoller gewordenen Aufgabe der Herausbildung 
einer beruflichen Identität auf Dauer nicht gewachsen sein.“108 
Auch hier taucht der Begriff „Spiritualität“ unvermittelt auf. Die 
Autoren erklären nicht näher, inwiefern das Management von Teil-
identitäten etwas mit Spiritualität zu hat und was sie in diesem 
Zusammenhang genau damit meinen. Das könnte als Symptom 
dafür gedeutet werden, dass es sich hier um ungewohntes, nicht 
vertrautes Gelände handelt. Es wird ja auch von einem „über-
raschenden Ergebnis“ gesprochen, das ein wenig verschämt und 
nur andeutungsweise entfaltet wird. Zum Ende des kurzen 
Abschnitts über Spiritualität lässt sich mehr erahnen, was gemeint 
sein könnte: „Ich bin aufgefordert zu erhöhter Präsenz: Angesichts 
des häufigen Rollenwechsels ist das tiefere Eintauchen in die 
Gegenwart der jeweiligen Situation Grundvoraussetzung meiner 
Handlungsfähigkeit. Achtsamkeit, Präsenz, Leben im Moment, im 
Hier und Jetzt (gerade angesichts des nahen Endes dieses Jetzt) ist 
eine Grundforderung aller Mystik, unabhängig von der jeweiligen 
Religionszugehörigkeit.“109 
Für Buer ist Beratung unter anderem ein „Ort der Kontem-
plation“110 – ein Begriff, der ebenfalls aus der religiösen Welt 
entlehnt ist. Scharmer enthält sich in seinem Buch „Theorie U – 
Von der Zukunft her führen“ der religiösen Begriffswelt weit-
gehend und stellt seine Methode des „Presencing“, also des 
„Vergegenwärtigens“ als allgemeine Managementechnik (bzw. als 
„Soziale Technik“) vor. Er legt seinen Hintergrund an keiner Stelle 

                                                 
108 Buchinger/ Schober, Odysseusprinzip, 150; vgl. auch Buchinger, Skizzen zur 
Frage der Identität. Zum Thema Präsenz vgl. auch Pohl/ Fallner, Coaching mit 
System. 
109 Buchinger/ Schober, Odysseusprinzip, 151. 
110 Buer, Worum es in der Beratung von professionals im Grunde geht, 63. 



 

 
64 

explizit als religiös oder spirituell dar. Dennoch empfiehlt er im 
vorletzten Kapitel mit dem Titel „Prinzipien des Presencing für die 
Führung von Innovations- und Veränderungsprozessen“ Menschen 
in Führungspositionen eine spirituelle Übungspraxis (ohne dabei 
das Etikett „spirituell“ zu verwenden): Er leitet zu einer Morgen-
übung an, in der „das innere Wissen entstehen“ kann: „Verwende 
ein Ritual, eine von dir entwickelte Form, die dich mit deiner 
Quelle verbindet: Dies kann eine Meditation sein, ein Gebet oder 
einfach eine intentionale Stille, die du betrittst.“111 „Wertschätze, 
dass dir die Möglichkeit gegeben wurde, das Leben zu führen, das 
du hast. … Fühle die Verantwortung, die mit diesen Möglichkeiten 
einhergeht, die Verantwortung, die du gegenüber anderen hast, 
schließe die Natur mit ein, selbst das größere Ganze, selbst das 
Universum. Bitte um Hilfe, damit du deinen Weg und deine Rich-
tung nicht verlierst. … Das Wesen dieses Werdens ist ein Ge-
schenk, das nur durch dich in die Welt kommen kann, durch deine 
Gegenwärtigkeit, durch dein höchstes oder werdendes Selbst. Aber 
du kannst es nicht alleine tun. Deswegen bittest du um Hilfe.“112 
Während in den hier zitierten Textpassagen spirituelle Themen eher 
beiläufig – und ohne den eigenen spirituellen Hintergrund explizit 
deutlich zu machen – benannt werden, gibt es auch ausdrückliche 
Abhandlungen über Spiritualität in der Beratung. So hat die 
Zeitschrift Supervision im Jahr 2005 ein Themenheft zum Thema 
„Spiritualität“ herausgegeben.. Darin zeigen beispielsweise Mingers 
und Wildburg Zusammenhänge zwischen Systemischer Beratung 
und Spiritualität auf und nehmen dabei ausdrücklich Bezug auf sich 
verändernde Paradigmen in Wirtschaftsunternehmen angesichts der 

                                                 
111 Scharmer, Theorie U, 407. 
112 Ebd., 407. 



  

 
65 

Globalisierung.113 Im Zusammenhang mit dem Konzept „Life 
Coaching“, das weiter unten näher besprochen wird, positioniert 
sich Migge ausdrücklich zum Thema Spiritualität im Coaching.114 
Neben eher versteckten Andeutungen in dem einen oder anderen 
Buch oder Aufsatz lässt sich also in den letzten Jahren – wesentlich 
stärker im angelsächsischen Raum, zunehmend jedoch auch in 
Deutschland – eine, wenn auch bisher noch übersichtliche, 
Zunahme von Literatur fest stellen, die sich ausdrücklich auf 
spirituelle oder ganzheitliche Aspekte in der berufsbezogenen 
Beratung und speziell im Coaching beziehen.115  
 

5.3  Ethische Fragen 

Die ungeheure Komplexität und Unüberschaubarkeit nicht nur der 
Wirtschaftswelt erhöht mit der Zeit auch die Aufmerksamkeit für 
ethische Fragestellungen in der Beratung: „Die Notwendigkeit und 
das Interesse, sich mit solchen philosophischen und insbesondere 
mit praktisch-philosophischen, also ethischen Fragen auseinander 
zu setzen, steigt einerseits mit dem Schwächerwerden von 
traditionellen kollektiven Wertesystemen sowie mit der 
Individualisierung von Wertsetzungen, andererseits mit der 
zunehmenden Effektivität von technischen Möglichkeiten. Denn 
der Horizont der Verantwortung wächst mit der Reichweite der 

                                                 
113 Mingers/ Wildburg, Systemische Beratung und Spiritualität. Vgl. auch den 
Beitrag von Seliger, Spiritualität in der Supervision.  
114 Migge, Spiritualität im Coaching. Psychologische Zugänge.  
115 Nach Redaktionsschluss ist der im deutschsprachigen Raum bisher 
umfassendste Band zum Thema erschienen: Hänsel, Die spirituelle Dimension in 
Coaching und Beratung. 



 

 
66 

eingesetzten Mittel.“116 So stellen für Scharmer globale Heraus-
forderungen wie Klimawandel, Bekämpfung von Hunger, Trink-
wassermangel und Armut, aber auch die Bewältigung von 
Finanzkrisen ManagerInnen vor wichtige Aufgaben, die neue 
Handlungsmuster insbesondere auf Führungsebene erfordern. Es 
bedarf laut Scharmer daher neuer Instrumente, die auf Werten 
basieren, um nachhaltiges Wirtschaften in globaler Verantwortung 
zu ermöglichen.117 McLeod vermutet, dass sich im Kontext von 
Beratung die Beziehung zwischen Mensch und Umwelt zu einem 
vorherrschenden Thema in Beratungskontexten entwickeln wird, 
ausgehend von dem Wunsch vieler Menschen, „mehr 
Umweltbewusstsein und Verantwortungsgefühl entwickeln zu 
können“.118 Zahlreiche Publikationen und Seminare befassen sich 
mit Fragen der Unternehmensethik, teilweise auch unter dem 
Stichwort der Corporate Social Responsibility – CSR.119 Dass das 
Thema Corporate Social Responsibility häufig nur als Etikett 
verwendet wird, um gegenüber bestimmten Anspruchsgruppen in 
einem besseren Licht da zu stehen, wird immer wieder als Vorwurf 
                                                 
116 Schmidt-Lellek/ Schreyögg, Philosophie, Ethik und Ideologie in Coaching 
und Supervision, 8.  
117 Vgl. Scharmer, Theorie U.  
118 McLeod, Counselling, 489.  
119 z. B. Maak/ Ulrich, Integre Unternehmensführung; Hemel, Wert und Werte: 
Ethik für Manager; Schneider/ Schmidpeter, Corporate Social Responsibility. 
Seliger bezieht sich in ihrem „Dschungelbuch der Führung“ auf Peterson und 
Park (2006, 25f), die sechs Tugenden einer „positiven Organisation“ postulieren. 
Davon ist die erste: „eine klare ethische Vision, die von allen Mitarbeitern geteilt 
wird“. (Seliger, Das Dschungelbuch der Führung, 208). Die weiteren fünf 
Tugenden sind: 2. die Weisheit, zu erkennen, wo ihre Stärken und Fähigkeiten 
liegen; 3. flexible und offene (anpassungsfähige) Strukturen; 4. faire Behandlung 
der Mitarbeiter; 5. Verbindlichkeit und Verlässlichkeit gegenüber Mitarbeitern 
und Kunden; 6. Menschen als Persönlichkeiten behandeln und nicht als ‚a pair of 
hands’“ – ebd. 



  

 
67 

formuliert.120 Wie auch immer die Bemühungen um ein ethisch 
korrektes Auftreten und/ oder Verhalten in Organisationen konkret 
zu bewerten ist, so wird doch deutlich, dass ethische Fragen auf 
vielen Ebenen von Unternehmen zunehmend eine größere oder 
zumindest eine bewusster werdende Rolle spielen. 
Welche Bedeutung dies für die arbeitsweltliche Beratung hat, ist 
bisher noch ein recht unbearbeitetes Gebiet. Ein Indiz für das 
steigende Bewusstsein dafür sind zwei in den letzten Jahren 
erschienene Sammelbände über Ethik in der Beratung. Zum einen 
ist hier der von Peter Heintel et al. herausgegebene Band „Beratung 
und Ethik. Praxis, Modelle, Dimensionen“ zu nennen.121 In 
praxisbezogenen Reflexionen fragen die AutorInnen nach der 
Bedeutung von Ethik für die Beratung und nach den 
Erscheinungsformen, in denen Ethik als Beratungsgegenstand 
auftaucht. Ein Schwerpunkt liegt auf der Bedeutung von ethischen 
Fragestellungen für Organisationen –  und wie BeraterInnen dieser 
Bedeutung gerecht werden können. Heintel beschreibt darin jede 
Beratung als grundsätzlichen Ort eines ethischen Diskurses. „Sie ist 
von sich aus ein Ort der Differenz, der Unterbrechung des Alltags-
geschehens und damit ein solcher Ort der Reflexion, der Nach- und 
Vordenklichkeit. Ob sie es will oder nicht, sie wird damit … zu 
einem Ort ethischer Fragestellungen, an dem bestehende Normen, 
Werte, moralisches und unmoralisches Verhalten zur Sprache 
gebracht werden. Es bedarf also gar keiner gesonderten und 
speziellen Fokussierung des Ethischen, es ist einfach immer da, 

                                                 
120 So z. B. von Reinbacher, der als Kontrastversuch zu diesem Kalkül sein 
„Gewissensmanagement in Organisationen“ entwickelt hat (Reinbacher, 
Gewissensmanagement in Organisationen, 2009). 
121 Heintel et al., Beratung und Ethik. 



 

 
68 

kann gar nicht vermieden werden.“122 Diesem prozessethischen 
Modell fühlt sich auch Krainz verpflichtet. Er hält außerdem „die 
Wahrscheinlichkeit, dass beraterseitig ethisch relevante Diskurse in 
Unternehmungen hineingetragen werden können“, für gering.123  
Hinsichtlich dieser Frage gehen die meisten Beiträge im von 
Schmidt-Lellek und Schreyögg herausgegebenen Band 
„Philosophie, Ethik und Ideologie in Coaching und Supervision“ 
deutlich offensiver vor.124 Die Herausgeber bezeichnen philoso-
phische und ethische Fragestellungen „zunehmend als relevant für 
eine professionelle Praxis von Coaching und Supervision“.125 Für 
sie geht es dabei um „grundlegende existentielle Fragen, die auch 
in jeglicher professionellen Praxis auftauchen können: Woran kann 
ich mich orientieren, wie kann ich meinen Weg im Leben finden? 
Was gibt meinem Leben und dem Leben überhaupt einen Sinn? 
Wie kann ich die Widersprüche, die mir begegnen und die ich in 
mir vorfinde, verstehen und einordnen…? Was ist gutes Leben und 
was ist gutes Handeln? Welche Bedeutung hat die Gemeinschaft 
mit Anderen, und was bedeute ich für mich allein? Wie kann ich 
mit der Verletzbarkeit des Lebens, mit Vergänglichkeit, Krankheit 
und Tod umgehen?“126  
In diesen Formulierungen aus der Einleitung wird schon deutlich, 
dass hier, anders als im Band von Heintel et al. vor allem Einzel-
personen (nämlich typische Coaching-KlientInnen) und weniger 
die Organisation als Ganze in den Blick kommen. Die Beiträge des 

                                                 
122 Heintel, Das „Klagenfurter prozessethische Beratungsmodell”, 201. 
123 Krainz, Versuch über die Ethik in der Organisationsberatung, 174. 
124 Schmidt-Lellek/ Schreyögg, Philosophie, Ethik und Ideologie in Coaching 
und Supervision.  
125 Ebd., 7. 
126 Ebd., 8. 



  

 
69 

Sammelbands erfassen viele Themen, die hier in der Kürze nicht 
zusammengefasst werden können. Stattdessen versuche ich an 
dieser Stelle, einige der verschiedenen thematisierten Ebenen, in 
Themenpaare zusammen gefasst, kurz zu benennen.  
Zum einen betreffen die Themen immer beide in der Beratung 
beteiligten Seiten: die Coaches auf der einen, die Coachees auf der 
anderen Seite (häufig tritt auch noch eine dritte Seite, die 
finanzierende Auftraggeberin, als beteiligte Partei hinzu): Die von 
Birgmeier postulierte Notwendigkeit der Reflexion des eigenen 
Menschenbildes ist sowohl eine grundlegende Aufgabe der Selbst-
reflexion der Beraterin, als auch eine Aufgabe, im Coaching den 
Coachee zur Selbstreflexion anzuleiten.127 Zweitens lässt sich die 
Bearbeitung philosophischer und ethischer Fragen danach unter-
scheiden, ob es stärker um den Aspekt des Erwerbs von Lebens-
weisheit geht (z. B. was ist der Mensch, wie ist das Leben und wie 
sehe ich mich darin?), oder stärker um konkrete Handlungs-
maximen: Was soll ich tun? Was ist meine Pflicht, meine Aufgabe? 
Was darf ich nicht tun? Ein drittes Paar von Ebenen betrifft den 
Handlungsradius: Eine Dimension der Frage nach ethischem 
Verhalten betrifft vor allem die persönliche Lebensführung, also 
wie jemand sein eigenes Leben und seine unmittelbaren 
Beziehungen gestaltet. Zum anderen geht es im Coaching auch um 
die Ebene, wie Menschen, die Verantwortung für ein Unternehmen, 
für MitarbeiterInnen und für Wirkungen weit über die eigene Firma 
hinaus tragen, dieser Verantwortung gerecht werden können.  
Alle diese Ebenen fordern die Reflexion der eigenen Haltung und 
Rolle als Coach und Supervisor heraus. Dabei gehen die 
AutorInnen teilweise weit über die übliche inhaltliche Zurück-

                                                 
127 Birgmeier, Menschenbilder im Coaching. 13-26.  



 

 
70 

haltung von BeraterInnen hinaus. Zwar machen sie wenig 
(explizite) Setzungen, welche Ethik eine Beraterin zu vertreten 
habe, aber dass Ethik und Moralität eine wichtige Rolle in der 
Beratung spielen sollte, vertreten einige AutorInnen ungewöhnlich 
deutlich. Schreyögg konstatiert, dass es unter dem Stichwort 
„Ethik-Kodex“ für Coaches bisher (fast) ausschließlich um das 
ehrbare Verhalten der Beraterin als Geschäftspartnerin und in der 
Beziehung zwischen Coach und Coachee ging. Sie plädiert jedoch 
dafür, auch Fragen der Unternehmensethik bewusst im Coaching 
zu berücksichtigen. Coaches sollten „sich auch mit den ethischen 
Implikationen wirtschaftlichen Handelns sowie mit ihren eigenen 
Werturteilen beim Coachen auseinandersetzen“.128 Fischer konzi-
piert „Coaching als Raum für die Entwicklung von moralischer 
Integrität“.129 Ähnlich sieht Buer Coaching als Raum an, in dem 
„tatsächlich Moralität nachhaltig eingeübt werden kann“ und 
plädiert hinsichtlich der Entwicklung von Unternehmensethik 
dafür, „die verschiedenen Beratungssettings, die in Unternehmen 
schon eingeführt sind, wie Coaching, Supervision, Consultation, 
für die Entwicklung des moralischen Handelns und moralischer 
Haltungen (Tugenden) zu nutzen“.130  
Eine solche Orientierung von Coaches als einer Instanz, die zu 
ethischer/ moralischer Reflexion ihrer Coachees gezielt anleitet 
(laut Schmidt-Lellek nicht im Sinne einer moralischen Belehrung, 
sondern im Sinne einer ethischen Reflexion „über die moralischen 

                                                 
128 Schreyögg, Überlegungen zur Ethik von Coaching, 121. Vgl. auch das Ka-
pitel Unternehmensethik in Schreyögg, Coaching für die neu ernannte Führungs-
kraft. 
129 Fischer, Coaching als Raum für die Entwicklung von moralischer Integrität. 
130 Buer, Moralisch wirtschaften – kann das gut gehen?, 147. 



  

 
71 

Implikationen seines Handelns“131), erfordert nicht nur ein hohes 
Maß an Selbstreflexion über die eigenen ethischen Werturteile und 
Sichtweisen, sondern auch – gegenüber dem Dogma einer 
beraterischen Haltung, die sich alleine den von der Klientin 
formulierten Zielen verpflichtet sieht – eine veränderte Haltung und 
ein modifiziertes Rollenverständnis.132  

 
Diese Sammlung von Indizien zeigt, dass in der berufsweltlichen 
Beratung zahlreiche Konvergenzen zwischen Coaching und 
klassischen Aufgaben der Seelsorge (Sinnsuche, Orientierung an 
etwas „Heiligem“, am „ethisch Guten“) zu Tage treten.  

                                                 
131 Schmidt-Lellek, Life-Coaching, 330. 
132 Eidenschink kritisiert beispielsweise in diesem Band die verbreitete Grund-
einstellung, dass die Klientin alleine das Ziel bestimmt, der Coach die Zieler-
reichung unterstützt. Eidenschink sieht seine Aufgabe als Berater auch darin, 
seine KlientInnen zu konfrontieren und möglicherweise ihre Ziele in Frage zu 
stellen. (Eidenschink, Der einäugige Riese). 



 

 
72 

6.  Baustellenbegehung IV: 
 Beispiele für Annäherungen von Seelsorge und 
säkularer Beratung in Coachingansätzen 

Die oben festgestellten Indizien für Konvergenzen schlagen sich 
zunehmend auch in der Beratungsliteratur nieder, allerdings gibt es 
bisher noch keine Systematisierung dafür. Um die verschiedenen 
Ansätze grob zu kategorisieren, teile ich sie einerseits in solche auf, 
die ihren weltanschaulichen Hintergrund deutlich als religiös bzw. 
spirituell markieren, und solche, die sich als säkulare Beratungs-
ansätze verstehen und ihre weltanschauliche Fundierung eher 
implizit als explizit deutlich machen. Allen Ansätzen gemeinsam 
ist, dass sie sich – entsprechend der von Knoblauch beschriebenen 
Entgrenzung zwischen religiös und profan – nicht so ohne weiteres 
in eine Schublade stecken lassen: gehören sie nun in die Welt der 
religiösen Seelsorge oder in die Welt des säkularen Coachings?  
Dabei ist es nicht mein Anliegen, die Brauchbarkeit oder Seriosität 
der einzelnen Ansätze zu bewerten, sondern sie insofern 
vorzustellen, als sie Indizien für Konvergenzen zwischen säkularer 
und religiöser Beratung aufzeigen.  
 

6.1  Coaching- und Führungsansätze mit ausdrücklichem 
religiösem Hintergrund 

An dieser Stelle sollen, da sich unsere Kultur in religiöser Hinsicht 
hauptsächlich aus jüdisch-christlichen Quellen speist, vor allem 
christlich orientierte Angebote vorgestellt werden. Viele Jahre hat 



  

 
73 

sich die gesamte Psycho-, aber auch die Coachingszene, wenn sie 
sich auf Spiritualität berufen hat, meist in östlichen Religionen 
bedient. In den letzten Jahren ist der Trend zu bemerken, dass 
professionelle Coachingansätze auch aus christlicher Sicht 
formuliert werden.  

6.1.1 Coaching mit christlichem Gedankengut  

Der Franziskanerpater Schlegel postuliert in seinem Buch 
„Spiritual Coaching. Führen und Begleiten auf der Basis geistlicher 
Grundwerte“: „Dabei wissen wir seit langem, dass Menschen dann 
beruflich gut sind, wenn sie sich als Mensch in allen Dimensionen 
ihres Daseins entfalten können. Demnach tangiert Coaching unsere 
Persönlichkeit, unsere Beziehungen, unsere Arbeit und nicht zuletzt 
auch unsere Gottbezogenheit. Spiritual Coaching will Menschen in 
Leitungspositionen… helfen, ihre spirituelle Kompetenz zu nutzen 
und daraus Kräfte für den Alltag zu schöpfen. Wenn sie sich ihrer 
Grundwerte besinnen, wenn sie im Bewusstsein stehen, als 
geschaffene Menschen alles – ihre Gesundheit, ihre Talente, ihre 
Lebensenergie, ihre Ideen und vieles mehr – zu verdanken, wenn 
sie Verantwortung als ein dialogisches Geschehen verstehen – das 
ist ein Gefragtsein und Antwortgeben, ein Hören und Handeln –, 
dann wird die spirituelle Dimension ihr Leben und Arbeiten weiten 
und bereichern. Dazu will dieses Buch beitragen. Es will Hilfe zur 
Selbsthilfe sein – ein geistlicher Beitrag zur Verbesserung der 
Leitungskompetenz.“133 „Die Kunst der Menschenführung beginnt 
mit der Kunst der persönlichen Lebensführung. Wer heute 
Leitungsverantwortung übernimmt, tut gut daran, die modernen 
Techniken des Managements und die Spielregeln der Kommunika-
                                                 
133 Schlegel, Spiritual Coaching, 7f.  



 

 
74 

tion zu erlernen. Noch wichtiger aber sind menschliche Tugenden 
und spirituelle Grundhaltungen als Basis der Leitungskompe-
tenz.“134 Schlegel arbeitet dabei entlang von zwölf geistlichen Tu-
genden und Grundwerten: Achtsamkeit, Beharrlichkeit, Echtheit, 
Gerechtigkeit, Gottvertrauen, Klugheit, Lebensfreude, Liebe, 
Maßhalten, Mut, Selbstvertrauen und Zuversicht.135 Zum Begriff 
der Tugenden erläutert Schlegel: „Tugenden – ein Wort, das 
spätestestens nach den 68ern Staub angesetzt hat. …Wenn es 
manche Zeitgenossen dennoch wagen, das Wort ‚Tugenden’ wieder 
in den Mund zu nehmen, dann nicht, um das Rad der Geschichte 
zurückzudrehen. … Was wir heute erleben, ist eine leise Annähe-
rung an überzeitliche Werte, die nach der Entstaubungsaktion 
wieder zu Tage treten. Das deutsche Wort ‚Tugend’ kommt von 
‚taugen’. Wir spüren mehr und mehr, dass im ‚großen Tauglich-
keitstest des Lebens’ nicht nur durchsetzungsfähige Leitfiguren und 
zielorientierte Erfolgstechniker nach vorne kommen. Bei diesen 
lassen im Gegenteil nach einem mitunter grandiosen Sprint auf der 
Zielgeraden merklich die Kräfte nach. Um lebenstauglich zu sein, 

                                                 
134 Schlegel, Spiritual Coaching, Rückumschlagtext.  
135 Ähnlich nutzt der Benediktinerpater Grün, der zahlreiche Bücher zum 
Themenkreis „Führen mit Werten“ veröffentlicht hat, christliche Tugenden als 
Richtschnur für seinen Coachingansatz. Die Tugenden, auf die Grün seinen 
Coachingkurs aufbaut, sind: Gerechtigkeit, Wahrhaftigkeit, Tapferkeit, Treue, 
das rechte Maß, Versöhnung, Klugheit, Weisheit, Glaube, Hoffnung, Liebe. 
(Vgl. Grün, Führen mit Werten. Außerdem zum Thema: Grün, Menschen führen 
– Leben wecken; Assländer/ Grün, Spirituell führen). Notker Wolf, Benedik-
tinerabtprimas, nennt seine Anregungen für heutige Manager aus der Tradition 
des Benediktinerordens „Von den Mönchen lernen”. Zusammen mit der 
leitenden Ordensschwester Enrica Rossanna hat er außerdem das Buch „Die 
Kunst Menschen zu führen”  geschrieben, das aus christlicher Sicht, speziell vor 
dem Hintergrund einer jahrtausendalten klösterlichen Tradition, Orientierung für 
die Entwicklung einer Führungspersönlichkeit geben will.  



  

 
75 

brauchen wir mehr – ganz gleich ob in der persönlichen 
Entwicklung, in der Gestaltung von tragenden Beziehungen oder 
im beruflichen Szenario. Wir können es einen Schatz an inneren 
Werten nennen oder das Grundwasser der Seele oder einfach einen 
Fundus an Tugenden. Sie sind das Fundament, das uns Halt und 
Stabilität gibt, und sie sind der Rhythmus, der der Musik unseres 
Lebens Struktur verleiht.“136  

Inhaltlich orientiert sich Schlegel durchaus an religiösen Themen, 
bleibt aber sprachlich religiös recht neutral. Noch weniger dezidiert 
religiös im Text, aber durchaus religiös geprägt, ist das Buch von 
Schmitz und Zwierlein: „Management und Spiritualität. Ein 
Erfahrungs- und Arbeitsbuch.“137 Die Themen: „Führen der 
eigenen Person; Führen der Mitarbeiter; Teammanagement, Orga-
nisationsmanagement, Systemmanagement“ werden ziemlich 
säkular behandelt. Unter der Überschrift „Organisationsmana-
gement – Organisationen verändern“ heißt es beispielsweise: „Die 
gesamte Geschichte der Menschheit ist immer auch eine 
Geschichte der Veränderer gegen die Bewahrer. Von jeher geht es 
auch im Unternehmen um das Spannungsfeld von Bewährtem und 
Neuem, muss das Zusammenspiel von Fortschritt und Tradition in 
sinnvoller Ergänzung gestaltet werden. Es geht nicht nur mehr 
darum, Neues zu entwickeln, sondern immer stärker auch darum, 
wie wir dies noch effizienter, schneller, besser und letztlich kosten-
günstiger anbieten können. Um in diesem Prozess und unter dem 
Druck dieser Entwicklung bestehen zu können und nicht aus dem 
Markt herausgedrängt, ja sogar in meinem ganzen Sein erdrückt zu 
werden, muss ich dem Wandel mit all meiner Dynamik, Kreativität 
und auch der notwendigen Gelassenheit in die Augen sehen.  Ent-
                                                 
136 Schlegel, Spiritual Coaching, 26f. 
137 Schmitz/ Zwierlein, Management und Spiritualität. 



 

 
76 

wicklung und Fortschritt, wenn sie wirklich positiv gelingen sollen, 
erfordern nicht nur ein Höchstmaß an Wissen und Kompetenz, 
sondern vor allem schöpferische Kraft. Es gilt, Wesentliches und 
Notwendiges zu erkennen, damit Wandel und Veränderung nicht 
nur unterhalb der ‚Widerstandsschwelle’ geschieht.“138  
Das könnte auch in jedem modernen nicht-religiösen Manage-
mentbuch stehen. Nur vereinzelt taucht explizit religiöses Voka-
bular auf, beispielsweise dort, wo es um die Würde des Menschen 
geht: „Gute Führungsarbeit beschränkt sich nicht darauf, den Men-
schen als solchen anzuerkennen, sondern bietet ihm Hilfen dazu an, 
immer mehr der zu werden, der er sein kann und von Gott her sein 
soll... Der Mensch hat Würde und Wert, ganz unabhängig von 
seiner Leistungsfähigkeit oder auch Leistungsbereitschaft.“139 
Möglicherweise ist der ausdrückliche Bezug auf die Verwendung 
von Symbolen im Führungshandwerk auf den religiösen Hinter-
grund der Autoren zurück zu führen. Allerdings verwenden die 
Autoren auch da, wo sie von „symbolischem Führen“ sprechen, 
eine religiös neutrale, stärker psychologisch orientierte Sprache: 
„Um Kopf und Herz der Mitarbeiter anzusprechen, ist es für Füh-
rungskräfte daher wichtig, neben dem rationalen Teil auch den 
emotionalen und unbewussten angemessen anzusprechen. Dies 
geschieht durch symbolisches Führen, das insbesondere Rituale, 
Symbole, Legenden, Metaphern, Vorbild, Erlebnisse usw. 
umfasst.“140 „Führen durch Symbole und symbolisches Handeln… 
wird dann zum Gütezeichen qualifizierter Führungsarbeit, wenn 
diese dem Menschen Ziel und Sinnqualität vermittelt. Wichtige 
Führungsaufgabe ist es also, den Blick für das Wesentliche zu 
                                                 
138 Ebd., 152. 
139 Ebd., 154.158. 
140 Ebd., 177. 



  

 
77 

fördern.“141 Der Hauch des Spirituellen wird eine Spur deutlicher, 
wenn die Autoren meinen, „dass Leben, und dies gilt auch für das 
Leben eines Unternehmens, immer eine Reise zum Wesentlichen 
ist.”142  

6.1.2 Coaching für kirchliche Führungskräfte 

Einen Spezialfall in der christlichen Coachingliteratur stellt Zindels 
Buch „Geistesgegenwärtig führen. Spiritualität und Manage-
ment“143 dar, das er mit christlich-reformatorischem Hintergrund 
dezidiert für LeiterInnen von christlichen Organisationen 
geschrieben hat. Zindel bezieht sich einerseits klar auf christliche 
Strukturen und will ermutigen, diese in einem christlichen Geist zu 
leiten. So sind seine Überschriften: Christliche Organisationen 
verstehen; Die leitende Person in christlichen Organisationen; 
Christliche Organisationen leiten. Zugleich macht Zindel auch sehr 
deutlich darauf aufmerksam, dass man sich nicht mit dem Verweis 
auf den Heiligen Geist vor dem Erlernen und Anwenden von 
Handwerkszeug, klare Budgetierungen etc. drücken darf: 
Spiritualität darf kein Ersatz für sauberes, verantwortungsvolles 
Management sein.144 

                                                 
141 Ebd., 160. 
142 Ebd., 161 (Hervorhebungen im Original). 
143 Zindel, Geistesgegenwärtig führen.  
144 Vgl. ebd., 26. Eine zusätzliche Richtung ist die Rubrik „Spirituelles 
Coaching“ im Sinne einer „spirituellen Didaktik“, wie sie Horn entwirft. Hier 
geht es nicht um Coaching von Führungskräften aus einer religiösen 
Grundhaltung heraus, sondern um das Lehren und Lernen von Spiritualität 
mittels Coaching. „Die Methoden des modernen Coachings… erlauben es, die 
Tiefe eines spirituellen Weges mit dem Pragmatismus konkreter Lösungsschritte 
zu verbinden.“ (S. 13). „Worum geht es im spirituellen Coaching? Es geht um 
einen praktischen, persönlichen Zugang zu den alten Fragen des Menschseins: 



 

 
78 

6.1.3 Pastoralpsychologische Supervision 

Lammer wirbt für pastoralpsychologische Supervision als 
berufsorientierte „Beratung mit religiöser Kompetenz“145. Auch 
wenn sie ihre Gedanken nicht unter der Überschrift Coaching, 
sondern Supervision, vorstellt, soll ihr Ansatz hier erwähnt werden, 
da es sich in ihrem Ansatz um dezidiert berufsbezogene Beratung 
aus einer spezifisch theologischen Sicht  handelt. Die KlientInnen 
dieser Beratung sind keineswegs nur kirchlich gebundene oder 
religiös orientierte Menschen oder Organisationen. Lammer fragt 
unter anderem danach, ob BeraterInnen mit einem theologischen 
Hintergrund anders supervidieren (oder analog: coachen) als andere 
SupervisorInnen, und wenn ja, wie anders sie das tun.   
Die Besonderheit von pastoralpsychologischen SupervisorInnen 
sieht Lammer nicht vor allem in ihrer Feldkompetenz für das 
Arbeitsfeld Kirche, sondern in ihrer „erweiterten Hermeneutik: Die 
Pastoralpsychologie erweitert den Horizont, in dem gedeutet und 
verstanden werden kann, was KlientInnen in der Supervision 
thematisieren. PastoralpsychologInnen beziehen ihre Verstehens-
voraussetzungen und ihre Deutungskompetenz aus den beiden 
Wissenschaften Theologie und Psychologie (sowie den angren-
zenden Humanwissenschaften). Sie haben Teil an der allgemeinen 
supervisorischen Expertise. Darüber hinaus zeichnen sie sich aus 
                                                                                                              
Wie gehe ich mit der Situation des ‚in-die-Welt-geworfen-seins’ um? Wie 
bewältige ich die Krisen meines Lebens? Wo will ich hin? Gibt es einen Sinn? 
Was ist Glück? Und wer bin ich eigentlich?“ (S. 14). Horn geht von zwei 
wesentlichen Vorgehensweisen im Coaching aus: „Die Ergänzung und 
Verbindung spiritueller Wege mit modernen psychologischen und systemischen 
Methoden“ (S. 16) sowie der „Integration persönlicher und transpersonaler 
Erfahrung im Alltag“ (S. 17) (Horn, Spirituelles Coaching). Ähnlich auch 
Bobert, Mystik und Coaching. 
145 Lammer, Beratung mit religiöser Kompetenz.  



  

 
79 

durch eine besondere Expertise im Bereich der Sinn(re)kon-
struktion; sie haben spezifisches Material und spezifisches 
Handwerkszeug, um Menschen bei der Arbeit an ihrem Selbst und 
Weltverständnis zu unterstützen.“146 Dieses Material und Hand-
werkszeug sind beispielsweise – ähnlich wie die aus der griechi-
schen Mythologie entlehnten Geschichten, die in der psychoanaly-
tischen Beratungstradition eine wichtige Rolle spielen – die über-
individuellen biblischen Narrative. Auch Symbole, die mehrdeutig 
und mehrdimensional gedeutet werden können und damit für 
Perspektivenerweiterungen genutzt werden können, können aus 
dem biblischen bzw. christlichen Inventar genutzt werden.147  
Lammer beschreibt pastoralpsychologische Supervision als 
interdisziplinäres Arbeiten mit zwei verschiedenen Brillen, oder 
noch mehr wie mit einer Gleitsichtbrille: die beiden Perspektiven 
(Supervision als berufsbezogene Beratung und Theologie als 
religiös orientierte Hermeneutik) verschränken sich und werden 
ineinander integriert.148 Diese Perspektivenerweiterungen ist für 
Lammer das Wesentliche an der pastoralpsychologischen Arbeits-
weise, die über die humanwissenschaftlichen Paradigmen hinaus 
gehen. „PastoralpsychologInnen bringen in der Regel eine 
geschulte Aufmerksamkeit für die spirituelle Dimension bzw. für 

                                                 
146 Lammer, Beratung mit religiöser Kompetenz, 107f. 
147 Zur Nutzung der Mehrdeutigkeit von Symbolen vgl. das Praxisbeipiel in 
Lammer, Beratung mit religiöser Kompetenz, 155f. Heimbrock weist im 
Zusammenhang mit Symbolen und Ritualen auf die Mittelschichtsorientierung 
der meisten (nicht nur kirchlichen) Beratungsangebote hin: Angehörige der 
Mittelschicht können relativ gut mit Sprache umgehen; in dieser Schicht ist auch 
die Skepsis gegenüber Ritualen stärker verbreitet. Die Fixierung auf Sprache und 
der Ausschluss von Ritualen, Leibhandlungen und bildhaften Symbolen macht 
Beratungsangebote für Angehörige bildungsfernerer Schichten tendenziell 
unattraktiv (vgl. Heimbrock, Rituale).  
148 Vgl. Lammer, Beratung mit religiöser Kompetenz, 117. 



 

 
80 

die Sinndimension der Fragen ihrer Klientel mit; sie haben ein 
besonderes Interesse daran, wie KlientInnen sich selbst, ihre 
Arbeit, ihre Organisation, ihr Leben, ihre Welt deutend verstehen. 
Dazu können sie bei Bedarf von ihrem besonderen theologischen 
Ausbildungshintergrund auch spezifische zusätzliche (gemeint ist: 
zusätzlich zu humanwissenschaftlichen) Hilfestellungen materieller 
und methodischer Art anbieten.“149 Damit meint sie vor allem 
folgende Bereiche: erstens: das Wirklichkeitsverständnis, das 
Menschenbild und die Auffassung über Werte (theologische 
Anthropologie und Ethik); zweitens: hermeneutisches Material, z. 
B. biblische Lebensläufe als Hintergrundfolien zur Lebens- und 
Erfahrungsdeutung, analog etwa zu Eriksons Phasenverlauf eines 
typischen Lebenslaufes; drittens: hermeneutische Verfahren, womit 
Auslegungskompetenz und symbolische Kommunikation gemeint 
sind.150 Zusammenfassend meint Lammer: „Der pastoral-
psychologische Ansatz erweitert die supervisorische Perspektive. 
Theoretisch und methodisch steht über das psychologische 
Repertoire hinaus noch das theologische zur Verfügung. Symbo-
lische Kommunikation im Allgemeinen und Religiosität bzw. 
Spiritualität finden in der pastoralpsychologischen Supervision 
besondere Aufmerksamkeit und Kompetenz. Die für jedes 
Individuum und jede Organisation grundlegenden Fragen von 
Sinnkonstruktion und Sinnvermittlung können hier mit einem 
angemessenen Instrumentarium bearbeitet werden.“151 Damit 
postuliert Lammer die theologische Kompetenz, die in der 
pastoralpsychologischen Supervision zur psychologischen Kompe-
tenz hinzutritt, als bereichernd für die säkulare berufsbezogene 
                                                 
149 Ebd., 116. 
150 Vgl. ebd., 116. 
151 Ebd., 130f.  



  

 
81 

Beratung. Die von Lammer für Supervision getroffenen Aussagen 
können analog auf das Format Coaching übertragen werden.  

6.1.4 Kirche coacht Führungskräfte 

Neben dem Büchermarkt gibt es natürlich einen "echten" 
Coachingmarkt. Im Raum Freiburg i. Br. hat Goetz im Rahmen des 
qualitativen Forschungsprojektes: "Kirche coacht Führungskräfte" 
Führungskräfte befragt, ob sich Führungskräfte aus Wirtschafts-
unternehmen von kirchlichen MitarbeiterInnen coachen lassen 
würden. Die Zustimmung der Führungskräfte war sehr hoch (auf 
einer Skala von 1-10 bei deutlich über 8) – allerdings unter zwei 
Bedingungen: erstens: die kirchlichen Coaches sollen aus ihrem 
religiösen Hintergrund schöpfen, dürfen aber nicht missionieren; 
zweitens: sie müssen die wirtschaftlichen Rahmenbedingungen 
kennen und wertschätzen. Fachlich wird ein hohes Niveau 
erwartet.152  
Unter den zahlreichen Angeboten in der Rubrik "Kirche coacht 
Führungskräfte" wie z. B. Coaching in Klöstern seien nur einige 
wenige beispielhaft herausgegriffen:  
Das „Team Benedikt”, ein Zusammenschluss von TrainerInnen und 
Coaches, die sich an der benediktinischen Klostertradition 
orientieren, bietet verschiedenste Kurse und Coachings insbe-
sondere für Menschen mit hoher beruflicher Verantwortung an. 
„Wir verbinden Wirtschaft mit Spiritualität, indem wir aufzeigen, 
wie die geistige Dimension, wie unsere Einstellungen und 
Werthaltungen unser berufliches und persönliches Handeln und 
Erleben zutiefst beeinflussen. In unseren Kursen erleben Sie, wie 
sich Werteorientierung und beruflicher Erfolg ergänzen und 
                                                 
152 Vgl. Goetz, Kirche coacht Führungskräfte. 



 

 
82 

gegenseitig bedingen. Sie können so Ihre Professionalität und Ihr 
inneres Wachstum weiter entwickeln. Beides zusammen hilft Ihnen 
nachhaltig, die immer größeren Herausforderungen des Berufs-
lebens zu meistern. Entsprechend der benediktinischen Tradition 
verlaufen die Kurse in einem Wechsel von Seminararbeit und 
Zeiten der Stille. Diese besondere, im Grunde sehr natürliche, Art 
und Weise des Lernens führt zu Kompetenzerweiterung und 
gleichzeitig zu Klarheit und Orientierung. Sie erfahren, wie Sie 
Ihre eigenen Kraftquellen erschließen und Balance und 
Gelassenheit entwickeln können. Sie lernen und entwickeln 
wichtige Fähigkeiten wie Resilienz oder den Umgang mit Grenzen. 
Sie finden bei uns Lösungswege zu Themen wie: Zeit für das 
Wesentliche, kraftvolle Sprache, wertschätzende Kommunikation, 
Führungskompetenz, u.a.“153  

Das christliche Lassalle-Institut mit dem Untertitel „Zen. Ethik. 
Leadership“ in der Schweiz bietet neben einer Coaching-
Ausbildung („Spirituelles Coaching“) auch beispielweise "Zen für 
Führungskräfte" und "Integrales Projektmanagement" an.154 In 
München geht der Jesuitenpater Kuppler als "Wirtschaftsseelsorger 
und Unternehmensberater" mit "Coaching, Spiritual Consulting 
und Unternehmensberatung" auf den Markt.155  In Duisburg lädt 
der Prämonstratenserpater Tobias Breer unter der Überschrift 
"Kompetenzzentrum Mensch" zum Coaching ins Kloster ein.156 
Die Beispiele lassen sich fortsetzen. Jumpertz schreibt im Heft 
managerSeminare: "Die Anziehungskraft der klösterlichen 
Angebote ist für weibliche und männliche Manager jedweder 

                                                 
153 Quelle: www.teambenedikt.de, 16.01.2012. 
154 Quelle www.lasalle-institut.org, 26.04.2012. 
155 Quelle: www.werte-wirtschaft-weiterbildung.de, 26.04.2012. 
156 Quelle: www.pater-tobias.de, 14.05.2012.  



  

 
83 

religiöser Couleur groß. Unter denen, die es in die Klöster zieht, 
sind ... erstaunlich viele Manager ohne kirchlichen Bezug."157    
 
Insgesamt ist die Zurückhaltung der TheologInnen mit religiösem 
Vokabular und religiösen Inhalten auffallend. Zwar scheint den 
christlichen AutorInnen wichtig, bestimmte Werte in den 
Vordergrund zu stellen; diese verbinden sie aber kaum mit 
Glaubensinhalten, sondern arbeiten in ihren Ansätzen das für sie 
Wesentliche als grundlegend menschlich heraus. Das tun natürlich 
auch und erst recht diejenigen AutorInnen, die für sich keinen 
religiösen Hintergrund reklamieren, wie sie im folgenden Abschnitt 
vorgestellt werden.  
 

6.2  Säkulare Coachingansätze mit explizit spirituellen 
 oder philosophischen Anteilen  

6.2.1 Integrales Coaching nach Wellensiek 

Zunächst soll an dieser Stelle der Ansatz des „Integralen 
Coachings” von Wellensiek vorgestellt werden.158 Wellensiek ent-
wirft ein Einzel-Coaching Konzept in Form eines „Trainings”. Die 
Grundgedanken, wichtige Themen und zahlreiche Übungen stellt 
sie im „Handbuch Integrales Coaching” so vor, dass BeraterInnen 
das von ihr entwickelte Konzept selbst anwenden können. 
Wellensiek beschreibt als Ausgangspunkt ihres Coaching-Ansatzes 
die Folgen der gesellschaftlichen Entwicklung hin zu mehr Tempo 

                                                 
157 Jumpertz, Besinnung fürs Business, 71. 
158 Wellensiek, Handbuch Integrales Coaching.  



 

 
84 

und Komplexität: „Unser Leben ist schnell geworden, aufregend, 
komplex, verwirrend, chaotisch und chancenreich zugleich. ... Mit 
dem Übertritt ins Wissens- und Informationszeitalter haben wir 
Erdenbürger uns in einen rasenden Strudel begeben.”159 In der 
Wortwahl der bei Wellensiek folgenden Abschnitte wird ihre 
Beheimatung in einem Milieu deutlich, das ich versuchsweise und 
verallgemeinernd als „ganzheitlich-spirituell-transpersonal” 
bezeichnen würde. Wellensiek gibt als wesentliche Quelle ihrer 
Arbeit die Ausbildung am ZIST an – dem „Zentrum für Individual- 
und Sozialtherapie“ in Pensberg. „Der in ZIST praktizierte Ansatz 
integriert unterschiedliche westliche und östliche Quellen und 
Traditionen der Menschenkunde. ... ZIST vermittelt keinerlei 
religiöse Inhalte bestimmter Glaubensgemeinschaften. Da jedoch 
Transzendenz – die Fähigkeit und Möglichkeit, über sich hinaus-
zuwachsen – ein wesentlich menschliches Potential ist, geben 
einzelne Gruppenleiter Einführungen in konfessionsübergreifende 
spirituelle Praxis.“160  
Im Hinblick auf das Thema dieser Arbeit ist interessant, mit wel-
cher Selbstverständlichkeit Wellensiek Begriffe wie „Seele” und 
„Spiritualität” in ihrem Konzept integriert. Ihr Training „vereint 
Erkenntnisse und Methoden west-östlicher Weisheitslehren, der 
humanistischen und transpersonalen Psychotherapie, der Körper-
therapie, des Coachings, der Neurobiologie und Stressforschung. 
Die konsequente Verbindung von Körper, Gefühl, Verstand und 
Seele steht im Mittelpunkt der Arbeit, die ich als Bewusst-
seinstraining verstehe. Die innere Haltung und das klare Rollenver-
ständnis des Coachs, die Verankerung in einer offenen Bewusst-

                                                 
159 Ebd., 8. 
160 ZIST gGmbH (Hg.), Programm 2012, 4. 



  

 
85 

seinsweite, die achtsame Prozesssteuerung und die mehrperspekti-
vischen Übungen bedingen die Qualität des integralen 
Coachings.”161 Die Grundsätze ihrer Methode benennt Wellensiek 
folgendermaßen:  
• „Das Begreifen des Menschen erfolgt in seinen vielfältigen 

Dimensionen von Körper, Gefühl, Verstand und Seele. Alle 
Ebenen werden gleichzeitig bearbeitet. 

• Der Mensch erfasst sich als einzelnes Wesen und zugleich als 
Teil eines größeren Ganzen.  

• Das Bewusstsein wird als ruhiger, reflektierender Spiegel 
wahrgenommen. 

• Die Verankerung in der Wesensmittte dient als Quelle 
immanenter Kraft und Ganzheit. 

• Die authentische Prozesssteuerung erfolgt durch Achtsamkeit, 
offene Wahrnehmung und Präsenz. 

• Im mehrperspektivischen Übungsaufbau wird auf Klarheit und 
Transparenz geachtet.“162  

 
Wellensiek hat zur einfacheren Übersicht über die verschiedenen 
berücksichtigten Lebensdimensionen einen „Human-Balance-
Kompass” entwickelt, der die Lebensaspekte Körper, Gefühl, 
Verstand und Seele in vier Quadranten darstellt. Geteilt werden die 
vier Quadranten durch einen Kompass-Stern. Jedem der vier 
Lebensbereiche werden verschiedene Unterthemen zugeordnet. Im 
Lebensbereich „Seele” lauten die Unterthemen: Werte/ Sinn; 
Glaube/ Spiritualität, Sehnsucht, Scheitern/ Ohnmacht, Berufung/ 
Erfüllung; Transzendenz.163  

                                                 
161 Wellensiek, Handbuch Integrales Coaching, 27. 
162 Ebd., 28. 
163 Ebd., 30. 



 

 
86 

Wellensiek profiliert ihren Ansatz nicht ausgeprägt als 
Führungskräfte-Coaching und auch nicht explizit als berufs-
bezogene Beratung. Einerseits bewegt sie sich ausdrücklich im 
Bereich von berufsbezogenen Themen, andererseits behandelt sie 
die an der Person orientierten Fragen weit über arbeitsweltliche 
Fragestellungen hinaus. Sie zieht auch keine klare Grenze zur 
Psychotherapie. Im Gegenteil: ausgerechnet im Kapitel „Klares 
Rollenverständnis” empfiehlt sie jedem Coach, die Ausbildung 
zum Heilpraktiker für Psychotherapie und den Erwerb der Heil-
genehmigung auf dem Gebiet der Psychotherapie.164 In 
Wellensieks Coaching-Ansatz geht die Integration der 
verschiedenen Lebensbereiche so weit, dass nur noch schwer zu 
erkennen ist, wie weit es sich um eine berufsbezogene 
Beratungsform und wie weit um allgemeine Lebensberatung oder 
auch Psychotherapie handelt.  

6.2.2  Life-Coaching nach Buer/ Schmidt-Lellek 

Der Begriff „Life-Coaching“ wird von verschiedenen BeraterInnen 
verwendet, die damit recht unterschiedliche Ansätze meinen. 
Häufig wird damit eine allgemeine Lebensberatung im Gegensatz 
zum Businesscoaching gemeint. Der Bezugsrahmen des hier 
vorgestellten Konzeptes von Buer und Schmidt-Lellek165 ist jedoch 
ausdrücklich die arbeitsweltbezogene Beratung für Fach- und 
Führungskräfte. Allerdings wird das Life-Coaching um 
Perspektiven über den konkreten beruflichen Bezug hinaus 
erweitert. Diese Ausweitung der Perspektiven von Business-
Coaching wird in zwei Richtungen beschrieben:  
                                                 
164 Ebd., 68f. 
165 Buer/ Schmidt-Lellek, Life-Coaching. 



  

 
87 

1. „Horizontale Ausweitung: Die arbeitsweltbezogenen Fragestel-
lungen werden nicht für sich allein, sondern im Kontext der 
ganzen Lebensumstände und der Lebensplanung des 
Coachingklienten betrachtet. Dazu gehören in der ‚Länge’ die 
biografischen Perspektiven der Lebensspanne und die 
lebenslange Entwicklung der Persönlichkeit sowie in der 
‚Breite’ die verschiedenen Lebensbereiche mit ihren 
wechselseitigen Wirkungen. 

2. Vertikale Ausweitung: Life-Coaching richtet sich auf den 
ganzen Menschen in allen seinen Dimensionen, mit Körper, 
Seele und Geist; d.h., es bemüht sich nicht allein um Erfolg, 
Effektivität und Effizienz der Arbeit des Coachingklienten 
(Wirkung nach außen), sondern auch darum, wie die berufliche 
Arbeit emotional erlebt und verarbeitet wird (Wirkung nach 
innen). Man kann auch sagen, dass im Life-Coaching 
Personalentwicklung (berufliche Funktionen innerhalb von 
Arbeitsorganisationen) und Personenentwicklung (z. B. 
übergreifende Lebensziele, Erfahrung von Sinn und Glück 
auch durch berufliche Arbeit) aufeinander bezogen und ihre 
jeweiligen Intentionen aufgegriffen werden. Denn Rolle und 
Person sind zwar zu unterscheiden, aber niemals vollends zu 
trennen. Mit dieser erweiterten Perspektive kann Life-
Coaching jeglichem Coaching eine existentielle Dimension 
geben.“166   

 
Den Autoren ist wichtig, Life-Coaching nicht im Gegensatz und 
auch nicht als Ergänzung von Coaching als berufsbezogener Bera-
tung zu konzipieren, sondern als Form des Coaching, das der 
                                                 
166 Schmidt-Lellek/ Buer, Life-Coaching in der Praxis, 16. Hervorhebungen im 
Original. 



 

 
88 

Deutsche Bundesverband Coaching definiert als „professionelle 
Beratung, Begleitung und Unterstützung von Personen mit 
Führungs- und Steuerungsfunktionen und von Experten in Organi-
sationen“167. Sie positionieren ihren Ansatz damit wesentlich klarer 
als beispielsweise Wellensiek im Bereich des Busiseness-
Coaching. Sie grenzen Life-Coaching nicht nur ab von allgemeiner 
Lebensberatung, sondern auch von Psychotherapie, „in der zwar 
persönliche Lebensthemen im Vordergrund stehen, aber mit dem 
Fokus der Heilbehandlung; allerdings kann manches konzeptionelle 
Wissen und methodische Können aus dem Bereich der Psycho-
therapie für die Arbeit im Coaching nützlich und auch notwendig 
sein.“168  

Schmidt-Lellek und Buer richten Ihre Aufmerksamkeit auf die 
„Person als ganze“, und zwar nicht zusätzlich zum Blick auf die 
berufsbezogenen Fragen, sondern gerade wegen der Bedeutung für 
die arbeitsweltlichen Fragen, die im Coaching eine Rolle spielen: 
„Wir gehen davon aus, dass hinter den Arbeitsthemen von Fach- 
und Führungskräften oft Lebensthemen stecken, die ebenfalls im 
Coaching aufgegriffen werden müssen, wenn die Bearbeitung der 
Arbeitsthemen nachhaltig gelingen soll.“169 „Die maßgebende 
Intention des Life-Coachings liegt darin, neben den Arbeits-
funktionen die Person als ganze in den Blick zu nehmen. Denn ein 
wesentliches ‚Instrument’ des Handelns von Fach- und 
Führungskräften ist die eigene Person – mit den individuellen 
Fähigkeiten, Neigungen, lebensgeschichtlich erworbenen 
Erfahrungen und Kompetenzen, Stärken und Schwächen und auch 

                                                 
167 Deutscher Bundesverband Coaching (DBVC), zitiert nach Schmidt-Lellek/ 
Buer, Life-Coaching in der Praxis, 15. 
168 Schmidt-Lellek, Life-Coaching als Anleitung zur Selbstsorge, 324. 
169 Schmidt-Lellek/ Buer, Life-Coaching in der Praxis, 15. 



  

 
89 

mit den jeweiligen Krisen. Dieses ‚Instrument“ zu pflegen, zu 
schützen und weiter zu entwickeln, dient nicht allein dem 
individuellen Wohlbefinden, so wichtig dieses auch ist, sondern vor 
allem auch der Qualität und dem dauerhaften Erfolg beruflichen 
Handelns.“170 Allgemeine Lebensthemen und existentielle Fragen 
werden also in diesem Ansatz deswegen und insofern 
berücksichtigt, als sie einen Bezug zur beruflichen Arbeit haben.  

Anders als im Integralen Coaching nach Wellensiek werden im 
Life-Coaching nach Buer und Schmidt-Lellek die Begriffe 
„Spiritualität“ und „Religiosität“ weitgehend ausgespart. Vielmehr 
werden die Themen Sinn, Glück, Verantwortung und Lebenskunst 
thematisiert.171 Orientierung für diese Themen wird insbesondere in 
der Philosophie gesucht und gefunden. Die Überschrift „Phi-
losophie“ dürfte dabei eine mindestens so breite Spanne von Denk-
voraussetzungen, Themen und Haltungen beinhalten wie der Sam-
melbegriff „Spiritualität“. An welchen philosophischen Werten und 
Herangehensweisen ein Coach sich konkret orientieren kann oder 
soll, ist mit dem Begriff Life-Coaching nicht definiert. Buer und 
Schmidt-Lellek legen eine lange, unspezifische Liste von 
philosophischen Ansätzen bzw. von AutorInnen vor, die für die 
Entwicklung ihres Modells eine Rolle spielten.  
Wenn die „Person als ganze“ in den Fokus der Aufmerksamkeit 
rückt, werden im Coaching Fragen relevant, die laut Buer und 

                                                 
170 Schmidt-Lellek/ Buer, Life-Coaching in der Praxis, 15f. Hervorhebungen im 
Original. 
171 Vgl. Buer/ Schmidt-Lellek, Life-Coaching. Im Sammelband Life-Coaching in 
der Praxis reflektiert Migge die Rolle von Spiritualität im Coaching. (Migge, 
Spiritualität im Coaching). Buer nennt als Orientierungspunkt der Lebenskunst 
auch die Spiritualität und führt unter dieser Überschrift vor allem Methoden der 
Besinnung auf (Buer, Arbeit und Leben stilvoll gestalten, 195f). 



 

 
90 

Schmidt-Lellek im herkömmlichen Business-Coaching vernach-
lässigt werden: Wie bekommt mein Leben, insbesondere meine 
Arbeit Sinn? Wie wird oder bleibt meine Arbeit eine Quelle von 
Glücklich-Sein? Wie kann ich moralisch angemessen handeln? In 
der Bearbeitung dieser Fragen zeigen die Autoren, religiös neutral, 
indirekt ihren weltanschaulichen Hintergrund, indem sie sich in 
ihren Suchbewegungen auf bestimmte PhilosophInnen beziehen. 
Um dem Anspruch des umfassenden Life-Coaching gerecht zu 
werden, postulieren Schmidt-Lellek und Buer die Notwendigkeit 
eines breiten Wissens: „neben einem explikativen und einem 
praxeologischen Wissen ein breites Orientierungswissen“172; der 
Begriff der Kompetenzen und des Könnens fehlt hingegen in ihrer 
Konzeption weitgehend. Der Begriff Orientierungswissen, wie er 
hier verwendet wird, geht zurück auf Jürgen Mittelstraß. Er stellt 
Verfügungswissen und Orientierungswissen gegenüber. Im Ver-
fügungswissen geht es um Ursachen, Wirkungen und Mittel. Es 
wird mit dem wissenschaftlich und technologisch geübten Verstand 
erfasst und vermehrt und ist die in unserer Kultur („Wissenschafts-
gesellschaft“) herausragend anerkannte Wissensform. Das Orientie-
rungswissen ist für ihn ein normatives Wissen „um (begründete) 
Ziele und Zwecke“. Mit diesem in philosophischer Reflexion 
erworbenen normativen Wissen kann man sich angesichts des – 
trotz noch so viel verfügbaren Verfügungswissens bleibenden – 
Unverfügbaren orientieren.173  
                                                 
172 Schmidt-Lellek/ Buer, Life-Coaching in der Praxis, 16. 
173 Vgl. Mittelstraß, Das Verfügbare und das Unverfügbare. An anderer Stelle 
wird der Begriff Orientierungswissen eher im Sinne von Grundwissen verwendet 
(so tragen einige Schulbücher, mit deren Hilfe Basiswissen vermittelt werden 
soll, das Wort Orientierungswissen im Untertitel), oder auch im Sinne von 
alltagspsychologischem Wissen, das „auf dem subjektiven Selbst- oder 
Eigenerleben beruht und bei der täglichen Lebensbewältigung vor allem 



  

 
91 

6.2.3  Beratung als geschehende Spiritualität 

Heintel wiederum geht zum Thema Spiritualität in der berufs-
bezogenen Beratung auf eine andere Ebene. In seinen Über-
legungen zu Spiritualität in der Supervision (und diese lassen sich 
m. E. wegen ihrer Grundsätzlichkeit bedenkenlos auf Coaching 
übertragen) geht es ihm nicht um die Frage, ob und wie 
„Spiritualität“ oder auch existentielle Fragen in der Beratung 
thematisiert werden. Heintel streift diesen Aspekt, dass berufsbezo-
gene Beratung in den letzten Jahren verstärkt über die Unterstüt-
zung der „professionellen Tüchtigkeit“ hinaus den „Umgebungsbe-
dingungen“, das heißt dem ganzen „Lebensfeld der Person“ und 
ihren sozialen Beziehungen immer größeren Raum gibt.174 Vor 
allem aber beschreibt er „‚klassische’ Supervision wie alles Lernen 
als Beispiel geschehender Spiritualität“175, und meint damit nicht 
religiöse, sondern säkulare Beratung. „In praktisch-aktiver Form 
können wir dafür sorgen, dass Spiritualität stattfindet.“176 
Supervision an sich ist also ein spirituelles Geschehen – weil diese 
Beratung eine Unterbrechung, eine Differenz und den Raum zur 
Selbstreflexion schafft. Durch die „Differenz zu allem reflektierten 
Material (kommt) ‚etwas’ hinzu, das einen anderen Charakter als 
dieses aufweist.“177 Dieses „Etwas“ nennt Heintel „Geist“ oder 
„Transzendenz“. Heintel beschreibt damit Spiritualität ähnlich wie 
Ethik als immanenten Teil von Beratung: etwas, was ohnehin 
geschieht, ohne dass es eigens thematisiert wird (vgl. Kapitel 5.3). 

                                                                                                              
praktischen Zwecken dient“ (Artikel Alltagspsychologie, Wikipedia, Stand 
12.4.2012).  
174 Vgl. Heintel, Spiritualität als „Selbst- und Systemtranszendenz“, 41. 
175 Ebd., 39. 
176 Ebd., 42.  
177 Ebd., 41. 



 

 
92 

Heintel plädiert für ein nüchternes Verständnis von Spiritualität 
„nach der Aufklärung“, das Vernunft und Wissenschaftlichkeit 
einschließt. Zugleich mahnt er, durch aufgeklärte Distanz nicht 
vorschnell Zugänge zu verlieren „zu Wirkungsweisen, die mit 
Geist und Spiritualität zusammenhängen. Wir verlieren dann oft 
den Mut für Beschreibungen, in denen wissenschaftlich aufweis-
bare Kausalitäten keinen Ort mehr haben.“ Er verwendet zahlreiche 
Begriffe aus der christlichen theologischen Tradition (von Aufer-
stehung über Transsubstantiation bis hin zur Trinität) und bezieht 
diese auf das Geschehen in der säkularen Supervision. Heintel ist 
sich bewusst, dass „das Aufeinanderbeziehen von Mysterium und 
Supervisionsprozess auf vielerlei Bedenken und Ablehnung stoßen 
wird“ und meint, es sei „gegenüber unserem Bestimmungsdrang … 
eine gewaltige Zumutung zu behaupten, dass es etwas gibt, das uns 
immer unbestimmbar bleiben wird, uns aber dennoch existentiell 
ständig bestimmt“. Er plädiert zugleich dafür, anzuerkennen, dass 
es solche unbestimmbaren „Tatsachen“ gibt.178  

                                                 
178 Alle Zitate aus Heintel, Spiritualität als „Selbst- und Systemtranszendenz“. 



  

 
93 

7.  Konsequenzen für die säkulare Beratung 

Zunächst gilt es nochmal kurz zusammen zu fassen, was an 
Indizien für Annäherungen von Seelsorge und Coaching zusammen 
getragen wurde. Nach einem Blick in die wissenschaftstheore-
tischen Voraussetzungen dieser Arbeit und in die Geschichte des 
Verhältnisses von berufsbezogener Beratung (bzw. hilfsweise der 
Psychotherapie) und Seelsorge wurde die soziologische Beobach-
tung herausgearbeitet, dass sich die zu früheren Zeiten stärker 
abgegrenzten Welten von sakral und profan in unseren westlichen 
Kulturen zunehmend entgrenzen. Vor diesem Hintergrund wird 
verständlich, dass sich in die sich ebenfalls entgrenzende berufliche 
Welt Begriffe und Bilder aus der religiösen Welt einschleichen. 
Auch ethische Fragen werden angesichts der steigenden Kom-
plexität der Folgen des beruflichen Handelns als für die Beratung 
wichtiger werdend eingeschätzt.  
Einige BeraterInnen postulieren einen Zusammenhang zwischen 
der sich verändernden Arbeitswelt mit ihren hohen persönlichen 
Anforderungen insbesondere an Führungskräfte, und der Notwen-
digkeit, sich in der Beratung spirituellen Themen zuzuwenden. 
Parallel zu dieser Zuwendung zur Spiritualität in der Beratung fällt 
auf, dass BeraterInnen mit religiösem Hintergrund (wie z. B. 
pastoralpsychologische SupervisorInnen) ihr Arbeitsfeld (auch) im 
säkularen Bereich sehen. Viele von ihnen stellen ihre Werthaltun-
gen tendenziell in religiös relativ neutraler Sprache vor. Buer und 
Schmidt-Lellek wiederum grenzen sich in ihrem Ansatz von Life-
Coaching gegen eine religiöse Weltsicht ab und beziehen mit ihrem 
Blick auf existentielle Fragen zugleich Themen ein, die in der 
religiösen Seelsorge bisher selbstverständlicher als im Business-



 

 
94 

Coaching vorkommen. Heintel sieht säkulare berufsbezogene Be-
ratung (am Beispiel der Supervision) als Ort von Spiritualität, was 
er mit Hilfe von religiösen Begriffen und Bildern säkular-philoso-
phisch darlegt. Die These der zunehmenden Überschneidung der 
Bereiche, die früher klarer entweder dem sakralen oder dem pro-
fanen Bereich zuzuordnen waren, scheint sich hier zu bestätigen.  
Auch die Themen, um die es in der religiösen wie der säkularen 
Beratung geht, ähneln sich.  Die Person wird in der religiösen wie 
säkularen Beratung zunehmend als „ganze“ wahrgenommen: in der 
religiösen Seelsorge werden die sozialen Dimensionen stärker als 
früher gesehen, im Coaching finden die existentiellen Fragen 
stärkere Beachtung. Fragen von Sinn und Lebensglück, nach dem 
Wesentlichen im Leben werden hier wie dort gestellt. Werte, 
Tugenden, Verantwortung, ethische Fragen und moralisches 
Handeln werden von einigen AutorInnen als wesentlicher Teil von 
berufsbezogener Beratung postuliert.  
 

7.1 Konsequenzen für das Professionsverständnis 

Wenn also die Diagnose zutrifft, dass sich Seelsorge und Coaching 
immer mehr überschneiden, und dass im Coaching zunehmend 
existentielle Fragen – zu denen auch die Spiritualität gehört – 
Beachtung finden, wenn also säkulare BeraterInnen, kultur-
geschichtlich und funktional gesehen, seelsorgerliche Funktionen 
übernehmen, was bedeutet das dann für ihr Professions- und 
Rollenverständnis?  
Insgesamt tut sich ein doppelter, teilweise widersprüchlicher 
Anspruch innerhalb der Rolle der Coaches auf: einerseits über-
nehmen sie de facto in ihrer professionellen Arbeit teilweise 



  

 
95 

seelsorgerliche Funktionen, andererseits gehört es zum professio-
nellen Selbstverständnis, die Funktion als säkulare Beraterin nicht 
religiös bzw. spirituell auszuüben. Die Implikationen dieser Para-
doxie für das Rollenverständnis der professionellen säkularen 
BeraterInnen und für ihre Beziehung mit ihren KlientInnen und 
KundInnen sind bisher weitgehend unerforscht.  
Der professionelle Anspruch an religiöse Neutralität im Coaching 
(wie in der Psychotherapie) wird von nahezu keiner Autorin in 
Frage gestellt, auch wenn sie persönlich explizit einer religiösen 
Gemeinschaft angehört.179 Vielmehr ist gerade wegen der (zu-
nehmenden) Nähe von Coaching und Seelsorge eine klar reflek-
tierte Haltung zur eigenen Spiritualität/ Religiosität und die Fähig-
keit zur Distanz dazu eine wichtige Voraussetzung für professionel-
les Beratungshandeln. Was Nausner für die PsychotherapeutInnen 
postuliert, dürfte in ähnlicher Weise auch für Coaches gelten: 
„PsychotherapeutInnen müssen sich darüber im Klaren sein, dass 
sie in ihrer Berufsrolle in der Nähe von PriesterInnen und 
HeilerInnen stehen und dass PatientInnen aus Gründen der Tradi-
tionen, die diese Rollen repräsentieren, und aus Gründen individu-
eller Übertragungsdynamiken bereit sind, vieles zu unkritisch und 
unhinterfragt für ‚wahr’ zu halten. Es ist also große Vorsicht im 
Umgang mit Weisheiten geboten.“180 Dem ist unbedingt zuzu-
stimmen. Und zugleich braucht es neben der gebotenen Zurückhal-
tung den Mut, die künstlichen Einschränkungen des Beratungs-
horizontes aufzulösen, die durch die alten wechselseitigen 
Tabuisierungen zwischen Seelsorge/ religiös motivierter Beratung/ 

                                                 
179 Vgl. z. B. Migge, Handbuch Coaching und Beratung; Utsch, Religiöse Fragen 
in der Psychotherapie; Nausner, Psychotherapie als spirituelle Übung? 
180 Nausner, Psychotherapie als spirituelle Übung?, 341. 



 

 
96 

Religion allgemein und den psychologisch orientierten 
Beratungsformen wie dem Coaching noch immer wirken.  
Auch der methodistische Pfarrer und säkulare Coach Migge warnt: 
„Jede Wissenschaft und Praxis der Spiritualität im Coaching muss 
selbstverständlich rational und empirisch überprüfbar sein. Es darf 
auf keinen Fall zu einem Machtmissbrauch kommen, der leicht ge-
schehen kann, wenn Klienten omnipotente Machbarkeitsver-
sprechen signalisiert werden, dadurch, dass sich psychologisches 
mit spirituellem Kompetenzgebaren mischen. Man darf die unrea-
listischen Versprechen in der Psychoszene, bei manchen 
‚Erfolgscoaches’ und auch in ‚radikalen’ religiösen Gruppen nicht 
unterschätzen. Daher verlangt ‚das Spirituelle’ ebenso Finger-
spitzengefühl wie viele andere Themen im Coaching. Niemals 
sollte ein Klient mit einem Weltbild überfrachtet werden (schon gar 
nicht ungefragt oder durch die Hintertür), das nicht zu ihm 
gehört.“181  Zugleich plädiert er dafür, spirituelle Themen im 
Coaching nicht auszublenden, sondern bewusst einzubeziehen.182  
An dieser Stelle soll nochmals hilfsweise die Psychotherapie als 
Vergleich herangezogen werden. Hofmann, die die Auswirkungen 
von spirituellen oder religiösen Orientierungen von Psychothera-
peutInnen auf den therapeutischen Prozess untersucht hat, be-
schreibt (auch) für die Psychotherapie das Fehlen von Leitlinien für 
ein Professionsverständnis, das der zunehmenden Bedeutung von 
Spiritualität und Religiosität im klinischen Bereich gerecht wird: 
„Ungeachtet der inzwischen vorliegenden Fülle an theoretischer 

                                                 
181 Migge, Spiritualität im Coaching. Psychologische Zugänge, 46. 
182 Migge demonstriert in seinen Coaching-Handbüchern anhand von Fallbei-
spielen den Einbezug einer spirituellen Dimension in die professionelle Arbeit 
als Coach (Migge, Handbuch Coaching und Beratung; ders., Handbuch 
Business-Coaching). 



  

 
97 

Literatur zu einer Integration von spirituellen und religiösen 
Faktoren im Kontext der Psychotherapie besteht diesbezüglich 
jedoch weder ein Konsens, noch hat dies zur Etablierung von ver-
bindlichen professionellen Leitlinien und Praxisstandards geführt. 
Auch steht eine systematische Einbeziehung dieser Themenbe-
reiche im Rahmen der Ausbildungscurricula nach wie vor aus. 
Richards und Bergin haben in diesem Zusammenhang auf das 
Dilemma hingewiesen, mit dem sich der an solchen Themen 
interessierte psychotherapeutische Praktiker konfrontiert sieht: 
Einerseits weisen die hohe Bedeutsamkeit von Spiritualität und 
Religiosität innerhalb der Allgemeinbevölkerung, die relativ 
häufige Thematisierung entsprechender Inhalte von Seiten der 
Klienten sowie die empirischen Befunde zu Religiosität und Spiri-
tualität als bedeutsame gesundheitsbezogene Variablen zwar auf 
die grundsätzliche Relevanz dieser Themenbereiche für die psycho-
therapeutische Praxis hin, andererseits bleiben die akademische 
Psychologie und die etablierte Psychotherapie – zumindest was die 
systematische Einbeziehung dieser Themenbereiche im Rahmen 
der Ausbildungscurricula und die Etablierung von konsensfähigen 
psychotherapeutischen Richtlinien anbelangt – jedoch deutlich 
hinter diesem Stand der Entwicklungen zurück.  
Dies wiederum hat zur Folge, dass Psychotherapeuten hinsichtlich 
ihres Umgangs mit diesen Themenbereichen im Rahmen der Psy-
chotherapie sowie der Suche nach geeigneten Weiterbildungen in 
diesem Bereich weitgehend auf sich selbst und ihr subjektives Em-
pfinden gestellt bleiben. … Miller weist in diesem Zusammenhang 
darauf hin, dass die geringfügige Thematisierung diesbezüglicher 
Inhalte im Rahmen der Ausbildung den angehenden Therapeuten 
zumindest signalisiere, dass diese Themen irrelevant, wenn nicht 
sogar, dass sie tabu seien. Dass unter den Psychotherapeuten selbst 



 

 
98 

ein großes Interesse an Fragestellungen mit Bezug auf die Themen-
bereiche Spiritualität und Religiosität besteht und sie zur Erwei-
terung ihres diesbezüglichen Kenntnisstandes und Erfahrungshori-
zontes vornehmlich auf andere Quellen als die der akademischen 
und postgraduierten, psychotherapeutischen Ausbildung zurück-
greifen, bestätigte sich im Rahmen einer annähernd repräsentativen 
bundesdeutschen Erhebung von Hofmann.“183  
Laut Hofmann beeinflusst zwar die eigene spirituelle Orientierung 
wesentlich die eigene Haltung als TherapeutIn; es geht dabei aber 
kaum um direkte „religiöse Interventionen“ (wie z. B. im Extrem-
fall Beten mit der Patientin), sondern eher um grundlegende Quali-
täten, wie eine Therapeutin ihren Patienten wahrnimmt und die 
Beziehung gestaltet. „Bei Sichtung der empirischen Befunde wird 
deutlich, dass die persönliche spirituelle bzw. religiöse Orien-
tierung und Praxis der Psychotherapeuten im Rahmen ihrer psycho-
therapeutischen Tätigkeit von erheblicher Bedeutung ist und dass 
sie den Verlauf der Therapie wesentlich mitbestimmt. Jedoch 
weisen die Daten ebenso darauf hin, dass sich dies nicht so sehr in 
Form von spezifischen weltanschaulichen Einflussnahmen oder 
konkreten spirituellen/ religiösen Interventionen äußert, sondern 
vielmehr implizit, im Sinne von bestimmten grundlegenden Quali-
täten und inneren Haltungen, zum Tragen kommt. Auch führt eine 
solche spirituelle/ religiöse Lebensausrichtung nicht selten zu einer 
Erweiterung der psychotherapeutischen Perspektive im Sinne einer 
Einbeziehung der spirituellen Dimension.“184  

                                                 
183 Hofmann, Spirituelle oder religiöse Orientierung, 174f. 
184 Ebd., 189. 



  

 
99 

7.2 Formen des Umgangs mit den widersprüchlichen 
Herausforderungen: philosophisch-säkular oder 
religiös-spirituell  

Die Profession Psychotherapie ist professionsgeschichtlich noch 
nicht sehr alt, und noch viel jünger ist die Profession Coaching. 
Von daher verwundert nicht, dass diese Fragen, die Hofmann auch 
für die Psychotherapie als noch im Anfangsstadium befindlich 
beschreibt, in der beratungswissenschaftlichen Diskussion noch 
kaum eine Rolle spielen. Derzeit kann man hier vor allem ein 
Forschungsdesiderat feststellen. Dennoch gibt es erste Ansätze in 
der Coaching-Literatur, mit dem Spagat zwischen religiöser 
Neutralität und Berücksichtigung der Bedeutung von Spiritualität 
in einer postsäkularen Gesellschaft umzugehen. Aus der bereits 
vorgestellten Literatur seien hier nochmals zwei unterschiedliche 
Herangehensweisen, diesem Widerspruch kreativ zu begegnen, 
kurz vorgestellt. Beide unterliegen nicht der Versuchung, in 
esoterischen oder anderweitig frömmelnden Kitsch zu verfallen.185  
Buer und Schmidt-Lellek sprechen von „existenziellen Dimensio-
nen“ in der Beratung und bleiben auf diese Weise in einer religiös 
neutralen Sprache. Für sie ist es vielmehr ein Ausdruck von Unin-
formiertheit von Coaches, wenn sie „die Reflexion existenzieller 
Fragen allein den Religionen zuordnen“186. „Die Religionen haben 
hier nämlich kein Monopol, auch wenn manche das gerne nahe-
legen. Die Philosophie bietet von alters her mindestens genauso 
viel. Jedem Coach ist klar: Selbstverständlich können in einem 

                                                 
185 Vgl. Schmidt-Lellek, Kitsch in der Beratung und Psychotherapie. 
186 Schmidt-Lellek/ Buer, Life-Coaching, 22. Die Autoren lassen wie gesagt 
weitgehend offen, welche philosophischen Reflexionen genau die Leerstelle 
füllen können (und welche nicht).  



 

 
100 

Coachinggespräch keine religiösen Dogmen als letzte Wahrheit 
verkündet werden, selbst wenn man als Coach damit gute 
Erfahrungen gemacht hat. Diese ausgesparte Leerstelle kann aber, 
auch unter professionellen Gesichtspunkten, unbedenklich durch 
philosophische Reflexionen ausgefüllt werden.“187  
Migge wiederum plädiert dafür, angesichts dieser Leerstelle im 
Coaching eher offensiv mit dem Thema Spiritualität umzugehen 
und das Feld intensiv zu beforschen: „Viele professionelle Helfer 
in den Beratungs- und Therapiewissenschaften sind entweder 
spirituell ‚unmusikalisch’ (ein Wort von Max Weber), haben ihre 
eigene Religiosität oder Spiritualität nicht ausreichend reflektiert 
oder fühlen sich auf dem Gebiet existentieller Fragen einfach unge-
bildet und unerfahren. Das führt immer noch dazu, dass Ärzte, 
Therapeuten und Berater ganz massiv verkennen, dass viele 
Patienten und Klienten sich Spiritualität und die Reflexion hierüber 
als Orientierungshilfe dringend wünschen. ... Zudem gibt es – auch 
in Deutschland und Europa – mehr als eindeutige wissenschaftliche 
Belege dafür, dass ein angemessener Umgang mit Spiritualität in 
der Medizin und Psychotherapie heilsam und hilfreich ist. Im 
Format Coaching stehen Untersuchungen hierzu noch aus. Wir 
müssen ganz von vorne starten – oder dieses Feld quasi kampflos 
dem spirituellen Populismus überlassen. Doch wir können dieses 
Thema immer weniger ignorieren, da seit geraumer Zeit so viele 
Manager für spirituelle Workshops in Klöster ziehen. Können wir 
als Coaches hier mitreden, oder wird ‚das Spirituelle’ eine Domäne 
der Geistlichen sein und bleiben? Zumindest im Fach 

                                                 
187 Ebd., 22f. 



  

 
101 

Religionspsychologie gibt es schon sehr gangbare Brücken zur 
Psychologie und damit womöglich auch zum Coaching?“188  
Migge zieht ein fragendes Fazit: Es wird deutlich, „dass sich der 
Zuständigkeitsbereich ... verschiedener Beratungsformate um das 
Thema Spiritualität (oder Religiosität) überlappt. Hier gilt es zu 
diskutieren: Möchten wir das Beratungsformat Coaching für diesen 
Grenzbereich aufschließen, oder möchten wir die definitorische 
Grenze für das Coaching so eng ziehen, dass die Spiritualität 
ausschließlich in den Zuständigkeitsbereich der Seelsorger, 
Mediziner, Psychotherapeuten oder Lebensberater fällt? Falls wir 
dies tun: Was machen wir mit den Klienten, die sich in diesen 
Beratungsformaten oder Professionen nicht aufgehoben fühlen und 
trotzdem mit uns reden möchten? Sind wir dann noch Coaches?“189 
 
Wie auch immer man Migges Frage beantworten möchte: Für 
jegliche Variante, mit der  Verbindung von Säkularität und 
Spiritualität/ Existentialität als Berater professionell umzugehen, 
sei sie eher religionsdistanziert oder eher religionsnah formuliert, 
braucht es eine gründliche Reflexion des eigenen und des 
kollektiven Professionsverständnisses. Das Professions- und 
Rollenverständnis im Coaching sollte m. E. dahin weiter entwickelt 
werden, dass es – wie bisher – ermöglicht, in der Rolle als Coach 
religiöse Neutralität zu wahren. Zugleich sollte es präziser als 
derzeit Leitbilder und Begriffe davon beinhalten, wie Coaches 
Raum für Spiritualität und für existentielle Fragen anbieten können. 
 

                                                 
188 Migge, Spiritualität im Coaching. Psychologische Zugänge, 46.  
189 Ebd., 49. Hervorhebung A.F.  



 

 
102 

7.3 Kompetenzentwicklung  

In der Folge muss entsprechend über die Kompetenzentwicklung 
von BeraterInnen nachgedacht werden: Wenn es angesichts der 
Konvergenzen von religiöser und säkularer Beratung sinnvoll 
erscheint, das Professionsverständnis als Coach – persönlich und 
als Professions-community – weiter zu entwickeln, dann muss auch 
darüber nachgedacht werden, wie das zu lernen ist, was in diesem 
erweiterten Professionsverständnis gebraucht wird. Ein breites 
„Orientierungswissen“ zu erwerben, wie es Schmidt-Lellek und 
Buer fordern, ist dafür sicherlich unentbehrlich, m. E. aber 
keineswegs ausreichend. Tiefgreifender als es mit der Idee des 
Wissenserwerbs auszudrücken ist, beschreibt Nahum Ausbildungs-
programme für BeraterInnen als „Übergangscontainer“ für das 
Vollziehen eines Rollenwechsels.190 Sie meint damit einen 
„physischen und emotionalen Raum“ als Übergangsraum für den 
Wandel, „um so einen Rahmen für den Übergang von einer Rolle 
in die andere zu gewähren“.191 „Wandel ist besonders dann ein 
schwieriger Prozess, wenn er sich auf die eigene Identität und Rolle 
bezieht. Damit dieser Wandel auf einer tieferen inneren Ebene 
stattfinden kann, ist ein Übergangsraum in einem angemessenen 
Rahmen erforderlich.“192 Nahum zitiert in diesem Zusammenhang 
Amado und Ambrose, nach denen die „schwierigste der tiefen men-

                                                 
190 Nahum, Rollenwechsel von der Psychotherapeutin zur Organisations-
beraterin. Nahum bezieht sich dabei auf Wilfred Bions Begriff des „Containers“ 
bzw. des Containings. Damit ist gemeint, dass in der Psychotherapie ein Con-
tainer geschaffen wird, in dem die PatientInnen unerträgliche seelische Inhalte in 
erträglich verwandeln können. Der Begriff des Containings geht auf die 
psychoanlytische Schule Melanie Kleins zurück.  
191 Ebd., 405f. 
192 Ebd., 416. 



  

 
103 

schlichen Erfahrungen bei solchen Übergängen in der Veränderung 
der persönlichen Identität besteht; in dem Maße, wie die lange 
aufrecht erhaltenen Vorstellungen, Tugenden und Annahmen sowie 
die bisherige Praxis aufgegeben werden und allmählich durch neue 
ersetzt werden, stellt sich die Frage, wer man wirklich ist.“193  
Was Nahum beschreibt, gilt grundsätzlich für jede 
Beratungsausbildung. Wenn der Rollenwechsel auch den Wechsel 
in die Identität und Rolle einer Beraterin mit Kompetenz für 
existentielle, ethische und spirituelle Fragen beinhalten soll, muss 
der Lernraum für den Rollenwechsel so inszeniert und angelegt 
werden, dass die entsprechenden Kompetenzen und eine 
entsprechende Identität als Beraterin erworben werden können.  
Kompetenzentwicklung im Rahmen von Beratungsausbildungen ist 
ein eigenes großes Baustellen- und Forschungsgebiet, auf das hier 
mit Nahums Konzept des Containers für den Rollenwechsel nur 
anfanghaft verwiesen wird. Perspektivisch dürfte es fruchtbar sein, 
pastoralpsychologische und seelsorgerliche Quellen zu Rate zu 
ziehen, um ein erweitertes Rollenmodell und Professions-
verständnis säkularer BeraterInnen zu entwickeln. Die Reflexion 
von Person, Identität und Rolle ist häufig selbstverständlicher Teil 
nicht nur der pastoralpsychologischen und seelsorgewissen-
schaftlichen Literatur,194 sondern vor allem auch der praktischen 
Ausbildung von SeelsorgerInnen. Es bedarf, um existentiellen 
Fragen der KlientInnen angemessen zu begegnen, einer existen-
tiellen Auseinandersetzung mit sich selbst. Um in der Beratung für 
die erdende Dimension von Spiritualität wirklich offen zu sein, 

                                                 
193 Ebd., 412, unter Verwendung eines Zitates aus Amado, Gilles/ Ambrose, 
Anthony (Hg.), The Tranisitional Approach to Change, London 2001. 
194 Vgl. z. B. Josuttis, Der Pfarrer ist anders; Klessmann, Pastoralpsychologie; 
Ziemer, Seelsorgelehre; Nauer, Seelsorge, etc. 



 

 
104 

braucht es einen Lern- und Erfahrungsraum, in dem die Beraterin 
ihre eigene Spiritualität entwickelt und vertieft (mit welchem Wort 
sie diese Dimension auch immer bezeichnet). Dies wird neben 
vielfältigem Fachwissen und methodischem Handwerkszeug in 
vielen seelsorgerlichen Ausbildungsprozessen, die in die Profession 
Seelsorge einsozialisieren, eingeübt.  
Für die Frage, wie Coaches Kompetenzen erwerben können, um 
mit existentiellen, spirituellen und ethischen Fragen professionell – 
und das heißt das Gegenteil von kitschig-esoterisch – im Dienste 
ihrer KlientInnen umzugehen, dürften die jahrhundertelangen prak-
tischen Erfahrungen und theoretischen Reflexionen aus dem 
Bereich der Seelsorgeausbildung eine inspirierende Quelle sein. 
Gemäß dem Paradigma der konvergierenden Optionen könnte es 
für beide Seiten ein spannender Lernprozess werden in Form eines 
interdisziplinären Dialoges auf Augenhöhe, der gemeinsame Ziele 
verfolgt – und dabei die Eigenständigkeit der jeweiligen Profession 
wahrt und stärkt.   



  

 
105 

8. Zum Schluss… 

Zu Beginn habe ich eine Begehung von Teilen der großen und in 
vieler Hinsicht noch kaum erschlossenen beratungswissen-
schaftlichen Baustellenlandschaft angekündigt. Hier endet diese 
Begehung. An manchen Stellen gab es Offensichtliches zu sehen, 
an anderen wurde ein bisschen tiefer gegraben, um auf Fundament-
bestandteile zu stoßen. An einigen Punkten gab es möglicherweise 
einen Blick aus einer ungewohnten Perspektive zu erhaschen. 
Vielleicht wurden ein paar Pfade durch die Landschaft gelegt oder 
verstärkt, auf denen interessierte BeobachterInnen bestimmte Teile 
der Landschaft gerne nochmal neu aufsuchen. Klar wurde aber 
auch: in dieser Baustellenlandschaft gibt es noch viel zu tun: zu 
erforschen, zu verstehen, zu beschreiben, zu denken, zu gestalten, 
aufzubauen, anzulegen und zu pflegen.  
Einer dieser noch viel genauer zu erforschenden Themenkomplexe 
ist die Verbindung von säkularer Neutralität mit bewusster 
Offenheit für die existentiellen und spirituellen Dimensionen des 
Lebens im Coaching. Aus meiner Sicht ist Coaching als berufs-
bezogene Beratung dann besonders effektiv, wenn existentielle, 
spirituelle und ethische Themen willkommen sind und – je nach 
Auftrag – bewusst in den Beratungsprozess einbezogen werden. 
Existentielle, spirituelle und ethische Themen werden dann als 
Aspekte des „ganzen Menschen“ genauso professionell bearbeitet 
wie alle anderen Themen, die zum Coaching gehören. So 
verstandenes säkulares Coaching wird der Seelsorge ähnlicher, so 
wie die Seelsorge in den letzten Jahrzehnten den säkularen 
Beratungsformen ähnlicher geworden ist. Diese Entwicklung 
fordert das Selbstverständnis und das professionelle Handeln von 



 

 
106 

Coaches auf vielen Ebenen heraus. Was genau zu einer so 
verstandenen vieldimensionalen Kunst des Coaching gehört, wie 
sie erlernt und eingeübt werden kann und welche Auswirkungen 
eine solche Perspektivenerweiterung auf das Professions-
verständnis der Coaches hat, sind spannende Fragen für einen 
vertieften inter- und transdisziplinären Forschungsprozess.  



  

 

 
 



 

 
108 

9. Literaturverzeichnis 

Aigner, Maria E. et al. (Hg.), Räume des Aufatmens. Pastoralpsychologie 
im Risiko der Anerkennung. Festschrift zu Ehren von Karl Heinz 
Ladenhauf. Münster 2010. 

Assländer, Friedrich/ Grün, Anselm, Spirituell führen: Mit Benedikt und 
der Bibel. Münsterschwarzach 2006. 

Baumann, Klaus, »Vermessung des Glaubens« und Geheimnis des 
Menschseins, in: Büssing, Arndt/ Kohls, Niko (Hg.), Spiritualität 
transdisziplinär. Wissenschaftliche Grundlagen im Zusammenhang mit 
Gesundheit und Krankheit. Berlin, Heidelberg, New York 2011, 67-74. 

Birgmeier, Bernd (Hg.), Coaching-Wissen. Wiesbaden 22011. 

Birgmeier, Bernd, Menschenbilder im Coaching. Zur Begründung anthro-
pologischer Setzungen zum Menschen als reflexivem und handelnden 
Wesen, in: Schmidt-Lellek, Christoph/ Schreyögg, Astrid (Hg.), 
Philosophie, Ethik und Ideologie in Coaching und Supervision. 
Wiesbaden 2011, 13-26.  

Bischof, Marco, Vom integralen Weltbild zu einer neuen Wissenschaft. 
Der Wandel in Gesellschaft und Wissenschaft und die neue 
Religiosität, in: Utsch, Michael/ Fischer, Johannes (Hg.), Im Dialog 
über die Seele. Transpersonale Psychologie und christlicher Glaube. 
Münster 2003, 3-51. 

Bobert, Sabine, Mystik und Coaching. Münsterschwarzach 2011. 

Bobert, Sabine, Seelsorge in der Postmoderne. Mentales Coaching, 
Heilung und Mystagogie, in: Wege zum Menschen 63 (2011) 258-272.  



  

 
109 

Borasio, Gian Domenico, Spiritualität in Palliativmedizin/ Palliative 
Care, in: Frick, Eckhard/ Roser, Traugott, Spiritualität und Medizin. 
Gemeinsame Sorge für den kranken Menschen. Stuttgart 2009, 109-
115. 

Bucher, Anton, Psychologie der Spiritualität. Handbuch. Weinheim, 
Basel, 2007. 

Buchinger, Kurt, Skizzen zur Frage der Identität, In: Gruppendynamik 
und Organisationsberatung 31 (2000) 383-407.  

Buchinger, Kurt/ Schober, Herbert, Das Odysseusprinzip. Leadership 
revisited. Stuttgart 2008. 

Buer, Ferdinand, Arbeit und Leben stilvoll gestalten. Anleitung zur 
Lebenskunst, in: Buer, Ferdinand/ Schmidt-Lellek, Christoph (Hg.), 
Life-Coaching. Über Sinn, Glück und Verantwortung in der Arbeit. 
Göttingen 2008, 171-200.  

Buer, Ferdinand, Moralisch wirtschaften – kann das gut gehen? in; 
Schmidt-Lellek, Christoph/ Schreyögg, Astrid (Hg.), Philosophie, 
Ethik und Ideologie in Coaching und Supervision. Wiesbaden 2011, 
137-148. 

Buer, Ferdinand, Worum es in der Beratung von professionals im Grunde 
geht: Sinnfindung in der Arbeit durch verantwortetes Streben nach 
Glück, in: Pühl, Harald  (Hg.), Handbuch Supervision und 
Organisationsentwicklung. Wiesbaden, 32009, 55-71. 

Buer, Ferdinand/ Schmidt-Lellek, Christoph (Hg.), Life-Coaching. Über 
Sinn, Glück und Verantwortung in der Arbeit. Göttingen 2008. 

Büssing, Arndt, Spiritualität/ Religiosität als Ressource im Umgang mit 
chronischer Krankheit, in: Büssing, Arndt/ Kohls, Niko (Hg.), 
Spiritualität transdisziplinär. Wissenschaftliche Grundlagen im 
Zusammenhang mit Gesundheit und Krankheit. Berlin, Heidelberg, 
New York 2011, 107-124. 



 

 
110 

Büssing, Arndt/ Kohls, Niko (Hg.), Spiritualität transdisziplinär. 
Wissenschaftliche Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und 
Krankheit. Berlin, Heidelberg, New York 2011. 

Ebertz, Michael N., Forschungsbericht zur Religionssoziologie, in: 
Journal Of Practical Theology, 1 (1997) 268-301. 

Eidenschink, Klaus, Der einäugige Riese: „Lösungsorientiertes Coa-
ching“. Vom Unsinn einer problematischen Fokussierung, in: Schmidt-
Lellek, Christoph/ Schreyögg, Astrid (Hg.), Philosophie, Ethik und 
Ideologie in Coaching und Supervision. Wiesbaden 2011, 227-239. 

Fellermann, Jörg/ Lemaire, Bernhard, Guter Beratung eine stärkere 
Position verschaffen. Warum der Versuch, einen beratungs-
wissenschaftlichen Diskurs zu gestalten, sich lohnen kann, in:  Möller, 
Heidi/ Hausinger, Brigitte (Hg.), Quo vadis Beratungswissenschaft. 
Wiesbaden 2009, 169-175. 

Fietze, Beate, Chancen und Risiken der Coachingforschung – eine 
professionssoziologische Perspektive, in: Wegener, Robert/ Fritze, 
Agnes/ Loebbert, Michael (Hg.), Coaching entwickeln. Forschung und 
Praxis im Dialog. Wiesbaden 2011, 24-33.  

Fischer, Johannes, Coaching als Raum für die Entwicklung von 
moralischer Integrität, in: Schmidt-Lellek, Christoph/ Schreyögg, 
Astrid (Hg.), Philosophie, Ethik und Ideologie in Coaching und 
Supervision. Wiesbaden 2011, 71-86.  

Franzmann, Manuel/ Gärtner, Christel/ Köck, Nicole (Hg.), Religiosität 
in der säkularisierten Welt. Theoretische und empirische Beiträge zur 
Säkularisierungsdebatte in der Religionssoziologie. Wiesbaden 2006. 

Frick, Eckhard/ Roser Traugott, Spiritualität und Medizin. Gemeinsame 
Sorge für den kranken Menschen. Stuttgart 2009. 

Funke, Dieter, Der halbierte Gott. Die Folgen der Spaltung und die 
Sehnsucht nach Ganzheit. München 1993. 



  

 
111 

Goetz, Klaus, Kirche coacht Führungskräfte, in: Organisationsberatung – 
Supervisison – Coaching 18 (2011) 267–280. 

Grom, Bernhard, Spiritualität – die Karriere eines Begriffs: Eine 
religionspsychologische Perspektive, in: Frick, Eckhard/ Roser 
Traugott, Spiritualität und Medizin. Gemeinsame Sorge für den 
kranken Menschen. Stuttgart 2009, 12-17. 

Grün, Anselm, Führen mit Werten: Ethisch handeln - Herausforderungen 
bewältigen. Coaching Kompakt Kurs mit DVD. München, ³2009.  

Grün, Anselm, Menschen führen – Leben wecken. Münsterschwarzach, 
92007. 

Habermas, Jürgen, Glauben und Wissen. Friedenspreisrede 2001, in: 
ders.: Zeitdiagnosen. Zwölf Essays. Frankfurt 2003, 249–262.  

Hanschitz, Rudolf-Christian/ Schmidt, Esther/ Schwarz, Guido, 
Transdisziplinarität in Forschung und Praxis. Chancen und Risiken 
partizipativer Prozesse. Wiesbaden 2009. 

Hänsel, Markus (Hg.), Die spirituelle Dimension in Coaching und 
Beratung. Göttingen 2012.  

Hausinger, Brigitte, Beratungswissenschaft – Skizzierung von 
Schwierigkeiten und Möglichkeiten, in: Supervision. Mensch – Arbeit 
– Organisation, Themenheft Beratungswissenschaft, 4.2008, 22-25. 

Hausinger, Brigitte, Umrisse einer Beratungswissenschaft, in: Möller, 
Heidi/ Hausinger, Brigitte (Hg.), Quo vadis Beratungswissenschaft. 
Wiesbaden 2009, 177-183. 

Heimbrock, Hans-Günter, Rituale: Symbolisches und leib-haftiges 
Handeln in der Seelsorge. Eine Problemanzeige, in: Klessmann, 
Michael/ Liebau, Irmhild, Leiblichkeit ist das Ende der Werke Gottes. 
Körper, Leib, Praktische Theologie. Göttingen 1997, 123-134. 

Heintel, Peter, Das „Klagenfurter prozessethische Beratungsmodell”, in: 
Heintel, Peter/ Krainer, Larissa/ Ukowitz, Martina (Hg.), Beratung und 
Ethik. Praxis, Modelle, Dimensionen. Berlin 2006, 196-241. 



 

 
112 

Heintel, Peter, Spiritualität als „Selbst- und Systemtranszendenz“ - am 
Beispiel der Supervision, in: Supervision 4/2005, 38-50. 

Heintel, Peter/ Krainer, Larissa/ Ukowitz, Martina (Hg.), Beratung und 
Ethik. Praxis, Modelle, Dimensionen. Berlin 2006. 

Heintel, Peter/ Krainz, Ewald, Projektmanagement: Hierarchiekrise, 
Systemabwehr, Komplexitätsbewältigung. Wiesbaden 2011. 

Hemel, Ulrich, Wert und Werte: Ethik für Manager - Ein Leitfaden für 
die Praxis. München ²2007. 

Hempelmann, Reinhard et al. (Hg.), Panorama der neuen Religiosität. 
Sinnsuche und Heilsversprechen zu Beginn des 21. Jahrhunderts. 
Vollständig überarbeitete Neuausgabe Gütersloh 2005. 

Hesse, Jörg,/ Johnsson, Martin: Wozu von wem beraten lassen? Ein 
Gespräch über Beratungsanlässe und Berater, in: Supervision. Mensch 
– Arbeit – Organisation 2.2011, 40-48. 

Hofmann, Liane, Spirituelle oder religiöse Orientierung und deren 
Auswirkung auf die psychotherapeutische Tätigkeit, in: Büssing, 
Arndt/ Kohls, Niko (Hg.), Spiritualität transdisziplinär. 
Wissenschaftliche Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und 
Krankheit. Berlin, Heidelberg, New York 2011, 173-195. 

Horn, Klaus P., Spirituelles Coaching. Bewusstseinsentwicklung mit 
menschlichem Maß. Berlin 2007. 

Josuttis, Manfred, Der Pfarrer ist anders. Aspekte einer zeitgenössischen 
Pastoraltheologie. München 1982. 

Jumpertz, Sylvia, Besinnung fürs Business. Manager auf christlichen 
Pfaden, in: managerSeminare Heft 129 Dezember 2008, 64-71. 

Kamper, Dietmar/ Wulf, Christoph (Hg.), Das Heilige. Seine Spur in der 
Moderne. Bodenheim 1997.  

Kehrer, Günter, Einführung in die Religionssoziologie. Darmstadt 1988. 

Kieser, Alfred, Wissenschaft und Beratung. Heidelberg 2002. 



  

 
113 

Klein, Constantin/ Albani, Cornelia, Religiosität und psychische Gesund-
heit. Eine Übersicht über Befunde, Erklärungsansätze und Konse-
quenzen für die klinische Praxis. In: Psychiatrische Praxis 34 (2007) 
e2-e12. 

Klessmann, Michael, Pastoralpsychologie. Ein Lehrbuch. Neukirchen-
Vluyn 2009. 

Klessmann, Michael/ Liebau, Irmhild, Leiblichkeit ist das Ende der 
Werke Gottes. Körper, Leib, Praktische Theologie. Göttingen 1997. 

Klessmann, Michael/ Liebau, Irmhild, Seelsorge als „Verleiblichung der 
Theologie“. Pastoralpsychologische Akzente bei Dietrich Stollberg, in: 
Klessmann, Michael/ Liebau, Irmhild, Leiblichkeit ist das Ende der 
Werke Gottes. Körper, Leib, Praktische Theologie. Göttingen 1997, 
11-21.  

Knapp, Markus, Glauben und Wissen bei Jürgen Habermas. Religion in 
einer 'postsäkularen' Gesellschaft, in: Stimmen der Zeit, 4.2008, S. 
270-280. 

Knoblauch, Hubert, Populäre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle 
Gesellschaft. Frankfurt a. M. 2009. 

Kohls, Niko und Walach, Harald, Spirituelles Nichtpraktizieren – ein 
unterschätzter Risikofaktor für psychische Belastung?, in: Büssing, 
Arndt/ Kohls, Niko (Hg.), Spiritualität transdisziplinär. Wissen-
schaftliche Grundlagen im Zusammenhang mit Gesundheit und 
Krankheit. Berlin, Heidelberg, New York 2011, 133-144.  

Kolbe, Christoph, Religion bei Freud, Jung und Frankl, in: Baumgartner, 
Isidor (Hg.), Handbuch der Pastoralpsychologie. Regensburg 1990, 87-
106. 

König, Eckard/ Volmer, Gerda, Handbuch systemische Organisations-
beratung. Weinheim, Basel 2008. 



 

 
114 

Krainz, Ewald, Versuch über die Ethik in der Organisationsberatung, in: 
Heintel, Peter/ Krainer, Larissa/ Ukowitz, Martina (Hg.), Beratung und 
Ethik. Praxis, Modelle, Dimensionen. Berlin 2006, 170-195. 

Krech, Volkhard, Wo bleibt die Religion? Zur Ambivalenz des 
Religiösen in der modernen Gesellschaft. Bielefeld 2011.  

Krusche, Bernhard, Paradoxien der Führung: Aufgaben und Funktionen 
für ein zukunftsfähiges Management. Heidelberg 2008. 

Lackner, Karin, Beratung – (k)eine Wissenschaft?, in: Möller, Heidi/ 
Hausinger, Brigitte (Hg.), Quo vadis Beratungswissenschaft. 
Wiesbaden 2009, 43-61. 

Ladenhauf, Karl-Heinz, Integrative Therapie und Gestalttherapie in der 
Seelsorge. Paderborn 1988.  

Ladenhauf, Karl-Heinz, Theologie/ Seelsorge und Psychotherapie: ein 
schwieriges „Verwandtschaftsverhältnis“?, in Haslinger, Herbert et al. 
(Hg.), Handbuch Praktische Theologie, Bd. 1 Grundlegungen. Mainz, 
1999, 279-291.  

Lammer, Kerstin, Beratung mit religiöser Kompetenz. Beiträge zu 
pastoralpsychologischer Seelsorge und Supervision. Neukirchen-Vluyn 
2012. 

Lammers, Willem, Beratung zwischen Geld und Geist, in: Supervision. 
Mensch – Arbeit – Organisation, Themenheft Beratungswissenschaft, 
4.2008, 32-35. 

Luckmann, Thomas, Die unsichtbare Religion. Berlin 1991.  

Maak, Thomas/ Ulrich, Peter, Integre Unternehmensführung. Ethisches 
Orientierungswissen für die Wirtschaftspraxis. Stuttgart 2007. 

McLeod, John, Counselling. Eine Einführung in Beratung. Tübingen 
2004.  

McLeod, John, Doing Counselling Research, Sage London 2nd Edition 
2003.  



  

 
115 

Migge, Björn, Handbuch Business-Coaching. Weinheim 2011. 

Migge, Björn, Handbuch Coaching und Beratung. Weinheim ²2007. 

Migge, Björn, Spiritualität im Coaching, in: Schmidt-Lellek, Christoph/ 
Buer, Ferdinand (Hg.), Life-Coaching in der Praxis. Wie Coaches 
umfassend beraten. Göttingen 2011, 199-214. 

Migge, Björn, Spiritualität im Coaching. Psychologische Zugänge zur 
Religiosität und Spiritualität im Beratungsformat Coaching, in: 
Organisationsberatung, Supervision, Coaching 17 (2010) 37–50. 

Mingers, Susanne/ Wildburg, Philipp, Systemische Beratung und 
Spiritualität, in: Supervision 4.2005, 19-30.  

Mittelstraß, Jürgen, Das Verfügbare und das Unverfügbare. 
Vortragsmanuskript, Vortrag gehalten in Paderborn 2000; 
veröffentlicht unter www.hnf.de (Stand 12.04.2012). 

Möller, Heidi, „Entgrenzte Arbeitswelt“ und ihre Herausforderungen an 
die Beratungsarbeit, in: Forum Supervision 24 (2005) 47-62.  

Möller, Heidi/ Hausinger, Brigitte (Hg.), Quo vadis 
Beratungswissenschaft. Wiesbaden 2009. 

Murken, Sebastian/ Möschl, Katja/ Müller, Claudia/ Appel, Claudia, 
Entwicklung und Validierung der Skalen zur Gottesbeziehung und zum 
religiösen Coping, in: Büssing, Arndt/ Kohls, Niko (Hg.), Spiritualität 
transdisziplinär. Wissenschaftliche Grundlagen im Zusammenhang mit 
Gesundheit und Krankheit. Berlin, Heidelberg, New York 2011, 75-92. 

Nahum, Tania, Mein Rollenwechsel von der Psychotherapeutin zur 
Organisationsberaterin – Erfahrungen und Reflexionen, in: Sievers, 
Burkhard et al (Hg.), Das Unbewusste in Organisationen. Freie 
Assoziationen zur psychosozialen Dynamik von Organisationen. 
Gießen 2003, 405-418.  

Nauer, Doris, Seelsorge. Sorge um die Seele. Stuttgart 22010. 



 

 
116 

Nauer, Seelsorgekonzepte im Widerstreit. Ein Kompendium. Stuttgart, 
Berlin, Köln, 2001.  

Nausner, Liselotte, Psychotherapie als spirituelle Übung? in: Aigner 
Maria E. et al. (Hg.), Räume des Aufatmens. Pastoralpsychologie im 
Risiko der Anerkennung. Festschrift zu Ehren von Karl Heinz 
Ladenhauf. Münster 2010, 329-342.  

Petzold, Hilarion, Integrative Therapie und therapeutische Seelsorge - 
was ihnen "am Herzen liegt", in: Aigner, Maria E. et al. (Hg.), Räume 
des Aufatmens. Pastoralpsychologie im Risiko der Anerkennung. Fest-
schrift zu Ehren von Karl Heinz Ladenhauf. Münster 2010, 460-497. 

Pfeifer, Samuel, Sinnsuche und Krisenbewältigung. Woher kommt der 
Trost? in: smd_transparent 3 .2003, 5-7. 

Pohl, Michael/ Fallner, Heinrich, Coaching mit System: Die Kunst 
nachhaltiger Beratung.  Wiesbaden 42010. 

Pollack, Detlef, Rückkehr des Religiösen? Tübingen 2009.   

Pompey, Heinrich, Zur Geschichte der Pastoralpsychologie, in: 
Baumgartner, Isidor (Hg.), Handbuch der Pastoralpsychologie. 
Regensburg 1990, 23-40. 

Rauchfleisch, Udo, Arbeit im psychosozialen Feld. Beratung, Begleitung, 
Psychotherapie, Seelsorge. Göttingen 2001. 

Rauchfleisch, Udo, Wer sorgt für die Seele? Grenzgänge zwischen 
Psychotherapie und Seelsorge. Stuttgart 2004. 

Reinbacher, Paul, Gewissensmanagement in Organisationen. 
Möglichkeiten im Umgang mit Corporate Social Responsibility. 
Wiesbaden 2009. 

Riess, Richard, Mit Leib und Seele. Zur Hermeneutik des Leib-Seele-
Problems in der Psychosomatischen Medizin, in: Klessmann, Michael/ 
Liebau, Irmhild, Leiblichkeit ist das Ende der Werke Gottes. Körper, 
Leib, Praktische Theologie. Göttingen 1997, 190-207. 



  

 
117 

Scharmer, C. Otto, Theorie U. Von der Zukunft her führen. Presencing 
als soziale Technik. Heidelberg 2009. 

Scharmer, C. Otto, Change Management Morgen – 13 Thesen, in: Orga-
nisationsentwicklung Nr. 4. 2011, 36-39. 

Schaupp, Walter, Medizin, Spiritualität und Menschenbild, in: Aigner, 
Maria E. et al. (Hg.), Räume des Aufatmens. Pastoralpsychologie im 
Risiko der Anerkennung. Festschrift zu Ehren von Karl Heinz 
Ladenhauf. Münster 2010, 249-263. 

Schein, Edgar, Prozessberatung für die Organisation der Zukunft. Der 
Aufbau einer helfenden Beziehung. Köln 32010. 

Schlegel, Helmut, Spiritual Coaching. Führen und Begleiten auf der Basis 
geistlicher Grundwerte. Würzburg ²2009. 

Schmid, Peter F., Menschengerechte Förderung und Herausforderung. 
Zur Bedeutung der Pastoralpsychologie für die Seelsorge, die 
Theologie und die Psychologie; online unter: 
http://pfs.kilu.de/papers/paper-pastpsych-lang.pdf. Gekürzte Version 
in: Diakonia. 34 (2003) Heft 4, 234-240. 

Schmidt-Lellek, Christoph, Coaching und Psychotherapie – Differenz 
und Konvergenz. Beratung zwischen arbeits- und persönlichkeits-
bezogenen Fragestellungen, in: Schreyögg, Astrid/ Schmidt-Lellek, 
Christoph  (Hg.), Konzepte des Coaching. Wiesbaden 2007, 137-146. 

Schmidt-Lellek, Christoph, Kitsch in der Beratung und Psychotherapie 
als Ausdruck eines verkürzten Menschenbildes, in: Schmidt-Lellek, 
Christoph/ Schreyögg, Astrid (Hg.), Philosophie, Ethik und Ideologie 
in Coaching und Supervision. Wiesbaden 2011, 241-256. 

Schmidt-Lellek, Christoph, Life-Coaching als Anleitung zur Selbstsorge, 
in: Birgmeier, Bernd (Hg.), Coaching-Wissen. Wiesbaden 22011, 323-
335. 

Schmidt-Lellek, Christoph, Life-Coaching, in Birgmeier, Bernd (Hg.), 
Coaching-Wissen. Wiesbaden 22011, 323-335. 



 

 
118 

Schmidt-Lellek, Christoph, Was heißt „dialogische Beziehung“ in 
berufsbezogener Beratung (Supervision und Coaching)? Das Modell 
des Sokratischen Dialogs, in: Organisationsberatung, Supervision, 
Coaching 8 (2001) 199-212. 

Schmidt-Lellek, Christoph/ Buer, Ferdinand (Hg.), Life-Coaching in der 
Praxis. Wie Coaches umfassend beraten. Göttingen 2011. 

Schmidt-Lellek, Christoph/ Schreyögg, Astrid (Hg.), Philosophie, Ethik 
und Ideologie in Coaching und Supervision. Wiesbaden 2011. 

Schmitz, Ulrich/ Zwierlein, Eduard, Management und Spiritualität. Ein 
Erfahrungs- und Arbeitsbuch. Würzburg 2009. 

Schneider, Andreas/ Schmidpeter, René, Corporate Social Responsibility: 
Verantwortungsvolle Unternehmensführung in Theorie und Praxis. 
Berlin, Heidelberg 2012.  

Schreyögg, Astrid, Coaching für die neu ernannte Führungskraft. 
Wiesbaden 22010. 

Schreyögg, Astrid, Coaching. Eine Einführung für Praxis und 
Ausbildung. Frankfurt/ New York 62003.  

Schreyögg, Astrid, Die Lage der Führungskräfte, in: Buer, Ferdinand/ 
Schmidt-Lellek, Christoph (Hg.), Life-Coaching. Über Sinn, Glück 
und Verantwortung in der Arbeit. Göttingen 2008, 55-69. 

Schreyögg, Astrid, Überlegungen zur Ethik von Coaching, in: Schmidt-
Lellek, Christoph/ Schreyögg, Astrid (Hg.), Philosophie, Ethik und 
Ideologie in Coaching und Supervision. Wiesbaden 2011, 121-135.  

Schwertl, Walter, Business-Coaching. Der Coach als Mountain Guide 
und Hofnarr. Wiesbaden 2009. 

Seitlinger, Michael, Supervision und Spiritualität. Ein Diskussionsanstoß, 
in: DGSv aktuell 4.2009, 40-41. 

Seliger, Ruth, Das Dschungelbuch der Führung. Ein Navigationssystem 
für Führungskräfte. Heidelberg 2008. 



  

 
119 

Semler, Asma, Der Coach als Wegbegleiter. Eine Fallgeschichte aus der 
Sicht von Klient, Coach und Unternehmen. Wiesbaden 2010. 

Senge, Peter, Die fünfte Disziplin. Kunst und Praxis der lernenden 
Organisation. Stuttgart 112011. 

Senghaas-Knobloch, Eva, Wohin driftet die Arbeitswelt? Wiesbaden 
2008. 

Steinkamp, Hermann, Zum Verhältnis von Praktischer Theologie und 
Humanwissenschaft, in: Diakonia 14 (1983) 378-387. 

Supervision. Mensch – Arbeit – Organisation, Themenheft 
Beratungswissenschaft: 4.2008.  

Unterrainer, Human-Friedrich et al., MI-RSB 48: Die Entwicklung eines 
multidimensionalen Inventars zum religiös-spirituellen Empfinden, in: 
Diagnostica, 56 (2010), Heft 2, 82–93.  

Utsch, Michael (Hg.), Wenn die Seele Sinn sucht. Herausforderung für 
Psychotherapie und Seelsorge. Neukirchen-Vluyn 2000. 

Utsch, Michael, Grenzen der Psychotherapie – Chancen der Seelsorge, in: 
Utsch, Michael (Hg.), Wenn die Seele Sinn sucht. Herausforderung für 
Psychotherapie und Seelsorge. Neukirchen-Vluyn 2000, 86-102. 

Utsch, Michael, Religionspsychologie: ein Forschungsüberblick, in: 
International journal of practical theology, 12 (2008) 308-356. 

Utsch, Michael, Religiöse Fragen in der Psychotherapie. Psychologische 
Zugänge zu Religiosität und Spiritualität. Stuttgart 2005. 

Utsch, Michael/ Fischer, Johannes (Hg.), Im Dialog über die Seele. 
Transpersonale Psychologie und christlicher Glaube. Münster 2003. 

Voß, G. Günther, Gesellschaftlicher Wandel und seine Wirkung auf 
Beratung. Ein Interview mit G. Günther Voß, in: Supervision. Mensch 
– Arbeit – Organisation, Themenheft Beratungswissenschaft, 4.2008, 
36-47. 



 

 
120 

Wachinger, Lorenz, Wie in Psychotherapie/ Beratung Seelsorge 
geschieht, in: Baumgartner, Isidor (Hg.), Handbuch der 
Pastoralpsychologie. Regensburg 1990, 107-120. 

Wellensiek, Sylvia Kéré, Handbuch Integrales Coaching. Coaching nach 
dem H.B.T. Human Balance Training. Weinheim 2010.  

Wolf, Notker, Von den Mönchen lernen. München 2009.  

Wolf, Notker/ Rossanna, Enrica, Die Kunst Menschen zu führen. Reinbek 
bei Hamburg 52007. 

Ziemer, Jürgen, Seelsorgelehre. Eine Einführung für Studium und Praxis. 
Stuttgart 32008. 

Zimmerling, Peter, Spirituelle Sehnsüchte heute – die Wiederkehr der 
Religion, in: Utsch, Michael (Hg.), Wenn die Seele Sinn sucht. 
Herausforderung für Psychotherapie und Seelsorge. Neukirchen-Vluyn 
2000, 16-34. 

Zindel, Daniel, Geistesgegenwärtig führen. Spiritualität und Mangement. 
Schwarzenfeld 2009. 

 



Gott im Coaching ?
Zur Annäherung von religiöser  

Seelsorge und säkularer Beratung

Eine Bestandaufnahme

Adelheid Fiedler

Coaching und Seelsorge nähern sich einander an. Spiritualität erobert 

sich zunehmend einen Platz auch außerhalb der Religionen. Hinzu kommt, 

dass die Arbeitswelt zunehmend unübersichtlich wird. Dies lässt viele 

Menschen im Zusammenhang mit ihrer beruflichen Situation stärker nach 

ihrer eigentlichen Identität fragen, nach dem was sie in der Tiefe trägt 

und an welchen Werten sie sich ausrichten wollen. Das bleibt nicht ohne 

Folgen für das Selbstverständnis des Berufsfelds Coaching, das einerseits 

dem Anspruch genügen soll, religiös neutral und wissenschaftlich fundiert 

zu beraten, andererseits den existentiellen und spirituellen Themen der 

Klientinnen und Klienten kompetent begegnen will.

In einem spannenden Rundgang über wichtige Teilbereiche der großen 

„Baustellenlandschaft Beratungswissenschaft“ werden geschichtliche und 

soziologische Grundlagen dargelegt, die die zunehmende Annäherung 

und gleichzeitige gegenseitige Distanzierung von Seelsorge und Coaching  

verständlich machen. Daraus folgen Impulse, über die – für manche wider-

sprüchliche, für andere in sich stimmige – Rolle von seelsorgendem Coach 

oder coachender Seelsorgerin neu nachzudenken.

 

Die Autorin arbeitet freiberuflich als Organisationsberaterin, Coach und 

Supervisorin in Dresden.

1

Ad
el

he
id

 F
ie

dl
er

  
Go

tt
 i

m
 C

oa
ch

in
g 

?

Innovationen in Supervision, 

Coaching und Organisationsberatung 1


	Front cover

	Reihentitel

	Titelseite

	Impressum

	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	1. Einleitung
	1.1 Beratungsausbildungen als Transformationsprozess: mein persönlicher Hintergrund
	1.2 Begriffsklärungen
	1.2.1 Säkulare Beratung
	1.2.2 Coaching
	1.2.3 Religiosität/ Spiritualität
	1.2.4 Seelsorge


	2. Wissenschaftstheoretische Grundlagen
	2.1 Beratungswissenschaft in der Entwicklung
	2.2 Dialog mit einer Wissenschaft, die es noch nicht gibt
	2.3 Paradigmen für die interdisziplinäre Arbeit zwischen Humanwissenschaften und Theologie

	3. Baustellenbegehung I: Das Verhältnis von säkularer Beratung und kirchlicher Seelsorge - historischer Kurzüberblick
	3.1 Psychotherapie als Ablösung von Seelsorge
	3.2 Freuds Ablehnung von Religion
	3.3 Weitere Psychotherapieschulen
	3.4 Naturwissenschaftlichkeit versus Religiosität
	3.5 Entwicklung der Pastoralpsychologie
	3.6 Ablehnende Haltung der Kirchen gegenüber der Psychoanalyse und Psychotherapie
	3.7 Rezeption von psychotherapeutischen Ansätzen in der Seelsorge
	3.8 Salutogenetische Betrachtung von Religion
	3.9 Mögliche Standpunkte als BeraterIn zwischen Religiosität und Säkularität

	4. Baustellenbegehung II: Vermischung von sakral und profan in einer entkirchlichten, postsäkularen Gesellschaft
	4.1 Entkirchlichte Gesellschaft und die Wiederkehr der Religion
	4.2 Auflösung der Gegensätze von sakral und profan

	5. Baustellenbegehung III: Indizien für Annäherungen von Seelsorge und säkularer Beratung
	5.1 Berufswelt im Umbruch
	5.2 Begriffe aus der religiösen Sprachwelt in säkularer Beratungsliteratur
	5.3 Ethische Fragen

	6. Baustellenbegehung IV: Beispiele für Annäherungen von Seelsorge und säkularer Beratung in Coachingansätzen
	6.1 Coaching- und Führungsansätze mit ausdrücklichem religiösem Hintergrund
	6.1.1 Coaching mit christlichem Gedankengut
	6.1.2 Coaching für kirchliche Führungskräfte
	6.1.3 Pastoralpsychologische Supervision
	6.1.4 Kirche coacht Führungskräfte

	6.2 Säkulare Coachingansätze mit explizit spirituellen oder philosophischen Anteilen
	6.2.1 Integrales Coaching nach Wellensiek
	6.2.2 Life-Coaching nach Buer/ Schmidt-Lellek
	6.2.3 Beratung als geschehende Spiritualität


	7. Konsequenzen für die säkulare Beratung
	7.1 Konsequenzen für das Professionsverständnis
	7.2 Formen des Umgangs mit den widersprüchlichen Herausforderungen: philosophisch-säkular oder religiös-spirituell
	7.3 Kompetenzentwicklung

	8. Zum Schluss…
	9. Literaturverzeichnis
	Back cover


